Anja Becker, Julia Schmeer

Ave maris stella

Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld
von Tradition, Innovation und Reformation

Mit einer Voriiberlegung zum Analysieren
vormoderner Ubersetzungen

Andreas Kraf hat in seinen Studien zu deutschen Ubersetzungen lateinischer
Sequenzen, insbesondere des Stabat mater dolorosa, darauf hingewiesen, dass
mittelalterlich-volkssprachliches Ubersetzen sich als Adaptation vollzieht: Der
Priatext werde hierbei an die konkrete Lebenssituation der zeitgendssischen
Rezipienten angepasst, wobei vornehmlich pragmatische, literaturhistorische
und frommigkeitsgeschichtliche Faktoren bestimmend seien.! Die meisten deut-
schen Sequenziibersetzungen emanzipieren sich deutlich von ihren lateini-
schen Vorlagen,”> daneben gibt es aber auch solche Versionen, die sich dem
Prétext subordinieren, Kraf3 bezeichnet diese als ,glossierende Adaptationen‘.?
In diesem Beitrag sollen Ubersetzungen des Marienhymnus Ave maris stella
untersucht werden. Im Allgemeinen kann man feststellen, dass sich volks-
sprachliche Ubertragungen lateinischer Hymnen weitaus weniger von ihren
lateinischen Vorlagen emanzipieren, als dies bei deutschen Sequenziiberset-
zungen der Fall ist. Hier kommt die besondere Dignitdat und Erhabenheit des
Hymnus zum Tragen, immerhin stellte bereits Augustin die feierlichen Preislie-
der Gottes auf eine Stufe mit den Psalmen.* Das manifeste Bestreben, diese
heiligen, im monastischen Stundengebet verankerten Gesdange moglichst un-
verdndert in die Volkssprache zu iibersetzen, verwundert deshalb nicht.

Der dominant subordinative Gestus gegeniiber dem Pratext hat die deut-
schen Hymneniibersetzungen allerdings zum ,Stiefkind‘ der medidvistischen
Forschung gemacht. Schlief3lich versprechen die Ubertragungen mittelalterli-
cher Sequenzen mit ihren deutlich grofieren Spielrdumen mehr Erkenntnisge-

1 Vgl. Kraf: Spielrdume sowie ders.: Stabat mater.

2 Kraf3 unterscheidet fiinf gebrauchsbedingte Adaptationstypen: dilatierende, simplifizieren-
de, paraphrasierende, modifizierende und assimilierende Adaptationen. Vgl. Kraf3: Spielrdu-
me, S. 101-104.

3 Vgl. ebd., S. 104-106.

4 Vgl. Janota, S. 108.

DOI 10.1515/9783110475371-019, © 2017 Anja Becker, Julia Schmeer.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



324 —— Anja Becker, Julia Schmeer

winn fiir den neuzeitlichen Interpreten. Deutsche Hymneniibersetzungen, die
fast immer als ,glossierende Adaptationen‘ einzuschitzen sind, weisen aber
durchaus auch zaghafte Bearbeitungsmerkmale auf, ,wie z.B. explizierende
Zusdtze, emphatische Interjektionen, abgewandelte oder aufgeloste Bilder“.
Letzterem, dem Umgang mit ,bildlicher Rede‘ im translativen Prozess, soll in
diesem Beitrag besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden.

Ein metaphernanalytischer Zugang, so wird argumentiert, kann auch solch
scheinbar ,schlichte’, vorrangig auf Verstindnis des Prdtextes zielende Hym-
nenverdeutschungen dahingehend aufschliefen, welche kognitiven Konzeptio-
nen von Maria sie dominant entwerfen, und ob sich diese mit denen des Aus-
gangstextes decken. Derart konnen Schlaglichter geworfen werden auf implizite
Voreinstellungen, auf theologische Problemlagen und kontextuelle Faktoren
wie z. B. vermutete Gebrauchssituationen. Fiir eine Paraphrase des Ave maris
stella, die sich grof3e Freiheiten herausnimmt, wie es bei Hans Sachs der Fall ist,
gilt dies freilich ebenso, wenn nicht sogar im besonderen Maf3e.

Zundchst muss betont werden, dass sich der hier gewdhlte metaphernana-
lytische Zugang erheblich von traditionellen rhetorischen Vorstellungen unter-
scheidet, welche die Metapher lediglich als einen Tropus unter anderen kennen
bzw. oft unspezifisch mit dem Bildbegriff gleichsetzen. Auf Basis neuerer theo-
retischer Ansédtze wird die Metapher als ein grundlegender sprachlich-kogni-
tiver Akt der Orientierung und Positionierung in der Lebenswelt angesehen;
entsprechend sollte man ihre semantischen wie auch performativen Potentiale
nicht unterschitzen.® Auf sprachlicher Ebene muss die Metapher als Ubertra-
gungsprozess verstanden werden, der einerseits auf der Ebene des Satzes ange-
siedelt ist und fiir den andererseits konstitutiv ist, dass an ihm zwei Elemente,
der focus und der frame, bzw. der Sekundidr- und Primargegenstand, beteiligt
sind.” Diese Basisprdmissen der sprachanalytischen Interaktionstheorie eines I.
A. Richards und Max Black kdnnen am Beispielsatz ,Maria ist eine Konigin‘
expliziert werden: In dieser Aussage bildet der nicht-metaphorische Name ,Ma-
ria‘ gemeinsam mit der Kopula ,ist* den frame (Primirgegenstand), der durch
das Fokuswort (Sekundirgegenstand) ,Konigin‘ eine kontextuelle semantische
Bestimmung erhdlt. Der Bedeutungsreichtum der metaphorischen Aussage wird
dadurch hervorgehoben, dass das Fokuswort ein ,,System miteinander assozi-

5 Krafi: Spielraume, S. 105.

6 Eine ausfiihrliche Darstellung des theoretischen Ansatzes in Becker: Mittelalterliches Text-
wissen, S. 31-36 sowie dies.: Remetaphorisierungen, S. 36-102.

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden: Richards sowie Black: Metapher und ders.: Mehr {iber die
Metapher.



Ave maris stella =—— 325

ierter Gemeinplitze“ aufruft,® ,Konigin‘ etwa: ,Adel‘, ,Pracht‘, ,herrschen‘ usw.
Dieser Implikationszusammenhang wird dann auf den Primargegenstand der
Aussage, hier also auf ,Maria‘ projiziert,” zugleich werden die mit dem Hauptge-
genstand der Aussage, also ,Maria‘, assoziierten Gemeinpldtze auch auf die
,Konigin‘ zuriickprojiziert. Die metaphorische Ubertragung lduft derart in beide
Richtungen ab; Bedeutung entsteht in kontextueller Interaktion.

Wenn eine Metapher gleichermafien eine sprachliche wie kognitive Uber-
tragungsleistung meint, dann muss man eine rein sprachanalytische Beschrei-
bungsweise um einen Zugriff erweitern, welcher den sie ebenfalls konstitutiv
auszeichnenden mentalen Prozessen nachgeht. In ihrem ungemein populdren
Buch ,Metaphors We Live By haben George Lakoff und Mark Johnson nachge-
zeichnet, wie metaphorische Ubertragungen auch auf mentaler Ebene ablaufen,
und wie derartige Konzeptmetaphern unsere alltagliche Weltzuwendung grun-
dieren.”® Angesprochen ist solcherart die Ubertragung eines mentalen Konzep-
tes auf ein anderes: Das mentale Konzept KONIGIN, die source domain, wird auf
das mentale Konzept MARIA, die target domain, iibertragen. Die konzeptuelle
Metapher MARIA IST EINE KONIGIN schldgt sich in der religiosen Rede nun in zahl-
reichen sprachlichen Ausdriicken nieder: Sie moége sich als gnadig erweisen;
ihren Ko6nigsmantel ausbreiten; zum Thron Gottes geleiten usw.! Interessiert
man sich fiir Konzeptmetaphern einer Kultur, dann sind auch Aussagen signifi-
kant, die man gemeinhin nicht als metaphorisch einstufen wiirde. Die scheinbar
wortlich gemeinten Aussagen: ,lhre Behauptungen sind unhaltbar’, ,Ich
schmetterte sein Argument ab‘, ,Seine Kritik traf ins Schwarze — in ihnen allen
schldgt sich die konzeptuelle Metapher ARGUMENTIEREN IST KRIEG nieder."

Eine solche theoretische Einstellung, die sprachanalytische und kognitive
Metapherntheorien verbindet und somit gleichermafien das rhetorische Unei-
gentlichkeitspostulat wie auch die unspezifische Gleichsetzung von Metapher
und Bild verabschiedet hat, lehrt in der Analyse literarischer Textformationen
auf Fokusworte zu achten, die die metaphorische Ubertragung auslésen, und

8 Black: Metapher, S. 70-71.

9 Hierbei kommen Prozesse des filtering und screening zum Zuge; es werden also Aspekte des
Primargegenstandes betont, ausgeblendet oder auf charakteristische Weise miteinander ver-
bunden. Vgl. Black: Mehr {iber die Metapher, S. 393.

10 Vgl. Lakoff, Johnson.

11 Mit der Formatierung von Konzeptmetaphern in Grof3buchstaben suchen Lakoff und John-
son diese bereits optisch von sprachlichen Metaphern bzw. sprachlichen Aussagen abzuheben
und anzuzeigen, dass es sich hierbei um eine rein mentale Ubertragung zweier Konzeptberei-
che aufeinander handelt. Vgl. Lakoff, Johnson, S. 11-14.

12 Vgl. ebd., S. 12



326 —— Anja Becker, Julia Schmeer

dariiber hinaus auch scheinbar unmetaphorische Aussagen auf die sie grundie-
renden Konzeptmetaphern hin zu befragen. Herausgearbeitet werden kdénnen
so semantische Spielrdume, die entstehen, wenn leichte Verschiebungen inner-
halb des metaphorischen Gefiiges vorgenommen werden. Weiterhin kann man
in dieser Perspektive aufmerksam werden auf kognitive Konzeptionen von Ma-
ria, die im Hintergrund den translativen Prozess steuern — auch bei duflerst
vorlagentreuen, rein glossierenden Adaptationen.”

Im ersten Teil des Beitrages geht es darum, die Produktivitit eines derarti-
gen metaphernanalytischen Vorgehens aufzuweisen. Zunichst soll der lateini-
sche Hymnus ndher betrachtet werden, danach eine spatmittelalterliche Prosa-
iibertragung des Ave maris stella, die sich eng an ihren Prédtext anschlieft, in
ihren Metaphern aber eine divergente Konzeption Mariens entwirft. Im zweiten
Teil wird die Bearbeitung des Hymnus von Hans Sachs eingehend untersucht,
die sich grof3e Freiheiten gegeniiber der lateinischen Vorlage herausnimmt; sie
iibersetzt und erldutert das Ave maris stella nicht nur, sondern fiigt zahlreiche
Metaphern aus der marianischen Tradition hinzu. Auch bei einer solchen Versi-
on, die stark auf Verfahren setzt, die man als Remetaphorisierungen beschrei-
ben kann, wird sich ein analytischer Zugang iiber die Metaphern als ergiebig
erweisen.

13 In meiner Habilitationsschrift konnte ich im Durchgang durch zahlreiche deutsche Uber-
setzungen des Hymnus Veni creator spiritus herausstellen, dass sich in ihnen durchaus distink-
te Konzeptionen des Heiligen Geistes niederschlagen, obwohl sie sich eng an ihre lateinische
Vorlage anbinden. Vgl. Becker: Remetaphorisierungen, S. 318-353.

14 Mit Remetaphorisierung ist der Wiedergebrauch traditioneller Konzeptmetaphern in kon-
kreten sprachlichen Vollziigen gemeint. Mithin ist ein produktionsadsthetisches Verfahren
angesprochen, das besonders in religidser Literatur zum Tragen kommt. Die Uberliefertheit der
Metaphern ist hierbei Bedingung der Moglichkeit sowohl fiir semantische Kreativitét als auch
fiir performative Wirkmacht, nicht deren Antagonist, wie die oft unspezifische Gleichsetzung
von Traditionalitdt der Metapher mit ihrer ,Leblosigkeit‘ suggeriert. Vgl. hierzu grundlegend
Becker: Remetaphorisierungen; dies.: Pragmatische und lyrische Gebete.



Ave maris stella =—— 327

1 Aufler Glossierung nichts gewesen?
Der Hymnus Ave maris stella und eine
deutsche Prosaiibersetzung

Von wem der Marienhymnus Ave maris stella wohl im achten Jahrhundert ver-
fasst wurde, ist unbekannt.” Der friitheste Uberlieferungszeuge ist eine St. Galler
Ambrosius-Handschrift des neunten Jahrhunderts.!®* Weiterhin kann man nach-
weisen, dass der Marienhymnus seit dem zehnten Jahrhundert am Fest Marid
Verkiindigung (25. Mérz) in der Vesper angestimmt wurde und dass das Ave
maris stella im Mittelalter in ganz Europa weit verbreitet war.” Der Hymnus ist
einerseits in der lateinischen Lieddichtung rezipiert worden, so insbesondere
von Hermann von Reichenau in seiner Sequenz Ave praeclara maris stella,"®
andererseits wurde das Ave maris stella vielfach ins Deutsche iibersetzt. Im
,Verfasserlexikon‘ fithrt Walther Lipphardt sechzehn volkssprachliche Adapta-
tionen an;" es ist aber wahrscheinlich, dass eine systematische Suche in mittel-
alterlichen Handschriften noch deutlich mehr Versionen zu Tage férdern wiir-
de.® Die bekanntesten deutschen Ubersetzungen sind eine friihe Interlinear-
version in den ,Millstédtter Psalmen und Hymnen‘ (Ende 12. Jh.), vorlagennahe
Adaptationen vom Monch von Salzburg und von Heinrich Laufenberg? sowie
die hier zu behandelnde Paraphrase von Hans Sachs.

15 Die diversen Verfasserspekulationen kénnen samtlich nicht iiberzeugen, auch nicht Hein-
rich Lausbergs These, der Marienhymnus stamme aus der Feder des Abts des Klosters vom hl.
Vinzenz am Volturno bei Benevent, Ambrosius Autpertus (gest. 784). Vgl. Lausberg, S. 103-113.
16 Vgl. ebd., S. 19-20.

17 Vgl. Lipphardt, Sp. 565.

18 Weiterhin habe das Ave maris stella laut Fritz Wagner auf den Hymnus Ave maris stella vera
mellis stilla des Henry von Avranches (13. Jh.) und auf das Glossenlied Ave maris stella des
Kartduserpriors Konrad von Haimburg (gest. 1336) Einfluss gehabt. Vgl. Wagner, S. 78.

19 Vgl. Lipphardt und die Nachtrdge bzw. Korrekturen von Gisela Kornrumpf.

20 Vgl. hierzu nun das ,Online-Repertorium der mittelalterlichen deutschen Ubertragungen
lateinischer Hymnen und Sequenzen (Berliner Repertorium)-.

21 Der Monch von Salzburg prisentiert den Hymnus als kreuzgereimtes Lied (Ave, meres
sterne = Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 197-198, G 15), Heinrich Laufenberg einmal als
Ubersetzung mit Paarreim (Bis griist, stern im mere = Wackernagel 2, S. 581, Nr. 757), einmal als
deutsch-lateinisches Glossengedicht (Ave maris stella, bis griist ein stern im mer = Wackernagel
2, S. 600, Nr. 778).



328 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Ave, maris stella, 1
Dei mater alma

Atque semper virgo,

Felix caeli porta.

Sumens illud Ave 2
Gabirielis ore,

Funda nos in pace

Mutans nomen Evae.

Solve vincla reis, 3
Profer lumen caecis,

Mala nostra pelle,

Bona cuncta posce.

Monstra te esse matrem, 4
Sumat per te precem,

Qui pro nobis natus

Tulit esse tuus.

Virgo singularis, 5
Inter omnes mitis,
Nos culpis solutos
Mites fac et castos.

Vitam praesta puram, 6
Iter para tutum,

Ut videntes lesum

Semper collaetemur.

Sit laus Deo patri, 7
Summum Christo decus,
Spiritui sancto

Honor, tribus unus.?

Der Hymnus Ave maris stella ist rthetorisch durch schlichte Sprache sowie stren-
ge Gleichldufe und Parallelismen gepragt. Worter gleicher grammatischer Form
stehen meist am Ende der Verse, wodurch ein Eindruck von Symmetrie und
Proportion vermittelt wird.” Inhaltlich ist der Hymnus stringent aufgebaut:
Nach einer preisenden Begriiffiung Mariens in der ersten Strophe wird in der
zweiten Strophe an das zentrale Heilsereignis, an die Verkiindigung durch Ga-

22 Zitiert nach AH 51, S. 140-142, Nr. 123.
23 Vgl. Wagner, S. 81.



Ave maris stella =—— 329

briel, erinnert; die nun folgenden drei Strophen formulieren Bitten an die Got-
tesmutter, und die siebte Strophe enthilt die obligatorische Doxologie, die in
diesem Fall zum festen Strophenbestand des Liedes gehort.

Wenn man den Hymnus in metaphernanalytischer Perspektive betrachtet,
fallt auf, dass die Eroffnungsstrophe vier substantivische Pradikativmetaphern
prasentiert und ins Zentrum stellt: Maria ist maris stella,” mater alma, semper
virgo und caeli porta.” Auf die Gottesmutter treffen diese durchaus wider-
spriichlichen metaphorischen Zuschreibungen (vgl. mater alma und semper
virgo) je im Besonderen und insgesamt in der Summe zu. Die Zentralstellung der
Metapher in der religiosen Sprache begriindet sich, wie Paul Ricoeur pragnant
herausgestellt hat, durch ihre Fahigkeit, in einer Pradikation dreierlei zugleich
auszusagen: Maria ist der Meerstern, Maria ist nicht der Meerstern und Maria ist
wie der Meerstern.?® Nachdem die erste Strophe gewissermaf3en eine Mariologie
in nuce entworfen hat,” explizieren die weiteren Strophen die vier Leitmeta-
phern und beschreiben derart metaphorisch nidher, in welcher Weise Maria im
Speziellen handelt.®

Zundchst aber erinnert Strophe zwei an die Verkiindigung durch Gabriel (Lk
1,26-38), also an das Ereignis, das Maria zur Gottesmutter macht. Die beiden
Bitten, mit denen die Strophe ausklingt und die zu den nun folgenden Bittstro-
phen iiberleiten, heben zwei Aspekte ihres gnadenhaften Handelns hervor:
Evoziert wird Maria als diejenige, die sowohl FESTIGEN (Funda nos in pace, 2,3)
als auch VERANDERN (Mutans nomen Evae, 2,4) kann — freilich weil ihre eigene
Festigkeit im Glauben die entscheidende heilsgeschichtliche Wandlung, die
Inkarnation Gottes, mit erméglicht habe.

24 Das ,Marienlexikon‘ fiihrt die traditionelle Marienmetapher stella maris auf 1 Kon 18,41-45
und die dort beschriebene kleine Wolke {iber dem Meer zuriick (vgl. Baumeister, S. 384-385).
Vgl. dazu auch unten, Anm. 46.

25 Schon Henning Brinkmann, der eine lesenswerte Interpretation des Hymnus vorlegt, hat
auf die Zentralstellung von metaphorischer Rede in Strophe eins verwiesen: ,,Dabei vereint sich
metaphorische (maris stella, caeli porta) mit paradoxer Redeweise [..]. Die Metaphern [...]
umrahmen die Paradoxie, die durch einfache Nebeneinanderstellung ausgesprochen wird.
Zugleich stehen die Metaphern in einem zeitlichen Nacheinander; sie richten den Blick zuerst
auf das Leben, das als Meer erscheint, und dann auf das Ziel des christlichen Lebens, den
Himmel.“ Brinkmann, S. 45.

26 Ricceur, S. 239-241 u. 250-251. Deshalb wére es auch verkiirzend, die Metapher als Form
,uneigentlicher Rede‘ zu beschreiben.

27 Vgl. auch Wagner, S. 78.

28 Vgl. Brinkmann, S. 45.



330 — Anja Becker, Julia Schmeer

Anhand der Strophe drei kann exemplarisch aufgewiesen werden, wie nun
einerseits je eine Leitmetapher der ersten Strophe, hier der Meerstern, aufgegrif-
fen und in ihrer Heilsdimension expliziert wird: Als Stern bringt Maria den
Blinden das Licht (Profer lumen caecis, 3,2). Andererseits generieren die beiden
zentralen metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die
nun formulierten Bitten: Wenn sie ,16sen‘ und ,sehend-machen‘ soll, wird ihre
verdndernde Kraft angerufen (Imperative solve und profer in Frontstellung),
wenn sie die Siinden vertreiben und das Gute begehren soll, wird um Festigung
gefleht (Imperative pelle und posce in Endstellung).

Kurz sei auf die fiinfte Strophe geblickt, die die Metapher semper virgo ins
Zentrum stellt und paraphrasiert. Die hier formulierte Bitte um Sanftmut und
Keuschheit (Mites fac et castos, 5,4) steht wieder im Zusammenhang mit Marias
metaphorisch fokussierter Kraft des VERANDERNS. Die Invokationen der sechsten
Strophe werden daraufhin erneut durch das kognitive Konzept des FESTIGENS
angeleitet (Vitam praesta puram, / Iter para tutum, 6,1-2). Auf diese Weise wird
Maria metaphorisch zur verldsslichen Begleiterin auf dem sicheren Weg zur
caeli porta, die sie selbst ist (1,4), und damit letztlich zu Jesus und zur ewigen
Gliickseligkeit. Maria als Weg und Tiir zum Himmel: In der metaphorischen
Responsion zwischen Strophe eins und sechs schlief3t sich der argumentative
Kreis des Hymnus.”

Die bislang iibersprungene Strophe vier ist die Zentral- bzw. Achsenstrophe
des Ave maris stella. Aufgenommen wird die Metapher der mater alma, aller-
dings nur, um von ihr aus Maria als VERMITTLERIN konzeptuell zu konturieren:

Monstra te esse matrem,
Sumat per te precem,
Qui pro nobis natus
Tulit esse tuus.

So wie Maria Gebetsanliegen an ihren Sohn iiberbringe, vermittle sie Heilsga-
ben an die Gldaubigen. Diese werden jedoch von denen Gottes klar unterschie-
den; Maria erlost natiirlich nicht und erhort selbst auch keine Gebete. Ihr heil-
bringendes Handeln erstreckt sich im Rahmen des Spielraums, den die beiden
fokussierten Verbmetaphern des Festigens und Verdnderns er6ffnen. Insgesamt
entwirft der Hymnus Ave maris stella somit metaphorisch die kognitive Konzep-
tion von Maria als unvergleichlicher MITTLERIN. Maria vermittelt als mediatrix
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, was bereits in Strophe eins angedeu-

29 Die Strophe sieben enthilt nur noch das allgemeine Gotteslob, mit dem jeder Hymnus
ausklingt.



Ave maris stella =—— 331

tet wird, wenn im ersten Vers das Meer und im vierten der Himmel genannt
wird.

Die nun zu betrachtende Prosaiibertragung weist zwar laut Andreas Kraf3
nur ,,Ziige eines bescheidenen Deutungs- und Gestaltungswillens auf*,* verin-
dert aber an einer Stelle das metaphorische Gefiige des Hymnus derart ent-
scheidend, dass eine andere Leitkonzeption Marias evoziert wird. Die Ubertra-
gung findet sich in einem oberschwabischen Mariengebetbuch aus dem Jahr
1503, dem Ms. germ. oct. 45 der Frankfurter Universititsbibliothek (fol. 131"
1329.%' Der besseren Vergleichbarkeit halber ist der Text neben den des lateini-
schen Hymnus gesetzt:*

Ave, maris stella, 1
Dei mater alma

Atque semper virgo,

Felix caeli porta.

Sumens illud Ave 2
Gabrielis ore,

Funda nos in pace

Mutans nomen Evae.

Solve vincla reis, 3
Profer lumen caecis,

Mala nostra pelle,

Bona cuncta posce.

Monstra te esse matrem, 4
Sumat per te precem,

Qui pro nobis natus

Tulit esse tuus.

Virgo singularis, 5
Inter omnes mitis,
Nos culpis solutos
Mites fac et castos.

Bis gegriisset, du meres sterne,
hailige gottes miter

vnd auch ewige maid,

selige himels porte.

Den selben grify du empfiengest
von gabrielis munde,

besteet vns in dem fride,

verker den namen eue.

Lése der schuldigen pande,
bring das liecht den blinden,
vertreib vnser Vbel

vnnd bit vns alles giittes.

Erzaig das du bist mtiter,

durch dich empfahe er vnser gebet,
der durch dich ward dein sun

vnd von dir geboren.

Mayd allain,

glittig ob allen weyben,

mach vns glittig vnd keiisch,
erlése vns von allenn siinden.

30 Krafd: Art. ,Ave maris stella‘, S. 193.

31 Vgl. Weimann, S. 139-143. Handschrift online: http://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/
msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14297 (18. April 2016).

32 Zitiert nach Kraf3: Art. ,Ave maris stella‘, S. 192-193.



332 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Vitam praesta puram, 6 Verleihe vns raines leben,

Iter para tutum, mach vns sicher wege,

Ut videntes Iesum das wir sehen jhesum

Semper collaetemur. vnd ymmer fro mit im sein.

Sit laus Deo patri, 7 Lob sey got dem vater,

Summum Christo decus, ere dem hailigen crist,

Spiritui sancto zierde dem hailigen gaist,

Honor, tribus unus. der in der aynung ist vnd in triualtikait.
Amen

Die Prosaiibersetzung orientiert sich eng am Ausgangstext, {ibersetzt moglichst
wortlich und bewahrt sogar den parataktischen Stil des Hymnus. Sie ist folglich
als eine glossierende Adaptation einzuschétzen. Die meisten, eher kleineren
Eingriffe dienen hauptsachlich der inhaltlichen Gldttung, der emotionalen Ver-
starkung und der Vereinfachung.® Auffillig ist aber, dass die soeben als Ach-
senstrophe herausgestellte Strophe vier erheblich umformuliert wird: Die Uber-
setzung verfahrt in den beiden ersten Versen noch wortgetreu, dann wird das
Qui pro nobis natus / tulit esse tuus — ,,der, fiir uns geboren, es auf sich nahm,
dein zu werden® — abgewandelt in: der durch dich ward dein sun/vnd von dir
geboren (4,3-4). Durch diese Eingriffe verschiebt sich der metaphorische Fokus
deutlich: Statt die Gldubigen als Gemeinschaft (pro nobis) in den Blick zu neh-
men, wird Maria ins Zentrum des Heilsereignisses der Menschwerdung Gottes
gestellt (durch dich);** und zwar im Besonderen Maria als Mutter, die ihren Sohn
empfangen und geboren hat. Es geht nicht mehr um die Selbsthingabe Gottes,
sondern um Marias aktive Rolle im Heilsgeschehen. Maria als VERMITTLERIN, das
kognitive Leitkonzept des lateinischen Hymnus, tritt damit in den Hintergrund;
in der deutschen Version ist Maria dominant konzeptualisiert als MUTTER. Auf
dieser inhaltlichen Linie liegen auch andere Abweichungen gegeniiber der Vor-
lage in der Prosaiibersetzung: So wird Maria in Strophe eins als die hailige got-
tes miiter (1,2) bezeichnet, wobei das Fokuswort ,heilig‘ gleichermaflen mit
,Gott* wie auch ,Mutter‘ interagiert — eine Heiligung der Mutterschaft Mariens
bzw. der Mutterschaft als solcher klingt damit zumindest an. Weiterhin heift es
im Vers zwei der fiinften Strophe giittig ob allen weyben, in welcher der lateini-
sche Text inter omnes mitis bringt. Auch hier wird durch den explizierenden
Zusatz der metaphorische Fokus auf Marias Weiblichkeit gelegt; sie ist nun
nicht mehr allgemein die Sanftmiitigste bzw. Giitigste von allen, sondern betont

33 Vgl. ebd., S. 193-194.
34 Vgl. ebd., S. 194.



Ave maris stella =—— 333

wird ihre herausgehobene Position unter den Frauen. Weiblichkeit, Mutter-
schaft und Giite werden eng miteinander verschrankt.

Gemeinsam ist beiden bislang untersuchten Texten ihr Ringen um das rech-
te Maf3. Marienlob muss immer die Balance halten zwischen der Betonung von
Marias exklusiver Stellung unter den Menschen und ihrer gleichzeitigen Subor-
dination unter den dreifaltigen Gott. In diesem Ringen fokussiert der lateinische
Hymnus Maria metaphorisch als mediatrix, die Prosaiibersetzung dagegen als
mater. Auch Hans Sachs, der sich in seiner Adaptation des Ave maris stella gro-
e Freiheiten herausnimmt, muss sich dieser grundlegenden Herausforderung
christlichen Sprechens stellen: Maria zu loben, aber nicht zu vergéttlichen.

2 Metaphorische Erweiterungen. Hans Sachs’
Ave maris stella-Paraphrase

Fiir Hans Sachs kann davon ausgegangen werden, dass er um 1520 oder 1521 mit
Luthertexten in Beriihrung kam. Spétestens mit der Vertffentlichung der ,Wit-
tenbergischen Nachtigall‘ 1523, einer regelrechten Werbeschrift fiir Luther, posi-
tioniert sich Sachs und wird zu einem medienwirksamen Mitstreiter Luthers. Die
hier zu besprechende Ave maris stella-Paraphrase von 1516 stammt aus einer
Zeit, in der Sachs einige Marienlieder und Paraphrasen lateinischen Marienlobs
verfasst hat. An diesem Text 14sst sich aufweisen, warum bei Sachs und anderen
Meistersdngern reformatorische Gedanken fruchtbaren Boden finden. Er zeigt
Sachs’ intensive Auseinandersetzung mit Maria und gleichzeitig, dass auch im
Rahmen des herkémmlichen Metaphernschatzes kreative Transformationen
moglich sind. Es handelt sich um eine Paraphrase des Hymnus in Form eines
Meisterliedes. Der komplette lateinische Text ist in den deutschen Text einge-
gliedert, und beides zusammen bildet ein Klangmosaik, dem der Rezipient des
sechzehnten Jahrhunderts dennoch folgen konnte, weil der marianische Hym-
nus allgemein bekannt war.



334 —— AnjaBecker, Julia Schmeer

2.1 Hans Sachs: In frawen Eren don das Aiie Maris stellis
7 lieder H S gedicht

Atie maris stella ich griies 1
dich lichter meres steren

maria himel dawe siies

dw genadreiche siine

dw morgenrot vnd wiiniklicher dag

De§ mater alma dw pist

ein miitter Gottes heren

geheilliget zw aller frist

der paremiing ein prunen

dw palsam raiich vnd susser veiel hag

Atque semper virgo reine jiinckfrawe
pist tw ewig dw himelische aiie

felix celi porta in hohem preisse
pistw der seligkeit ein pfort

dar diirch wir ein gen vnzw stort

wol in des himelische paradeisse

Siimens illiid aiie enpfach 2
aiie das wort diirch siiesset

kein siisser wort vor vnde nach

aiif erden nie erclange

dan das aiie als manig lerer schreib

Gabrihelis ore der miindt

Gabrihellis dich griiesset

atigenplicklich die selben stiindt

hastw jiinckfraw enpfange

war got vnd mensch in deinem keiischen leib

Fiinda nos in pace dw vns beschjrmen

in stettem frid vor den helischen wjirmen
miitans nomen Eiie hastw gar schone
verwandelt den nomen Eiia

in das alie o maria

des dregstw wol von zwelff steren ein krone

Soliie vincla reis los aiif 3
den schiildigen ir pande

das der helisch drack nit er laiif

seit das dw pist alleine

virsprecherin der armen siinder schar



Profer liimen cecis gib licht

den dis verloren hande

vnd in siinden gesehen nicht

lichter karfiinckel steine

erleiicht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar

Malla nostra pelle dreib von vns gancze
al missedat dw gottes monastrancze
bona ciincta peste dw lilgen stengel
erwirb vns cristen alles giit

das wir mit andechtigem miit

got loben vnd dich kiinigen der engel

Monstra te esse matrem zeig

dich sein ein miitter milde

der cristenheit dw rossenczweig
dein mantel fiir vas schwinge

das vns gottes zoren nit pring in we

Siimat per te preces diirch dich
dw senftmiitiges pilde

nempt got aiif vnser pet so rich
dw pist des hails vrspringe

qiii pro nobis natus tiilit esse

Tiitis dem siin den dw vns hast geporen
dar zw pistw von ewigkeit erkoren

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte
dw pist der giildin ajimer zart

dw gottes sarch vnd maien gart

dw hast vns pracht die himelischen frichte

Virgo singularis noch mer

pist ein jiinckfraw pesiinder

dir dint das engelische her

al profetten mit sine

die loben dich dii vel her gedion

Inter omnes mitis in ziicht

pistw warlichen vnder

allen weiben die giitigst friicht

dw himel keisserine

dw pist der piisch der her mojjsem pron

Ave maris stella =—— 335



336 —— Anja Becker, Julia Schmeer

Nos ciilpis saliitos al die sind frejje

von den sunden den ste dw hilfflich peje
fac mittes et castos mach vns mit gire
senfftmiitig in dem iamer dal

seit dw der diigent pist ein sal

der giiet vnd kelischeit dw edler saphire

Vitam presta piiram vns gib
jlinckfraw ein reines leben

das wir pleibe in gottes lib

dw spigel one mackel

dw pist die daiib die her Noe aiis sant

Iter para tiitum vnd pfleg

dw milt siisser wein reben

das wir haben sicheren weg

ziint vns die lichte fackel

atif das wir kiimen in das vatter lant

Vt videntes Jesiim das wir an sehen
Jesiim dem wir ewiges lob veriehen
semper coletemiir da wir an leite
besiczen himelfreiden vil

mit englischem seitten spil

hillf vns da hin dw gottes herpffen seite

Sit laiis deo patri lob se§

got vatter alle friste

der alle ding beschiiff sso fref

wie wol menschlich geschlechte
verdamet wart vmb das einig gepot

Siimo cristo deciis geleich

lob sey dir hochster criste

der viir vns starb gar willikleich

atif das er wider prechte

menschlich geschlecht von dem ewigen dot

Spiritiii sancto dem heilling geiste

sey zir der vns mit sein genaden speiste
honor drinus et vnus sey gesiinge

den dreyen er in ainigkeit



Ave maris stella =—— 337

maria keisserliche meit
secz wiir vns deinen schilt der paremiinge 1516*

Hans Sachs {iibersetzt in den meisten Versen im Sinne einer wortwortlichen
Wiedergabe den vorgegebenen lateinischen Text, aber das ist nicht der Schwer-
punkt seines Tuns. Vielmehr gestaltet er die vorgefundenen Metaphern weiter
aus, ergdnzt sie um weitere und versucht derart, den lateinischen Text zu erkla-
ren. Sachs fiihrt dabei die vom Meistergesang vorgegebene formale Strenge bis
ins Latein hinein durch und bindet den lateinischen Text betont regelmifiig ein:
Immer zu Beginn des ersten und zweiten Stollens findet sich ein Vers des Ave
maris stella. Der elfte und dreizehnte Vers, das sind der erste und der dritte Vers
des Abgesangs, beginnen ebenfalls mit lateinischem Text. Sachs baut nicht in
allen seinen Paraphrasen lateinischer Gesange den Vorlagentext so gleichmaflig
ein,” und es liegt nahe, eine Abweichung von der selbstauferlegten Ordnung
eingehender zu untersuchen: giii pro nobis natus tiilit esse / Tiiiis dem siin den
dw vns hast geporen (Str. 4, V. 10-11). Im Ave maris stella sind das zwei Verse,
hier ein Vers plus das erste Wort des ersten Verses des Abgesangs. Auffallig ist,
dass Sachs an dieser Stelle keine Ubersetzung liefert, sondern die Bedeutung
des Lateinischen voraussetzt und weiter iiber Jesus spricht, der implizit gemeint
ist. In der Gestaltung dieser Stelle, besonders darin, dass er die Bedeutung des
Lateinischen voraussetzt, zeigt sich der hohe inhaltliche Anspruch des Meister-
gesangs. Diesen realisiert Sachs dadurch, dass er am Ende des zweiten Stollens
der vierten Strophe entscheidet, einen besonderen Fokus auf die eben zitierten
zwei Verse des Hymnus zu legen. Er setzt die wortliche Ubersetzung voraus und
,schafft Platz’ im Abgesang, indem er den lateinischen Textteil verschiebt, um
die so fokussierten lateinischen Verse weiter erkliaren zu konnen (vgl. Str. 4, V.
10-11). Der zehnte Vers meint Jesus, der Abgesang beginnt dann mit dem einzi-
gen noch {ibrig gebliebenen Wort Tiiiis. Das lenkt den Blick auf die eigentlich im
Lied Angesprochene, und der nun freigewordene Abgesang stellt Marias Rolle
in Bezug auf Jesus dar. Dafiir entfernt sich Sachs vom Latein und erginzt weite-
re traditionelle Marienmetaphern. Maria ist der giildin aymer zart, auf3erdem ist
sie gottes sarch vnd maien gart und bringt die himelischen frichte (Str. 4, V. 14—
16). Sie alle basieren auf der traditionellen Konzeptmetapher MARIA IST EIN GE-
FASS: aymer, sarch und der Garten als Ort, in dem sich etwas, hier Gott, aufhilt.
Die Marienmetaphern stellen Maria als diejenige dar, in der sich die Him-

35 Text wiedergegeben nach Ellis, Lied Nr. 16 (S. 76-79).
36 Vgl. weitere Paraphrasen aus dem Lateinischen bei Ellis, z. B. Lieder Nr. 14 und 15 (S. 71
und S. 73-75).



338 —— Anja Becker, Julia Schmeer

melsfrucht,* also Jesus, befindet, um auf die Erde zu kommen. Dazu ist Maria
auserkoren (vgl. Str. 4, V. 12), und daher ist sie ,der Ursprung oder die Quelle
des Heils‘, wie sie im neunten Vers dieser Strophe genannt wird. Sachs geht es
offensichtlich um die Richtigkeit des von ihm vermittelten Wissens und nicht
nur um die Wiedergabe des Hymnus zum Lobe der Gottesmutter. Genauer ge-
sagt geht es ihm um den richtigen Blickwinkel. Der Fokus soll auf Jesus als un-
ser Heil gerichtet sein bzw. auf Maria als dieses Heil beinhaltend, als ein Ort, an
dem Heil gefunden werden kann.

2.2 Bemiihen um Klarheit

Auf den ersten Blick erscheint es widersinnig, dass eine den Text um noch mehr
Metaphern erweiternde Paraphrase auf mehr Klarheit zielen soll. Sachs’ Para-
phrase bemiiht sich aber tatsdchlich um eine klare Aussage. Ebenso, wie sie
dem Anspruch des Meistergesangs gerecht werden will, daher die strenge Form
wahrt und versucht, inhaltlich fundiert und korrekt zu sein, ringt sie um Ein-
deutigkeit, Pragnanz und eben Klarheit. Besonders deutlich wird das an einer
Stelle, die in ihrer Prdgnanz beinahe Luthers klarer Rhetorik Konkurrenz macht:
Gabrihelis ore der miindt /Gabrihellis dich griiesset/ aiigenplicklich die selben
stiindt / hastw jiinckfraw enpfange /war got vnd mensch in deinem ketischen leib
(Str. 2, V. 6-10). Sachs iibersetzt nicht nur, sondern fiigt eine theologische Aus-
sage hinzu, die weder im Hymnus noch im zugrunde liegenden Bibeltext (Lk
1,26-38) spezifiziert wird: wie genau Maria Christus in ihrem Leib empfingt.
Sachs schliefdt den Gruf3 aus dem Mund Gabriels kurz mit der Empfangnis des
wahren Gottes und Menschen Jesus (aiigenplicklich die selben stiindt/hastw
jiinckfraw enpfange). Die sonst haufig stark betonte Einwilligung Mariens (Lk
1,38) wird an dieser Stelle nicht erwdhnt, um den direkten Zusammenhang
zwischen dem Ave des Engels und dem Schwangerwerden Marias
hervorzuheben (vgl. auch Str. 2, V. 1-2). Das wire mehr als genug theologisches
Diskussionspotenzial fiir drei Verse, denn die Frage, auf welche Art Maria durch
den Heiligen Geist schwanger geworden sei, beschiftigte die Theologie des
gesamten Mittelalters sehr.?® Doch Sachs fiigt zusitzlich noch die Zweinatu-

37 Diese Formulierung spielt auf die Eucharistie an.

38 Die Diskussionen umfassten auch die Frage nach der Geburt Christi, die ebenfalls teilweise
per aurem diskutiert werden konnte. Aus heutiger Sicht lassen sich die verschiedenen iiber die
Jahrhunderte hinweg diskutierten Varianten schwerlich in all ihren Differenzierungen nach-
vollziehen. Einen kurzen Einblick in diese Diskussionen bietet Stefano De Fiores, S. 154-155.



Ave maris stella =—— 339

renlehre und Marias Rolle dabei hinzu. In Niirnberg war die Vorstellung, dass
Maria den Heiland schon im Moment des Engelsgrufles empfangen habe, sehr
beliebt, wie man am Englischen Gruf in der Lorenzkirche sehen kann, eine
grof3formatige Darstellung Marias und Gabriels.” Veit Stof, der Kiinstler, hat
raffiniert in Marias Mantel die Form eines Ohrs eingearbeitet, um darauf anzu-
spielen, dass Maria in dem Moment, als sie den Gruf3 des Engels hort und seine
Worte aufnimmt, schwanger geworden sei; worauf dariiber hinaus auch die
Darstellung ihrer Kérperhaltung — ihr Ohr dem Engel zugewandt — hindeutet.
Die Zweinaturenlehre wiederum diskutiert das Wesen Christi. Selten findet sich
eine dhnlich pragnante Darstellung wie hier bei Sachs, dass Jesus ndmlich wah-
rer Gott ist, aber auch wahrer Mensch; dass er kein auf Erden wandelnder Gott
war, sondern in Marias Leib Mensch geworden ist.*

Sachs erweitert den lateinischen Text nicht willkiirlich oder rein dekorativ,
sondern um theologische Aussagen, die er schon in der Metapher ,Gabriels
Mund‘ angelegt sieht. Thm geht es nicht um Ausschmiickung, sondern um Pra-
zision. Um die eben besprochene klare theologische Aussage treffen zu konnen,
versteht Sachs Gabrihelis ore als eine Metapher, die fiir ihn, {iber ein Pars pro
toto fiir den Engelsgruf3 hinaus, die jungfrauliche Empfangnis des wahren Got-
tes und wahren Menschen im Moment des Griifiens mitbedeutet. Er gestaltet die
vorgefundenen lateinischen Metaphern im Deutschen im Sinne seines theologi-
schen Standpunktes aus. Wie differenziert sein Standpunkt bzw. sein Verhaltnis
zu Maria ist, zeigt sich besonders schén in der schon angesprochenen und
durch eine formale Abweichung gekennzeichneten Strophe vier, die nun in
ihrer Ganzheit betrachtet werden soll. Zunachst die Bedeutung des lateinischen
Textes, die Sachs voraussetzt:

Monstra te esse matrem Zeige dich als Mutter.

Sumat per te precem Durch dich wird die Bitte annehmen,
Qui pro nobis natus der, fiir uns geboren,

Tulit esse tuus es auf sich nahm, dein (Sohn) zu sein.

Im ersten Stollen zielt Sachs darauf ab, Bildlichkeit hervorzurufen, und spricht
das im zweiten Stollen aus: senftmiitiges pilde (Str. 4, V. 7) — gerade da, wo der
lateinische Text von Marias Mittlerrolle, ihrem Einfluss auf Jesus, spricht, fo-
kussiert Sachs darauf, dass Maria (nur) ein Abbild der Sanftmiitigkeit sei. Er
schwdcht damit implizit die Maria im Hymnus zugeschriebene Einwirkungskraft

39 Vgl. zur Ikonographie des Englischen Grufles auch Noll.
40 Vgl. zur Zweinaturenlehre Slenczka, S. 385-392.



340 —— Anja Becker, Julia Schmeer

auf ihren Sohn Christus ab. Denn erstens nimmt Gott und nicht Jesus bei Sachs
das Gebet auf (Str. 4, V. 8), und zweitens hat er ja im Abgesang — wie schon
besprochen — Platz geschaffen, um Maria als GEFASS bzw. ORT zu inszenieren.
Maria dient als Hilfestellung, als vorstellbares Bild, das durch all die lobenden
Metaphern hervorgerufen wird, um dem Heil iiber dieses Bild ndher zu kom-
men: dem Heil, dem sie als Gefaf3 dient. Der lateinische Text sollte nicht derart
missverstanden werden, dass Maria nun direkte Vermittlerin des Heils ist, denn
das ist allein Jesus, aber ihr Bild kann helfen, den Heilsbringer zu erreichen.

2.3 Hat Sachs den Hymnus in einen Vorboten des Kommenden
verwandelt?

In der dritten Strophe bereitet Sachs mit Monstranz und Lilienstidngel (Str. 3,
V. 12-13) eine visuelle Komponente vor, die in Strophe vier ausgehend vom
lateinischen monstra zum Tragen kommt. Die Metaphern schlief3en an bekannte
Bildprogramme an und zeigen Maria als ein Abbild der Sanftmiitigkeit.” Sachs
bemiiht sich, Marias Rolle im Heilsgeschehen klar zu umreifien. Sie leitet Gebete
weiter an Gott, sie ist als Bild visueller Ankerpunkt. Die Orts- und Gefdfimeta-
phern inszenieren Maria als Prasentationsort Gottes. Die von der sonstigen Re-
gelmafligkeit abweichende Platzierung des Latein unterstreicht dies, und das
Possessivpronomen tuus wird gewissermaflen zur Ortsangabe. Maria und ihr
Hymnus sind Hilfsmittel, um Gott und Jesus zu erreichen. Damit ist Sachs nahe
bei dem, was Luther zu Bildern sagt: namlich, dass sie zwar gefdhrlich sein
konnen, weil sie zur Abgotterei fiihren, zugleich aber auch probate Hilfsmittel
sein konnen, um dem einfachen Gemiit das Heilsgeschehen néher zu bringen.*
Auch Luther ringt immer um Klarheit und Einfachheit, man denke allein an die
Formulierung sola scriptura. Er hat Vertrauen darauf, dass im Bibeltext alles
Heilsrelevante zu finden ist, und méchte bei seiner Ubersetzungstitigkeit immer
das wiedergeben, was die Textvorlage fiir ihn impliziert.” Auch seine Ausei-
nandersetzung mit Maria ist differenziert und versucht stets, iiber sie auf Chris-

41 Insbesondere Mantel und Rosenzweig in Str. 4, V. 3-4.

42 Vgl. Luthers Wunsch nach unzweideutigen ,Merkbildern‘ in Schuster, S. 117.

43 Luther bespricht in seinen Bibelauslegungen haufig verschiedene ihm bekannte Textvari-
anten und vergleicht die damals géngige lateinische Bibel mit der (dlteren) hebrdischen und
griechischen, welche er zur Basis seiner Ubersetzung macht. Grundlegendes dazu findet sich in
verschiedenen Beitragen im ,Luther Handbuch‘ im Kapitel zu Luthers Werk: vgl. Beutel, S. 258—
459, inshbesondere: S. 258-265; S. 367-369 und S. 444—-449.



Ave maris stella =—— 341

tus zu blicken:* ebenso wie Sachs es in Strophe zwei und vier versucht, ohne
sich dabei zu weit vom marianischen Hymnus zu entfernen.

In der dritten Strophe jedoch miissen dem protestantischen Blick einige
Verse sofort ins Auge fallen, die auf gar keinen Fall als reformatorische Vorbo-
ten gelesen werden konnen. Hier ist Sachs noch ganz altgldubig: Soliie vincla
reis los aiif/den schiildigen ir pande /das der helisch drack nit er laiif/ seit das
dw pist alleine / virsprecherin der armen siinder schar (Str. 3, V. 1-5). Diese Vor-
stellung von Maria als einziger Fiirsprecherin der Siinder, hier zur Befreierin der
Schuldigen aus ihren Fesseln erhoben, entspricht der spdtmittelalterlichen
Suche nach der tréstenden Fiirsprache vor dem strafenden Gott. Dies ist fiir
Luther eine viel zu aktiv am Heilsgeschehen beteiligte Maria. Allerdings koppelt
Sachs die vom Latein vorgegebene Lichtmetaphorik mit einer weiteren typi-
schen Marienmetapher (ndmlich dem Karfunkel) und mit der Interpretation der
Blindenmetapher aus dem Lateinischen als ,durch die Siinde erloschenes Licht".
Profer liimen cecis gib licht/den dis verloren hande/vnd in siinden gesehen
nicht / lichter karfiinckel steine/erleiicht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar
(Str. 3, V. 6-10). Es soll deutlich werden, welche Rolle Maria spielt. Ihr Licht ist
nicht vergleichbar mit dem Licht Gottes, sondern dient nur der Reue, Beichte
und Bufde. Allerdings gerdt die Bemiihung um Klarheit in Gefahr, zum einen,
weil die Zuschreibung ,einzige Fiirsprecherin‘ duflerst stark ist, zum anderen,
weil sie als ,K6nigin der Engel‘ im letzten Vers sehr prdsent ist, prasenter als
Gott.

Allem Lob Mariens ist gemein, dass es um das rechte Maf ringt — das dndert
sich mit der Reformation nicht. Es steht vor der Herausforderung, Maria als
,unter allen Frauen die Beste‘ darzustellen, deren Lob alle anderen iibersteigt,
ohne sie zur Go6ttin zu erheben. Der protestantisch kritische Blick auf die Mari-
enverehrung speist sich bis heute aus dem Zweifel, ob Maria von ihren Vereh-
rern wirklich nur verehrt und um Vermittlung gebeten oder ob sie nicht doch
angebetet wird. Das ist theologisch verkiirzend, soll aber an dieser Stelle ausrei-
chen. Maria ist zu loben, aber sie ist nicht Gott. Wenn sie Teil der Trinitat wird,
dann iiberschreitet das dogmatische Grenzen. Dennoch bleibt sie Mutter Gottes
und ist damit so nah am Gottlichen wie nur irgendein Mensch sein kann. Im
lateinischen Hymnus Ave maris stella sieht Sachs ein Bild Mariens angelegt, das
missverstanden werden konnte, er ringt damit, es eindeutig zu machen. Dieses
hier nur skizzierte Problempotenzial kann nicht aufgeldst werden. Es bestimmt

44 Vgl. z. B. Luthers Ubersetzung des Englischen GruBes im ,Sendbrief vom Dolmetschen*
1530: WA 30, II, S. 438-439, sowie seine Erldauterungen zum Gebrauch des Ave Maria im Bet-
biichlein 1522: WA 10, 11, S. 407-409.



342 — AnjaBecker, Julia Schmeer

Sachs’ Verhiltnis zu Maria schon vorreformatorisch und macht deutlich, warum
Luthers Botschaft auf fruchtbaren Boden bei Sachs fillt. Sichtbar wird dies in
seinem Bemiihen, Maria zu loben, aber nicht zur Mittlerin des Heils zu machen,
erkennbar in der Gestaltung der vierten Strophe.

Es wird deutlich, dass Sachs sich differenziert und bewusst mit Maria und
ihrer Rolle in der Heilsgeschichte auseinandersetzt. Dazu kommt sein Bemiihen,
in seinem Lob der Gottesmutter klare und eindeutige theologische Aussagen zu
machen. Luther wird genau das bieten und fordern: die eigene Auseinanderset-
zung mit dem Heilsgeschehen und Klarheit. Ein Weg, Klarheit und Richtigkeit
zu garantieren, ist im Meistergesang die Verwendung von Bibelzitaten. Auch
das ist ein Punkt, an dem sich Sachs in seiner vorreformatorischen Praxis von
Luther bestarkt sehen kann. Auf die Bibelzitate wurde hier absichtlich nicht
eingegangen, weil sie — und das ist fiir eine abschlielende Feststellung des
vorhandenen Problempotenzials vielsagend — willkiirlich und textuell unmoti-
viert wirken, aufier in der erwdhnten zweiten Strophe im sechsten Vers. Alle
weiteren Zitate wecken mehr den Anschein, pflichtschuldige Erwdhnungen im
Sinne der Meistergesangtradition zu sein, die gerade diese Stellen haufig
nennt.” Die biblischen Verweise bieten in der Ave maris stella-Paraphrase aber
wenig Riickhalt fiir die Aussagen {iber Maria. Ein richtiger Abschluss der Arbeit
an diesem Text bleibt damit unmdglich, weil Sachs selbst 1516 noch kein ab-
schlieflendes Marienbild darstellen kann. Der Text dokumentiert die Suche
nach theologisch abgesicherten, in der Volkssprache leicht nachzuvollziehen-
den Aussagen iiber Maria. Sachs gliickt es, traditionelle Marienmetaphern krea-
tiv zu verbinden und den vorgegebenen Text mit einem differenzierten Bild der
Jungfrau zu kommentieren. Doch klar und einfach wird ihr Lob dadurch nicht,
und ihm gelingt es nicht, das Problempotenzial in den verwendeten Metaphern
zu iiberdecken — ein Problempotenzial, das der Reformation noch sehr viel un-
angenehmer sein wird, und Luther dazu bewegt, aus maris stella, dem Meeres-
stern, maris stilla, den Meerestropfen, zu machen.*

45 Das sind hier: Apk 12,1: die Zwolf-Sterne-Krone (Str. 2, V. 16); Ri 6,36-40: das Fell Gideons
(Str. 5, V. 5); Ex 3,2: der brennende Dornbusch (Str. 5, V. 10) und Gen 8,8-12: Noahs Taube
(Str. 6, V.5).

46 Vgl. Diifel, S. 80. Die Bezeichnung maris stella hebt Maria hervor und setzt sie metapho-
risch als ,Meerstern‘ an den Himmel iiber die Glaubigen; maris stilla wiederum reiht sie unter
die Glaubigen ein, sie ist nur ,ein Tropfen im Meer* unter vielen. Es wird vermutet, dass der
Hymnus Ave maris stella urspriinglich auf die Verwechslung von stilla mit stella zuriickgeht,
was wiederum teilweise mit der Deutung des hebrdischen Namens ,Mariam*® als ,bitteres Meer*
durch den Kirchenvater Hieronymus erklédrt werden konnte (diesen ldsst der entsprechende



Ave maris stella =—— 343

Literaturverzeichnis

Baumeister, F.: Art. ,Meerstern®. In: Marienlexikon 4 (1992), S. 384-385.

Becker, Anja: Mittelalterliches Textwissen in Metaphern. Bemerkungen zu Konrads von
Heimesfurt Diu urstende. In: Hofische Textgeschichten. Fs. fiir Peter Strohschneider.

Hg. von Beate Kellner, Ludger Lieb, Stephan Miiller. Heidelberg 2015 (GRM-Beiheft 69),
S. 21-44.

Becker, Anja: Pragmatische und lyrische Gebete an den Heiligen Geist. Zur poetischen Bedeu-
tung von Remetaphorisierungen. In: Die Kunst der ,brevitas®. Kleine literarische Formen
des deutschsprachigen Mittelalters. Hg. von Franz-Josef Holznagel u. a. Berlin 2017
(Wolfram-Studien 24), S. 401-436.

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des
Mittelalters. Habil. masch. Miinchen 2014.

Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch. 2. Aufl. Tiibingen 2010.

Black, Max: Die Metapher [1954/1962]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm Haverkamp.
Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 55-79.

Black, Max: Mehr iiber die Metapher [1977]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm
Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 431-457.

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religioser Lyrik im Mittelalter. In:
Mittellateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37-54.

Diifel, Hans: Luthers Stellung zur Marienverehrung. Mit vier Kunstdrucktafeln. Gottingen 1968
(Kirche und Konfession 13).

Ellis, Frances Hankemeier: The Early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974.

Fiores, Stefano De: Il. Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit. In: Handbuch
der Marienkunde. Hg. von Wolfgang Beinert, Heinrich Petri. Bd. 1. 2. Aufl. Regensburg
1996, S. 99-267.

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Grote, Heiner: Art. ,Maria/Marienfrommigkeit. 1. Kirchengeschichtlich®. In: TRE 22 (1992),
S.119-137.

Janota, Johannes: Art. ,Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107-110.

Kornrumpf, Gisela: Art. ,Ave maris stella (deutsch) [Nachtr./Korr.]*. In: VL2 11 (2010), Sp. 193.

Kraf3, Andreas: ,Ave maris stella‘ und ,Ave praeclara Maris stella’ in einem deutschen Marien-
gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190-199.

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-
sequenz ,Stabat Mater Dolorosa‘. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium
1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996
(Wolfram-Studien 14), S. 87-108.

Artikel in der ,Theologischen Realenzyklopadie‘ an dieser Stelle jedoch unerwdhnt, vgl. Grote,
S. 129).



344 — AnjaBecker, Julia Schmeer

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche
Ubertragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998 (Forschungen zur Geschichte der
dlteren deutschen Literatur 22).

Lakoff, George, Mark Johnson: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von
Sprachbildern. 6. Aufl. Heidelberg 2008 [Erstverdffentlichung als: Metaphors We Live By.
Chicago 1980].

Lausberg, Heinrich: Der Hymnus ,Ave maris stella‘. Opladen 1976 (Abhandlungen der
Rheinisch-Westfédlischen Akademie der Wissenschaften 61).

Lipphardt, Walther: Art. ,Ave maris stella (deutsch)‘. In: VL21(2010), Sp. 565-568 [unverédn-
derter Neudruck der 2. Aufl.].

Noll, Thomas: Der ,Englische Gruf‘ des Veit Stof. Ikonographie und Frommigkeit. In:
Zeitschrift des Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft 56 /57 (2002/03) (2002),

S. 115-143.

Richards, Ivor Armstrong: Die Metapher [1936/1964]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm
Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 31-52.

Ricceur, Paul: Die lebendige Metapher. Aus dem Franzdsischen libersetzt von Rainer Rochlitz.
3. Aufl. Miinchen 2004 (Ubergénge 12) [franz. Erstausgabe 1975].

Schuster, Peter-Klaus: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung. Formen protestantischer Kunst
im 16. Jahrhundert. In: Luther und die Folgen fiir die Kunst [Hamburger Kunsthalle,

11. November 1983-8. Januar 1984]. Hg. von Werner Hofmann u. a. Miinchen 1983,
S. 115-125.

Slenczka, Notger: Art. ,4. Christus‘. In: Luther Handbuch. Hg. von Albrecht Beutel. 2. Aufl.
Tiibingen 2010, S. 381-392.

Wagner, Fritz: Der Marienhymnus Ave maris stella des Ambrosius Autpertus. In: ders.: Philolo-
gia Sacra Cisterciensis. Untersuchungen zur mittelalterlichen Dichtkunst der Zisterzienser
und ihrer Tradition. Langwaden 2005, S. 77-83.

Weimann, Birgitt: Die mittelalterlichen Handschriften der Gruppe Manuscripta Germanica.
Frankfurt a. M. 1980 (Kataloge der Stadt- und Universitatshibliothek Frankfurt a. M. 5,4),
S.139-143.



