
  

Anja Becker, Julia Schmeer 

Ave maris stella  
Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld 
von Tradition, Innovation und Reformation 

Mit einer Vorüberlegung zum Analysieren 
vormoderner Übersetzungen 

Andreas Kraß hat in seinen Studien zu deutschen Übersetzungen lateinischer 

Sequenzen, insbesondere des Stabat mater dolorosa, darauf hingewiesen, dass 

mittelalterlich-volkssprachliches Übersetzen sich als Adaptation vollzieht: Der 

Prätext werde hierbei an die konkrete Lebenssituation der zeitgenössischen 

Rezipienten angepasst, wobei vornehmlich pragmatische, literaturhistorische 

und frömmigkeitsgeschichtliche Faktoren bestimmend seien.1 Die meisten deut-

schen Sequenzübersetzungen emanzipieren sich deutlich von ihren lateini-

schen Vorlagen,2 daneben gibt es aber auch solche Versionen, die sich dem 

Prätext subordinieren, Kraß bezeichnet diese als ‚glossierende Adaptationen‘.3 

In diesem Beitrag sollen Übersetzungen des Marienhymnus Ave maris stella 

untersucht werden. Im Allgemeinen kann man feststellen, dass sich volks-

sprachliche Übertragungen lateinischer Hymnen weitaus weniger von ihren 

lateinischen Vorlagen emanzipieren, als dies bei deutschen Sequenzüberset-

zungen der Fall ist. Hier kommt die besondere Dignität und Erhabenheit des 

Hymnus zum Tragen, immerhin stellte bereits Augustin die feierlichen Preislie-

der Gottes auf eine Stufe mit den Psalmen.4 Das manifeste Bestreben, diese 

heiligen, im monastischen Stundengebet verankerten Gesänge möglichst un-

verändert in die Volkssprache zu übersetzen, verwundert deshalb nicht.  

Der dominant subordinative Gestus gegenüber dem Prätext hat die deut-

schen Hymnenübersetzungen allerdings zum ‚Stiefkind‘ der mediävistischen 

Forschung gemacht. Schließlich versprechen die Übertragungen mittelalterli-

cher Sequenzen mit ihren deutlich größeren Spielräumen mehr Erkenntnisge-

|| 
1 Vgl. Kraß: Spielräume sowie ders.: Stabat mater. 

2 Kraß unterscheidet fünf gebrauchsbedingte Adaptationstypen: dilatierende, simplifizieren-

de, paraphrasierende, modifizierende und assimilierende Adaptationen. Vgl. Kraß: Spielräu-

me, S. 101–104.  

3 Vgl. ebd., S. 104–106.  

4 Vgl. Janota, S. 108. 

DOI 10.1515/9783110475371-019,  © 2017 Anja Becker, Julia Schmeer. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



324 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

winn für den neuzeitlichen Interpreten. Deutsche Hymnenübersetzungen, die 

fast immer als ‚glossierende Adaptationen‘ einzuschätzen sind, weisen aber 

durchaus auch zaghafte Bearbeitungsmerkmale auf, „wie z. B. explizierende 

Zusätze, emphatische Interjektionen, abgewandelte oder aufgelöste Bilder“.5 

Letzterem, dem Umgang mit ‚bildlicher Rede‘ im translativen Prozess, soll in 

diesem Beitrag besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden.  

Ein metaphernanalytischer Zugang, so wird argumentiert, kann auch solch 

scheinbar ‚schlichte‘, vorrangig auf Verständnis des Prätextes zielende Hym-

nenverdeutschungen dahingehend aufschließen, welche kognitiven Konzeptio-

nen von Maria sie dominant entwerfen, und ob sich diese mit denen des Aus-

gangstextes decken. Derart können Schlaglichter geworfen werden auf implizite 

Voreinstellungen, auf theologische Problemlagen und kontextuelle Faktoren 

wie z. B. vermutete Gebrauchssituationen. Für eine Paraphrase des Ave maris 

stella, die sich große Freiheiten herausnimmt, wie es bei Hans Sachs der Fall ist, 

gilt dies freilich ebenso, wenn nicht sogar im besonderen Maße.  

Zunächst muss betont werden, dass sich der hier gewählte metaphernana-

lytische Zugang erheblich von traditionellen rhetorischen Vorstellungen unter-

scheidet, welche die Metapher lediglich als einen Tropus unter anderen kennen 

bzw. oft unspezifisch mit dem Bildbegriff gleichsetzen. Auf Basis neuerer theo-

retischer Ansätze wird die Metapher als ein grundlegender sprachlich-kogni-

tiver Akt der Orientierung und Positionierung in der Lebenswelt angesehen; 

entsprechend sollte man ihre semantischen wie auch performativen Potentiale 

nicht unterschätzen.6 Auf sprachlicher Ebene muss die Metapher als Übertra-

gungsprozess verstanden werden, der einerseits auf der Ebene des Satzes ange-

siedelt ist und für den andererseits konstitutiv ist, dass an ihm zwei Elemente, 

der focus und der frame, bzw. der Sekundär- und Primärgegenstand, beteiligt 

sind.7 Diese Basisprämissen der sprachanalytischen Interaktionstheorie eines I. 

A. Richards und Max Black können am Beispielsatz ‚Maria ist eine Königin‘ 

expliziert werden: In dieser Aussage bildet der nicht-metaphorische Name ‚Ma-

ria‘ gemeinsam mit der Kopula ‚ist‘ den frame (Primärgegenstand), der durch 

das Fokuswort (Sekundärgegenstand) ‚Königin‘ eine kontextuelle semantische 

Bestimmung erhält. Der Bedeutungsreichtum der metaphorischen Aussage wird 

dadurch hervorgehoben, dass das Fokuswort ein „System miteinander assozi-

|| 
5 Kraß: Spielräume, S. 105.  

6 Eine ausführliche Darstellung des theoretischen Ansatzes in Becker: Mittelalterliches Text-

wissen, S. 31–36 sowie dies.: Remetaphorisierungen, S. 36–102.  

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden: Richards sowie Black: Metapher und ders.: Mehr über die 

Metapher. 



 Ave maris stella | 325 

  

ierter Gemeinplätze“ aufruft,8 ,Königin‘ etwa: ‚Adel‘, ‚Pracht‘, ‚herrschen‘ usw. 

Dieser Implikationszusammenhang wird dann auf den Primärgegenstand der 

Aussage, hier also auf ‚Maria‘ projiziert,9 zugleich werden die mit dem Hauptge-

genstand der Aussage, also ,Maria‘, assoziierten Gemeinplätze auch auf die 

‚Königin‘ zurückprojiziert. Die metaphorische Übertragung läuft derart in beide 

Richtungen ab; Bedeutung entsteht in kontextueller Interaktion.  

Wenn eine Metapher gleichermaßen eine sprachliche wie kognitive Über-

tragungsleistung meint, dann muss man eine rein sprachanalytische Beschrei-

bungsweise um einen Zugriff erweitern, welcher den sie ebenfalls konstitutiv 

auszeichnenden mentalen Prozessen nachgeht. In ihrem ungemein populären 

Buch ‚Metaphors We Live By‘ haben George Lakoff und Mark Johnson nachge-

zeichnet, wie metaphorische Übertragungen auch auf mentaler Ebene ablaufen, 

und wie derartige Konzeptmetaphern unsere alltägliche Weltzuwendung grun-

dieren.10 Angesprochen ist solcherart die Übertragung eines mentalen Konzep-

tes auf ein anderes: Das mentale Konzept KÖNIGIN, die source domain, wird auf 

das mentale Konzept MARIA, die target domain, übertragen. Die konzeptuelle 

Metapher MARIA IST EINE KÖNIGIN schlägt sich in der religiösen Rede nun in zahl-

reichen sprachlichen Ausdrücken nieder: Sie möge sich als gnädig erweisen; 

ihren Königsmantel ausbreiten; zum Thron Gottes geleiten usw.11 Interessiert 

man sich für Konzeptmetaphern einer Kultur, dann sind auch Aussagen signifi-

kant, die man gemeinhin nicht als metaphorisch einstufen würde. Die scheinbar 

wörtlich gemeinten Aussagen: ‚Ihre Behauptungen sind unhaltbar‘, ‚Ich 

schmetterte sein Argument ab‘, ‚Seine Kritik traf ins Schwarze‘ – in ihnen allen 

schlägt sich die konzeptuelle Metapher ARGUMENTIEREN IST KRIEG nieder.12  

Eine solche theoretische Einstellung, die sprachanalytische und kognitive 

Metapherntheorien verbindet und somit gleichermaßen das rhetorische Unei-

gentlichkeitspostulat wie auch die unspezifische Gleichsetzung von Metapher 

und Bild verabschiedet hat, lehrt in der Analyse literarischer Textformationen 

auf Fokusworte zu achten, die die metaphorische Übertragung auslösen, und 

|| 
8 Black: Metapher, S. 70–71. 

9 Hierbei kommen Prozesse des filtering und screening zum Zuge; es werden also Aspekte des 

Primärgegenstandes betont, ausgeblendet oder auf charakteristische Weise miteinander ver-

bunden. Vgl. Black: Mehr über die Metapher, S. 393.  

10 Vgl. Lakoff, Johnson. 

11 Mit der Formatierung von Konzeptmetaphern in Großbuchstaben suchen Lakoff und John-

son diese bereits optisch von sprachlichen Metaphern bzw. sprachlichen Aussagen abzuheben 

und anzuzeigen, dass es sich hierbei um eine rein mentale Übertragung zweier Konzeptberei-

che aufeinander handelt. Vgl. Lakoff, Johnson, S. 11–14.  

12 Vgl. ebd., S. 12.  



326 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

darüber hinaus auch scheinbar unmetaphorische Aussagen auf die sie grundie-

renden Konzeptmetaphern hin zu befragen. Herausgearbeitet werden können 

so semantische Spielräume, die entstehen, wenn leichte Verschiebungen inner-

halb des metaphorischen Gefüges vorgenommen werden. Weiterhin kann man 

in dieser Perspektive aufmerksam werden auf kognitive Konzeptionen von Ma-

ria, die im Hintergrund den translativen Prozess steuern – auch bei äußerst 

vorlagentreuen, rein glossierenden Adaptationen.13 

Im ersten Teil des Beitrages geht es darum, die Produktivität eines derarti-

gen metaphernanalytischen Vorgehens aufzuweisen. Zunächst soll der lateini-

sche Hymnus näher betrachtet werden, danach eine spätmittelalterliche Prosa-

übertragung des Ave maris stella, die sich eng an ihren Prätext anschließt, in 

ihren Metaphern aber eine divergente Konzeption Mariens entwirft. Im zweiten 

Teil wird die Bearbeitung des Hymnus von Hans Sachs eingehend untersucht, 

die sich große Freiheiten gegenüber der lateinischen Vorlage herausnimmt; sie 

übersetzt und erläutert das Ave maris stella nicht nur, sondern fügt zahlreiche 

Metaphern aus der marianischen Tradition hinzu. Auch bei einer solchen Versi-

on, die stark auf Verfahren setzt, die man als Remetaphorisierungen beschrei-

ben kann,14 wird sich ein analytischer Zugang über die Metaphern als ergiebig 

erweisen.  

|| 
13 In meiner Habilitationsschrift konnte ich im Durchgang durch zahlreiche deutsche Über-

setzungen des Hymnus Veni creator spiritus herausstellen, dass sich in ihnen durchaus distink-

te Konzeptionen des Heiligen Geistes niederschlagen, obwohl sie sich eng an ihre lateinische 

Vorlage anbinden. Vgl. Becker: Remetaphorisierungen, S. 318–353.  

14 Mit Remetaphorisierung ist der Wiedergebrauch traditioneller Konzeptmetaphern in kon-

kreten sprachlichen Vollzügen gemeint. Mithin ist ein produktionsästhetisches Verfahren 

angesprochen, das besonders in religiöser Literatur zum Tragen kommt. Die Überliefertheit der 

Metaphern ist hierbei Bedingung der Möglichkeit sowohl für semantische Kreativität als auch 

für performative Wirkmacht, nicht deren Antagonist, wie die oft unspezifische Gleichsetzung 

von Traditionalität der Metapher mit ihrer ‚Leblosigkeit‘ suggeriert. Vgl. hierzu grundlegend 

Becker: Remetaphorisierungen; dies.: Pragmatische und lyrische Gebete.  



 Ave maris stella | 327 

  

1 Außer Glossierung nichts gewesen? 

Der Hymnus Ave maris stella und eine 

deutsche Prosaübersetzung  

Von wem der Marienhymnus Ave maris stella wohl im achten Jahrhundert ver-

fasst wurde, ist unbekannt.15 Der früheste Überlieferungszeuge ist eine St. Galler 

Ambrosius-Handschrift des neunten Jahrhunderts.16 Weiterhin kann man nach-

weisen, dass der Marienhymnus seit dem zehnten Jahrhundert am Fest Mariä 

Verkündigung (25. März) in der Vesper angestimmt wurde und dass das Ave 

maris stella im Mittelalter in ganz Europa weit verbreitet war.17 Der Hymnus ist 

einerseits in der lateinischen Lieddichtung rezipiert worden, so insbesondere 

von Hermann von Reichenau in seiner Sequenz Ave praeclara maris stella,18 

andererseits wurde das Ave maris stella vielfach ins Deutsche übersetzt. Im 

‚Verfasserlexikon‘ führt Walther Lipphardt sechzehn volkssprachliche Adapta-

tionen an;19 es ist aber wahrscheinlich, dass eine systematische Suche in mittel-

alterlichen Handschriften noch deutlich mehr Versionen zu Tage fördern wür-

de.20 Die bekanntesten deutschen Übersetzungen sind eine frühe Interlinear-

version in den ‚Millstätter Psalmen und Hymnen‘ (Ende 12. Jh.), vorlagennahe 

Adaptationen vom Mönch von Salzburg und von Heinrich Laufenberg21 sowie 

die hier zu behandelnde Paraphrase von Hans Sachs.  

|| 
15 Die diversen Verfasserspekulationen können sämtlich nicht überzeugen, auch nicht Hein-

rich Lausbergs These, der Marienhymnus stamme aus der Feder des Abts des Klosters vom hl. 

Vinzenz am Volturno bei Benevent, Ambrosius Autpertus (gest. 784). Vgl. Lausberg, S. 103–113.  

16 Vgl. ebd., S. 19–20. 

17 Vgl. Lipphardt, Sp. 565.  

18 Weiterhin habe das Ave maris stella laut Fritz Wagner auf den Hymnus Ave maris stella vera 

mellis stilla des Henry von Avranches (13. Jh.) und auf das Glossenlied Ave maris stella des 

Kartäuserpriors Konrad von Haimburg (gest. 1336) Einfluss gehabt. Vgl. Wagner, S. 78.  

19 Vgl. Lipphardt und die Nachträge bzw. Korrekturen von Gisela Kornrumpf. 

20 Vgl. hierzu nun das ‚Online-Repertorium der mittelalterlichen deutschen Übertragungen 

lateinischer Hymnen und Sequenzen (Berliner Repertorium)‘. 

21 Der Mönch von Salzburg präsentiert den Hymnus als kreuzgereimtes Lied (Ave, meres 

sterne = Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 197–198, G 15), Heinrich Laufenberg einmal als 

Übersetzung mit Paarreim (Bis grst, stern im mere = Wackernagel 2, S. 581, Nr. 757), einmal als 

deutsch-lateinisches Glossengedicht (Ave maris stella, bis grst ein stern im mer = Wackernagel 

2, S. 600, Nr. 778).  



328 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Ave, maris stella, 1 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta.  

Sumens illud Ave 2 

Gabrielis ore, 

Funda nos in pace 

Mutans nomen Evae.  

Solve vincla reis,  3 

Profer lumen caecis, 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce.  

Monstra te esse matrem, 4 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus.  

Virgo singularis,  5 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

Mites fac et castos.  

Vitam praesta puram,  6 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

Semper collaetemur.  

Sit laus Deo patri,  7 

Summum Christo decus, 

Spiritui sancto 

Honor, tribus unus.22  

Der Hymnus Ave maris stella ist rhetorisch durch schlichte Sprache sowie stren-

ge Gleichläufe und Parallelismen geprägt. Wörter gleicher grammatischer Form 

stehen meist am Ende der Verse, wodurch ein Eindruck von Symmetrie und 

Proportion vermittelt wird.23 Inhaltlich ist der Hymnus stringent aufgebaut: 

Nach einer preisenden Begrüßung Mariens in der ersten Strophe wird in der 

zweiten Strophe an das zentrale Heilsereignis, an die Verkündigung durch Ga-

|| 
22 Zitiert nach AH 51, S. 140–142, Nr. 123.  

23 Vgl. Wagner, S. 81.  



 Ave maris stella | 329 

  

briel, erinnert; die nun folgenden drei Strophen formulieren Bitten an die Got-

tesmutter, und die siebte Strophe enthält die obligatorische Doxologie, die in 

diesem Fall zum festen Strophenbestand des Liedes gehört.  

Wenn man den Hymnus in metaphernanalytischer Perspektive betrachtet, 

fällt auf, dass die Eröffnungsstrophe vier substantivische Prädikativmetaphern 

präsentiert und ins Zentrum stellt: Maria ist maris stella,24 mater alma, semper 

virgo und caeli porta.25 Auf die Gottesmutter treffen diese durchaus wider-

sprüchlichen metaphorischen Zuschreibungen (vgl. mater alma und semper 

virgo) je im Besonderen und insgesamt in der Summe zu. Die Zentralstellung der 

Metapher in der religiösen Sprache begründet sich, wie Paul Ricœur prägnant 

herausgestellt hat, durch ihre Fähigkeit, in einer Prädikation dreierlei zugleich 

auszusagen: Maria ist der Meerstern, Maria ist nicht der Meerstern und Maria ist 

wie der Meerstern.26 Nachdem die erste Strophe gewissermaßen eine Mariologie 

in nuce entworfen hat,27 explizieren die weiteren Strophen die vier Leitmeta-

phern und beschreiben derart metaphorisch näher, in welcher Weise Maria im 

Speziellen handelt.28  

Zunächst aber erinnert Strophe zwei an die Verkündigung durch Gabriel (Lk 

1,26–38), also an das Ereignis, das Maria zur Gottesmutter macht. Die beiden 

Bitten, mit denen die Strophe ausklingt und die zu den nun folgenden Bittstro-

phen überleiten, heben zwei Aspekte ihres gnadenhaften Handelns hervor: 

Evoziert wird Maria als diejenige, die sowohl FESTIGEN (Funda nos in pace, 2,3) 

als auch VERÄNDERN (Mutans nomen Evae, 2,4) kann – freilich weil ihre eigene 

Festigkeit im Glauben die entscheidende heilsgeschichtliche Wandlung, die 

Inkarnation Gottes, mit ermöglicht habe.  

|| 
24 Das ‚Marienlexikon‘ führt die traditionelle Marienmetapher stella maris auf 1 Kön 18,41–45 

und die dort beschriebene kleine Wolke über dem Meer zurück (vgl. Baumeister, S. 384–385). 

Vgl. dazu auch unten, Anm. 46. 

25 Schon Henning Brinkmann, der eine lesenswerte Interpretation des Hymnus vorlegt, hat 

auf die Zentralstellung von metaphorischer Rede in Strophe eins verwiesen: „Dabei vereint sich 

metaphorische (maris stella, caeli porta) mit paradoxer Redeweise […]. Die Metaphern […] 

umrahmen die Paradoxie, die durch einfache Nebeneinanderstellung ausgesprochen wird. 

Zugleich stehen die Metaphern in einem zeitlichen Nacheinander; sie richten den Blick zuerst 

auf das Leben, das als Meer erscheint, und dann auf das Ziel des christlichen Lebens, den 

Himmel.“ Brinkmann, S. 45. 

26 Ricœur, S. 239–241 u. 250–251. Deshalb wäre es auch verkürzend, die Metapher als Form 

‚uneigentlicher Rede‘ zu beschreiben. 

27 Vgl. auch Wagner, S. 78.  

28 Vgl. Brinkmann, S. 45.  



330 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Anhand der Strophe drei kann exemplarisch aufgewiesen werden, wie nun 

einerseits je eine Leitmetapher der ersten Strophe, hier der Meerstern, aufgegrif-

fen und in ihrer Heilsdimension expliziert wird: Als Stern bringt Maria den 

Blinden das Licht (Profer lumen caecis, 3,2). Andererseits generieren die beiden 

zentralen metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die 

nun formulierten Bitten: Wenn sie ‚lösen‘ und ‚sehend-machen‘ soll, wird ihre 

verändernde Kraft angerufen (Imperative solve und profer in Frontstellung), 

wenn sie die Sünden vertreiben und das Gute begehren soll, wird um Festigung 

gefleht (Imperative pelle und posce in Endstellung).  

Kurz sei auf die fünfte Strophe geblickt, die die Metapher semper virgo ins 

Zentrum stellt und paraphrasiert. Die hier formulierte Bitte um Sanftmut und 

Keuschheit (Mites fac et castos, 5,4) steht wieder im Zusammenhang mit Marias 

metaphorisch fokussierter Kraft des VERÄNDERNS. Die Invokationen der sechsten 

Strophe werden daraufhin erneut durch das kognitive Konzept des FESTIGENS 

angeleitet (Vitam praesta puram, / Iter para tutum, 6,1–2). Auf diese Weise wird 

Maria metaphorisch zur verlässlichen Begleiterin auf dem sicheren Weg zur 

caeli porta, die sie selbst ist (1,4), und damit letztlich zu Jesus und zur ewigen 

Glückseligkeit. Maria als Weg und Tür zum Himmel: In der metaphorischen 

Responsion zwischen Strophe eins und sechs schließt sich der argumentative 

Kreis des Hymnus.29 

Die bislang übersprungene Strophe vier ist die Zentral- bzw. Achsenstrophe 

des Ave maris stella. Aufgenommen wird die Metapher der mater alma, aller-

dings nur, um von ihr aus Maria als VERMITTLERIN konzeptuell zu konturieren: 

Monstra te esse matrem, 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus.  

So wie Maria Gebetsanliegen an ihren Sohn überbringe, vermittle sie Heilsga-

ben an die Gläubigen. Diese werden jedoch von denen Gottes klar unterschie-

den; Maria erlöst natürlich nicht und erhört selbst auch keine Gebete. Ihr heil-

bringendes Handeln erstreckt sich im Rahmen des Spielraums, den die beiden 

fokussierten Verbmetaphern des Festigens und Veränderns eröffnen. Insgesamt 

entwirft der Hymnus Ave maris stella somit metaphorisch die kognitive Konzep-

tion von Maria als unvergleichlicher MITTLERIN. Maria vermittelt als mediatrix 

zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, was bereits in Strophe eins angedeu-

|| 
29 Die Strophe sieben enthält nur noch das allgemeine Gotteslob, mit dem jeder Hymnus 

ausklingt.  



 Ave maris stella | 331 

  

tet wird, wenn im ersten Vers das Meer und im vierten der Himmel genannt 

wird.  

Die nun zu betrachtende Prosaübertragung weist zwar laut Andreas Kraß 

nur „Züge eines bescheidenen Deutungs- und Gestaltungswillens auf“,30 verän-

dert aber an einer Stelle das metaphorische Gefüge des Hymnus derart ent-

scheidend, dass eine andere Leitkonzeption Marias evoziert wird. Die Übertra-

gung findet sich in einem oberschwäbischen Mariengebetbuch aus dem Jahr 

1503, dem Ms. germ. oct. 45 der Frankfurter Universitätsbibliothek (fol. 131r–

132r).31 Der besseren Vergleichbarkeit halber ist der Text neben den des lateini-

schen Hymnus gesetzt:32 

Ave, maris stella, 1 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta. 

 

Bis gegrsset, du meres sterne, 

hailige gottes mter 

vnd auch ewige maid, 

selige himels porte. 

Sumens illud Ave 2 

Gabrielis ore, 

Funda nos in pace 

Mutans nomen Evae. 

 

Den selben grß du empfiengest 

von gabrielis munde, 

besteet vns in dem fride, 

verker den namen eue. 

Solve vincla reis, 3 

Profer lumen caecis, 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce. 

 

Lse der schuldigen pande, 

bring das liecht den blinden, 

vertreib vnser Rbel 

vnnd bit vns alles gttes. 

 

Monstra te esse matrem, 4 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus. 

 

Erzaig das du bist mter, 

durch dich empfahe er vnser gebet, 

der durch dich ward dein sun 

vnd von dir geboren. 

Virgo singularis, 5 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

Mites fac et castos. 

 

Mayd allain, 

gttig ob allen weyben, 

mach vns gttig vnd keüsch, 

erlse vns von allenn sünden. 

|| 
30 Kraß: Art. ‚Ave maris stella‘, S. 193.  

31 Vgl. Weimann, S. 139–143. Handschrift online: http://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/

msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14297 (18. April 2016).  

32 Zitiert nach Kraß: Art. ‚Ave maris stella‘, S. 192–193. 



332 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Vitam praesta puram, 6 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

Semper collaetemur. 

 

Verleihe vns raines leben, 

mach vns sicher wege, 

das wir sehen jhesum 

vnd ymmer fro mit im sein. 

Sit laus Deo patri, 7 

Summum Christo decus, 

Spiritui sancto 

Honor, tribus unus. 

Lob sey got dem vater, 

ere dem hailigen crist, 

zierde dem hailigen gaist, 

der in der aynung ist vnd in triualtikait. 

Amen 

Die Prosaübersetzung orientiert sich eng am Ausgangstext, übersetzt möglichst 

wörtlich und bewahrt sogar den parataktischen Stil des Hymnus. Sie ist folglich 

als eine glossierende Adaptation einzuschätzen. Die meisten, eher kleineren 

Eingriffe dienen hauptsächlich der inhaltlichen Glättung, der emotionalen Ver-

stärkung und der Vereinfachung.33 Auffällig ist aber, dass die soeben als Ach-

senstrophe herausgestellte Strophe vier erheblich umformuliert wird: Die Über-

setzung verfährt in den beiden ersten Versen noch wortgetreu, dann wird das 

Qui pro nobis natus / tulit esse tuus – „der, für uns geboren, es auf sich nahm, 

dein zu werden“ – abgewandelt in: der durch dich ward dein sun / vnd von dir 

geboren (4,3–4). Durch diese Eingriffe verschiebt sich der metaphorische Fokus 

deutlich: Statt die Gläubigen als Gemeinschaft (pro nobis) in den Blick zu neh-

men, wird Maria ins Zentrum des Heilsereignisses der Menschwerdung Gottes 

gestellt (durch dich);34 und zwar im Besonderen Maria als Mutter, die ihren Sohn 

empfangen und geboren hat. Es geht nicht mehr um die Selbsthingabe Gottes, 

sondern um Marias aktive Rolle im Heilsgeschehen. Maria als VERMITTLERIN, das 

kognitive Leitkonzept des lateinischen Hymnus, tritt damit in den Hintergrund; 

in der deutschen Version ist Maria dominant konzeptualisiert als MUTTER. Auf 

dieser inhaltlichen Linie liegen auch andere Abweichungen gegenüber der Vor-

lage in der Prosaübersetzung: So wird Maria in Strophe eins als die hailige got-

tes mter (1,2) bezeichnet, wobei das Fokuswort ‚heilig‘ gleichermaßen mit 

‚Gott‘ wie auch ‚Mutter‘ interagiert – eine Heiligung der Mutterschaft Mariens 

bzw. der Mutterschaft als solcher klingt damit zumindest an. Weiterhin heißt es 

im Vers zwei der fünften Strophe gttig ob allen weyben, in welcher der lateini-

sche Text inter omnes mitis bringt. Auch hier wird durch den explizierenden 

Zusatz der metaphorische Fokus auf Marias Weiblichkeit gelegt; sie ist nun 

nicht mehr allgemein die Sanftmütigste bzw. Gütigste von allen, sondern betont 

|| 
33 Vgl. ebd., S. 193–194.  

34 Vgl. ebd., S. 194.  



 Ave maris stella | 333 

  

wird ihre herausgehobene Position unter den Frauen. Weiblichkeit, Mutter-

schaft und Güte werden eng miteinander verschränkt.  

Gemeinsam ist beiden bislang untersuchten Texten ihr Ringen um das rech-

te Maß. Marienlob muss immer die Balance halten zwischen der Betonung von 

Marias exklusiver Stellung unter den Menschen und ihrer gleichzeitigen Subor-

dination unter den dreifaltigen Gott. In diesem Ringen fokussiert der lateinische 

Hymnus Maria metaphorisch als mediatrix, die Prosaübersetzung dagegen als 

mater. Auch Hans Sachs, der sich in seiner Adaptation des Ave maris stella gro-

ße Freiheiten herausnimmt, muss sich dieser grundlegenden Herausforderung 

christlichen Sprechens stellen: Maria zu loben, aber nicht zu vergöttlichen.  

2 Metaphorische Erweiterungen. Hans Sachs’ 

Ave maris stella-Paraphrase 

Für Hans Sachs kann davon ausgegangen werden, dass er um 1520 oder 1521 mit 

Luthertexten in Berührung kam. Spätestens mit der Veröffentlichung der ‚Wit-

tenbergischen Nachtigall‘ 1523, einer regelrechten Werbeschrift für Luther, posi-

tioniert sich Sachs und wird zu einem medienwirksamen Mitstreiter Luthers. Die 

hier zu besprechende Ave maris stella-Paraphrase von 1516 stammt aus einer 

Zeit, in der Sachs einige Marienlieder und Paraphrasen lateinischen Marienlobs 

verfasst hat. An diesem Text lässt sich aufweisen, warum bei Sachs und anderen 

Meistersängern reformatorische Gedanken fruchtbaren Boden finden. Er zeigt 

Sachs’ intensive Auseinandersetzung mit Maria und gleichzeitig, dass auch im 

Rahmen des herkömmlichen Metaphernschatzes kreative Transformationen 

möglich sind. Es handelt sich um eine Paraphrase des Hymnus in Form eines 

Meisterliedes. Der komplette lateinische Text ist in den deutschen Text einge-

gliedert, und beides zusammen bildet ein Klangmosaik, dem der Rezipient des 

sechzehnten Jahrhunderts dennoch folgen konnte, weil der marianische Hym-

nus allgemein bekannt war. 



334 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

2.1 Hans Sachs: In frawen Eren don das Aüe Maris stellis 

7 lieder H S gedicht  

Aüe maris stella ich grües 1 

dich lichter meres steren 

maria himel dawe sües 

dw genadreiche süne 

dw morgenrot vnd wüniklicher dag 

Deÿ mater alma dw pist 

ein mütter Gottes heren 

geheilliget zw aller frist 

der paremüng ein prunen 

dw palsam raüch vnd susser veiel hag 

Atque semper virgo reine jünckfrawe 

pist tw ewig dw himelische aüe 

felix celi porta in hohem preisse 

pistw der seligkeit ein pfort 

dar dürch wir ein gen vnzw stort 

wol in des himelische paradeisse 

Sümens illüd aüe enpfach 2 

aüe das wort dürch süesset 

kein süsser wort vor vnde nach 

aüf erden nie erclange 

dan das aüe als manig lerer schreib 

Gabrihelis ore der mündt 

Gabrihellis dich grüesset 

aügenplicklich die selben stündt 

hastw jünckfraw enpfange 

war got vnd mensch in deinem keüschen leib 

Fünda nos in pace dw vns beschÿrmen 

in stettem frid vor den helischen wÿrmen 

mütans nomen Eüe hastw gar schone 

verwandelt den nomen Eüa 

in das aüe o maria 

des dregstw wol von zwelff steren ein krone 

Solüe vincla reis los aüf 3 

den schüldigen ir pande 

das der helisch drack nit er laüf 

seit das dw pist alleine 

virsprecherin der armen sünder schar 



 Ave maris stella | 335 

  

Profer lümen cecis gib licht 

den dis verloren hande 

vnd in sünden gesehen nicht  

lichter karfünckel steine 

erleücht ir hercz dürch rew peichtpüsse gar 

Malla nostra pelle dreib von vns gancze 

al missedat dw gottes monastrancze 

bona cüncta peste dw lilgen stengel 

erwirb vns cristen alles güt 

das wir mit andechtigem müt 

got loben vnd dich künigen der engel 

Monstra te esse matrem zeig 4 

dich sein ein mütter milde 

der cristenheit dw rossenczweig 

dein mantel für vns schwinge 

das vns gottes zoren nit pring in we 

Sümat per te preces dürch dich 

dw senftmütiges pilde 

nempt got aüf vnser pet so rich 

dw pist des hails vrsprÿnge 

qüi pro nobis natus tülit esse 

Tüüs dem sün den dw vns hast geporen 

dar zw pistw von ewigkeit erkoren 

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte 

dw pist der güldin aÿmer zart 

dw gottes sarch vnd maien gart 

dw hast vns pracht die himelischen frichte 

Virgo singularis noch mer 5 

pist ein jünckfraw pesünder 

dir dint das engelische her 

al profetten mit sine 

die loben dich dü vel her gedion 

Inter omnes mitis in zücht 

pistw warlichen vnder 

allen weiben die gütigst frücht 

dw himel keisserine 

dw pist der püsch der her moÿsem pron 



336 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Nos cülpis salütos al die sind freÿe 

von den sunden den ste dw hilfflich peÿe 

fac mittes et castos mach vns mit gire 

senfftmütig in dem iamer dal 

seit dw der dügent pist ein sal 

der güet vnd keüscheit dw edler saphire 

Vitam presta püram vns gib 6 

jünckfraw ein reines leben 

das wir pleibe in gottes lib 

dw spigel one mackel 

dw pist die daüb die her Noe aüs sant 

Iter para tütum vnd pfleg 

dw milt süsser wein reben 

das wir haben sicheren weg 

zünt vns die lichte fackel 

aüf das wir kümen in das vatter lant 

Vt videntes Jesüm das wir an sehen 

Jesüm dem wir ewiges lob veriehen 

semper coletemür da wir an leite 

besiczen himelfreiden vil 

mit englischem seitten spil 

hillf vns da hin dw gottes herpffen seite 

Sit laüs deo patri lob seÿ � 

got vatter alle friste 

der alle ding beschüff sso freÿ 

wie wol menschlich geschlechte 

verdamet wart vmb das einig gepot 

Sümo cristo decüs geleich 

lob seÿ dir hochster criste 

der vür vns starb gar willikleich 

aüf das er wider prechte 

menschlich geschlecht von dem ewigen dot 

Spiritüi sancto dem heilling geiste 

seÿ zir der vns mit sein genaden speiste 

honor drinus et vnus sey gesünge 

den dreÿen er in ainigkeit 



 Ave maris stella | 337 

  

maria keisserliche meit 

secz wür vns deinen schilt der paremünge  151635 

Hans Sachs übersetzt in den meisten Versen im Sinne einer wortwörtlichen 

Wiedergabe den vorgegebenen lateinischen Text, aber das ist nicht der Schwer-

punkt seines Tuns. Vielmehr gestaltet er die vorgefundenen Metaphern weiter 

aus, ergänzt sie um weitere und versucht derart, den lateinischen Text zu erklä-

ren. Sachs führt dabei die vom Meistergesang vorgegebene formale Strenge bis 

ins Latein hinein durch und bindet den lateinischen Text betont regelmäßig ein: 

Immer zu Beginn des ersten und zweiten Stollens findet sich ein Vers des Ave 

maris stella. Der elfte und dreizehnte Vers, das sind der erste und der dritte Vers 

des Abgesangs, beginnen ebenfalls mit lateinischem Text. Sachs baut nicht in 

allen seinen Paraphrasen lateinischer Gesänge den Vorlagentext so gleichmäßig 

ein,36 und es liegt nahe, eine Abweichung von der selbstauferlegten Ordnung 

eingehender zu untersuchen: qüi pro nobis natus tülit esse / Tüüs dem sün den 

dw vns hast geporen (Str. 4, V. 10–11). Im Ave maris stella sind das zwei Verse, 

hier ein Vers plus das erste Wort des ersten Verses des Abgesangs. Auffällig ist, 

dass Sachs an dieser Stelle keine Übersetzung liefert, sondern die Bedeutung 

des Lateinischen voraussetzt und weiter über Jesus spricht, der implizit gemeint 

ist. In der Gestaltung dieser Stelle, besonders darin, dass er die Bedeutung des 

Lateinischen voraussetzt, zeigt sich der hohe inhaltliche Anspruch des Meister-

gesangs. Diesen realisiert Sachs dadurch, dass er am Ende des zweiten Stollens 

der vierten Strophe entscheidet, einen besonderen Fokus auf die eben zitierten 

zwei Verse des Hymnus zu legen. Er setzt die wörtliche Übersetzung voraus und 

‚schafft Platz‘ im Abgesang, indem er den lateinischen Textteil verschiebt, um 

die so fokussierten lateinischen Verse weiter erklären zu können (vgl. Str. 4, V. 

10–11). Der zehnte Vers meint Jesus, der Abgesang beginnt dann mit dem einzi-

gen noch übrig gebliebenen Wort Tüüs. Das lenkt den Blick auf die eigentlich im 

Lied Angesprochene, und der nun freigewordene Abgesang stellt Marias Rolle 

in Bezug auf Jesus dar. Dafür entfernt sich Sachs vom Latein und ergänzt weite-

re traditionelle Marienmetaphern. Maria ist der güldin aÿmer zart, außerdem ist 

sie gottes sarch vnd maien gart und bringt die himelischen frichte (Str. 4, V. 14–

16). Sie alle basieren auf der traditionellen Konzeptmetapher MARIA IST EIN GE-

FÄSS: aÿmer, sarch und der Garten als Ort, in dem sich etwas, hier Gott, aufhält. 

Die Marienmetaphern stellen Maria als diejenige dar, in der sich die Him-

|| 
35 Text wiedergegeben nach Ellis, Lied Nr. 16 (S. 76–79). 

36 Vgl. weitere Paraphrasen aus dem Lateinischen bei Ellis, z. B. Lieder Nr. 14 und 15 (S. 71 

und S. 73–75). 



338 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

melsfrucht,37 also Jesus, befindet, um auf die Erde zu kommen. Dazu ist Maria 

auserkoren (vgl. Str. 4, V. 12), und daher ist sie ‚der Ursprung oder die Quelle 

des Heils‘, wie sie im neunten Vers dieser Strophe genannt wird. Sachs geht es 

offensichtlich um die Richtigkeit des von ihm vermittelten Wissens und nicht 

nur um die Wiedergabe des Hymnus zum Lobe der Gottesmutter. Genauer ge-

sagt geht es ihm um den richtigen Blickwinkel. Der Fokus soll auf Jesus als un-

ser Heil gerichtet sein bzw. auf Maria als dieses Heil beinhaltend, als ein Ort, an 

dem Heil gefunden werden kann. 

2.2 Bemühen um Klarheit 

Auf den ersten Blick erscheint es widersinnig, dass eine den Text um noch mehr 

Metaphern erweiternde Paraphrase auf mehr Klarheit zielen soll. Sachs’ Para-

phrase bemüht sich aber tatsächlich um eine klare Aussage. Ebenso, wie sie 

dem Anspruch des Meistergesangs gerecht werden will, daher die strenge Form 

wahrt und versucht, inhaltlich fundiert und korrekt zu sein, ringt sie um Ein-

deutigkeit, Prägnanz und eben Klarheit. Besonders deutlich wird das an einer 

Stelle, die in ihrer Prägnanz beinahe Luthers klarer Rhetorik Konkurrenz macht: 

Gabrihelis ore der mündt / Gabrihellis dich grüesset / aügenplicklich die selben 

stündt / hastw jünckfraw enpfange / war got vnd mensch in deinem keüschen leib 

(Str. 2, V. 6–10). Sachs übersetzt nicht nur, sondern fügt eine theologische Aus-

sage hinzu, die weder im Hymnus noch im zugrunde liegenden Bibeltext (Lk 

1,26–38) spezifiziert wird: wie genau Maria Christus in ihrem Leib empfängt. 

Sachs schließt den Gruß aus dem Mund Gabriels kurz mit der Empfängnis des 

wahren Gottes und Menschen Jesus (aügenplicklich die selben stündt / hastw 

jünckfraw enpfange). Die sonst häufig stark betonte Einwilligung Mariens (Lk 

1,38) wird an dieser Stelle nicht erwähnt, um den direkten Zusammenhang 

zwischen dem Ave des Engels und dem Schwangerwerden Marias 

hervorzuheben (vgl. auch Str. 2, V. 1–2). Das wäre mehr als genug theologisches 

Diskussionspotenzial für drei Verse, denn die Frage, auf welche Art Maria durch 

den Heiligen Geist schwanger geworden sei, beschäftigte die Theologie des 

gesamten Mittelalters sehr.38 Doch Sachs fügt zusätzlich noch die Zweinatu-

|| 
37 Diese Formulierung spielt auf die Eucharistie an. 

38 Die Diskussionen umfassten auch die Frage nach der Geburt Christi, die ebenfalls teilweise 

per aurem diskutiert werden konnte. Aus heutiger Sicht lassen sich die verschiedenen über die 

Jahrhunderte hinweg diskutierten Varianten schwerlich in all ihren Differenzierungen nach-

vollziehen. Einen kurzen Einblick in diese Diskussionen bietet Stefano De Fiores, S. 154–155. 



 Ave maris stella | 339 

  

renlehre und Marias Rolle dabei hinzu. In Nürnberg war die Vorstellung, dass 

Maria den Heiland schon im Moment des Engelsgrußes empfangen habe, sehr 

beliebt, wie man am Englischen Gruß in der Lorenzkirche sehen kann, eine 

großformatige Darstellung Marias und Gabriels.39 Veit Stoß, der Künstler, hat 

raffiniert in Marias Mantel die Form eines Ohrs eingearbeitet, um darauf anzu-

spielen, dass Maria in dem Moment, als sie den Gruß des Engels hört und seine 

Worte aufnimmt, schwanger geworden sei; worauf darüber hinaus auch die 

Darstellung ihrer Körperhaltung – ihr Ohr dem Engel zugewandt – hindeutet. 

Die Zweinaturenlehre wiederum diskutiert das Wesen Christi. Selten findet sich 

eine ähnlich prägnante Darstellung wie hier bei Sachs, dass Jesus nämlich wah-

rer Gott ist, aber auch wahrer Mensch; dass er kein auf Erden wandelnder Gott 

war, sondern in Marias Leib Mensch geworden ist.40 

Sachs erweitert den lateinischen Text nicht willkürlich oder rein dekorativ, 

sondern um theologische Aussagen, die er schon in der Metapher ‚Gabriels 

Mund‘ angelegt sieht. Ihm geht es nicht um Ausschmückung, sondern um Prä-

zision. Um die eben besprochene klare theologische Aussage treffen zu können, 

versteht Sachs Gabrihelis ore als eine Metapher, die für ihn, über ein Pars pro 

toto für den Engelsgruß hinaus, die jungfräuliche Empfängnis des wahren Got-

tes und wahren Menschen im Moment des Grüßens mitbedeutet. Er gestaltet die 

vorgefundenen lateinischen Metaphern im Deutschen im Sinne seines theologi-

schen Standpunktes aus. Wie differenziert sein Standpunkt bzw. sein Verhältnis 

zu Maria ist, zeigt sich besonders schön in der schon angesprochenen und 

durch eine formale Abweichung gekennzeichneten Strophe vier, die nun in 

ihrer Ganzheit betrachtet werden soll. Zunächst die Bedeutung des lateinischen 

Textes, die Sachs voraussetzt:  

Monstra te esse matrem 

Sumat per te precem 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus 

Zeige dich als Mutter. 

Durch dich wird die Bitte annehmen, 

der, für uns geboren, 

es auf sich nahm, dein (Sohn) zu sein. 

Im ersten Stollen zielt Sachs darauf ab, Bildlichkeit hervorzurufen, und spricht 

das im zweiten Stollen aus: senftmütiges pilde (Str. 4, V. 7) – gerade da, wo der 

lateinische Text von Marias Mittlerrolle, ihrem Einfluss auf Jesus, spricht, fo-

kussiert Sachs darauf, dass Maria (nur) ein Abbild der Sanftmütigkeit sei. Er 

schwächt damit implizit die Maria im Hymnus zugeschriebene Einwirkungskraft 

|| 
39 Vgl. zur Ikonographie des Englischen Grußes auch Noll. 

40 Vgl. zur Zweinaturenlehre Slenczka, S. 385–392. 



340 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

auf ihren Sohn Christus ab. Denn erstens nimmt Gott und nicht Jesus bei Sachs 

das Gebet auf (Str. 4, V. 8), und zweitens hat er ja im Abgesang – wie schon 

besprochen – Platz geschaffen, um Maria als GEFÄSS bzw. ORT zu inszenieren. 

Maria dient als Hilfestellung, als vorstellbares Bild, das durch all die lobenden 

Metaphern hervorgerufen wird, um dem Heil über dieses Bild näher zu kom-

men: dem Heil, dem sie als Gefäß dient. Der lateinische Text sollte nicht derart 

missverstanden werden, dass Maria nun direkte Vermittlerin des Heils ist, denn 

das ist allein Jesus, aber ihr Bild kann helfen, den Heilsbringer zu erreichen. 

2.3 Hat Sachs den Hymnus in einen Vorboten des Kommenden 

verwandelt? 

In der dritten Strophe bereitet Sachs mit Monstranz und Lilienstängel (Str. 3, 

V. 12–13) eine visuelle Komponente vor, die in Strophe vier ausgehend vom 

lateinischen monstra zum Tragen kommt. Die Metaphern schließen an bekannte 

Bildprogramme an und zeigen Maria als ein Abbild der Sanftmütigkeit.41 Sachs 

bemüht sich, Marias Rolle im Heilsgeschehen klar zu umreißen. Sie leitet Gebete 

weiter an Gott, sie ist als Bild visueller Ankerpunkt. Die Orts- und Gefäßmeta-

phern inszenieren Maria als Präsentationsort Gottes. Die von der sonstigen Re-

gelmäßigkeit abweichende Platzierung des Latein unterstreicht dies, und das 

Possessivpronomen tuus wird gewissermaßen zur Ortsangabe. Maria und ihr 

Hymnus sind Hilfsmittel, um Gott und Jesus zu erreichen. Damit ist Sachs nahe 

bei dem, was Luther zu Bildern sagt: nämlich, dass sie zwar gefährlich sein 

können, weil sie zur Abgötterei führen, zugleich aber auch probate Hilfsmittel 

sein können, um dem einfachen Gemüt das Heilsgeschehen näher zu bringen.42 

Auch Luther ringt immer um Klarheit und Einfachheit, man denke allein an die 

Formulierung sola scriptura. Er hat Vertrauen darauf, dass im Bibeltext alles 

Heilsrelevante zu finden ist, und möchte bei seiner Übersetzungstätigkeit immer 

das wiedergeben, was die Textvorlage für ihn impliziert.43 Auch seine Ausei-

nandersetzung mit Maria ist differenziert und versucht stets, über sie auf Chris-

|| 
41 Insbesondere Mantel und Rosenzweig in Str. 4, V. 3–4. 

42 Vgl. Luthers Wunsch nach unzweideutigen ‚Merkbildern‘ in Schuster, S. 117. 

43 Luther bespricht in seinen Bibelauslegungen häufig verschiedene ihm bekannte Textvari-

anten und vergleicht die damals gängige lateinische Bibel mit der (älteren) hebräischen und 

griechischen, welche er zur Basis seiner Übersetzung macht. Grundlegendes dazu findet sich in 

verschiedenen Beiträgen im ‚Luther Handbuch‘ im Kapitel zu Luthers Werk: vgl. Beutel, S. 258–

459, insbesondere: S. 258–265; S. 367–369 und S. 444–449. 



 Ave maris stella | 341 

  

tus zu blicken:44 ebenso wie Sachs es in Strophe zwei und vier versucht, ohne 

sich dabei zu weit vom marianischen Hymnus zu entfernen. 

In der dritten Strophe jedoch müssen dem protestantischen Blick einige 

Verse sofort ins Auge fallen, die auf gar keinen Fall als reformatorische Vorbo-

ten gelesen werden können. Hier ist Sachs noch ganz altgläubig: Solüe vincla 

reis los aüf / den schüldigen ir pande / das der helisch drack nit er laüf / seit das 

dw pist alleine / virsprecherin der armen sünder schar (Str. 3, V. 1–5). Diese Vor-

stellung von Maria als einziger Fürsprecherin der Sünder, hier zur Befreierin der 

Schuldigen aus ihren Fesseln erhoben, entspricht der spätmittelalterlichen 

Suche nach der tröstenden Fürsprache vor dem strafenden Gott. Dies ist für 

Luther eine viel zu aktiv am Heilsgeschehen beteiligte Maria. Allerdings koppelt 

Sachs die vom Latein vorgegebene Lichtmetaphorik mit einer weiteren typi-

schen Marienmetapher (nämlich dem Karfunkel) und mit der Interpretation der 

Blindenmetapher aus dem Lateinischen als ‚durch die Sünde erloschenes Licht‘. 

Profer lümen cecis gib licht / den dis verloren hande / vnd in sünden gesehen 

nicht / lichter karfünckel steine / erleücht ir hercz dürch rew peichtpüsse gar 

(Str. 3, V. 6–10). Es soll deutlich werden, welche Rolle Maria spielt. Ihr Licht ist 

nicht vergleichbar mit dem Licht Gottes, sondern dient nur der Reue, Beichte 

und Buße. Allerdings gerät die Bemühung um Klarheit in Gefahr, zum einen, 

weil die Zuschreibung ‚einzige Fürsprecherin‘ äußerst stark ist, zum anderen, 

weil sie als ‚Königin der Engel‘ im letzten Vers sehr präsent ist, präsenter als 

Gott. 

Allem Lob Mariens ist gemein, dass es um das rechte Maß ringt – das ändert 

sich mit der Reformation nicht. Es steht vor der Herausforderung, Maria als 

‚unter allen Frauen die Beste‘ darzustellen, deren Lob alle anderen übersteigt, 

ohne sie zur Göttin zu erheben. Der protestantisch kritische Blick auf die Mari-

enverehrung speist sich bis heute aus dem Zweifel, ob Maria von ihren Vereh-

rern wirklich nur verehrt und um Vermittlung gebeten oder ob sie nicht doch 

angebetet wird. Das ist theologisch verkürzend, soll aber an dieser Stelle ausrei-

chen. Maria ist zu loben, aber sie ist nicht Gott. Wenn sie Teil der Trinität wird, 

dann überschreitet das dogmatische Grenzen. Dennoch bleibt sie Mutter Gottes 

und ist damit so nah am Göttlichen wie nur irgendein Mensch sein kann. Im 

lateinischen Hymnus Ave maris stella sieht Sachs ein Bild Mariens angelegt, das 

missverstanden werden könnte, er ringt damit, es eindeutig zu machen. Dieses 

hier nur skizzierte Problempotenzial kann nicht aufgelöst werden. Es bestimmt 

|| 
44 Vgl. z. B. Luthers Übersetzung des Englischen Grußes im ‚Sendbrief vom Dolmetschen‘ 

1530: WA 30, II, S. 438–439, sowie seine Erläuterungen zum Gebrauch des Ave Maria im Bet-

büchlein 1522: WA 10, II, S. 407–409. 



342 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Sachs’ Verhältnis zu Maria schon vorreformatorisch und macht deutlich, warum 

Luthers Botschaft auf fruchtbaren Boden bei Sachs fällt. Sichtbar wird dies in 

seinem Bemühen, Maria zu loben, aber nicht zur Mittlerin des Heils zu machen, 

erkennbar in der Gestaltung der vierten Strophe.  

Es wird deutlich, dass Sachs sich differenziert und bewusst mit Maria und 

ihrer Rolle in der Heilsgeschichte auseinandersetzt. Dazu kommt sein Bemühen, 

in seinem Lob der Gottesmutter klare und eindeutige theologische Aussagen zu 

machen. Luther wird genau das bieten und fordern: die eigene Auseinanderset-

zung mit dem Heilsgeschehen und Klarheit. Ein Weg, Klarheit und Richtigkeit 

zu garantieren, ist im Meistergesang die Verwendung von Bibelzitaten. Auch 

das ist ein Punkt, an dem sich Sachs in seiner vorreformatorischen Praxis von 

Luther bestärkt sehen kann. Auf die Bibelzitate wurde hier absichtlich nicht 

eingegangen, weil sie – und das ist für eine abschließende Feststellung des 

vorhandenen Problempotenzials vielsagend – willkürlich und textuell unmoti-

viert wirken, außer in der erwähnten zweiten Strophe im sechsten Vers. Alle 

weiteren Zitate wecken mehr den Anschein, pflichtschuldige Erwähnungen im 

Sinne der Meistergesangtradition zu sein, die gerade diese Stellen häufig 

nennt.45 Die biblischen Verweise bieten in der Ave maris stella-Paraphrase aber 

wenig Rückhalt für die Aussagen über Maria. Ein richtiger Abschluss der Arbeit 

an diesem Text bleibt damit unmöglich, weil Sachs selbst 1516 noch kein ab-

schließendes Marienbild darstellen kann. Der Text dokumentiert die Suche 

nach theologisch abgesicherten, in der Volkssprache leicht nachzuvollziehen-

den Aussagen über Maria. Sachs glückt es, traditionelle Marienmetaphern krea-

tiv zu verbinden und den vorgegebenen Text mit einem differenzierten Bild der 

Jungfrau zu kommentieren. Doch klar und einfach wird ihr Lob dadurch nicht, 

und ihm gelingt es nicht, das Problempotenzial in den verwendeten Metaphern 

zu überdecken – ein Problempotenzial, das der Reformation noch sehr viel un-

angenehmer sein wird, und Luther dazu bewegt, aus maris stella, dem Meeres-

stern, maris stilla, den Meerestropfen, zu machen.46  

|| 
45 Das sind hier: Apk 12,1: die Zwölf-Sterne-Krone (Str. 2, V. 16); Ri 6,36–40: das Fell Gideons 

(Str. 5, V. 5); Ex 3,2: der brennende Dornbusch (Str. 5, V. 10) und Gen 8,8–12: Noahs Taube 

(Str. 6, V. 5). 

46 Vgl. Düfel, S. 80. Die Bezeichnung maris stella hebt Maria hervor und setzt sie metapho-

risch als ‚Meerstern‘ an den Himmel über die Gläubigen; maris stilla wiederum reiht sie unter 

die Gläubigen ein, sie ist nur ‚ein Tropfen im Meer‘ unter vielen. Es wird vermutet, dass der 

Hymnus Ave maris stella ursprünglich auf die Verwechslung von stilla mit stella zurückgeht, 

was wiederum teilweise mit der Deutung des hebräischen Namens ‚Mariam‘ als ‚bitteres Meer‘ 

durch den Kirchenvater Hieronymus erklärt werden könnte (diesen lässt der entsprechende 



 Ave maris stella | 343 

  

Literaturverzeichnis  

Baumeister, F.: Art. ‚Meerstern‘. In: Marienlexikon 4 (1992), S. 384–385.  

Becker, Anja: Mittelalterliches Textwissen in Metaphern. Bemerkungen zu Konrads von  

Heimesfurt Diu urstende. In: Höfische Textgeschichten. Fs. für Peter Strohschneider. 

Hg. von Beate Kellner, Ludger Lieb, Stephan Müller. Heidelberg 2015 (GRM-Beiheft 69),  

S. 21–44. 

Becker, Anja: Pragmatische und lyrische Gebete an den Heiligen Geist. Zur poetischen Bedeu-

tung von Remetaphorisierungen. In: Die Kunst der ,brevitasʻ. Kleine literarische Formen 

des deutschsprachigen Mittelalters. Hg. von Franz-Josef Holznagel u. a. Berlin 2017  

(Wolfram-Studien 24), S. 401–436. 

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des  

Mittelalters. Habil. masch. München 2014.  

Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch. 2. Aufl. Tübingen 2010.  

Black, Max: Die Metapher [1954/1962]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm Haverkamp. 

Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 55–79. 

Black, Max: Mehr über die Metapher [1977]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm  

Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 431–457. 

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religiöser Lyrik im Mittelalter. In:  

Mittellateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37–54. 

Düfel, Hans: Luthers Stellung zur Marienverehrung. Mit vier Kunstdrucktafeln. Göttingen 1968 

(Kirche und Konfession 13). 

Ellis, Frances Hankemeier: The Early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974. 

Fiores, Stefano De: II. Maria in der Geschichte von Theologie und Frömmigkeit. In: Handbuch 

der Marienkunde. Hg. von Wolfgang Beinert, Heinrich Petri. Bd. 1. 2. Aufl. Regensburg 

1996, S. 99–267. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51). 

Grote, Heiner: Art. ‚Maria/Marienfrömmigkeit. II. Kirchengeschichtlich‘. In: TRE 22 (1992), 

S. 119–137.  

Janota, Johannes: Art. ‚Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107–110. 

Kornrumpf, Gisela: Art. ‚Ave maris stella (deutsch) [Nachtr./Korr.]‘. In: VL2 11 (2010), Sp. 193. 

Kraß, Andreas: ‚Ave maris stella‘ und ‚Ave praeclara Maris stella’ in einem deutschen Marien-

gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190–199.  

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Marien-

sequenz ‚Stabat Mater Dolorosa‘. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 

1994. Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 

(Wolfram-Studien 14), S. 87–108.  

|| 
Artikel in der ‚Theologischen Realenzyklopädie‘ an dieser Stelle jedoch unerwähnt, vgl. Grote, 

S. 129).  



344 | Anja Becker, Julia Schmeer 

  

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998 (Forschungen zur Geschichte der 

älteren deutschen Literatur 22). 

Lakoff, George, Mark Johnson: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von  

Sprachbildern. 6. Aufl. Heidelberg 2008 [Erstveröffentlichung als: Metaphors We Live By. 

Chicago 1980]. 

Lausberg, Heinrich: Der Hymnus ,Ave maris stella‘. Opladen 1976 (Abhandlungen der  

Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften 61). 

Lipphardt, Walther: Art. ‚Ave maris stella (deutsch)‘. In: VL2 1 (2010), Sp. 565–568 [unverän-

derter Neudruck der 2. Aufl.].  

Noll, Thomas: Der ,Englische Gruß‘ des Veit Stoß. Ikonographie und Frömmigkeit. In:  

Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 56/57 (2002/03) (2002),  

S. 115–143. 

Richards, Ivor Armstrong: Die Metapher [1936/1964]. In: Theorie der Metapher. Hg. von Anselm 

Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 31–52. 

Ricœur, Paul: Die lebendige Metapher. Aus dem Französischen übersetzt von Rainer Rochlitz. 

3. Aufl. München 2004 (Übergänge 12) [franz. Erstausgabe 1975]. 

Schuster, Peter-Klaus: Abstraktion, Agitation und Einfühlung. Formen protestantischer Kunst 

im 16. Jahrhundert. In: Luther und die Folgen für die Kunst [Hamburger Kunsthalle, 

11. November 1983–8. Januar 1984]. Hg. von Werner Hofmann u. a. München 1983,  

S. 115–125. 

Slenczka, Notger: Art. ‚4. Christus‘. In: Luther Handbuch. Hg. von Albrecht Beutel. 2. Aufl. 

Tübingen 2010, S. 381–392.  

Wagner, Fritz: Der Marienhymnus Ave maris stella des Ambrosius Autpertus. In: ders.: Philolo-

gia Sacra Cisterciensis. Untersuchungen zur mittelalterlichen Dichtkunst der Zisterzienser 

und ihrer Tradition. Langwaden 2005, S. 77–83. 

Weimann, Birgitt: Die mittelalterlichen Handschriften der Gruppe Manuscripta Germanica. 

Frankfurt a. M. 1980 (Kataloge der Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt a. M. 5,4), 

S. 139–143. 


