Stefan Rosmer
carmina pulchra de beata virgine

Maria in spdtmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus
und Tropen

Zum Gedenken an Gert Hiibner (1962-2016)

1 Einleitung

Dieser Beitrag mochte — neben Hymnus und Sequenz, die im Rahmen der Berli-
ner Tagung im Zentrum des Interesses standen — auf eine Gattung der liturgi-
schen Poesie aufmerksam machen, die in der germanistischen Medidvistik we-
nig Beachtung gefunden hat und deren Verhiltnis zu deutschsprachigen Texten
bisher kaum eingehend untersucht wurde. Es geht um das lateinische gottes-
dienstliche Lied. Bereits dieser Begriff mag fiir Stirnrunzeln sorgen, denn er
wirft die Frage auf, ob nicht auch die Sequenz und zumal der gleichstrophige
Hymnus lateinische gottesdienstliche Lieder seien. Mit ,gottesdienstlichem
Lied‘ ist aber im Folgenden eine Gattungstradition angesprochen, die sich von
Hymnus und Sequenz hinsichtlich der Entstehungszeit, der Formen, Melodien
und liturgischen Funktion abgrenzen ldsst. Bis weit ins fiinfzehnte Jahrhundert
gibt es eine rege Produktion solcher einstimmiger gottesdienstlicher Lieder. In
den mittelalterlichen Handschriften, die die Lieder iiberliefern, trifft man auf
keine einheitliche Bezeichnung. Es finden sich — wobei oft keine Benennung
vorgenommen wird - canticum, cantio, cantus, carmen, conductus, tropus/
trophus, versus.'

1 Im Vergleich scheint das Lied nicht das gleiche Maf3 an Altehrwiirdigkeit, Standardisierung
und Kanonisierung erreicht zu haben wie Hymnus und Sequenz. Die Begrifflichkeit ist bei
Hymnus und Sequenz fester und einheitlicher; zwar demonstrieren die Handbuch-Eintrdge die
Vielfalt der Benennungen und Bedeutungen (vgl. Anderson u. a., S. 17, 19-22; Crocker, Cald-
well, Planchart, S. 91-93; Janota: Art. ,Hymnus', S. 108; Kruckenberg, Sp. 1254-1257; P6hlmann
u. a., Sp. 479-481; Worstbrock, S. 429-430; vgl. auch Fassler, S. 38-43), aber im Vergleich
werden fiir Sequenz und Hymnus weniger Worter verwendet und die Begriffe sind scharfer
umgrenzt. Die Texte der Sequenzen heifden prosa oder sequentia; hymnus wird als allgemeiner
Begriff fiir Lobgesang verwendet, bezeichnet aber auch genauer strophische Gesédnge, die im
Stundengebet gesungen wurden, teils auch bei Prozessionen. Die Eigenstdandigkeit als ,Gat-
tung‘ wird in allen drei Féllen ein Stiick weit dadurch fassbar, dass die Gesdnge bisweilen

DOI 10.1515/9783110475371-018, L) AN © 2017 Stefan Rosmer.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



290 —— Stefan Rosmer

Dieses Phianomen hat insgesamt keine grofie Aufmerksamkeit gefunden. In
der Musikwissenschaft hat es Wulf Arlt detailliert beschrieben,? hier hat es auch
Aufnahme in Handbiicher gefunden.’ Die ErschlieBung der Texte durch die
Hymnologie begann bereits im neunzehnten Jahrhundert, zu einer Zeit, in der
fiir das Erkennen der gattungsgeschichtlichen Zusammenhénge, des musikge-
schichtlichen Stellenwerts und der gottesdienstlichen Funktionen noch kaum
hinreichende Voraussetzungen bestanden.” Ergédnzend traten seit der zweiten
Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts Editionen durch die mittellateinische Phi-
lologie,® die Musikwissenschaft® und fiir die bshmische Uberlieferung im Spét-
mittelalter auch durch die Slavistik” hinzu.

2 Die Anfange des gottesdienstlichen Lieds

Das gottesdienstliche Lied tritt im spéten elften und friihen zwélften Jahrhun-
dert in einem gréfieren Gebiet des westlichen Christentums neu in Erscheinung.
Codices aus dem aquitanischen Kloster St. Martial bezeichnen die Lieder als
versus. Weiter erscheint es in Handschriften aus dem normannischen Sizilien
und wurde in Nordfrankreich gepflegt.® Neben versus begegnen als Benennun-

getrennt in separaten liturgischen Biichern aufgezeichnet wurden (Hymnar, Sequenti-
ar/Prosar, Tropar; zu den liturgischen Biichern vgl. Fiala, Irtenkauf; Hiley, S. 287-339; Hughes,
S. 124-244; Huglo). Zum Wandel und zur Verdnderbarkeit von Liturgie im Mittelalter im Allge-
meinen vgl. Fassler, S. 3-9 (mit weiterer Literatur).

2 Vgl. Arlt: Das eine Lied; ders.: Festoffizium; ders.: Hymnus; ders.: Neues zum Neuen Lied;
ders.: Nova Cantica; ders.: Sequence.

3 Vgl. Hiley, S. 238-250, Kap. ,Latin Liturgical Song'.

4 AH 1; 2; 20; 21; 45b; 47; 49; Ein Jahrtausend; Lateinische Hymnen. Die Analecta hymnica
mogen in editionstechnischer Hinsicht veraltet sein und in manchem nicht unserem gegenwér-
tigen Kenntnisstand entsprechen. Als Textsammlung sind sie jedoch nur in geringem Umfang
durch neuere Editionen ersetzt und auch die Vorworte und Einleitungen liest man aufgrund
ihrer Umsicht und ihrer breiten Kenntnis von Ubetlieferung und Texten noch heute mit Ge-
winn.

5 Lateinische Conductus-Texte.

6 Notre Dame and Related Conductus; Engelberg Codex 314; Historicka antologie; Melodien
zum Ite missa est; Moosburger Graduale; Jistebnicky kancional; Repertorium Troporum.

7 Geistliche Lieder und Gesdnge, Bd. II,1-2.

8 Fiir Nordfrankreich ist die Quellenlage schlechter, aber einige Fragmente (Arlt: Neues zum
Neuen Lied) und jiingere Handschriften, die nachweislich auf &lteren Vorlagen beruhen (Arlt:
Festoffizium), belegen die Verbreitung des Liedtypus.



carmina pulchra de beata virgine = 291

gen conductus,’ cantilena, cantio. Bei einem grofien Teil handelt es sich um
Tropen - Zusidtze oder Erweiterungen zu &lteren, feststehenden liturgischen
Gesdngen. Auch sonst erweitern, ergdnzen und schmiicken die Lieder die fest-
stehenden Texte, Gesdnge und Handlungen.' Sie treten u. a. in einigen Hand-
schriften fiir herausgehobene bzw. aufwendig gestaltete Feiern auf, wie z. B. die
Klerikerfeste des weihnachtlichen Festkreises. Bei anderen Liedern ist kein
Bezug auf einen vorgegebenen Text vorhanden, bisweilen stellen ihn Rubriken
her. Wulf Arlt hat diese gottesdienstlichen Lieder des zwélften Jahrhunderts mit
einer in einigen der Texte anzutreffenden Formulierung als Nova cantica oder
als ,Neue Lieder* bezeichnet."

Neuartig sind zuerst formale Eigenschaften: Die Texte sind strophisch, was
sie von &lteren Tropen in Prosa? und der dlteren Sequenz unterscheidet. Die
Versgestaltung achtet zumeist genau auf die Verteilung der Akzente, auf den
Strophenbau ist grofie Sorgfalt verwendet. Der Reim wird konsequent einge-
setzt. Dabei wird nicht nur auf seine Reinheit geachtet, sondern der Reim ge-
winnt fiir den Text eine strukturierende, formpragende Funktion und ist nicht
mehr nur schmiickender Klang-Zusatz. Mit dieser Beachtung der sprachlichen
Klanggestalt geht ein neuer melodischer Stil einher. Er 1adsst sich vereinfachend
beschreiben mit Bevorzugung von Terzschritten, klar horbarer Modalitdt, Zu-
sammenfall von Wortakzenten mit den fiir den Modus wesentlichen Ténen und

9 Zum conductus-Begriff vgl. Handschin; Kornrumpf: Der Conductus, S. 249 mit Anm. 2; Mérz;
Reckow; Traub.

10 In der Germanistik ist es im Anschluss an Janota: Studien, S. 5-32 u. S. 52-54, iiblich ge-
worden, als ,liturgisch’ nur approbierte bzw. unverzichtbare Texte des Gottesdienstes zu be-
zeichnen; vgl. Kraf3. Ich spreche hier daher vom ,gottesdienstlichen‘ Lied, nicht vom ,liturgi-
schen‘, denn die Lieder gehorten nicht zum unverzichtbaren Bestand liturgischer Texte. Das ist
eine Verlegenheitslosung insofern, als ,gottesdienstlich® und ,liturgisch® sonst als Synonyme
aufgefasst werden und die Unterscheidung bspw. im Englischen (,liturgical song‘, siehe oben,
Anm. 3, S. 290) nicht funktioniert. Zur Problematik eines verengten Liturgie-Begriffs siehe
Harnoncourt. Zur Entwicklung des mittelalterlichen Verstdndnisses von Liturgie vgl. Ange-
nendt: Geschichte, S. 351-515; ders.: Offertorium, S. 297-304 u. S. 358-389. Ein knapper Uber-
blick dazu findet sich in meiner Basler Dissertation ,Geistliche Lieder in stolliger Strophenform
zwischen Latinitdt und Volkssprache. Studien zu einer lyrisch-musikalischen Formtradition im
spdten vierzehnten Jahrhundert ausgehend von den Eigendichtungen unter den geistlichen
Liedern des Korpus Monch von Salzburg‘, hier das Kapitel ,Deutschsprachige Gesdange im
Gottesdienst‘ (Drucklegung in Vorbereitung). Vgl. in diesem Band auch den Beitrag von Gerd
Dicke, S. 233-264.

11 Vgl. Arlt: Nova Cantica; ders.: Das eine Lied. Arlt schlief3t dabei an Steinen: Kosmos, S. 252
an, der den neuartigen Gestaltungsimpetus auch in der volkssprachlichen, weltlichen Lied-
kunst ausmacht.

12 Zum Tropus vgl. Hiley, S. 196-238; Schmitz-Gropengiefier; Stiblein, Haug.



292 — Stefan Rosmer

Aufteilung und Kontrastierung von Versen bzw. melodischen Abschnitten
durch die Lage im Oktavraum.” Uber diese allgemeinen Charakteristika hinaus
sind die gottesdienstlichen Lieder des zwolften Jahrhunderts ausgesprochen
individuelle Gebilde: Jedes Lied hat eine eigene Form mit einer eigenen Melo-
die. Vor allem aber wird ein neues Verhiltnis fassbar von Melodie und Text, die
genau aufeinander abgestimmt erscheinen. Das unterscheidet das Lied vom
dlteren Hymnus, mit dem es die Eigenschaft der Strophigkeit teilt.* Ab dem
spdten elften Jahrhundert sind also — neben Hymnus, Sequenz® und den nicht
versifizierten liturgischen Texten — bei der Erforschung der gottesdienstlichen
Poesie und ihres Verhdltnisses zu volkssprachlichen Texten die Gattung und
das Gestaltungsmodell ,Lied‘!® mit einzubeziehen.

3 Das gottesdienstliche Lied im spaten
Mittelalter und der Begriff der cantio

Die Geschichte des gottesdienstlichen Liedes nach dem zwdélften Jahrhundert ist
nicht gut erforscht: Die friihe Hymnologie stand ldngeren Tropen skeptisch
gegeniiber, weil sie den als bedeutsam und wesentlich bewerteten Text zu ver-
drangen oder zu {iberwuchern schienen; Lieder bewertete sie daher tendenziell
als unrechtmafige Eindringlinge.” Auflerdem war die Gattung jiinger, damit
weniger ehrwiirdig als Hymnus und Sequenz oder gar der gregorianische Cho-
ral. In der Musikgeschichte lag ein Schwerpunkt auf der Erforschung der frithen
Mehrstimmigkeit, die Conductus im Notre Dame-Repertoire fanden daher Auf-
merksamkeit. Thr Zusammenhang mit dem monodischen Lied wie auch die

13 Vgl. Arlt: Nova Cantica; Hiley, S. 241-248.

14 Vgl. Arlt: Hymnus.

15 In der frithen Phase des Liedes bestehen, was die melodische Stilistik und das Melodie-
Text-Verhdltnis angeht, Gemeinsamkeiten zwischen dem ,Neuen Lied‘ und der Sequenz der
Ubergangszeit sowie der Jiingeren/Viktorinischen Sequenz (siehe Arlt: Sequence). Lied und
Jiingere Sequenz sind auch in einem gemeinsamen Kontext liturgischer Erneuerung zu sehen
(vgl. Fassler, S. 58-134). Formal lassen sich Lied und Sequenz aber klar abgrenzen. Zudem
begegnet bei der Sequenz die Mehrfachverwendung von Melodien (Fassler, S. 178-182; Ein
Jahrtausend, Bd. 2, S. 17), was beim Lied im elften und zwolften Jahrhundert nicht der Fall ist.
16 Arlt: Hymnus, S. 136, betont, dass das Lied dabei ,,zumindest kompositorisch das attrakti-
vere Modell“ gewesen sei.

17 Vgl. AH 20, S. 5; AH 47, S. 5-17; Ein Jahrtausend, S. VII-X.



carmina pulchra de beata virgine =—— 293

langlebige Tradition des monodischen Komponierens selbst fanden erst in
jlingster Zeit grof3ere Aufmerksamkeit.'®

In die Forschung wurden Texte und Melodien, die man aus heutiger Sicht
als einstimmige gottesdienstliche Lieder des vierzehnten und fiinfzehnten Jahr-
hunderts bezeichnen wiirde, als cantiones eingefiihrt. Dreves war bei der Arbeit
an den Analecta hymnica in Handschriften tschechischer Bibliotheken auf eine
Art spatmittelalterlicher geistlicher Lieder aufmerksam geworden, die ihm un-
bekannt war,” und taufte sie Cantiones bohemicae. Der Begriff cantio fand in
Hymnologie und Musikgeschichte?® Anwendung fiir lateinische Lieder aus dem
vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhundert — wobei die Gattung zumeist als Neu-
erung des Spdtmittelalters galt — und erhielt so Eingang in die germanistische
Forschungsdiskussion.” Im Gefolge von Dreves cantio-Definition in der Bliiten-
lese aus den Analecta hymnica, nach der es sich bei der cantio um ein auf3erli-
turgisches Lied handle, das in die Liturgie eingedrungen sei,? hielt man die
cantiones fiir ein primdr auflerhalb der Liturgie gepflegtes, gleichwohl weit
verbreitetes Genre. Dieser Auffassung kam entgegen, dass lateinisch cantio
schlicht Lied/Gesang bedeutet, und daher auch lateinische Lieder als cantio
bezeichnet wurden, die nicht fiir gottesdienstliche Zwecke geschaffen wurden
und auch sonst nichts mit dem gottesdienstlichen Traditionsstrang zu tun hat-

18 Meine Beschiftigung mit dem gottesdienstlichen Lied kam durch die Arbeit an den geistli-
chen Eigendichtungen im Korpus Ménch von Salzburg zustande. Unter ihnen finden sich neun
Lieder in grof3en stolligen Strophen (Die geistlichen Lieder des Ménchs, G 10, G 11, G 12, G 20, G
23, G 33, G 36, G 37 u. G 38). Wachinger, S. 127-130, bezeichnet diese als ,Meisterlieder‘, ein
Begriff, der einerseits durch ihre Strophenform, andererseits ,,von der Rezeption her* begriin-
det ist (ebd., S. 128): Die Lieder wurden in Meisterliedersammlungen aufgenommen und erhiel-
ten dort auch Tonnamen (zu den Hss. vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst; ders.: Art.
,Meisterliederhandschriften). Offen bleibt die Frage, ob auch produktionsseitig die Meister-
Tradition fiir den M6nch und seinen Umkreis eine Rolle spielten. Kornrumpf (briefl. zitiert in
Wachinger, S. 129) vermutet einen Zusammenhang zur Kontrafakturpraxis; Brunner: Tradition,
S. 260-261, weist als alternativen Traditionszusammenhang auf die sogenannte cantio hin.
Daher waren lateinische Liedtraditionen des spdten vierzehnten und friithen fiinfzehnten Jahr-
hunderts, in denen stollige Strophen verbreitet waren, zunédchst genauer in den Blick zu neh-
men. Zum Korpus Monch von Salzburg vgl. in diesem Band den Beitrag von Britta Bufimann, S.
137-156.

19 Vgl.AH1,S.1.

20 Vgl. Caldwell; Cerny; Irtenkauf: Das Seckauer Cantionarium; Kléckner, S. 137; Schlager;
Stablein, S. 74-76; Strohm, S. 327-333.

21 Vgl. Brunner: Tradition; Janota: Studien.

22 EinJahrtausend, S. X.



294 —— Stefan Rosmer

ten, wie z. B. weltliche Texte. Daraus resultierte ein weiter, gleichwohl zutref-
fender Begriff von cantio als einstimmiges lateinisches Lied.*

Dabei geriet aber aus dem Blick, dass ein Grof3teil der von Dreves edierten
Lieder fiir den gottesdienstlichen Gesang vorgesehen war, und ihr liturgischer
Kontext und der Traditionszusammenhang zu den Liedern des zwolften Jahr-
hunderts wurden leicht {ibersehen. Weil aufgrund der Melodik, die sich deutlich
von der des gregorianischen Chorals unterscheidet, angenommen wird, dass
das gottesdienstliche Lied einen engeren Kontakt zu volkssprachlichen Liedtra-
ditionen aufwies,* bestand eine Neigung, der cantio als Gattung eine allenfalls
oberflachliche Verbindung zur Liturgie zuzugestehen und sie generell in die
Nédhe zu ganz unterschiedlichen Liedtraditionen in verschiedenen Volksspra-
chen zu riicken. Dagegen ist festzuhalten, dass ein betrachtlicher Teil dessen,
was als cantio firmiert, in Handschriften fiir den gottesdienstlichen Gesang
iiberliefert ist, so dass an der Verwendung im liturgischen Kontext kein Zweifel
besteht.” Daneben gibt es selbstverstiandlich auch viele cantiones, carmina und
cantica, die nicht in liturgischen Handschriften iberliefert sind und deren Texte
keine Néhe zur Liturgie vermuten lassen.?

Die Kontinuitidt zum ,Neuen Lied‘ des zwdélften Jahrhunderts zeigt sich da-
ran, dass hochmittelalterliche gottesdienstliche Lieder auch in liturgischen
Gesanghandschriften des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert
sind und dort gemeinsam mit nicht friiher iiberlieferten, wahrscheinlich jiinge-
ren Liedern stehen. Auch in ihrer gottesdienstlichen Funktion setzen die Lieder
des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts die Tradition des hochmittelal-
terlichen Liedes fort.”

23 Vgl. Cerny, Sp. 389.

24 Fiir den deutschsprachigen Bereich gibt es einige Formiibernahmen aus der Volkssprache
ins Lateinische. Vgl. dazu Kornrumpf: Deutschsprachige Liedkunst.

25 Im Rahmen der Dissertation habe ich ein Vergleichskorpus von lateinischen Liedern in
stolliger Strophenform zusammengestellt, um der Frage nach den Traditionslinien der geistli-
chen Mdnch-Lieder in stolligen Strophen nachgehen zu kénnen. Dazu wurden 32 Handschrif-
ten aus dem Zeitraum ca. 1200-1450 mit einem Schwerpunkt auf dem Zeitraum ca. 1375-1450
ausgewertet. Bei der Mehrzahl der Codices handelt es sich um Handschriften fiir den Gesang im
Gottesdienst, sie enthalten nicht nur Lieder, sondern auch Melodien zum Ordinarium missae,
Antiphonen und Sequenzen. Vor allem enthalten diese Handschriften meines Untersuchungs-
korpus eine grof3e Anzahl an gottesdienstlichen Liedern, wahrend die nicht-liturgischen Hand-
schriften nur kleinere Sammlungen oder wenige Lieder enthalten.

26 Ein in der Germanistik bekanntes Beispiel fiir eine nicht-gottesdienstliche Handschrift mit
cantiones, die grofdteils Sangspruchténe verwenden, ist die Augsburger Cantiones-Sammlung
(vgl. mit weiterer Lit. Augsburger Cantiones-Sammlung, S. 9-37).

27 Vgl. Hiley, S. 250; Schlager, S. 286.



carmina pulchra de beata virgine =—— 295

Andererseits wird man nicht erwarten, dass diese spatmittelalterlichen Lie-
der genau gleich gestaltet sind wie Lieder des zwdélften Jahrhunderts, sondern
dass die Gattung sich entwickelt hat: Es traten neue Melodiestile auf und neue
strophische Formen kamen in Gebrauch, Einfliisse aus der artifiziellen Mehr-
stimmigkeit und aus volkssprachlichen Liedtraditionen sind nachweisbar. Vor
allem ist mit zeitlichen, regionalen und lokalen Auspragungen zu rechnen.
Innerhalb der lateinischen Dichtung diirften Wechselwirkungen zwischen got-
tesdienstlicher und nicht-gottesdienstlicher Poesie eher die Regel als die Aus-
nahme und die Grenzen flielend gewesen sein. Insgesamt handelt es sich um
ein grofles, vielgestaltiges Korpus, das zu grof3en Teilen der literatur- und mu-
sikwissenschaftlichen ErschlieBung und Interpretation harrt.

Ich mochte im Folgenden vier marianische Lieder genauer in den Blick
nehmen und anhand dieser Beispiele demonstrieren, was fiir das gottesdienstli-
che Lied im vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhundert charakteristisch ist. Auf
solchen Beschreibungen konnen Untersuchungen zum Verhiltnis deutschspra-
chiger Texte zu den lateinischen gottesdienstlichen Liedern aufbauen. Meine
Auswahl und Kenntnis spatmittelalterlicher gottesdienstlicher Lieder beruht auf
dem Material, das im Rahmen meiner Dissertation gesammelt und ausgewertet
wurde. Dieses war zwar umfangreich, aber alles andere als umfassend.”

4 Marianische gottesdienstliche Lieder:
Texte und Melodien

4.1 Maria videns angelum

Der Agnus dei-Tropus Maria videns angelum ist in zwei Handschriften des drei-
zehnten und vierzehnten Jahrhunderts aus dem siiddeutschen Raum iiberlie-
fert.>°

28 Fiir das in Bohmen iiberlieferte spdtmittelalterliche Repertoire liegen Studien vor: Eben;
Hankeln; MuZik; Nechutova; Plocek: Eine neu aufgefundene Sequenz; ders.: Zwei Studien;
Spunar; Vidmanova, Plocek; Vlhova: Ordinariums-Tropen; dies.: Sequentiar; Vlhova-Wdérner:
Fama; dies.: Die spdten Ordinariumstropen; dies.: Zavis.

29 Da die stolligen Strophen in der Dissertation im Zentrum des Interesses stehen, verzichte
ich hier auf die Analyse von Liedern in stolligen Strophen.

30 Graz, UB, Cod. 756, fol. 197" (Seckau, 1345) = GR; Stuttgart, Wiirttemb. Landesbibl., HB I 95,
fol. 43" (Umkreis der siiddeutschen Benediktinerabteien St. Blasien, Muri und Engelberg, 1.
Hilfte 13. Jh., siehe Irtenkauf: Zum Stuttgarter Cantionarium) = ST; beide Hss. mit adiastemati-



296 —— Stefan Rosmer

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Maria videns angelum, I, 1
Deitatis nuncium,

Per spiritus umbraculum

Virgo concepit filium. 4

(Miserere nobis).

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Maria Thesum generans, II, 1
Quem Iohannes predicans,

Reges de Saba veniunt,

Aurum, tus, mirram offerunt. 4

(Miserere nobis).

Agnus dei (qui tollis peccata mundi

Per virginalem filium* I, 1
Fit nobis hic auxilium,

His cunctis circumstantibus

Et nobis celebrantibus. 4

(Dona nobis pacem).

In die Anrufung Christi als Lamm Gottes werden ein kurzer Bericht iiber Emp-
fangnis und Geburt Jesu und eine Beistandsbitte interpoliert. Wahrend die erste
Strophe durchgereimt ist und vielleicht in den Reimsilben den /u/-Klang der
Worte agnus und mundi des tropierten Texts aufnimmt, haben die folgenden
Strophen je zwei Reimpaare. Auch hier dominiert der /u/-Klang. Alle Verse en-
den mit proparoxytonischer Kadenz. Vom Text her scheint ein Gebrauch an
einem der erwidhnten Feste wahrscheinlich (Annuntiatio, Epiphanias), die
Handschriften machen dazu keine Angabe. Im Text wird in der Beistandsbitte
die gottesdienstliche Sprechsituation besonders deutlich, die zelebrierenden
Kleriker bitten fiir sich und alle — cunctis circumstantibus —, die an der Feier
teilnehmen. Zwischen altem und neuem Text besteht auf den ersten Blick nur
wenig Zusammenhang. Im liturgischen Ablauf werden durch den Einschub die
Erinnerung an den Kreuzestod und der zentrale Gedanke von Jesu Sterben als
stellvertretendem Opfer unmittelbar mit der Erinnerung an Verkiindigung und
Geburt zusammengeriickt.

schen Neumen. Edition des Liedes: AH 47, S. 403, Nr. 464. Text hier nach ST, der Text des
Agnus dei ist in Klammern erganzt.

31 GR hat nuncium: um die Wiederholung des Reimwortes filium der ersten Strophe zu vermei-
den? Mit dem nuncius virginalis ist wohl auch in GR Jesus Christus gemeint, nicht der Engel.



carmina pulchra de beata virgine =—— 297

4.2 Flos candens oritur de spina

Dieser Sanctus-Tropus ist in insgesamt elf Handschriften vom dreizehnten bis
ins frithe sechzehnte Jahrhundert tiberliefert.*

f) - = _____-""-—-.,____
—— — :
v - .
) - e
2 ean-dens o - ri - mr  de ani - na
E . o~ ., —
[ * * [ [ E— . — [
3 Qae - us ae - 1 - a - te 1 - na
¥ 4l r r ]
= -
4 de re - gi - na
- e~ i |
7 —— 7 — i |
-
5 Ma-ri - - - - - a

Notenbeispiel 1: Flos candens oritur®
Rubrik in PR: Istud Sanctus canitur in festis sancte Marie: in As[sJumpcione, in Purificacione et
in aliis festis, quibus officium peragitur de domina

32 Neun Hss. in Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. 1,1, S. 56; zu ergdnzen: Engelberg, Stifts-
bibl., Cod. 314, fol. 108" (= ENG); Graz, Universititsbibl., Cod. 756 (= GR), fol. 196'; Krakau, Bibl.
Jagiellofiska, Berol. Mus. ms. 40580, fol. 48" (= KR). Hier sind auflerdem verwendet: Innsbruck,
Universitétsbibl., Cod. 457, fol. 102"-103" (= INN); Miinchen, BSB, Cgm 716, fol. 139"-140" (=
MU); Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 46'-47" (PR); Vy35i Brod/Hohenfurth, Bibl. des Zisterzien-
serklosters, Cod. 42, fol. 77°~78" (= VB).

33 Melodie und Text nach INN, Interpunktion und Grof3schreibung von mir.



298 —— Stefan Rosmer

Sanctus

Flos I, 1
candens oritur de spina,

deus deitate trina

de* regina

Maria.* 5
(Sanctus)
Ros I, 1

mundum divinus rigavit,*
qui peccatorum culpas® lavit;
Christum? pavit

Maria. 5
(Sanctus)
Nos, I, 1

Thesu,® dignare salvare,*°

ut te*! possimus collaudare,

exaltare*

Maria.”? 5

(Dominus deus sabaoth. Pleni sunt celi [...]).*

34 de]teGR.

35 1,4-5: De Maria [ regia ENG.

36 rigavit ] rigavis KR, perflavit ENG.

37 culpas ] crimina GR.

38 Christum | illum ENG.

39 Thesu ] Thesum PR VB, deum ENG.

40 salvare | laudare ENG VB.

41 te] fehlt ENG.

42 exaltare | radiert, jetzt unleserlich (et placare?) VB, te regnare GR, de virgine KR.
43 Maria | Mariam MU VB.

44 Ich gebe einen Ubersetzungsvorschlag:

I (Ich nehme Ellipse des oritur in der zweiten Vershilfte an; oritur ist Pradikat zu flos und
zu deus): ,,Heilig! Die weif} glinzende Blume entspringt unter den Disteln und Gott als dreiei-
nige Gottheit aus der K6nigin Maria.“ Wenn man die Strophe als in den Nominalsatz Sanctus
[...] dominus deus sabaoth eingebettet auffasst, konnte man iibersetzen: ,Heilig ist die weif}
gldanzende Blume, sie entspringt unter den Disteln wie Gott als dreieinige Gottheit aus Maria.“
In GR ist der Text verderbt.

II: ,Heilig ist der gottliche Tau, der die Vergehen der Siinder abwascht, er benetzt die
Welt; Maria zog Christus auf* (ENG: ,Heilig ist der géttliche Tau, er durchweht die Welt, er
wischt die Schuld der Siinder ab, ihn zog Maria auf*).

III: ,,Heilig! Jesus, entschliele dich uns zu retten, damit wir dich loben und erh6hen kon-
nen, durch Maria“ (MU: ,,Heilig! Jesus, entschliee dich uns zu retten, damit wir dich loben



carmina pulchra de beata virgine =—— 299

Auf die Gestaltung der drei kurzen Strophen, die den Sanctus-Rufen folgen, ist
offensichtlich grofie Sorgfalt verwendet. Zunachst sind sie durch einen Korn-
reim verbunden, der markant an den Strophenbeginn gesetzt ist und eine ganze
Melodiezeile fiillt. Am Ende jeder Strophe steht ,Maria‘ als Refrainwort,* das
ebenfalls eine ganze Melodiezeile beansprucht. Dem einsilbigen Kornreim steht
ein dreifacher paroxytonischer Reim in den folgenden Versen gegeniiber; dem
korrespondiert der Wechsel zwischen sprachlich kurzen und langen Versen
bzw. auf Seite der Melodie zwischen stark melismatischen und iiberwiegend
syllabischen Melodiezeilen. Auch auf die vokalische Klangqualitdt der Reime
scheint geachtet worden zu sein: Die zweisilbigen Reime auf -ina und -avit in
Strophe II und III verwenden die Vokale /i/ und /a/ des Refrainworts ,Maria‘“.
Die -are Reime in Strophe III sind davon ein klangliches Echo. Ihnen kontras-
tiert in allen drei Strophen der dunkle /o/-Klang des ersten Verses.

Modal steht das Lied im authentischen F-Modus, als Geriisttone sind F, a, ¢
betont. Sie treten als aufsteigende Terzenkette gleich zu Beginn auf und domi-
nieren danach die drei mittleren Zeilen. Vers 2 greift die F-a-c-Kette syllabisch
auf, was in Vers 4 wiederholt wird. Die Mittelzeile (Vers 3) beginnt mit dem
hochsten Ton des Liedes f und bewegt sich im oberen Ambitusbereich. Die me-
lismatischen Schluss- und Anfangszeilen rahmen die mittleren Zeilen und en-

und Maria erh6hen kénnen®). Weil dignare nicht als Imperativ zu dignari erkannt, sondern als
Infinitiv aufgefasst wurde, ist in ENG, PR und VB der Text verderbt. ENG: ,,Heilig! Wir wiirdigen
und loben Gott, damit wir loben und erh6hen kénnen, durch Maria“ [?]; PR: ,,Heilig! Wir wiir-
digen und erlésen Jesus [??], damit wir dich [?] loben und erh6hen kénnen, durch Maria“; VB:
»Heilig! Wir wiirdigen und loben Jesus, damit wir dich [?] loben und Maria [uns geneigt ma-
chen kénnen?]“. Die Lesart II1,4 te regnare in GR bleibt mir ginzlich unverstindlich.

45 ENG liest in der ersten Strophe de Maria /regia. Inhaltlich ist diese Variante sinnvoll (,aus
der koniglichen/konigsgleichen Maria‘ statt ,aus der Konigin Maria‘), die Refrain-Wirkung des
Wortes Maria ist damit aber empfindlich gestort. Ich vermute, dass in einer Vorlage der Nasal-
strich iiber /i/ unleserlich war, so dass die Lesart de regia / Maria (1,4-5) zustande kam und der
Schreiber metri et melodiae causa die Worte umstellte, weil er die falsche Betonung *regia
beseitigen wollte, so dass mit dé Maria /régia Vers- und Wortakzent nicht auseinanderfielen.
Die Betonung Mdria (bzw. metrisch Maria), die in allen iibrigen Hss. auftritt, ist dagegen als
poetische Lizenz gelegentlich belegt (siehe Stotz, Bd. 3, Buch 7, § 96.6) und diirfte daher als
unanst6f3ig gegolten haben. Im vorliegenden Fall erméglichte das ausgedehnte Melisma zu-
dem Maria zu betonen und so Vers- und Wortakzent gerecht zu werden.

Derselbe Schreiber von ENG, dem ich in Strophe I metrische Aufmerksamkeit zutraue, war
aber offenbar nicht um einen sinnvollen Text bemiiht oder er hatte bereits eine schlechte Vor-
lage, die er nach seinen Kraften besserte. Strophe III in ENG ergibt offensichtlich wenig Sinn; in
Strophe 11,2 passt das perflavit schlecht zum ros; wurde der ros mit dem Heiligen Geist assozi-
iert und daher das zum Heiligen Geist passend scheinende perflavit gewahlt? Zum Schreiber S;
von ENG vgl. Engelberg Codex 314, S. 34-35.



300 — Stefan Rosmer

den jeweils auf der Finalis F, widhrend die Mittelzeilen offen auf ¢ enden. An-
fangs- und Endmelisma schreiten den Ambitus der None C bis d aus. Wahrend
sich das Anfangsmelisma gleich zu Beginn zum d aufschwingt, beginnt das
Schlussmelisma im unteren Ambitusbereich, in welchem F umspielt wird, wie
es das Anfangsmelisma dhnlich am Ende aufweist. Der grofie Aufschwung liegt
beim Schlussmelisma in der Mitte, es fillt dann langsamer zur Finalis F ab. F, a,
¢ sind auch hier betont. Statt Terzen herrschen aber fallende Sekundschritte
vor, was eine stiarkere Schlusswirkung hervorruft.

Die Strophenstruktur und die Faktur der Melodie sind in Entsprechung zu
Satzbau und Inhalt gebracht: Wahrend die drei mittleren Verse den Text inhalt-
lich vorwirts schreiten lassen und auch die Melodie in ihrer syllabischen Faktur
vorwarts schreitet, kommt in den beiden langen Melismen auf einem Wort der
lineare Fortgang des Textes und seines syntaktischen Sinngefiiges zeitweise
zum Stillstand. Der Wechsel zwischen syllabischen und melismatischen Versen
riickt so die beiden Substantive des Strophenbeginns jeweils mit dem Refrain-
wort ,Maria‘ zusammen. Bei einem aufmerksam-erinnernden Horen entsteht ein
enger akustischer Bezug der Worte Flos — Maria, Ros — Maria, Nos — Maria,
wobei Blume und Tau gdngige Symbole oder Prafigurationen Marias bzw. der
jungfraulichen Empféangnis sind. Wahrend die klingende Form Blume, Tau, das
Gemeinde-Wir und Maria zusammenriickt, bezieht der Satzbau des Textes die
Anfangsworte aber immer auf Gott bzw. Christus. Der flos, der unter den Disteln
hervorscheint, ist der dreieinige inkarnierte Gott. Der gottliche ros, der von den
Siinden reinigt, ist Christus.*® In Strophe III wendet sich das Gemeinde-Wir
nicht an Maria, sondern mit der Bitte um Rettung direkt an Christus.

Die syntaktische Konstruktion und ihre Semantik reagieren so auf die Situa-
tion, das Sanctus marianisch tropieren zu wollen. Die Sanctus-Rufe sind litur-
gisch an Gott gerichtet. Die Einschiibe so zu formulieren, dass sich die Akklama-
tion Sanctus auf Maria bezoge, wire an dieser Stelle der Liturgie unmittelbar vor
dem Canon missae wohl theologisch nicht unproblematisch. Der Text erweitert
das Sanctus, indem er gangige Mariensymbole aufruft und sie auf Christus und
das Inkarnationsgeschehen bezieht. Damit weist er auf Marias Rolle im Heilsge-
schehen hin, behdlt den Lobpreis der Engel, in den die Menschen an dieser

46 Ich wiirde hier in Vers 11,4 der Lesart illum in ENG den Vorzug geben, weil mit ihr der Sinn-
zusammenhang deutlicher und enger wird und die kurze Strophe wiederum einen ganzen Satz
umfasst. Allerdings steht illum nur in ENG. Sofern man diese bessere auch als die urspriingli-
che Variante ansehen wollte, wird der ohnehin nicht einfache Versuch, ein Stemma der
Textiiberlieferung zu erstellen, betrachtlich verkompliziert. Da Christum nicht sinnwidrig ist,
ist ein Eingriff in den Text von INN nicht angebracht.



carmina pulchra de beata virgine = 301

Stelle einstimmen, aber Gott selbst vor. In der Klangstruktur der Strophen wird
jedoch der Bezug auf Maria wesentlich verstdarkt. Beim Horen iiberlagern sich
die Vorstellungen von Blume, Tau, Gemeinde und Maria. Die melodische Form
produziert so einen — nur beim Horen und Singen erfahrbaren — Sinniiber-
schuss. So betrachtet ist dieser kleine Tropus mehr als nur ein schmiickendes
Ornament der feierlichen Liturgie.

4.3 Ave hierarchia

Ein Lied und sein Bezugstext konnen deutlich ldngere Gebilde ergeben als die
ersten beiden Beispiele. Das ist der Fall bei Ave hierarchia. Das Lied tritt mit
zwei verschiedenen Bezugstexten auf. In einer Handschrift wird es mit der Se-
quenz Mittit ad virginem* kombiniert, in einer anderen mit der Antiphon Salve
regina.*® Ansonsten ist es als selbststandiges Lied aufgezeichnet.*

Der Text des Ave hierarchia ist ein Glossenlied auf das Ave Maria, dessen
Worte jeweils am Beginn der Strophen stehen. Es ergibt sich dadurch beim Ein-
schub in die Antiphon wie in die Sequenz ein Gewebe unterschiedlich alter
marianischer Texte. Die textlichen Funktionen von Ave hierarchia kann man als
Erweiterung und Ausschmiickung einerseits, als Ergdnzung andererseits be-
schreiben. Als Tropus zum Salve regina erweitert das Lied die Antiphon. Der
Text von Ave hierarchia besteht {iberwiegend aus preisenden Anreden Marias
und der Bitte um Gnade, Beistand und Fiirsprache, ergianzt um knappe heilsge-
schichtliche Referate. Mit dem Text wird gepriesen, gegriif3t und gebeten, ge-
nauso wie es der Text des Salve regina tut. Die Einschiibe sind dabei deutlich
langer als der zugrundeliegende Text: auf einen Satz des Salve regina (z. B. Salve
regina misericordie oder Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum
valle) folgen zwei Strophen des Lieds. Im Fall der Kombination mit Mittit ad
virginem bildet Ave hierarchia dagegen einen Kontrast.

47 Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30"-32"; ediert in Geistliche Lieder und Gesédnge,
Bd. II,1, S. 235-238, Nr. 216 A; diese Edition bleibt handschriftennah. Dem Textschreiber in XII
A 1 oder seiner Vorlage unterlaufen allerdings einige offensichtliche Fehler, so werden bei
Mittit ad virginem die Konjunktivformen der a-Konjugation zu Indikativen ,korrigiert‘, bei den
weniger geldufigen Formen der {ibrigen Konjugationsklassen unterbleibt dies; vgl. daher fiir
Mittit ad virginem auch AH 54, S. 296, Nr. 191. Ave hierarchia auch in AH 1, S. 93-94, Nr. 55.

48 Hohenfurth, Bibl. des Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145%; ediert in Geistliche Lieder und
Gesinge, Bd. II,1, S. 238-241, Nr. 216 B. Dies ist die dlteste Uberlieferung des Liedes aus dem
ersten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts.

49 Zwolf weitere Handschriften in Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. I1,1, S. 240.



302 —— Stefan Rosmer

0 >
"5‘ - - & = - > - = - > ™
L
Ia  Mit-drt ad wvir - gi-nem Non quem-vis  an - ge - lum,
Ib For-tem ex-pe - di-at Pro no-bis nun-t - um,
ﬁ -
# - — rJ > - - - —
h“yv L - -
Sed for - o - mu - di-nem Su - am, arch - an - ge - lum,
Na-tr -rae fa - ¢ - at Ut prae-iu - di -ci - um
f)
e Al
© A - ma - tor  ho - i - nis,
In par - tu wir - gi - nis.
>

I 1A -ve ye-rar - chi - a 2ce-les-tis et pi - a
I 1 Mar-i- a be-a - 1 2 do-ce nosman-da - 1ta
4 - —
p— s » e & o o4
3de -i mo-nar-chi - a, 4 res- pi - ce nos di - a,
3 nos-tre le-gis gra - ta, 4 nos ser - va-re ra - 1a,
0 o & * o -
i — -~ _— - - rJ :u
“sut e - 1i- ga- mur___ er-ran - tes in  vi - a.
5 vir-go no-bi - Hs_ et in - te-me ra - ta.
h r -
A - - > - - - ) - -
7 - - o
Ila Na-tu - ram su - pe-ret Na - s rex glo-ri - ae,
IIb Su-per bi-en - ti-um Te - rat fas - ti-gi - a
g - - - > - - > - —
(&) = - -  —
¥ Reg-net et im - pe - ret Et zZy - ma sco-ri - ae____
Col - la sub - li - mi-um Cal - cans vi pro-pri - a
G 1
v Tol - lat de me - di - o
Po - tens in proe - i 0.
"’\“ r r
“s}’
I 1 Gra -ci -a di -w - mna
IV 1 Ple - na dul-co - ro - sa

Notenbeispiel 2: Doppelversikel | und Il der Sequenz Mittit ad virginem und Strophe 1-2 von
Ave hierarchia®®

50 Text der Sequenz nach AH 54, S. 296, Nr. 191. Melodien sowie Text von Ave hierarchia nach
Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30"-32"; Abkiirzungen aufgeldst, Gebrauch von >



Lied,

Lied,

Lied,

Lied,

I

v

Ila

IIb

\

VI

IVa

Gracia divina

de superna sina,

virginum regina,

veniam propina,

tu celerius aurem huc inclina.

Plena, dulcorosa,

dona fer annosa,

nostre legis glosa,

ne sis odiosa

te penentibus, mater graciosa.

Foras eiciat
Mundanum principem
Matremque faciat
Secum participem
Patris imperii.

Exi, qui mitteris,
Haec dona dissere,
Revela veteris
Velamen literae
Virtute nuntii.

Dominus plasmavit
Adam, qui peccavit,
quod malum piavit,
quando te vocavit

etin utero beatificavit.

Tecum tunc redemit,
mundum, quem exemit,
zabulon qui fremit

nobisque et emit,

ut nos aleret. postea redemit.

Accede, nuntia,
Dic Ave cominus,
Dic plena gratia,
Dic tecum Dominus
Et dic ne timeas.

carmina pulchra de beata virgine = 303

und > nach Lautwert normalisiert. In I,4 von Ave hierarchia steht in der Hs. respice nos quia,
dies ist mit den {ibrigen Hss. zu dia emendiert; in VIIL,3 steht deitatis mola, dies ist zu stola

emendiert.



304 —— Stefan Rosmer

IVb  Virgo, suscipias
Dei depositum,
In quo perficias
Castum propositum
Et votum teneas

Lied, VII Benedicta sola
de superna scola,
deitatis stola
nos a fece cola,
nostri criminis purgatrix et mola.

Lied, IX! Inter mulieres
tu sola adheres,
deo velud heres,
ut manu teneres
primogenita, quibus nos impleres.

Va  Audit et suscipit
Puella nuntium,
Credit et concipit
Et parit filium,
Sed admirabilem,

Vb  Consiliarium
Humani generis
Et Deum fortium
Et patrem posteris
In fide stabilem.

Lied, X Benedictus digne
pneumatis in igne
verbum per insigne,
quod tibi benigne
missus Gabriel tulit tam benigne.

Lied, XI Ventris tui fructus
celitus conductus,
per patrem instructus
et in mundum ductus,
carnem sumere, postea reductus.

51 Strophe VIII der anderen Hss. fehlt: Tu pia vocaris / plena nunc solaris / et in fluctu maris / te
consociaris, / mater omnium et sanctificaris.



carmina pulchra de beata virgine = 305

VI Qui nobis tribuat
Peccati veniam,
Reatus diluat
Et donet patriam
In arce siderum.

Lied, XII Tuum per iuvamen
pater, natus, flamen
iudicis examen
nobis det solamen
ne nos terreat, sed salvet nos. Amen.

Die Sequenz weist einen erzdhlenden Gestus auf: Erzahlt wird von der Aussen-
dung des Engels, seinem Gruf3 an Maria, ihrer Antwort, der Uberwindung der
Natur durch die Inkarnation bis zur Erlosungshoffnung in den Schlussversikeln.
Allerdings erfolgt dieses Erzdhlen durchweg im Prasens, schon das erste Wort
des Textes setzt im Prédsens ein. Teilweise sind die am Heilsgeschehen Beteilig-
ten direkt angesprochen — an den Engel heifdt es: ,Ziehe aus!‘ und ,Tritt her-
an!‘, an Maria, sie solle das gottliche Gut annehmen.”® Gréflere Partien des
Textes stehen im Konjunktiv Prdsens: Der Konig der Ehren mége die Natur
iiberwinden und den Fiirst der Welt vertreiben.* Der Text projiziert dadurch in
der Perspektive der Sprechenden bzw. Singenden das, was aus der langst ge-
schehenen Heilsgeschichte bekannt ist, in eine ersehnte Zukunft. Man ist als
Sanger oder aufmerksamer Horer bei den wachgerufenen Ereignissen der Heils-
geschichte gleichsam dabei, sieht sie immer knapp voraus und wiinscht, dass
sie eintreten. Im Schlussversikel wendet sich diese Wunsch-Haltung in die nun
tatsdchlich gegenwartige Zukunftshoffnung auf Erl6sung von den Siinden und
Eingang in die himmlische Heimat. Heils-Vergangenheit und Heils-Hoffnung
sind so in eigentiimlicher Weise verschrankt.>

Die eingeschobenen Strophen von Ave hierarchia erzdhlen dagegen kaum,
sondern ergdanzen die Sequenz um die Sprechakte des Bittens und Lobens. Dem
Ineinander von vergegenwartigter Heilsgeschichte und -erwartung der Sequenz

52 IIIb Exi, qui mitteris [...]; IVa Accede, nuntia, / Dic Ave cominus, / Dic plena gratia.

53 1Vb Virgo, suscipias / Dei depositum (Text nach AH 54, S. 296, Nr. 191).

54 Ila Naturam superet / Natus rex gloriae, / Regnet et imperet.

55 Die Ubersetzung im Ménch-Korpus (Ménch von Salzburg, G 13) und die Oswald von Wol-
kenstein zugeschriebene (Die Lieder Oswalds, S. 319-321, Nr. 130) imitieren diese Uberblen-
dung von Heilsvergangenheit und Heilshoffnung nicht, sondern stehen mit Ausnahme der
Apostrophe des Engels bzw. Marias im Priteritum. Vgl. zu diesen Ubersetzungen auch den
Beitrag von Andreas Kraf3 in diesem Band, S. 193-219.



306 —— Stefan Rosmer

fiigt das Lied nach jedem Doppelversikel die zeitliche Dimension des unmittel-
baren Hier und Jetzt der Anrufung und des Jubels hinzu. Das temporale Gefiige
wird dadurch noch komplexer; sinnvoll entfaltet es sich im Rahmen der liturgi-
schen Feier, die auf die thematisierten Heilsereignisse Bezug nimmt.>

Auf die Gestaltung eines Kontrasts zu Antiphon bzw. Sequenz zielt die Me-
lodie. Da sowohl Salve regina als auch Mittit ad virginem mit seinen Doppel-
versikeln melodisch immer weiterschreiten, kommt durch die immer gleiche, elf
oder zwolf Mal wiederholte Strophenmelodie ein melodischer Refraineffekt
zustande.” Weiter besteht ein Klanggegensatz auch im Textmetrum: Das jiinge-
re Lied®® Ave hierarchia bildet im Gegensatz zu Sequenz und Antiphon deutlich
einen streng akzentuierenden, alternierenden Versgang aus, wobei jeder Vers
mit betonter Silbe beginnt.® Melodisch lassen sich die Sequenzverse als ausba-
lancierter und geschlossener charakterisieren. Zwar gibt es grofiere Intervall-
schritte, sie werden aber stets durch Gegenbewegung ausgeglichen. Alle Verse
schlieflen melodisch klar ab, sie iiberschreiten in der Regel nicht den Ambitus
einer Sexte, Terzen werden nicht bevorzugt. Im Lied geht die melodische Bewe-
gung dagegen gleich zu Beginn iiber die Versgrenze hinaus. Die Bewegungs-
richtung wird iiber ldngere Melodiephrasen beibehalten, nach dem wiederhol-
ten c tiber (yerar)-chia reicht der melodisch-rhythmische Impetus bis zum Ende
des dritten Verses. Im Lied sind die T6ne G, c, e, g mit c als Finalis dominierend
und bilden ein festes modales Geriist.*

56 Mittit ad virginem gehort nach AH 54, S. 296, Nr. 191 zu Annuntiatio. Hohenfurth, Bibl. des
Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145", hat fiir Ave hierarchia die Rubrik In Adventu ad missam
Rorate (Geistliche Lieder und Gesénge, Bd. I1,1, S. 240, Nr. 216 B).

57 Beim Salve regina war der melodische Gegensatz wahrscheinlich besonders deutlich, in der
Hohenfurther Handschrift ist allerdings keine Melodie zum Salve regina aufgezeichnet, so dass
eine genaue Beurteilung dieses Falls nicht moglich ist.

58 Mittit ad virginem ist seit dem zwdlften Jahrhundert iiberliefert, Ave hierarchia zuerst im
ersten Viertel des fiinfzehnten Jahrhunderts.

59 Das bedingt an wenigen Stellen eine ungrammatische Betonung einzelner Worter (germa-
nistisch gesprochen: eine Tonbeugung): 1,5 érrantes; V,3: maliim; VIII,1 pid (Text nach AH 1, S.
93-94, Nr. 55). Dies konnte beim Vortrag der syllabischen Melodie bei gleicher Linge der T6-
ne/Silben deutlich abgemildert werden. Zur Metrik rhythmischer lateinischer Dichtung vgl.
Norberg, S. 81-186, bes. S. 81-88 u. 113-118.

60 Im Notenbeispiel 2 handelt es sich um einen auf C transponierten F-Modus. In anderen Hss.
stehen die Melodien auf F, vgl. Historicka antologie, S. 67 u. S. 41-42.



carmina pulchra de beata virgine = 307

4.4 O Maria mater Christi

Bei den vorangehenden drei Beispielen waren die Strophen der Lieder kurz.
Zwar handelte es sich um sorgfaltig gestaltete, aber doch eher kleine und ein-
fach gebaute Strophen. Die strukturelle und semantische Komplexitit resultier-
te aus der Kombination mit anderen Gesdngen und der Einbettung in den litur-
gischen Sinn- und Handlungszusammenhang. Beim dritten Beispiel kam durch
die Kombination und die Anzahl der Lied-Strophen ein Gesamtgebilde von gro-
Ber Lange zustande.

Das letzte Beispiel, O Maria mater Christi virgo pia, ist dagegen fiir sich ein
langer, melodisch und im Strophenbau anspruchsvoller Gesang. Textlich han-
delt es sich um eine Reihung lobpreisender Apostrophen Marias unter Verwen-
dung gangiger Attribute und Symbole und einiger bittender Anrufungen. Er
wird in einer Handschrift einem Zawissius zugeschrieben, den Hana Vlhova-
Worner mit dem Prager Kanoniker Zavi§ von Zapy identifiziert.® Die Entste-
hungszeit liegt demnach im dritten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts. Die
erste Strophe des Liedes ist in vierzehn Handschriften iiberliefert, in zwei Hand-
schriften folgen zwei weitere Strophen, die aber um zwei Verse kiirzer sind.®
Diese Erweiterung diirfte noch im vierzehnten Jahrhundert erfolgt sein.®® Die
Strophe ist in sich gegliedert, wobei die Melodien von zwei Versblécken variie-
rend wiederholt werden. Betrachtet man nur das Formschema A B'B2C'C? D
konnte man auch von einem sequenz- oder leichartigen Gebilde sprechen.*
Offensichtlich wurde der Gesang aber zumindest einmal als grof3e Strophe auf-
gefasst und um weitere ergénzt.®

61 Vlhova-Worner: Zavis. Sie diskutiert kritisch die dltere Ansicht Muziks, nach welcher der
auch in anderen Hss. genannte Autor Zavi§ nicht mit dem Prager Kanoniker identisch sein
konne.

62 Siehe Geistliche Lieder und Gesdnge, Bd. IL,1, S. 87-88, Nr. 83. Die dort genannte Hs. Bres-
lau, Dombibl. (Biblioteka Kapitulna), Cod. 58 (Neumarkter Kantionale) lag mir nicht in Abbil-
dung vor; die Aussage, dass in Strophe II und III jeweils zwei Verse fehlen, gilt also nur fiir
Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16.

63 Die Hs. Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16 wird auf um 1400 datiert. Nach dieser Hs.
ediert in AH 21, Anhang 1, S. 193-194, Nr. XI.

64 In der tschechischen Musikwissenschaft werden solche Strophen gelegentlich als
,Leich‘/,lejch® bezeichnet. Allerdings begegnet ,Leich‘ in diesem Kontext auch fiir Strophen, die
man germanistisch als ,stollig‘ bezeichnet. Letztere Verwendung geht auf Dreves zuriick, der
im ersten Band der Analecta hymnica Lieder mit stolligen Strophen als ,Leich‘ bezeichnete.
Siehe Kornrumpf: Ave pulcherrima, S. 163, Anm. 27.

65 In Geistliche Lieder und Gesédnge, Bd. II,1, S. 88, ist das Wort Strophe im Apparat daher in
Anfiihrungszeichen gesetzt. Die Erweiterung umfinglicher einstrophiger Lieder um weitere



308 —— Stefan Rosmer

o)

o v o —

e e s ——
= P

1 0 Ma - o = a,
> e __\-—__*‘“H—
r — -
G ST e

2 ma - ter cris - ti, vir - go pi - - a,

O

> o ¥ >
= e e a—— =

%—o—l o e " . -
3 Mes- 1w - rum. Ccon- so - - - la - rix,

)

I § > - & >

[ - -
4 pau - pe-rum ad - iu trix,
0 - e )
5 oper - di-to- rum____ res - tau - - ra - trix,

s s

.
B ———" " — — —

N4 - - b o > r A & >

D) ® oo _ & o o o, o

6 lap - so-rum- que re - le-wva - trix,

0 ~ R
*—.—.——.—-—_._._. . o - — r = —

m . — > ¥ T i [

¥

7 lan - guen-ci - um cu - - ra - rix,

9 A - vwve do - mi-na, de - i-ta-us cel - lu-la,

=,
#_._-_‘_l > -
=X = —— B

I mn- tr om- nes_ e - mi-nas cas - Qs - 51 - ma,

)
%-==-=.'-a_ Ca—1
X

11 e pe - t- mus, de - le nos - tra pec-ca-mi - na,

Notenbeispiel 3: O Maria mater Christi virgo pia

Strophen ist an sich kein Einzelfall. Die fehlenden zwei Verse in den Strophen II und III sind
vielleicht ein echtes Versehen, hinter dem keine Bearbeitungsabsicht steht.



carmina pulchra de beata virgine =—— 309

o o — m— i—
——————+ e
12 Que ez ce-lo al -ci-or, ter - ra la-d - or
n .
P > o™
- - -
S - ——
3 - - .
13 stel - lis pu-ri - on_ ab - bis - so pro-fun -di- or
4 * i
1 - f
> - = - > > 1
D - - 1
%J -
14 o Ma-r1 - a, cunc - tis  sanc - tis €5 sanc -t - orn
M - -
ra  —
F . — - — I _B-—
{ P —
D rs rs
[ - L —
15 O io- cun-da, w e A - a -ron vic-gu-la fruc-t - fe - ra,
.
F il > o -
{es -
16 que no-bis fruc - mwm vi - t¢ Chris - tum pro - tu - lit,
T ——— e T
e - - -
el - - > > -
y [ -
17 om - mnes vir-tu - tes om-ni- um - que la-pi-dum in te con-ti - nens
- = = i}
- - }
- L . - > > ' §
—y P —— 1
-

FEIELN

at - que cunc-ta - rum her-ba-rum wvim re - ti- nens

=[5\
t

s, = -

19 O dul-cis - si - ma, de - le pec - ¢a - mi - na,

(o) = - e —— i —

15" b —

- [ -

M re - mri-me no - ¥ o~ oA AR -sNS nas - rros vio - s - A fla - i - ra

ol - - -

(= -

. - - - - - —

[ L

21 wt gau-di -a_____ pos-si-de-a - mus ce - li - ca

0 P ——

A — - —_— e —— B |
{7y - - i |
LA - r ] - . - - i |
[l - -

22 post car - nis e e - .

Notenbeispiel 3 (Fortsetzung): O Maria mater Christi virgo pia®®

66 Ich gebe Melodie und Text nach Liibeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16, fol. 8'-11", weil hier
zwei weitere Strophen iiberliefert sind. In Strophe I sind gegeniiber dem hier edierten Text die



310 —— Stefan Rosmer

Eya pixis apotece, II, 1
mellicatum sine fece

cyropum propina,

confectum et vina

sincibratum medicina

[~]

[]

confortativa divina.

Salve, filia syon da geralegodion
confortando corda dyacameron, 10
quod intulit emplastrum vulneri tryphon,

Apothecaria dans electuria

egrotanibus cunctis ob nepharia

ac unguentorum aperi cellaria.

Per sagittas spoliantum mortem nos inibimus, 15
ne nos inungas vulneri peribimus.

summa nacio nos inungas oleo rosaceo

Ac tua nos inebriat potacio.

Eya, domina inunge vulnera,

infirmos visita, nobis confer tua medicamina, 20
ut tecum letemur tis precamina,

virgo Maria.

N NG

Ach, me dignare, I, 1
te laudare digna,

Virginum virgo benigna

tuo nato nos consigna

ne sis nobis ut prenigna

[] 6
[--] 7
sed crucis pelle maligna. 8
Vale, virgo Maria, celi hostaria

Christi regis archicancellaris 10
atque summi pontificis vicaria.

Vale pulchrum lilium placa tuum filium,

ut clamorem audiat humilium

ut tecum letemur post hoc exilium.

Virgo prudens, ad celorum dirige nos limina 15

Verse 15-16 und 17-18 (die Formteile C1 und C2) vertauscht, die Reihenfolge der Verse in der
Hs. ist: [...] 14, 17, 18, 15, 16, 19 [...]. Die Umstellung erfolgt nach den Hss. Prag, Nationalbibl.,
XIV G 17, fol. 185'-186" und Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 13"-14". Edition von Text und Melo-
die nach V H 11 bei Vlhova-Worner: Zavis, S. 234-235 (dort eine Sekunde héher nach E trans-
poniert, in der Hs. auf D). Fiir den schwierigen Text der Strophen II und III vgl. auch den Text
mit mehreren Konjekturen in AH 21, Anhang 1, S. 193-194, Nr. XI.



carmina pulchra de beata virgine = 311

ac venenosa terge mortis crimina.

stella maris lux solaris singularis es vere,

Tua me dignitas coheret canere.

0 virgo, florum flos, canentes audi nos

ac diligentes hos, ne zelantum nobis ingruat chaos. 20
Salve, regina, fouentesque clericos

et perduc nos ad tuum natum.

Vom Text her ldsst sich die erste Strophe zunéchst in vier Abschnitte gliedern,
die jeweils mit einer Anrufung Marias beginnen, an die sich eine Aufzdhlung
von Ehrentiteln anschlie8t (V. 1: O Maria, V. 9: Salve domina, V. 15: O iocunda,
V. 21: O dulcissima).” Innerhalb dieser Groflabschnitte bilden Reime und Melo-
dien weitere Unterabschnitte.

Der A-Teil (Vers 1-8) erweist sich durch die stark ausgepragte Melismatik
und die stabile E-Modalitdt als zusammengehorig. Melodisch gliedert er sich in
einen ersten Block (Vers 1-4), in dem alle Zeilen auf der Finalis E enden, und
einen zweiten (Vers 5-8), in dem sich offene (Zeilenfinalis h) mit geschlossenen
Zeilen (Zeilenfinalis E) abwechseln. Insgesamt bewegt sich im A-Teil ein Vers im
oberen, der folgende im unteren Ambitusbereich, wobei die hohen Verse den
Gesamtambitus schrittweise nach oben erweitern, der Spitzenton f” wird erst in
Vers 7 iiber cu-(ratrix) erreicht. Das Reimschema tiiberspielt die musikalische
Zweigliedrigkeit (vier Einzelzeilen vs. zwei Zeilenpaare), die Anrede Marias als
Mutter und Jungfrau umfasst zwei Verse, denen die Reimtirade -atrix folgt, mit
diesen Reimworten tritt Marias Beziehung zu den Menschen als Helfende und
Vergebende in den Vordergrund.

Der B-Teil (Vers 9-14) ist zweiteilig, da die Melodie der Verse 9-11 (B) in
den Versen 12-14 (B?) variierend wiederholt wird. Die beiden Unterabschnitte
sind jeweils durch dreifachen Reim gebunden, wobei die Verse 9-11 den /a/-
Klang des Beginns aufgreifen. Der B-Teil beginnt kontrastierend, indem er tief
auf C einsetzt; er bewegt sich insgesamt im unteren Ambitusbereich. Mit den
Zeilenfinales a und D setzt er auch modal einen Kontrast. Die Melismatik ist
gegeniiber dem A-Teil zuriickgenommen, die Verse bestehen aus zwei melo-
disch kiirzeren Phrasen, denen im Abschnitt B> auch Binnenreime korrespon-
dieren (V. 12: alcior/lacior, V. 13: purior/profundior). Textlich miinden die Anru-
fungen Marias als Helferin im A-Teil nach weiteren preisenden Apostrophen
zum Ende des Abschnitts B! — und damit ziemlich genau in der Mitte der Stro-
phe — in die erste direkte Bitte dele nostra peccamina, die erst im Schlussteil

67 Das o Maria zu Beginn von Vers 14 ist dagegen in die Reihe der riihmenden Komparative
integriert und zogert die hochste Stufe des Lobs - ,heiliger als alle Heiligen* - etwas hinaus.



312 —— Stefan Rosmer

(Vers 19) wiederholt und erweitert wird. Der Abschnitt B? kehrt inhaltlich zum
Lobpreis zuriick, der sich im C-Teil (Vers 15-18) fortsetzt. Dieser ist wiederum
durch Melodiewiederholung zweigeteilt. Auch er setzt kontrastierend ein, nach
dem tiefen B-Teil nun hoch auf ¢, wobei die Melodie des Beginns von Vers 7
wiederholt wird (c-d-e-e, Vers 15 und 17).

Der abschlieflende D-Teil greift melodische Bausteine des C-Teils und des B-
Teils auf: Die Wendung iiber nostros visita, flagita in Vers 20 stimmt mit der
Melodie in Vers 15/17 iiberein (ab tu es bzw. omnium), die ihrerseits an die Verse
11/14 anschloss (iiber [peti]-mus bzw. [Mari]-a). Vers 21 verwendet zudem den
Aufstieg g-h-d, der in Vers 11/14 und 16/18 auftrat. Der B-Teil brachte einen
Wechsel von kiirzeren Melodiephrasen, die im oberen und unteren Ambitusbe-
reich stehen, Formteil C dagegen langsam abfallende Zeilen. Dieser Kontrast in
der melodischen Kontur, der zuvor zwischen zwei Strophenteilen bestand, wird
im D-Teil in die direkte Folge von zwei Versen (Vers 19-20) zusammengezogen.

Die Schlusszeile greift in ihrer starken Melismatik auf das Gestaltungsprin-
zip des A-Teils zuriick und wiederholt einen Melodieabschnitt des ersten Verses
(vgl. Vers 22 iiber exilium mit Vers 1: Ende des Melismas iiber ,0‘ und Melismen
iiber ,Maria‘; g-E-C-D-E-F-E-D-E). In den beiden Schlussversen wird der E-Modus
erneut bekréftigt. Der D-Teil hat also stark rekapitulierenden und abschlief3en-
den Charakter. Inhaltlich liegt der Akzent nach dem ausgedehnten Lobpreis
nun auf der Bitte um Beistand und Fiirsprache.

5 Zusammenfassung

Ein nicht unbetrachtlicher Teil dessen, was in Literatur- und Musikwissenschaft
bisweilen als spatmittelalterliche cantiones firmiert, sollte treffender als gottes-
dienstliche Lieder angesprochen werden. Viele spatmittelalterliche lateinische
geistliche Lieder gehoren in einen liturgischen Kontext und ordnen sich in die
im spéten elften Jahrhundert begriindete Gattungstradition ein. Die vier Beispie-
le wollten Perspektiven auf die interpretatorische Erschlieffung des spatmittel-
alterlichen liturgischen Liedes aufzeigen. Die Lieder erweisen sich als ausge-
sprochen vielgestaltig in Melodik, Strophik und textlicher Faktur. Gemeinsam
sind ihnen eine sorgfiltige Gestaltung der Reime und des Strophenbaus, eine
Beriicksichtigung der sprachlichen Klanggestalt des Textes und ein fein abge-
stimmtes Zusammenspiel von Melodik, Strophenbau und Satzbau. In den Tex-
ten dominiert insgesamt — dies ist eine vorldufige Einschitzung — der Gestus des
Preisens und Bittens; erzdhlende Texte, wie der von Mittit ad virginem, oder



carmina pulchra de beata virgine = 313

auch Texte, die das betende Ich zu Meditation und Versenkung einladen, wie
das Stabat mater dolorosa, sind unter den Liedern selten.

Die Lieder entfalten ihr volles Sinnpotential in Bezug auf andere liturgische
Texte und im liturgischen Handlungs- und Ereigniszusammenhang. Auf diesen
reagieren sie in unterschiedlicher Weise: manche sehr prazise und subtil - in
diesen besonders gelungenen Fillen sind es nicht nur Lieder mit bemerkens-
werten Melodien, sondern sie kénnen die Sinndimension feststehender Gesidnge
erweitern. Manche Lieder reagieren eher simpel auf ihren Kontext, indem sie
nur das tun, was schon der Bezugstext tut, und diesen schlicht erweitern. Sie
kénnen mitunter auch reiner Schmuck, blofier Zierrat sein, wobei aber eine
solche Bewertung auch in die Irre filhren kann, denn vielleicht war das Erwei-
tern, Vergroflern und Verschénern des Gotteslobs gerade kein unwesentliches
Beiwerk.

6 Ausblick

Dass das spatmittelalterliche liturgische Lied fiir sich genommen ein untersu-
chenswerter und aufschlussreicher Gegenstand ist, konnten die voranstehen-
den Analysen hoffentlich verdeutlichen. Das liturgische Lied als Gegenstand der
Forschung bedarf offensichtlich eines interdisziplindren Zugriffs, ein umfas-
sendes Verstdndnis ist nur unter Beteiligung von medidvistischer Musikwissen-
schaft, Liturgiegeschichte und mittellateinischer Philologie zu erreichen.

Aber ist dieser Gegenstand auch von Interesse fiir die germanistische Medi-
avistik? Die Frage ist zundchst in einer allgemeinen Hinsicht zu bejahen. Die
Lieder waren ein bedeutsamer Bestandteil der mittelalterlichen Liturgie. Da
diese ein pragender Teil der mittelalterlichen Kultur war, muss sich auch die
Germanistik fiir sie interessieren — gerade in ihrer Vielfalt sowie zeitlichen und
lokalen Differenziertheit. Will man das Verhaltnis von Liturgie und Volksspra-
che genauer beschreiben, kann man die Lieder nicht beiseitelassen. Jenseits
dieses allgemeinen Interesses lasst sich als eine spezifische Fragestellung nam-
haft machen, dass die formale Vielgestaltigkeit des Liedes nicht nur fiir die
Musik-, sondern auch fiir die Literaturwissenschaft die Moglichkeit bietet, den
Wandel historischen Formdenkens zu erforschen — beispielsweise, wenn man



314 —— Stefan Rosmer

danach fragt, was denn eigentlich als Strophe aufgefasst wurde — und diesen in
Bezug zur Formgeschichte der volkssprachlichen Lyrik zu setzen.®

In der Germanistik trat das liturgische Lied bisher vor allem in zweierlei
Hinsicht und als cantio ins Bewusstsein. Zum einen hat Gisela Kornrumpf seit
den 1970er Jahren mehrere cantiones nachgewiesen, die in der Strophenform
mit deutschsprachigen Liedern oder Sangspriichen iibereinstimmen.®® Ihren
Funden trat die Entdeckung der Augsburger Cantiones-Sammlung’™ an die Sei-
te. Damit ist eine produktive Rezeption deutschsprachiger Strophenformen und
Melodien im Lateinischen seit dem spdten dreizehnten Jahrhundert bezeugt.
Nicht immer ist aber das Deutsche die gebende Seite, in einigen Féllen ist eine
Prioritit des lateinischen Liedes anzunehmen, in anderen zumindest zu disku-
tieren. Die Bedeutung dieses kulturellen Austauschprozesses bedarf weiterer
Untersuchungen und Diskussionen in der Forschung. Dabei wire stirker als
bisher in Rechnung zu stellen, dass erstens bei einigen der lateinischen
Kontrafakturen zu deutschen Strophen eine Verwendung im Gottesdienst in
Frage kommt und zweitens auf der lateinischen Seite eine dhnliche gottes-
dienstliche Liedgattung bereits vorhanden war. Zum anderen hat Johannes
Janota darauf hingewiesen, dass einige deutschsprachige Lieder, die in Gottes-
diensten in Gebrauch waren, die Melodie lateinischer Lieder verwenden; teil-
weise iibertragen sie den lateinischen Text, hdufiger paraphrasieren sie ihn
frei.”” Angesichts einer breiteren und genaueren Kenntnis des liturgischen Lie-
des lief3e sich das Verhiltnis deutscher Lieder zu den lateinischen differenzier-
ter beschreiben.”

68 Innerhalb des Lateinischen gibt es offenbar eine wechselseitige Beeinflussung von Sequenz
und Lied. Nicht nur ndhern sich umfangreiche Strophen dem Formenbau der Sequenz an, es
gibt auch Fille, in denen Sequenzversikel zu einer stolligen Strophe umgruppiert wurden.
Welche Rolle dabei der Leich spielte, ware ndher zu untersuchen. Auch fiir das Verstéandnis der
Strophenformen und Melodien in der Jenaer und Kolmarer Liederhandschrift (vgl. dazu Brun-
ner: Formgeschichte) kénnte das gottesdienstliche Lied aufschlussreiches Vergleichsmaterial
bereitstellen.

69 Kornrumpf: Eine Melodie; dies.: Deutsche Lieddichtung; dies.: Ein deutsches Marienlied;
dies.: Deutschsprachige Liedkunst; dies.: Vom Hof zur Singschule; vgl. jetzt auch den Vorstof
von musikhistorischer Seite in Vlhova-Worner: Die Spruchsang-Melodien, bes. S. 278-283.

70 Siehe oben, Anm. 26, S. 294.

71 Vgl. Janota: Studien, S. 249-251 und im Register unter Der tag der ist so freidenreich, Ein
kind geboren ze bethlehem, Ein kindelein geboren, Ein spiegel der dreifaltikeit, Eya der grossen
liewe/O du armer Judas, In des jares zirclikeit, Puer natus ist uns gar schon, Wir loben all das
kindelein.

72 Neues deutschsprachiges Material liefle sich am einfachsten ermitteln iiber ,Geistliche
Gesdnge des deutschen Mittelalters‘. Allerdings ist dort erst bei jedem Lied zu untersuchen, ob



carmina pulchra de beata virgine == 315

Als letzter Punkt kann die Frage angefiihrt werden, ob die Rezeption der
verschiedenen liturgischen Gesangsgattungen im Deutschen in unterschiedli-
cher Weise verlduft. Von Hymnen und Sequenzen gibt es etliche Ubertragun-
gen, das ,Berliner Repertorium*® wird dariiber bald ausfiihrlich informieren.
Hymneniibersetzungen liegen auch als Sammlungen vor und es gibt volks-
sprachliche Hymnenerkldrungen.” Die gottesdienstlichen Lieder wurden - so
hat es bis jetzt den Anschein - selten iibersetzt, hdufiger paraphrasiert oder nur
die Melodie verwendet. Uber die Griinde lésst sich vorerst nur spekulieren. Wa-
ren die Lieder mit ihrer Betonung des Lobpreises und teilweise wegen ihrer
Kiirze fiir volkssprachliche Frommigkeitspraktiken wenig ergiebig? Hat dies mit
einer anders gelagerten mittelalterlichen Einschdtzung der Gattung ,Gottes-
dienstliches Lied‘, beispielsweise einem geringeren Verbindlichkeits- und Ka-
nonisierungsgrad zu tun? War man an den ,wichtigeren‘ Gattungen Hymnus
und Sequenz eher interessiert? Oder waren die Lieder enger mit dem liturgi-
schen Zusammenhang verflochten und lielen sich daher schlechter in Gestalt
einer volkssprachlichen Ubertragung aus ihm herauslésen? Generell wire auch
bei Hymnen- und Sequenziibertragungen starker danach zu fragen, ob eine
Ubertragung den liturgischen Zusammenhang beriicksichtigt und in irgend-
einer Form reflektiert,”” oder ob sie nur am Text, losgel6st von der (Kleri-
ker-)Liturgie, interessiert ist. Oder sind Ubersetzungen lateinischer gottesdienst-
licher Lieder nur unbekannt? Steckt vielleicht hinter manchem volkssprach-
lichen Reim- oder Prosagebet eigentlich ein lateinisches liturgisches Lied? Der
Forschung kénnte sich hier ein weitgehend unerschlossenes Feld erdffnen.

Literaturverzeichnis

Anderson, Warren u. a.: Art. ,Hymn*. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg.
von Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 12. London, New York 2001, S. 17-35.

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiositat im Mittelalter. 2. iberarb. Aufl. Darmstadt
2000.

Angenendt, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche MeBopfer. Miinster 2013 (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101).

von seinem Uberlieferungszusammenhang her ein gottesdienstlicher Gebrauch wahrscheinlich
ist, denn diese Edition enthalt auch viele deutschsprachige Lieder ohne jeden Bezug zur Litur-
gie wie z. B. geistliche Sangspriiche und Meisterlieder.

73 Vgl. Janota, Wachinger, S. 340-343.

74 Vgl. bspw. zu zwei Ubersetzungen aus dem Ménch-Korpus (G 5 und G 47) Quast, S. 141-166.



316 —— Stefan Rosmer

Arlt, Wulf: Das eine Lied und die vielen Lieder. Zur historischen Stellung der neuen Liedkunst
des frithen 12. Jahrhunderts. In: Fs. fiir Rudolf Bockholdt zum 60. Geburtstag. Hg. von
Norbert Dubowy, Séren Meyer-Eller. Pfaffenhofen 1990, S. 113-127.

Arlt, Wulf: Ein Festoffizium aus Beauvais in seiner musikalischen und liturgischen Bedeutung.
2 Bde. Kéln 1970.

Arlt, Wulf: Hymnus und ,Neues Lied‘. Aspekte des Strophischen. In: Der lateinische Hymnus im
Mittelalter. Uberlieferung — Asthetik — Ausstrahlung. Hg. von Andreas Haug, Christoph
Mérz u. a. Kassel u. a. 2004 (Monumenta Monodica Medii Aevi, Subsidia 4), S. 133-136.

Arlt, Wulf: Neues zum Neuen Lied. Die Fragmente aus der Handschrift Douai 246. In: Sine
musica nulla disciplina. Studi in onore di Giulio Cattin. Hg. von Franco Bernabei, Antonio
Lovato. Padua 2006 (humanitas 4), S. 89-109 u. S. 503-504.

Arlt, Wulf: Nova Cantica. Grundsatzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer Texte
des Mittelalters. In: Basler Jb. fiir historische Musikpraxis 10 (1986), S. 13-62.

Arlt, Wulf: Sequence and ,Neues Lied‘. In: La sequenza medievale. Atti del Convegno Interna-
zionale Milano 7-8 aprile 1984. Hg. von Agostino Ziino. Lucca 1992 (Quaderni di San
Maurizio 3: La musica a Milano), S. 3-18.

Augsburger Cantiones-Sammlung. Hg., ibersetzt u. kommentiert von Michael Callsen.
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 34).

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.
Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 34).

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. In: ders.: Anndhe-
rungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Berlin
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 246-263 [Erstverdffentlichung 1979].

Caldwell, John: Art. ,Cantio‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. von
Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 5. London, New York 2001, S. 58-59.

Cerny, Jaromir: Art. ,Cantio‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 389-393.

Crocker, Richard L., John Caldwell, Alejandro E. Planchart: Art. ,Sequence‘. In: The New Grove
Dictionary of Music and Musicians. Hg. von Stanley Sadie. 2" Edition. Bd. 23. London,
New York 2001, S. 91-107.

Eben, David: Die Bedeutung des Arnestus von Pardubitz in der Entwicklung des Prager
Offiziums. In: Cantus Planus. Papers Read at the Fourth Meeting. Pécs, Hungary 1990. Hg.
von Laszl6 Dobszay, Agnes Papp u. a. Budapest 1992, S. 571-577.

Engelberg Stiftsbibliothek Codex 314. Kommentiert und im Faksimile hg. von Wulf Arlt, Mathias
Stauffacher unter Mitarbeit von Ulrike Hascher. Winterthur 1986 (Schweizerische
Musikdenkmiler 11).

Fassler, Margot: Gothic Song. Victorine Sequences and Augustinian Reform in Twelfth-Century
Paris. Cambridge 1993 (Cambridge Studies in Medieval and Renaissance Music).

Fiala, Virgil Ernst, Wolfgang Irtenkauf: Versuch einer liturgischen Nomenklatur. In: Zeitschrift
fiir Bibliothekswesen u. Bibliographie. Sonderheft 1 [1963] (Zur Katalogisierung
mittelalterlicher und neuerer Handschriften. Hg. von Clemens Koéttelwesch), S. 105-137.

Geistliche Gesinge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Uberlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal,
Max Schiendorfer hg. von Max Liitolf. Kassel u. a. Bd. 1-3, 5, 6. Kassel u. a. 2003-2009
(Das deutsche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).



carmina pulchra de beata virgine =—— 317

Geistliche Lieder und Gesdnge in Bohmen. Bd. I1,1: Tropen und Cantiones aus b6hmischen
Handschriften der vorhussitischen Zeit 1300-1420. Bearbeitet von Brigitte Bése, Franz
Schéfer. Hg. von Hans Rothe. Koln, Wien 1988 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei
den Slaven 29/11,1).

Geistliche Lieder und Gesdnge in Bohmen. Bd. 11,2: 1420-1475. Bearbeitet von Brigitte Bose,
Franz Schéfer. Koln u. a. 2000 (Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte.
Reihe B: Editionen, Neue Folge 14).

Handschin, Jacques: Conductus-Spicilegien. In: Archiv fiir Musikwissenschaft 9 (1952),
S.101-119.

Hankeln, Roman: Eine Tegernseer (?) Handschrift des 15. Jahrhunderts im europdischen
Kontext. Zu Zusammensetzung und Stil von D-Mbs cgm 716. In: Miscellanea Musicologica
[Universita Karlova, Filosoficka fakulta, katedra déjin hudby] 37 (2003), S. 111-131.

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung
des deutschen Sprachgebietes. Freiburg i. Br. 1974.

Hiley, David: Western Plainchant. A Handbook. Oxford 1993.

Historicka antologie hudby v eskych zemich (do cca 1530) / Historical Anthology of Music in
the Bohemian Lands (up to ca 1530). Hg. von Jaromir Cem\’/ u. a. Prag 2005.

Hughes, Andrew: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to Their Organization and
Terminology. Toronto 1982.

Huglo, Michel: Art. ,Liturgische Gesangbiicher‘. In: MGG?. Sachteil 5 (1996), Sp. 1412-1437.

Irtenkauf, Wolfgang: Das Seckauer Cantionarium vom Jahre 1345 (Hs. Graz 756). In: Archiv fiir
Musikwissenschaft 13 (1956), S. 116—141.

Irtenkauf, Wolfgang: Zum Stuttgarter Cantionarium HB | 95. In: Codices manuscripti. Zeitschrift
fiir Handschriftenkunde 3 (1977), H. 1, S. 22-30.

Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Eine Bliitenlese aus den Analecta hymnica mit
literarhistorischen Erlduterungen von Guido Maria Dreves. Nach des Verfassers Ableben
revidiert von Clemens Blume. 2 Teile. Leipzig 1909.

Janota, Johannes: Art. ,Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107-110.

Janota, Johannes: Studien zu Typus und Funktion des deutschen geistlichen Liedes im
Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

Janota, Johannes, Burghart Wachinger: Art. ,Hymnare und Hymnenerkldrungen in deutscher
Sprache. In: VL? 4 (1983), Sp. 338-346.

Jistebnicky kancional/Jistebnice Kancional. MS. Praha, Knihovna Narodniho muzea, Il C 7/MS.
Prague National Museum Library, Il C 7. Kriticka edice/Critical Edition von Jaroslav Kolar,
AneZka Vidmanova, Hana Vlhova-Wérner. 1. svazek/vol. 1: Graduale. Brno 2005
(Monumenta liturgica bohemica 2).

Klockner, Stefan: Handbuch Gregorianik. Einfiihrung in Geschichte, Theorie und Praxis des
Gregorianischen Chorals. Regensburg 2009.

Kornrumpf, Gisela: Ave pulcherrima regina. Zur Verbreitung und Herkunft der Melodie einer
Marien-Cantio im Rostocker Liederbuch. In: Musik in Mecklenburg. Beitrdge eines
Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller u. a. Hildes-
heim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur Musikwissenschaft 21), S. 157-172.

Kornrumpf, Gisela: Der Conductus Florens iuventus virginis des Johannes von Iglau. Piae
cantiones Nr. 17 in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts. In: Musik in Mecklenburg.
Beitrage eines Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller,



318 —— Stefan Rosmer

Hartmut Méller, Andreas Waczkat. Hildesheim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur
Musikwissenschaft 21), S. 249-257.

Kornrumpf, Gisela: Deutsche Lieddichtung im 14. Jahrhundert. Ein Aspekt der Uberlieferung.
In: dies.: Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Uberlieferung,
Formtraditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tiibingen 2008 (MTU 133), S. 198-214
[Erstveroffentlichung 1983].

Kornrumpf, Gisela: Deutschsprachige Liedkunst und die Rezeption ihrer Formen und Melodien
in der lateinischen Lieddichtung des Mittelalters. In: Gattungen und Formen des euro-
pdischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Internationale Tagung vom 9. bis 12.
Dezember 2001 in Miinster. Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann u. a. Miinster,
New York u. a. 2005 (Studien u. Texte zum Mittelalter u. zur friihen Neuzeit 8), S. 111-118.

Kornrumpf, Gisela: Ein deutsches Marienlied des 13. Jahrhunderts, eine Cantio — und eine
Minnelied-Melodie? In: Fata Libellorum. Fs. fiir Franzjosef Pensel zum 70. Geburtstag. Hg.
von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Opitz. Gppingen 1999 (GAG 648), S. 101-112.

Kornrumpf, Gisela: Eine Melodie zu Marners Ton XIV in Clm 5539. In: ZfdA 107 (1978),

S. 218-230.

Kornrumpf, Gisela: Vom Hof zur Singschule. Zur Geschichte eines Minnelied-Tons. In: dies.:
Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Uberlieferung, Form-
traditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tiibingen 2008 (MTU 133), S. 245-256
[Erstverdffentlichung 1979].

KraB, Andreas: Art. ,Liturgische Texte‘. In: RLW 2 (2000), S. 491-493.

Kruckenberg, Lori: Art. ,Sequenz‘. In: MGG?. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254-1286.

Lateinische Conductus-Texte des Mittelalters. Hg. von Joseph Szévérffy. Ottawa 2000 (The
Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche Abhandlungen/Musicological Studies 74).

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.
Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55).

Mérz, Christoph: Art. ,Lai, Leich‘. In: MGG?. Sachteil 5 (1996), Sp. 852-867.

Melodien zum Ite missa est und ihre Tropen. Hg. von Wiliam F. Eifrig, Andreas Pfisterer. Kassel,
Basel u. a. 2006 (Monumenta Mondica medii aevi 19).

Moosburger Graduale. Miinchen, Universitdtsbibliothek, 2° Cod. ms. 156. Faksimile mit einer
Einleitung u. Registern. Hg. von David Hiley Tutzing 1996 (Verdffentlichungen der
Gesellschaft fiir bayerische Musikgeschichte).

Muzik, FrantiSek: Die Tyrnauer Handschrift (Budapest Orszagos Széchenyi Kényvtar c. 1. m. ae.
243). In: Acta Universitatis Carolinae. Philosophica et historica 2 (1965): Studie a
materialy k déjindm starsi ceské hudby, S. 5-44.

Nechutova, Jana: Die lateinische Literatur des Mittelalters in Bohmen. Kéln u. a. 2007
(Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. Reihe A 59).

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant
C. Roti, Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski.
Washington D.C. 2004 [Erstverdffentlichung als: Introduction a 'étude de la versification
latine médiévale. Stockholm 1958].

Notre Dame and Related Conductus. Hg. von Gordon A. Anderson. 10 Bde. Henryville (USA),
Ottawa (CAN) u. a. 1979-1988 (The Institute of Medieval Music. Gesamtausgaben/

Opera omnia 10).

Plocek, Vaclav: Eine neu aufgefundene Sequenz von der Heiligen Dorothea und ihre Beziehung
zu Jenstejns ,Decet huius‘ (Ein Beitrag zur Geschichte der tschechischen Hymnodie).
In: De musica disputationes Pragenses 1(1972), S. 120-148.



carmina pulchra de beata virgine =—— 319

Plocek, Vaclav: Zwei Studien zur dltesten geistlichen Musik in Bohmen. Unter Mitarbeit von
Andreas Traub [Ubersetzung von Rita Fazli]. Teil |: Texte und Analysen, Teil II: Noten und
Abbildungen. Gieen 1985 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den
Slawen 27,1/2).

P6hlmann, Egert u. a.: Art. ,Hymnus®. In: MGG2. Sachteil 4 (1996), Sp. 464-508.

Quast, Bruno: Vom Kult zur Kunst. Offnungen des rituellen Textes in Mittelalter und Friiher
Neuzeit. Tiibingen 2005 (Bibliotheca germanica 58).

Reckow, Fritz: Art. ,Conductus‘. In: Handwdrterbuch der musikalischen Terminologie. Lose-
blattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans Heinrich
Eggebrecht, Albrecht Riethmiiller. Wiesbaden, Stuttgart 1972-2005 [3. Auslieferung,
Frithjahr 1974].

Repertorium Troporum Bohemiae Medii Aevi. Hg. von Hana Vlhova-Warner. Pars |: Tropi Proprii
missae; Pars Il: Tropi Ordinarii missae. Kyrie, Gloria; Pars Ill: Tropi Ordinarii missae.
Sanctus. Prag: Editio Bdrenreiter 2004, 2006, 2010.

Schanze, Frieder: Art. ,Meisterliederhandschriften®. In: VL? 6 (1987), Sp. 342-356.

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs. Bd. I:
Untersuchungen, Bd. Il: Verzeichnisse. Miinchen, Ziirich 1983 u. 1984 (MTU 82 u. 83).

Schlager, Karlheinz: Cantiones. In: Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hg. von Karl
Gustav Fellerer. Bd. 1: Von den Anfangen bis zum Tridentinum. Kassel, Basel u. a. 1972,
S. 286-293.

Schmitz-Gropengiefer, Frauke: Art. ,Tropus‘. In: Handwdrterbuch der musikalischen Termino-
logie. Loseblattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans
Heinrich Eggebrecht, Albrecht Riethmiiller. Wiesbaden, Stuttgart 1972-2005 [40. Auslie-
ferung 2005].

Spunar, Pavel: Das Troparium des Prager Dekans Vit (Prag Kapitelbibliothek, Cim. 4).

In: Scriptorium. Revue internationale des études relatives aux manuscrits 11 (1957),
S.50-62.

Stéblein, Bruno, Andreas Haug u. a.: Art. ,Tropus®. In: MGG2. Sachteil 9 (1998), Sp. 897-922.

Stablein, Bruno: Das Schriftbild der einstimmigen Musik. Leipzig 1975 (Musikgeschichte in
Bildern, Bd. Ill, Lfg. 4).

Steinen, Wolfram von den: Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem Grof3en zu Bernhard von
Clairvaux. Bern, Miinchen 1959.

Stotz, Peter: Handbuch der lateinischen Sprache des Mittelalters. 5 Bde. Miinchen 1996-2004
(Handbuch der Altertumswissenschaft. 2. Abteilung, 5. Teil).

Strohm, Reinhard: The Rise of European Music 1380-1500. Cambridge, New York 1993.

Traub, Andreas: Art. ,Conductus®. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 982-993.

Vidmanova, Anezka, Vaclav Plocek: O quantum sollicitor. In: Hudebni véda 10 (1973), H. 4,

S. 301-319 [deutsche Zusammenfassung S. 319].

Vlhova, Hana: Das Sequentiar der Arnestus von Pardubice: das Repertoire und sein Verhaltnis
zum Prager Ritus. In: Miscellanea musicologica [Universitas Carolina Pragensis. Facultas
philosophica] 32 (2003), S. 69-88.

Vlhova, Hana: Die Ordinariums-Tropen im Troparium des Prager Dekans Vit. In: Cantus Planus.
Papers Read at the 7" Meeting Sopron 1995. Budapest 1998, S. 763-779.

Vlhova-Warner, Hana: Die spaten Ordinariumstropen im Graduale aus Moosburg. In: Studies in
Medieval Chant and Liturgy in Honour of David Hiley. Hg. von Terence Bailey, Laszl6
Dobszay. Budapest, Ottawa 2007 (The Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche
Abhandlungen/Musicological Studies 87), S. 443-472.



320 —— Stefan Rosmer

Vlhova-Wérner, Hana: Die Spruchsang-Melodien im Kontext des spatmittelalterlichen
einstimmigen Komponierens in Mitteleuropa. In: Sangspruchdichtung um 1300. Akten der
Tagung in Basel vom 7. bis 9. November 2013. Hg. von Gert Hiibner, Dorothea Klein.
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 33), S. 275-292.

Vlhova-Warner, Hana: Fama crescit eundo. Der Fall: Domazlaus predicator, der dlteste
bekannte bhmische Sequenzendichter. In: Hudebni véda 39 (2002), H. 4, S. 311-330.

Vlhova-Worner, Hana: Zavis, autor liturgické poezie 14. stoleti. In: Hudebni véda 44 (2007),
H.3-4, S. 229-260 [deutsche Zusammenfassung S. 260].

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea 57).

Worstbrock, Franz Josef: Art. ,Sequenz*. In: RLW 3 (2003), S. 429-431.



