
  

Stefan Rosmer 

carmina pulchra de beata virgine 

Maria in spätmittelalterlichen cantiones, cantica, conductus 
und Tropen 

Zum Gedenken an Gert Hübner (1962–2016) 

1 Einleitung 

Dieser Beitrag möchte – neben Hymnus und Sequenz, die im Rahmen der Berli-
ner Tagung im Zentrum des Interesses standen ‒ auf eine Gattung der liturgi-
schen Poesie aufmerksam machen, die in der germanistischen Mediävistik we-
nig Beachtung gefunden hat und deren Verhältnis zu deutschsprachigen Texten 
bisher kaum eingehend untersucht wurde. Es geht um das lateinische gottes-
dienstliche Lied. Bereits dieser Begriff mag für Stirnrunzeln sorgen, denn er 
wirft die Frage auf, ob nicht auch die Sequenz und zumal der gleichstrophige 
Hymnus lateinische gottesdienstliche Lieder seien. Mit ‚gottesdienstlichem 
Lied‘ ist aber im Folgenden eine Gattungstradition angesprochen, die sich von 
Hymnus und Sequenz hinsichtlich der Entstehungszeit, der Formen, Melodien 
und liturgischen Funktion abgrenzen lässt. Bis weit ins fünfzehnte Jahrhundert 
gibt es eine rege Produktion solcher einstimmiger gottesdienstlicher Lieder. In 
den mittelalterlichen Handschriften, die die Lieder überliefern, trifft man auf 
keine einheitliche Bezeichnung. Es finden sich ‒ wobei oft keine Benennung 
vorgenommen wird ‒ canticum, cantio, cantus, carmen, conductus, tropus/

trophus, versus.1  

|| 
1 Im Vergleich scheint das Lied nicht das gleiche Maß an Altehrwürdigkeit, Standardisierung 
und Kanonisierung erreicht zu haben wie Hymnus und Sequenz. Die Begrifflichkeit ist bei 
Hymnus und Sequenz fester und einheitlicher; zwar demonstrieren die Handbuch-Einträge die 
Vielfalt der Benennungen und Bedeutungen (vgl. Anderson u. a., S. 17, 19‒22; Crocker, Cald-
well, Planchart, S. 91‒93; Janota: Art. ,Hymnusʻ, S. 108; Kruckenberg, Sp. 1254‒1257; Pöhlmann 
u. a., Sp. 479‒481; Worstbrock, S. 429‒430; vgl. auch Fassler, S. 38‒43), aber im Vergleich 
werden für Sequenz und Hymnus weniger Wörter verwendet und die Begriffe sind schärfer 
umgrenzt. Die Texte der Sequenzen heißen prosa oder sequentia; hymnus wird als allgemeiner 
Begriff für Lobgesang verwendet, bezeichnet aber auch genauer strophische Gesänge, die im 
Stundengebet gesungen wurden, teils auch bei Prozessionen. Die Eigenständigkeit als ‚Gat-
tung‘ wird in allen drei Fällen ein Stück weit dadurch fassbar, dass die Gesänge bisweilen 

DOI 10.1515/9783110475371-018,  © 2017 Stefan Rosmer. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



290 | Stefan Rosmer 

  

Dieses Phänomen hat insgesamt keine große Aufmerksamkeit gefunden. In 
der Musikwissenschaft hat es Wulf Arlt detailliert beschrieben,2 hier hat es auch 
Aufnahme in Handbücher gefunden.3 Die Erschließung der Texte durch die 
Hymnologie begann bereits im neunzehnten Jahrhundert, zu einer Zeit, in der 
für das Erkennen der gattungsgeschichtlichen Zusammenhänge, des musikge-
schichtlichen Stellenwerts und der gottesdienstlichen Funktionen noch kaum 
hinreichende Voraussetzungen bestanden.4 Ergänzend traten seit der zweiten 
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts Editionen durch die mittellateinische Phi-
lologie,5 die Musikwissenschaft6 und für die böhmische Überlieferung im Spät-
mittelalter auch durch die Slavistik7 hinzu.  

2 Die Anfänge des gottesdienstlichen Lieds  

Das gottesdienstliche Lied tritt im späten elften und frühen zwölften Jahrhun-
dert in einem größeren Gebiet des westlichen Christentums neu in Erscheinung. 
Codices aus dem aquitanischen Kloster St. Martial bezeichnen die Lieder als 
versus. Weiter erscheint es in Handschriften aus dem normannischen Sizilien 
und wurde in Nordfrankreich gepflegt.8 Neben versus begegnen als Benennun-

|| 
getrennt in separaten liturgischen Büchern aufgezeichnet wurden (Hymnar, Sequenti-
ar/Prosar, Tropar; zu den liturgischen Büchern vgl. Fiala, Irtenkauf; Hiley, S. 287–339; Hughes, 
S. 124–244; Huglo). Zum Wandel und zur Veränderbarkeit von Liturgie im Mittelalter im Allge-
meinen vgl. Fassler, S. 3‒9 (mit weiterer Literatur).  
2 Vgl. Arlt: Das eine Lied; ders.: Festoffizium; ders.: Hymnus; ders.: Neues zum Neuen Lied; 
ders.: Nova Cantica; ders.: Sequence.  
3 Vgl. Hiley, S. 238‒250, Kap. ‚Latin Liturgical Song‘.  
4 AH 1; 2; 20; 21; 45b; 47; 49; Ein Jahrtausend; Lateinische Hymnen. Die Analecta hymnica 
mögen in editionstechnischer Hinsicht veraltet sein und in manchem nicht unserem gegenwär-
tigen Kenntnisstand entsprechen. Als Textsammlung sind sie jedoch nur in geringem Umfang 
durch neuere Editionen ersetzt und auch die Vorworte und Einleitungen liest man aufgrund 
ihrer Umsicht und ihrer breiten Kenntnis von Überlieferung und Texten noch heute mit Ge-
winn.  
5 Lateinische Conductus-Texte.  
6 Notre Dame and Related Conductus; Engelberg Codex 314; Historická antologie; Melodien 
zum Ite missa est; Moosburger Graduale; Jistebnický kancionál; Repertorium Troporum.   
7 Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1‒2.  
8 Für Nordfrankreich ist die Quellenlage schlechter, aber einige Fragmente (Arlt: Neues zum 
Neuen Lied) und jüngere Handschriften, die nachweislich auf älteren Vorlagen beruhen (Arlt: 
Festoffizium), belegen die Verbreitung des Liedtypus.  



 carmina pulchra de beata virgine | 291 

  

gen conductus,9 cantilena, cantio. Bei einem großen Teil handelt es sich um 
Tropen – Zusätze oder Erweiterungen zu älteren, feststehenden liturgischen 
Gesängen. Auch sonst erweitern, ergänzen und schmücken die Lieder die fest-
stehenden Texte, Gesänge und Handlungen.10 Sie treten u. a. in einigen Hand-
schriften für herausgehobene bzw. aufwendig gestaltete Feiern auf, wie z. B. die 
Klerikerfeste des weihnachtlichen Festkreises. Bei anderen Liedern ist kein 
Bezug auf einen vorgegebenen Text vorhanden, bisweilen stellen ihn Rubriken 
her. Wulf Arlt hat diese gottesdienstlichen Lieder des zwölften Jahrhunderts mit 
einer in einigen der Texte anzutreffenden Formulierung als Nova cantica oder 
als ‚Neue Lieder‘ bezeichnet.11  

Neuartig sind zuerst formale Eigenschaften: Die Texte sind strophisch, was 
sie von älteren Tropen in Prosa12 und der älteren Sequenz unterscheidet. Die 
Versgestaltung achtet zumeist genau auf die Verteilung der Akzente, auf den 
Strophenbau ist große Sorgfalt verwendet. Der Reim wird konsequent einge-
setzt. Dabei wird nicht nur auf seine Reinheit geachtet, sondern der Reim ge-
winnt für den Text eine strukturierende, formprägende Funktion und ist nicht 
mehr nur schmückender Klang-Zusatz. Mit dieser Beachtung der sprachlichen 
Klanggestalt geht ein neuer melodischer Stil einher. Er lässt sich vereinfachend 
beschreiben mit Bevorzugung von Terzschritten, klar hörbarer Modalität, Zu-
sammenfall von Wortakzenten mit den für den Modus wesentlichen Tönen und 

|| 
9 Zum conductus-Begriff vgl. Handschin; Kornrumpf: Der Conductus, S. 249 mit Anm. 2; März; 
Reckow; Traub.  
10 In der Germanistik ist es im Anschluss an Janota: Studien, S. 5‒32 u. S. 52‒54, üblich ge-
worden, als ‚liturgisch‘ nur approbierte bzw. unverzichtbare Texte des Gottesdienstes zu be-
zeichnen; vgl. Kraß. Ich spreche hier daher vom ‚gottesdienstlichen‘ Lied, nicht vom ‚liturgi-
schen‘, denn die Lieder gehörten nicht zum unverzichtbaren Bestand liturgischer Texte. Das ist 
eine Verlegenheitslösung insofern, als ‚gottesdienstlich‘ und ‚liturgisch‘ sonst als Synonyme 
aufgefasst werden und die Unterscheidung bspw. im Englischen (‚liturgical song‘, siehe oben, 
Anm. 3, S. 290) nicht funktioniert. Zur Problematik eines verengten Liturgie-Begriffs siehe 
Harnoncourt. Zur Entwicklung des mittelalterlichen Verständnisses von Liturgie vgl. Ange-
nendt: Geschichte, S. 351‒515; ders.: Offertorium, S. 297‒304 u. S. 358‒389. Ein knapper Über-
blick dazu findet sich in meiner Basler Dissertation ‚Geistliche Lieder in stolliger Strophenform 
zwischen Latinität und Volkssprache. Studien zu einer lyrisch-musikalischen Formtradition im 
späten vierzehnten Jahrhundert ausgehend von den Eigendichtungen unter den geistlichen 
Liedern des Korpus Mönch von Salzburg‘, hier das Kapitel ‚Deutschsprachige Gesänge im 
Gottesdienst‘ (Drucklegung in Vorbereitung). Vgl. in diesem Band auch den Beitrag von Gerd 
Dicke, S. 233‒264.  
11 Vgl. Arlt: Nova Cantica; ders.: Das eine Lied. Arlt schließt dabei an Steinen: Kosmos, S. 252 
an, der den neuartigen Gestaltungsimpetus auch in der volkssprachlichen, weltlichen Lied-
kunst ausmacht. 
12 Zum Tropus vgl. Hiley, S. 196‒238; Schmitz-Gropengießer; Stäblein, Haug. 



292 | Stefan Rosmer 

  

Aufteilung und Kontrastierung von Versen bzw. melodischen Abschnitten 
durch die Lage im Oktavraum.13 Über diese allgemeinen Charakteristika hinaus 
sind die gottesdienstlichen Lieder des zwölften Jahrhunderts ausgesprochen 
individuelle Gebilde: Jedes Lied hat eine eigene Form mit einer eigenen Melo-
die. Vor allem aber wird ein neues Verhältnis fassbar von Melodie und Text, die 
genau aufeinander abgestimmt erscheinen. Das unterscheidet das Lied vom 
älteren Hymnus, mit dem es die Eigenschaft der Strophigkeit teilt.14 Ab dem 
späten elften Jahrhundert sind also ‒ neben Hymnus, Sequenz15 und den nicht 
versifizierten liturgischen Texten ‒ bei der Erforschung der gottesdienstlichen 
Poesie und ihres Verhältnisses zu volkssprachlichen Texten die Gattung und 
das Gestaltungsmodell ‚Lied‘16 mit einzubeziehen.  

3 Das gottesdienstliche Lied im späten 

Mittelalter und der Begriff der cantio  

Die Geschichte des gottesdienstlichen Liedes nach dem zwölften Jahrhundert ist 
nicht gut erforscht: Die frühe Hymnologie stand längeren Tropen skeptisch 
gegenüber, weil sie den als bedeutsam und wesentlich bewerteten Text zu ver-
drängen oder zu überwuchern schienen; Lieder bewertete sie daher tendenziell 
als unrechtmäßige Eindringlinge.17 Außerdem war die Gattung jünger, damit 
weniger ehrwürdig als Hymnus und Sequenz oder gar der gregorianische Cho-
ral. In der Musikgeschichte lag ein Schwerpunkt auf der Erforschung der frühen 
Mehrstimmigkeit, die Conductus im Notre Dame-Repertoire fanden daher Auf-
merksamkeit. Ihr Zusammenhang mit dem monodischen Lied wie auch die 

|| 
13 Vgl. Arlt: Nova Cantica; Hiley, S. 241‒248.   
14 Vgl. Arlt: Hymnus.  
15 In der frühen Phase des Liedes bestehen, was die melodische Stilistik und das Melodie-
Text-Verhältnis angeht, Gemeinsamkeiten zwischen dem ‚Neuen Lied‘ und der Sequenz der 
Übergangszeit sowie der Jüngeren/Viktorinischen Sequenz (siehe Arlt: Sequence). Lied und 
Jüngere Sequenz sind auch in einem gemeinsamen Kontext liturgischer Erneuerung zu sehen 
(vgl. Fassler, S. 58‒134). Formal lassen sich Lied und Sequenz aber klar abgrenzen. Zudem 
begegnet bei der Sequenz die Mehrfachverwendung von Melodien (Fassler, S. 178‒182; Ein 
Jahrtausend, Bd. 2, S. 17), was beim Lied im elften und zwölften Jahrhundert nicht der Fall ist.  
16 Arlt: Hymnus, S. 136, betont, dass das Lied dabei „zumindest kompositorisch das attrakti-
vere Modell“ gewesen sei.  
17 Vgl. AH 20, S. 5; AH 47, S. 5‒17; Ein Jahrtausend, S. VII‒X.  



 carmina pulchra de beata virgine | 293 

  

langlebige Tradition des monodischen Komponierens selbst fanden erst in 
jüngster Zeit größere Aufmerksamkeit.18  

In die Forschung wurden Texte und Melodien, die man aus heutiger Sicht 
als einstimmige gottesdienstliche Lieder des vierzehnten und fünfzehnten Jahr-
hunderts bezeichnen würde, als cantiones eingeführt. Dreves war bei der Arbeit 
an den Analecta hymnica in Handschriften tschechischer Bibliotheken auf eine 
Art spätmittelalterlicher geistlicher Lieder aufmerksam geworden, die ihm un-
bekannt war,19 und taufte sie Cantiones bohemicae. Der Begriff cantio fand in 
Hymnologie und Musikgeschichte20 Anwendung für lateinische Lieder aus dem 
vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert ‒ wobei die Gattung zumeist als Neu-
erung des Spätmittelalters galt ‒ und erhielt so Eingang in die germanistische 
Forschungsdiskussion.21 Im Gefolge von Dreves cantio-Definition in der Blüten-
lese aus den Analecta hymnica, nach der es sich bei der cantio um ein außerli-
turgisches Lied handle, das in die Liturgie eingedrungen sei,22 hielt man die 
cantiones für ein primär außerhalb der Liturgie gepflegtes, gleichwohl weit 
verbreitetes Genre. Dieser Auffassung kam entgegen, dass lateinisch cantio 
schlicht Lied/Gesang bedeutet, und daher auch lateinische Lieder als cantio 
bezeichnet wurden, die nicht für gottesdienstliche Zwecke geschaffen wurden 
und auch sonst nichts mit dem gottesdienstlichen Traditionsstrang zu tun hat-

|| 
18 Meine Beschäftigung mit dem gottesdienstlichen Lied kam durch die Arbeit an den geistli-
chen Eigendichtungen im Korpus Mönch von Salzburg zustande. Unter ihnen finden sich neun 
Lieder in großen stolligen Strophen (Die geistlichen Lieder des Mönchs, G 10, G 11, G 12, G 20, G 
23, G 33, G 36, G 37 u. G 38). Wachinger, S. 127‒130, bezeichnet diese als ‚Meisterlieder‘, ein 
Begriff, der einerseits durch ihre Strophenform, andererseits „von der Rezeption her“ begrün-
det ist (ebd., S. 128): Die Lieder wurden in Meisterliedersammlungen aufgenommen und erhiel-
ten dort auch Tonnamen (zu den Hss. vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst; ders.: Art. 
,Meisterliederhandschriftenʻ). Offen bleibt die Frage, ob auch produktionsseitig die Meister-
Tradition für den Mönch und seinen Umkreis eine Rolle spielten. Kornrumpf (briefl. zitiert in 
Wachinger, S. 129) vermutet einen Zusammenhang zur Kontrafakturpraxis; Brunner: Tradition, 
S. 260‒261, weist als alternativen Traditionszusammenhang auf die sogenannte cantio hin. 
Daher waren lateinische Liedtraditionen des späten vierzehnten und frühen fünfzehnten Jahr-
hunderts, in denen stollige Strophen verbreitet waren, zunächst genauer in den Blick zu neh-
men. Zum Korpus Mönch von Salzburg vgl. in diesem Band den Beitrag von Britta Bußmann, S. 
137‒156.  
19 Vgl. AH 1, S. 1. 
20 Vgl. Caldwell; Černý; Irtenkauf: Das Seckauer Cantionarium; Klöckner, S. 137; Schlager; 
Stäblein, S. 74‒76; Strohm, S. 327‒333.  
21 Vgl. Brunner: Tradition; Janota: Studien.  
22 Ein Jahrtausend, S. X.  



294 | Stefan Rosmer 

  

ten, wie z. B. weltliche Texte. Daraus resultierte ein weiter, gleichwohl zutref-
fender Begriff von cantio als einstimmiges lateinisches Lied.23  

Dabei geriet aber aus dem Blick, dass ein Großteil der von Dreves edierten 
Lieder für den gottesdienstlichen Gesang vorgesehen war, und ihr liturgischer 
Kontext und der Traditionszusammenhang zu den Liedern des zwölften Jahr-
hunderts wurden leicht übersehen. Weil aufgrund der Melodik, die sich deutlich 
von der des gregorianischen Chorals unterscheidet, angenommen wird, dass 
das gottesdienstliche Lied einen engeren Kontakt zu volkssprachlichen Liedtra-
ditionen aufwies,24 bestand eine Neigung, der cantio als Gattung eine allenfalls 
oberflächliche Verbindung zur Liturgie zuzugestehen und sie generell in die 
Nähe zu ganz unterschiedlichen Liedtraditionen in verschiedenen Volksspra-
chen zu rücken. Dagegen ist festzuhalten, dass ein beträchtlicher Teil dessen, 
was als cantio firmiert, in Handschriften für den gottesdienstlichen Gesang 
überliefert ist, so dass an der Verwendung im liturgischen Kontext kein Zweifel 
besteht.25 Daneben gibt es selbstverständlich auch viele cantiones, carmina und 
cantica, die nicht in liturgischen Handschriften überliefert sind und deren Texte 
keine Nähe zur Liturgie vermuten lassen.26  

Die Kontinuität zum ‚Neuen Lied‘ des zwölften Jahrhunderts zeigt sich da-
ran, dass hochmittelalterliche gottesdienstliche Lieder auch in liturgischen 
Gesanghandschriften des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts überliefert 
sind und dort gemeinsam mit nicht früher überlieferten, wahrscheinlich jünge-
ren Liedern stehen. Auch in ihrer gottesdienstlichen Funktion setzen die Lieder 
des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts die Tradition des hochmittelal-
terlichen Liedes fort.27  

|| 
23 Vgl. Černý, Sp. 389. 
24 Für den deutschsprachigen Bereich gibt es einige Formübernahmen aus der Volkssprache 
ins Lateinische. Vgl. dazu Kornrumpf: Deutschsprachige Liedkunst.  
25 Im Rahmen der Dissertation habe ich ein Vergleichskorpus von lateinischen Liedern in 
stolliger Strophenform zusammengestellt, um der Frage nach den Traditionslinien der geistli-
chen Mönch-Lieder in stolligen Strophen nachgehen zu können. Dazu wurden 32 Handschrif-
ten aus dem Zeitraum ca. 1200‒1450 mit einem Schwerpunkt auf dem Zeitraum ca. 1375‒1450 
ausgewertet. Bei der Mehrzahl der Codices handelt es sich um Handschriften für den Gesang im 
Gottesdienst, sie enthalten nicht nur Lieder, sondern auch Melodien zum Ordinarium missae, 
Antiphonen und Sequenzen. Vor allem enthalten diese Handschriften meines Untersuchungs-
korpus eine große Anzahl an gottesdienstlichen Liedern, während die nicht-liturgischen Hand-
schriften nur kleinere Sammlungen oder wenige Lieder enthalten.  
26 Ein in der Germanistik bekanntes Beispiel für eine nicht-gottesdienstliche Handschrift mit 
cantiones, die großteils Sangspruchtöne verwenden, ist die Augsburger Cantiones-Sammlung 
(vgl. mit weiterer Lit. Augsburger Cantiones-Sammlung, S. 9‒37). 
27 Vgl. Hiley, S. 250; Schlager, S. 286. 



 carmina pulchra de beata virgine | 295 

  

Andererseits wird man nicht erwarten, dass diese spätmittelalterlichen Lie-
der genau gleich gestaltet sind wie Lieder des zwölften Jahrhunderts, sondern 
dass die Gattung sich entwickelt hat: Es traten neue Melodiestile auf und neue 
strophische Formen kamen in Gebrauch, Einflüsse aus der artifiziellen Mehr-
stimmigkeit und aus volkssprachlichen Liedtraditionen sind nachweisbar. Vor 
allem ist mit zeitlichen, regionalen und lokalen Ausprägungen zu rechnen. 
Innerhalb der lateinischen Dichtung dürften Wechselwirkungen zwischen got-
tesdienstlicher und nicht-gottesdienstlicher Poesie eher die Regel als die Aus-
nahme und die Grenzen fließend gewesen sein. Insgesamt handelt es sich um 
ein großes, vielgestaltiges Korpus, das zu großen Teilen der literatur- und mu-
sikwissenschaftlichen Erschließung und Interpretation harrt.28  

Ich möchte im Folgenden vier marianische Lieder genauer in den Blick 
nehmen und anhand dieser Beispiele demonstrieren, was für das gottesdienstli-
che Lied im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert charakteristisch ist. Auf 
solchen Beschreibungen können Untersuchungen zum Verhältnis deutschspra-
chiger Texte zu den lateinischen gottesdienstlichen Liedern aufbauen. Meine 
Auswahl und Kenntnis spätmittelalterlicher gottesdienstlicher Lieder beruht auf 
dem Material, das im Rahmen meiner Dissertation gesammelt und ausgewertet 
wurde. Dieses war zwar umfangreich, aber alles andere als umfassend.29  

4 Marianische gottesdienstliche Lieder: 

Texte und Melodien 

4.1 Maria videns angelum  

Der Agnus dei-Tropus Maria videns angelum ist in zwei Handschriften des drei-
zehnten und vierzehnten Jahrhunderts aus dem süddeutschen Raum überlie-
fert.30  

|| 
28 Für das in Böhmen überlieferte spätmittelalterliche Repertoire liegen Studien vor: Eben; 
Hankeln; Mužik; Nechutová; Plocek: Eine neu aufgefundene Sequenz; ders.: Zwei Studien; 
Spunar; Vidmanová, Plocek; Vlhová: Ordinariums-Tropen; dies.: Sequentiar; Vlhová-Wörner: 
Fama; dies.: Die späten Ordinariumstropen; dies.: Záviš.  
29 Da die stolligen Strophen in der Dissertation im Zentrum des Interesses stehen, verzichte 
ich hier auf die Analyse von Liedern in stolligen Strophen.  
30 Graz, UB, Cod. 756, fol. 197r (Seckau, 1345) = GR; Stuttgart, Württemb. Landesbibl., HB I 95, 
fol. 43r (Umkreis der süddeutschen Benediktinerabteien St. Blasien, Muri und Engelberg, 1. 
Hälfte 13. Jh., siehe Irtenkauf: Zum Stuttgarter Cantionarium) = ST; beide Hss. mit adiastemati-



296 | Stefan Rosmer 

  

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Maria videns angelum,  I, 1 
Deitatis nuncium, 
Per spiritus umbraculum  
Virgo concepit filium.  4 
(Miserere nobis). 

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Maria Ihesum generans, II, 1 
Quem Iohannes predicans, 
Reges de Saba veniunt, 
Aurum, tus, mirram offerunt.  4 
(Miserere nobis). 

Agnus dei (qui tollis peccata mundi) 
Per virginalem filium31  III, 1 
Fit nobis hic auxilium, 
His cunctis circumstantibus 
Et nobis celebrantibus.  4 

(Dona nobis pacem). 

In die Anrufung Christi als Lamm Gottes werden ein kurzer Bericht über Emp-
fängnis und Geburt Jesu und eine Beistandsbitte interpoliert. Während die erste 
Strophe durchgereimt ist und vielleicht in den Reimsilben den /u/-Klang der 
Worte agnus und mundi des tropierten Texts aufnimmt, haben die folgenden 
Strophen je zwei Reimpaare. Auch hier dominiert der /u/-Klang. Alle Verse en-
den mit proparoxytonischer Kadenz. Vom Text her scheint ein Gebrauch an 
einem der erwähnten Feste wahrscheinlich (Annuntiatio, Epiphanias), die 
Handschriften machen dazu keine Angabe. Im Text wird in der Beistandsbitte 
die gottesdienstliche Sprechsituation besonders deutlich, die zelebrierenden 
Kleriker bitten für sich und alle ‒ cunctis circumstantibus ‒, die an der Feier 
teilnehmen. Zwischen altem und neuem Text besteht auf den ersten Blick nur 
wenig Zusammenhang. Im liturgischen Ablauf werden durch den Einschub die 
Erinnerung an den Kreuzestod und der zentrale Gedanke von Jesu Sterben als 
stellvertretendem Opfer unmittelbar mit der Erinnerung an Verkündigung und 
Geburt zusammengerückt.  

|| 
schen Neumen. Edition des Liedes: AH 47, S. 403, Nr. 464. Text hier nach ST, der Text des 
Agnus dei ist in Klammern ergänzt.  
31 GR hat nuncium: um die Wiederholung des Reimwortes filium der ersten Strophe zu vermei-
den? Mit dem nuncius virginalis ist wohl auch in GR Jesus Christus gemeint, nicht der Engel.  



 carmina pulchra de beata virgine | 297 

  

4.2 Flos candens oritur de spina  

Dieser Sanctus-Tropus ist in insgesamt elf Handschriften vom dreizehnten bis 
ins frühe sechzehnte Jahrhundert überliefert.32  

 

Notenbeispiel 1: Flos candens oritur33  
Rubrik in PR: Istud Sanctus canitur in festis sancte Marie: in As[s]umpcione, in Purificacione et 

in aliis festis, quibus officium peragitur de domina 

|| 
32 Neun Hss. in Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 56; zu ergänzen: Engelberg, Stifts-
bibl., Cod. 314, fol. 108v (= ENG); Graz, Universitätsbibl., Cod. 756 (= GR), fol. 196v; Krakau, Bibl. 
Jagiellońska, Berol. Mus. ms. 40580, fol. 48r (= KR). Hier sind außerdem verwendet: Innsbruck, 
Universitätsbibl., Cod. 457, fol. 102v‒103r (= INN); München, BSB, Cgm 716, fol. 139v‒140r (= 
MÜ); Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 46v‒47v (PR); Vyšší Brod/Hohenfurth, Bibl. des Zisterzien-
serklosters, Cod. 42, fol. 77r‒78r (= VB).  
33 Melodie und Text nach INN, Interpunktion und Großschreibung von mir.  



298 | Stefan Rosmer 

  

Sanctus  
Flos  I, 1 
candens oritur de spina,  
deus deitate trina 
de34 regina  
Maria.35   5 

(Sanctus) 
Ros  II, 1 
mundum divinus rigavit,36 
qui peccatorum culpas37 lavit; 
Christum38 pavit 
Maria.   5 

(Sanctus)  
Nos,  III, 1  
Ihesu,39 dignare salvare,40 
ut te41 possimus collaudare, 
exaltare42  
Maria.43  5  
(Dominus deus sabaoth. Pleni sunt celi […]).44 

|| 
34 de ] te GR. 
35 I,4‒5: De Maria / regia ENG. 
36 rigavit ] rigavis KR, perflavit ENG. 
37 culpas ] crimina GR. 
38 Christum ] illum ENG. 
39 Ihesu ] Ihesum PR VB, deum ENG. 
40 salvare ] laudare ENG VB.  
41 te ] fehlt ENG.  
42 exaltare ] radiert, jetzt unleserlich (et placare?) VB, te regnare GR, de virgine KR. 
43 Maria ] Mariam MÜ VB.   
44 Ich gebe einen Übersetzungsvorschlag:  

I (Ich nehme Ellipse des oritur in der zweiten Vershälfte an; oritur ist Prädikat zu flos und 
zu deus): „Heilig! Die weiß glänzende Blume entspringt unter den Disteln und Gott als dreiei-
nige Gottheit aus der Königin Maria.“ Wenn man die Strophe als in den Nominalsatz Sanctus 

[…] dominus deus sabaoth eingebettet auffasst, könnte man übersetzen: „Heilig ist die weiß 
glänzende Blume, sie entspringt unter den Disteln wie Gott als dreieinige Gottheit aus Maria.“ 
In GR ist der Text verderbt.   

II: „Heilig ist der göttliche Tau, der die Vergehen der Sünder abwäscht, er benetzt die 
Welt; Maria zog Christus auf“ (ENG: „Heilig ist der göttliche Tau, er durchweht die Welt, er 
wäscht die Schuld der Sünder ab, ihn zog Maria auf“).  

III: „Heilig! Jesus, entschließe dich uns zu retten, damit wir dich loben und erhöhen kön-
nen, durch Maria“ (MÜ: „Heilig! Jesus, entschließe dich uns zu retten, damit wir dich loben 



 carmina pulchra de beata virgine | 299 

  

Auf die Gestaltung der drei kurzen Strophen, die den Sanctus-Rufen folgen, ist 
offensichtlich große Sorgfalt verwendet. Zunächst sind sie durch einen Korn-
reim verbunden, der markant an den Strophenbeginn gesetzt ist und eine ganze 
Melodiezeile füllt. Am Ende jeder Strophe steht ‚Maria‘ als Refrainwort,45 das 
ebenfalls eine ganze Melodiezeile beansprucht. Dem einsilbigen Kornreim steht 
ein dreifacher paroxytonischer Reim in den folgenden Versen gegenüber; dem 
korrespondiert der Wechsel zwischen sprachlich kurzen und langen Versen 
bzw. auf Seite der Melodie zwischen stark melismatischen und überwiegend 
syllabischen Melodiezeilen. Auch auf die vokalische Klangqualität der Reime 
scheint geachtet worden zu sein: Die zweisilbigen Reime auf -ina und -avit in 
Strophe II und III verwenden die Vokale /i/ und /a/ des Refrainworts ‚Maria‘. 
Die -are Reime in Strophe III sind davon ein klangliches Echo. Ihnen kontras-
tiert in allen drei Strophen der dunkle /o/-Klang des ersten Verses.  

Modal steht das Lied im authentischen F-Modus, als Gerüsttöne sind F, a, c 
betont. Sie treten als aufsteigende Terzenkette gleich zu Beginn auf und domi-
nieren danach die drei mittleren Zeilen. Vers 2 greift die F-a-c-Kette syllabisch 
auf, was in Vers 4 wiederholt wird. Die Mittelzeile (Vers 3) beginnt mit dem 
höchsten Ton des Liedes f und bewegt sich im oberen Ambitusbereich. Die me-
lismatischen Schluss- und Anfangszeilen rahmen die mittleren Zeilen und en-

|| 
und Maria erhöhen können“). Weil dignare nicht als Imperativ zu dignari erkannt, sondern als 
Infinitiv aufgefasst wurde, ist in ENG, PR und VB der Text verderbt. ENG: „Heilig! Wir würdigen 
und loben Gott, damit wir loben und erhöhen können, durch Maria“ [?]; PR: „Heilig! Wir wür-
digen und erlösen Jesus [??], damit wir dich [?] loben und erhöhen können, durch Maria“; VB: 
„Heilig! Wir würdigen und loben Jesus, damit wir dich [?] loben und Maria [uns geneigt ma-
chen können?]“. Die Lesart III,4 te regnare in GR bleibt mir gänzlich unverständlich.  
45 ENG liest in der ersten Strophe de Maria / regia. Inhaltlich ist diese Variante sinnvoll (‚aus 
der königlichen/königsgleichen Maria‘ statt ‚aus der Königin Maria‘), die Refrain-Wirkung des 
Wortes Maria ist damit aber empfindlich gestört. Ich vermute, dass in einer Vorlage der Nasal-
strich über /i/ unleserlich war, so dass die Lesart de regia / Maria (I,4‒5) zustande kam und der 
Schreiber metri et melodiae causa die Worte umstellte, weil er die falsche Betonung *regía 
beseitigen wollte, so dass mit dé María / régia Vers- und Wortakzent nicht auseinanderfielen. 
Die Betonung Mária (bzw. metrisch Marĭa), die in allen übrigen Hss. auftritt, ist dagegen als 
poetische Lizenz gelegentlich belegt (siehe Stotz, Bd. 3, Buch 7, § 96.6) und dürfte daher als 
unanstößig gegolten haben. Im vorliegenden Fall ermöglichte das ausgedehnte Melisma zu-
dem Màría zu betonen und so Vers- und Wortakzent gerecht zu werden.  

Derselbe Schreiber von ENG, dem ich in Strophe I metrische Aufmerksamkeit zutraue, war 
aber offenbar nicht um einen sinnvollen Text bemüht oder er hatte bereits eine schlechte Vor-
lage, die er nach seinen Kräften besserte. Strophe III in ENG ergibt offensichtlich wenig Sinn; in 
Strophe II,2 passt das perflavit schlecht zum ros; wurde der ros mit dem Heiligen Geist assozi-
iert und daher das zum Heiligen Geist passend scheinende perflavit gewählt? Zum Schreiber S3 
von ENG vgl. Engelberg Codex 314, S. 34‒35.   



300 | Stefan Rosmer 

  

den jeweils auf der Finalis F, während die Mittelzeilen offen auf c enden. An-
fangs- und Endmelisma schreiten den Ambitus der None C bis d aus. Während 
sich das Anfangsmelisma gleich zu Beginn zum d aufschwingt, beginnt das 
Schlussmelisma im unteren Ambitusbereich, in welchem F umspielt wird, wie 
es das Anfangsmelisma ähnlich am Ende aufweist. Der große Aufschwung liegt 
beim Schlussmelisma in der Mitte, es fällt dann langsamer zur Finalis F ab. F, a, 
c sind auch hier betont. Statt Terzen herrschen aber fallende Sekundschritte 
vor, was eine stärkere Schlusswirkung hervorruft.  

Die Strophenstruktur und die Faktur der Melodie sind in Entsprechung zu 
Satzbau und Inhalt gebracht: Während die drei mittleren Verse den Text inhalt-
lich vorwärts schreiten lassen und auch die Melodie in ihrer syllabischen Faktur 
vorwärts schreitet, kommt in den beiden langen Melismen auf einem Wort der 
lineare Fortgang des Textes und seines syntaktischen Sinngefüges zeitweise 
zum Stillstand. Der Wechsel zwischen syllabischen und melismatischen Versen 
rückt so die beiden Substantive des Strophenbeginns jeweils mit dem Refrain-
wort ‚Maria‘ zusammen. Bei einem aufmerksam-erinnernden Hören entsteht ein 
enger akustischer Bezug der Worte Flos – Maria, Ros – Maria, Nos – Maria, 
wobei Blume und Tau gängige Symbole oder Präfigurationen Marias bzw. der 
jungfräulichen Empfängnis sind. Während die klingende Form Blume, Tau, das 
Gemeinde-Wir und Maria zusammenrückt, bezieht der Satzbau des Textes die 
Anfangsworte aber immer auf Gott bzw. Christus. Der flos, der unter den Disteln 
hervorscheint, ist der dreieinige inkarnierte Gott. Der göttliche ros, der von den 
Sünden reinigt, ist Christus.46 In Strophe III wendet sich das Gemeinde-Wir 
nicht an Maria, sondern mit der Bitte um Rettung direkt an Christus.  

Die syntaktische Konstruktion und ihre Semantik reagieren so auf die Situa-
tion, das Sanctus marianisch tropieren zu wollen. Die Sanctus-Rufe sind litur-
gisch an Gott gerichtet. Die Einschübe so zu formulieren, dass sich die Akklama-
tion Sanctus auf Maria bezöge, wäre an dieser Stelle der Liturgie unmittelbar vor 
dem Canon missae wohl theologisch nicht unproblematisch. Der Text erweitert 
das Sanctus, indem er gängige Mariensymbole aufruft und sie auf Christus und 
das Inkarnationsgeschehen bezieht. Damit weist er auf Marias Rolle im Heilsge-
schehen hin, behält den Lobpreis der Engel, in den die Menschen an dieser 

|| 
46 Ich würde hier in Vers II,4 der Lesart illum in ENG den Vorzug geben, weil mit ihr der Sinn-
zusammenhang deutlicher und enger wird und die kurze Strophe wiederum einen ganzen Satz 
umfasst. Allerdings steht illum nur in ENG. Sofern man diese bessere auch als die ursprüngli-
che Variante ansehen wollte, wird der ohnehin nicht einfache Versuch, ein Stemma der 
Textüberlieferung zu erstellen, beträchtlich verkompliziert. Da Christum nicht sinnwidrig ist, 
ist ein Eingriff in den Text von INN nicht angebracht.    



 carmina pulchra de beata virgine | 301 

  

Stelle einstimmen, aber Gott selbst vor. In der Klangstruktur der Strophen wird 
jedoch der Bezug auf Maria wesentlich verstärkt. Beim Hören überlagern sich 
die Vorstellungen von Blume, Tau, Gemeinde und Maria. Die melodische Form 
produziert so einen – nur beim Hören und Singen erfahrbaren – Sinnüber-
schuss. So betrachtet ist dieser kleine Tropus mehr als nur ein schmückendes 
Ornament der feierlichen Liturgie.  

4.3 Ave hierarchia  

Ein Lied und sein Bezugstext können deutlich längere Gebilde ergeben als die 
ersten beiden Beispiele. Das ist der Fall bei Ave hierarchia. Das Lied tritt mit 
zwei verschiedenen Bezugstexten auf. In einer Handschrift wird es mit der Se-
quenz Mittit ad virginem47 kombiniert, in einer anderen mit der Antiphon Salve 

regina.48 Ansonsten ist es als selbstständiges Lied aufgezeichnet.49  
Der Text des Ave hierarchia ist ein Glossenlied auf das Ave Maria, dessen 

Worte jeweils am Beginn der Strophen stehen. Es ergibt sich dadurch beim Ein-
schub in die Antiphon wie in die Sequenz ein Gewebe unterschiedlich alter 
marianischer Texte. Die textlichen Funktionen von Ave hierarchia kann man als 
Erweiterung und Ausschmückung einerseits, als Ergänzung andererseits be-
schreiben. Als Tropus zum Salve regina erweitert das Lied die Antiphon. Der 
Text von Ave hierarchia besteht überwiegend aus preisenden Anreden Marias 
und der Bitte um Gnade, Beistand und Fürsprache, ergänzt um knappe heilsge-
schichtliche Referate. Mit dem Text wird gepriesen, gegrüßt und gebeten, ge-
nauso wie es der Text des Salve regina tut. Die Einschübe sind dabei deutlich 
länger als der zugrundeliegende Text: auf einen Satz des Salve regina (z. B. Salve 

regina misericordie oder Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrimarum 

valle) folgen zwei Strophen des Lieds. Im Fall der Kombination mit Mittit ad 

virginem bildet Ave hierarchia dagegen einen Kontrast. 

|| 
47 Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30r‒32v; ediert in Geistliche Lieder und Gesänge, 
Bd. II,1, S. 235‒238, Nr. 216 A; diese Edition bleibt handschriftennah. Dem Textschreiber in XII 
A 1 oder seiner Vorlage unterlaufen allerdings einige offensichtliche Fehler, so werden bei 
Mittit ad virginem die Konjunktivformen der a-Konjugation zu Indikativen ‚korrigiert‘, bei den 
weniger geläufigen Formen der übrigen Konjugationsklassen unterbleibt dies; vgl. daher für 
Mittit ad virginem auch AH 54, S. 296, Nr. 191. Ave hierarchia auch in AH 1, S. 93‒94, Nr. 55.   
48 Hohenfurth, Bibl. des Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145r; ediert in Geistliche Lieder und 
Gesänge, Bd. II,1, S. 238‒241, Nr. 216 B. Dies ist die älteste Überlieferung des Liedes aus dem 
ersten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts. 
49 Zwölf weitere Handschriften in Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 240.  



302 | Stefan Rosmer 

  

 

Notenbeispiel 2: Doppelversikel I und II der Sequenz Mittit ad virginem und Strophe 1‒2 von 
Ave hierarchia50  

|| 
50 Text der Sequenz nach AH 54, S. 296, Nr. 191. Melodien sowie Text von Ave hierarchia nach 
Prag, Bibl. des Nationalmus., XII A 1, fol. 30r‒32v; Abkürzungen aufgelöst, Gebrauch von ‹v› 



 carmina pulchra de beata virgine | 303 

  

Lied,  III  Gracia divina  
  de superna sina,  
  virginum regina, 
  veniam propina, 
  tu celerius    aurem huc inclina.  

Lied,  IV  Plena, dulcorosa, 
  dona fer annosa, 
  nostre legis glosa,  
  ne sis odiosa  
  te penentibus,    mater graciosa. 

 IIIa  Foras eiciat  
  Mundanum principem 
   Matremque faciat  
  Secum participem  
  Patris imperii.  

 IIIb Exi, qui mitteris, 
  Haec dona dissere, 
   Revela veteris  
  Velamen literae 
   Virtute nuntii. 

Lied,  V  Dominus plasmavit  
  Adam, qui peccavit, 
  quod malum piavit,  
  quando te vocavit  
  et in utero    beatificavit.  

Lied,  VI  Tecum tunc redemit,  
  mundum, quem exemit,  
  zabulon qui fremit  
  nobisque et emit, 
  ut nos aleret.    postea redemit.   

 IVa Accede, nuntia,  
   Dic Ave cominus,  
   Dic plena gratia,   
   Dic tecum Dominus 
  Et dic ne timeas.  

|| 
und ‹u› nach Lautwert normalisiert. In I,4 von Ave hierarchia steht in der Hs. respice nos quia, 
dies ist mit den übrigen Hss. zu dia emendiert; in VII,3 steht deitatis mola, dies ist zu stola 
emendiert.   



304 | Stefan Rosmer 

  

 IVb Virgo, suscipias 
   Dei depositum,  
  In quo perficias  
  Castum propositum  
   Et votum teneas  

Lied,  VII Benedicta sola  
  de superna scola, 
  deitatis stola  
  nos a fece cola,  
  nostri criminis    purgatrix et mola. 

Lied,  IX51 Inter mulieres 
   tu sola adheres,  
  deo velud heres,   
  ut manu teneres   
  primogenita,    quibus nos impleres. 

 Va  Audit et suscipit  
  Puella nuntium,  
  Credit et concipit 
  Et parit filium,  
  Sed admirabilem,  

 Vb  Consiliarium 
   Humani generis  
  Et Deum fortium  
  Et patrem posteris  
  In fide stabilem. 

Lied,  X Benedictus digne  
  pneumatis in igne 
  verbum per insigne, 
  quod tibi benigne 
  missus Gabriel    tulit tam benigne. 

Lied,  XI  Ventris tui fructus 
  celitus conductus, 
  per patrem instructus  
  et in mundum ductus,  
  carnem sumere,    postea reductus.   

|| 
51 Strophe VIII der anderen Hss. fehlt: Tu pia vocaris / plena nunc solaris / et in fluctu maris / te 

consociaris, / mater omnium et sanctificaris. 



 carmina pulchra de beata virgine | 305 

  

 VI  Qui nobis tribuat  
  Peccati veniam,  
  Reatus diluat  
  Et donet patriam  
  In arce siderum.  

Lied,  XII  Tuum per iuvamen 
  pater, natus, flamen  
  iudicis examen  
  nobis det solamen 
  ne nos terreat,    sed salvet nos. Amen.  

Die Sequenz weist einen erzählenden Gestus auf: Erzählt wird von der Aussen-
dung des Engels, seinem Gruß an Maria, ihrer Antwort, der Überwindung der 
Natur durch die Inkarnation bis zur Erlösungshoffnung in den Schlussversikeln. 
Allerdings erfolgt dieses Erzählen durchweg im Präsens, schon das erste Wort 
des Textes setzt im Präsens ein. Teilweise sind die am Heilsgeschehen Beteilig-
ten direkt angesprochen ‒ an den Engel heißt es: ‚Ziehe aus!‘ und ‚Tritt her-
an!‘,52 an Maria, sie solle das göttliche Gut annehmen.53 Größere Partien des 
Textes stehen im Konjunktiv Präsens: Der König der Ehren möge die Natur 
überwinden und den Fürst der Welt vertreiben.54 Der Text projiziert dadurch in 
der Perspektive der Sprechenden bzw. Singenden das, was aus der längst ge-
schehenen Heilsgeschichte bekannt ist, in eine ersehnte Zukunft. Man ist als 
Sänger oder aufmerksamer Hörer bei den wachgerufenen Ereignissen der Heils-
geschichte gleichsam dabei, sieht sie immer knapp voraus und wünscht, dass 
sie eintreten. Im Schlussversikel wendet sich diese Wunsch-Haltung in die nun 
tatsächlich gegenwärtige Zukunftshoffnung auf Erlösung von den Sünden und 
Eingang in die himmlische Heimat. Heils-Vergangenheit und Heils-Hoffnung 
sind so in eigentümlicher Weise verschränkt.55  

Die eingeschobenen Strophen von Ave hierarchia erzählen dagegen kaum, 
sondern ergänzen die Sequenz um die Sprechakte des Bittens und Lobens. Dem 
Ineinander von vergegenwärtigter Heilsgeschichte und -erwartung der Sequenz 

|| 
52 IIIb Exi, qui mitteris […]; IVa Accede, nuntia, / Dic Ave cominus, / Dic plena gratia.  
53 IVb Virgo, suscipias / Dei depositum (Text nach AH 54, S. 296, Nr. 191).  
54 IIa Naturam superet / Natus rex gloriae, / Regnet et imperet.  
55 Die Übersetzung im Mönch-Korpus (Mönch von Salzburg, G 13) und die Oswald von Wol-
kenstein zugeschriebene (Die Lieder Oswalds, S. 319‒321, Nr. 130) imitieren diese Überblen-
dung von Heilsvergangenheit und Heilshoffnung nicht, sondern stehen mit Ausnahme der 
Apostrophe des Engels bzw. Marias im Präteritum. Vgl. zu diesen Übersetzungen auch den 
Beitrag von Andreas Kraß in diesem Band, S. 193‒219. 



306 | Stefan Rosmer 

  

fügt das Lied nach jedem Doppelversikel die zeitliche Dimension des unmittel-
baren Hier und Jetzt der Anrufung und des Jubels hinzu. Das temporale Gefüge 
wird dadurch noch komplexer; sinnvoll entfaltet es sich im Rahmen der liturgi-
schen Feier, die auf die thematisierten Heilsereignisse Bezug nimmt.56  

Auf die Gestaltung eines Kontrasts zu Antiphon bzw. Sequenz zielt die Me-
lodie. Da sowohl Salve regina als auch Mittit ad virginem mit seinen Doppel-
versikeln melodisch immer weiterschreiten, kommt durch die immer gleiche, elf 
oder zwölf Mal wiederholte Strophenmelodie ein melodischer Refraineffekt 
zustande.57 Weiter besteht ein Klanggegensatz auch im Textmetrum: Das jünge-
re Lied58 Ave hierarchia bildet im Gegensatz zu Sequenz und Antiphon deutlich 
einen streng akzentuierenden, alternierenden Versgang aus, wobei jeder Vers 
mit betonter Silbe beginnt.59 Melodisch lassen sich die Sequenzverse als ausba-
lancierter und geschlossener charakterisieren. Zwar gibt es größere Intervall-
schritte, sie werden aber stets durch Gegenbewegung ausgeglichen. Alle Verse 
schließen melodisch klar ab, sie überschreiten in der Regel nicht den Ambitus 
einer Sexte, Terzen werden nicht bevorzugt. Im Lied geht die melodische Bewe-
gung dagegen gleich zu Beginn über die Versgrenze hinaus. Die Bewegungs-
richtung wird über längere Melodiephrasen beibehalten, nach dem wiederhol-
ten c über (yerar)-chia reicht der melodisch-rhythmische Impetus bis zum Ende 
des dritten Verses. Im Lied sind die Töne G, c, e, g mit c als Finalis dominierend 
und bilden ein festes modales Gerüst.60  

|| 
56 Mittit ad virginem gehört nach AH 54, S. 296, Nr. 191 zu Annuntiatio. Hohenfurth, Bibl. des 
Zisterzienserklosters, Cod. 42, fol. 145r, hat für Ave hierarchia die Rubrik In Adventu ad missam 

Rorate (Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 240, Nr. 216 B).  
57 Beim Salve regina war der melodische Gegensatz wahrscheinlich besonders deutlich, in der 
Hohenfurther Handschrift ist allerdings keine Melodie zum Salve regina aufgezeichnet, so dass 
eine genaue Beurteilung dieses Falls nicht möglich ist. 
58 Mittit ad virginem ist seit dem zwölften Jahrhundert überliefert, Ave hierarchia zuerst im 
ersten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts.  
59 Das bedingt an wenigen Stellen eine ungrammatische Betonung einzelner Wörter (germa-
nistisch gesprochen: eine Tonbeugung): I,5 érrantes; V,3: malúm; VIII,1 piá (Text nach AH 1, S. 
93‒94, Nr. 55). Dies konnte beim Vortrag der syllabischen Melodie bei gleicher Länge der Tö-
ne/Silben deutlich abgemildert werden. Zur Metrik rhythmischer lateinischer Dichtung vgl. 
Norberg, S. 81‒186, bes. S. 81‒88 u. 113‒118.  
60 Im Notenbeispiel 2 handelt es sich um einen auf C transponierten F-Modus. In anderen Hss. 
stehen die Melodien auf F, vgl. Historická antologie, S. 6‒7 u. S. 41‒42.   



 carmina pulchra de beata virgine | 307 

  

4.4 O Maria mater Christi  

Bei den vorangehenden drei Beispielen waren die Strophen der Lieder kurz. 
Zwar handelte es sich um sorgfältig gestaltete, aber doch eher kleine und ein-
fach gebaute Strophen. Die strukturelle und semantische Komplexität resultier-
te aus der Kombination mit anderen Gesängen und der Einbettung in den litur-
gischen Sinn- und Handlungszusammenhang. Beim dritten Beispiel kam durch 
die Kombination und die Anzahl der Lied-Strophen ein Gesamtgebilde von gro-
ßer Länge zustande.  

Das letzte Beispiel, O Maria mater Christi virgo pia, ist dagegen für sich ein 
langer, melodisch und im Strophenbau anspruchsvoller Gesang. Textlich han-
delt es sich um eine Reihung lobpreisender Apostrophen Marias unter Verwen-
dung gängiger Attribute und Symbole und einiger bittender Anrufungen. Er 
wird in einer Handschrift einem Zawissius zugeschrieben, den Hana Vlhová-
Wörner mit dem Prager Kanoniker Záviš von Zapy identifiziert.61 Die Entste-
hungszeit liegt demnach im dritten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts. Die 
erste Strophe des Liedes ist in vierzehn Handschriften überliefert, in zwei Hand-
schriften folgen zwei weitere Strophen, die aber um zwei Verse kürzer sind.62 
Diese Erweiterung dürfte noch im vierzehnten Jahrhundert erfolgt sein.63 Die 
Strophe ist in sich gegliedert, wobei die Melodien von zwei Versblöcken variie-
rend wiederholt werden. Betrachtet man nur das Formschema A B1 B2 C1 C2 D 
könnte man auch von einem sequenz- oder leichartigen Gebilde sprechen.64 
Offensichtlich wurde der Gesang aber zumindest einmal als große Strophe auf-
gefasst und um weitere ergänzt.65  

|| 
61 Vlhová-Wörner: Záviš. Sie diskutiert kritisch die ältere Ansicht Mužiks, nach welcher der 
auch in anderen Hss. genannte Autor Záviš nicht mit dem Prager Kanoniker identisch sein 
könne.   
62 Siehe Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 87‒88, Nr. 83. Die dort genannte Hs. Bres-
lau, Dombibl. (Biblioteka Kapitulna), Cod. 58 (Neumarkter Kantionale) lag mir nicht in Abbil-
dung vor; die Aussage, dass in Strophe II und III jeweils zwei Verse fehlen, gilt also nur für 
Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16.  
63 Die Hs. Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16 wird auf um 1400 datiert. Nach dieser Hs. 
ediert in AH 21, Anhang 1, S. 193‒194, Nr. XI.  
64 In der tschechischen Musikwissenschaft werden solche Strophen gelegentlich als 
‚Leich‘/‚lejch‘ bezeichnet. Allerdings begegnet ‚Leich‘ in diesem Kontext auch für Strophen, die 
man germanistisch als ‚stollig‘ bezeichnet. Letztere Verwendung geht auf Dreves zurück, der 
im ersten Band der Analecta hymnica Lieder mit stolligen Strophen als ‚Leich‘ bezeichnete. 
Siehe Kornrumpf: Ave pulcherrima, S. 163, Anm. 27.  
65 In Geistliche Lieder und Gesänge, Bd. II,1, S. 88, ist das Wort Strophe im Apparat daher in 
Anführungszeichen gesetzt. Die Erweiterung umfänglicher einstrophiger Lieder um weitere 



308 | Stefan Rosmer 

  

 

Notenbeispiel 3: O Maria mater Christi virgo pia 

|| 
Strophen ist an sich kein Einzelfall. Die fehlenden zwei Verse in den Strophen II und III sind 
vielleicht ein echtes Versehen, hinter dem keine Bearbeitungsabsicht steht.   



 carmina pulchra de beata virgine | 309 

  

 

Notenbeispiel 3 (Fortsetzung): O Maria mater Christi virgo pia66  

|| 
66 Ich gebe Melodie und Text nach Lübeck, Stadtbibl., Ms. theol. lat. 2° 16, fol. 8r‒11r, weil hier 
zwei weitere Strophen überliefert sind. In Strophe I sind gegenüber dem hier edierten Text die 



310 | Stefan Rosmer 

  

Eya pixis apotece,  II, 1  
mellicatum sine fece 
cyropum propina, 
confectum et vina 
sincibratum medicina   5 
[ --- ]   6 
[ --- ]   7 
confortativa divina.   8 
Salve, filia syon da geralegodion  
confortando corda dyacameron,  10 
quod intulit emplastrum vulneri tryphon,  
Apothecaria dans electuria  
egrotanibus cunctis ob nepharia  
ac unguentorum aperi cellaria.  
Per sagittas spoliantum mortem nos inibimus,   15 
ne nos inungas vulneri peribimus.  
summa nacio nos inungas oleo rosaceo  
Ac tua nos inebriat potacio.  
Eya, domina inunge vulnera,  
infirmos visita, nobis confer tua medicamina,  20 
ut tecum letemur tis precamina,  
virgo Maria.  

Ach, me dignare,  III, 1  
te laudare digna,  
Virginum virgo benigna 
tuo nato nos consigna  
ne sis nobis ut prenigna  
[ --- ]   6 
[ --- ]   7 
sed crucis pelle maligna.   8 
Vale, virgo Maria, celi hostaria  
Christi regis archicancellaris  10 
atque summi pontificis vicaria. 
Vale pulchrum lilium placa tuum filium, 
ut clamorem audiat humilium  
ut tecum letemur post hoc exilium.  
Virgo prudens, ad celorum dirige nos limina   15 

|| 
Verse 15‒16 und 17‒18 (die Formteile C1 und C2) vertauscht, die Reihenfolge der Verse in der 
Hs. ist: […] 14, 17, 18, 15, 16, 19 […]. Die Umstellung erfolgt nach den Hss. Prag, Nationalbibl., 
XIV G 17, fol. 185v‒186v und Prag, Nationalbibl., V H 11, fol. 13r‒14r. Edition von Text und Melo-
die nach V H 11 bei Vlhová-Wörner: Záviš, S. 234‒235 (dort eine Sekunde höher nach E trans-
poniert, in der Hs. auf D). Für den schwierigen Text der Strophen II und III vgl. auch den Text 
mit mehreren Konjekturen in AH 21, Anhang 1, S. 193‒194, Nr. XI. 



 carmina pulchra de beata virgine | 311 

  

ac venenosa terge mortis crimina.  
stella maris lux solaris singularis es vere,  
Tua me dignitas coheret canere.  
O virgo, florum flos, canentes audi nos  
ac diligentes hos, ne zelantum nobis ingruat chaos.  20 
Salve, regina, fouentesque clericos  
et perduc nos ad tuum natum.  

Vom Text her lässt sich die erste Strophe zunächst in vier Abschnitte gliedern, 
die jeweils mit einer Anrufung Marias beginnen, an die sich eine Aufzählung 
von Ehrentiteln anschließt (V. 1: O Maria, V. 9: Salve domina, V. 15: O iocunda, 
V. 21: O dulcissima).67 Innerhalb dieser Großabschnitte bilden Reime und Melo-
dien weitere Unterabschnitte.  

Der A-Teil (Vers 1‒8) erweist sich durch die stark ausgeprägte Melismatik 
und die stabile E-Modalität als zusammengehörig. Melodisch gliedert er sich in 
einen ersten Block (Vers 1‒4), in dem alle Zeilen auf der Finalis E enden, und 
einen zweiten (Vers 5‒8), in dem sich offene (Zeilenfinalis h) mit geschlossenen 
Zeilen (Zeilenfinalis E) abwechseln. Insgesamt bewegt sich im A-Teil ein Vers im 
oberen, der folgende im unteren Ambitusbereich, wobei die hohen Verse den 
Gesamtambitus schrittweise nach oben erweitern, der Spitzenton f′ wird erst in 
Vers 7 über cu-(ratrix) erreicht. Das Reimschema überspielt die musikalische 
Zweigliedrigkeit (vier Einzelzeilen vs. zwei Zeilenpaare), die Anrede Marias als 
Mutter und Jungfrau umfasst zwei Verse, denen die Reimtirade -atrix folgt, mit 
diesen Reimworten tritt Marias Beziehung zu den Menschen als Helfende und 
Vergebende in den Vordergrund.  

Der B-Teil (Vers 9‒14) ist zweiteilig, da die Melodie der Verse 9‒11 (B1) in 
den Versen 12‒14 (B2) variierend wiederholt wird. Die beiden Unterabschnitte 
sind jeweils durch dreifachen Reim gebunden, wobei die Verse 9‒11 den /a/-
Klang des Beginns aufgreifen. Der B-Teil beginnt kontrastierend, indem er tief 
auf C einsetzt; er bewegt sich insgesamt im unteren Ambitusbereich. Mit den 
Zeilenfinales a und D setzt er auch modal einen Kontrast. Die Melismatik ist 
gegenüber dem A-Teil zurückgenommen, die Verse bestehen aus zwei melo-
disch kürzeren Phrasen, denen im Abschnitt B2 auch Binnenreime korrespon-
dieren (V. 12: alcior/lacior, V. 13: purior/profundior). Textlich münden die Anru-
fungen Marias als Helferin im A-Teil nach weiteren preisenden Apostrophen 
zum Ende des Abschnitts B1 ‒ und damit ziemlich genau in der Mitte der Stro-
phe ‒ in die erste direkte Bitte dele nostra peccamina, die erst im Schlussteil 

|| 
67 Das o Maria zu Beginn von Vers 14 ist dagegen in die Reihe der rühmenden Komparative 
integriert und zögert die höchste Stufe des Lobs ‒ ‚heiliger als alle Heiligen‘ ‒ etwas hinaus.   



312 | Stefan Rosmer 

  

(Vers 19) wiederholt und erweitert wird. Der Abschnitt B2 kehrt inhaltlich zum 
Lobpreis zurück, der sich im C-Teil (Vers 15‒18) fortsetzt. Dieser ist wiederum 
durch Melodiewiederholung zweigeteilt. Auch er setzt kontrastierend ein, nach 
dem tiefen B-Teil nun hoch auf c, wobei die Melodie des Beginns von Vers 7 
wiederholt wird (c-d-e-e, Vers 15 und 17).  

Der abschließende D-Teil greift melodische Bausteine des C-Teils und des B-
Teils auf: Die Wendung über nostros visita, flagita in Vers 20 stimmt mit der 
Melodie in Vers 15/17 überein (ab tu es bzw. omnium), die ihrerseits an die Verse 
11/14 anschloss (über [peti]-mus bzw. [Mari]-a). Vers 21 verwendet zudem den 
Aufstieg g-h-d, der in Vers 11/14 und 16/18 auftrat. Der B-Teil brachte einen 
Wechsel von kürzeren Melodiephrasen, die im oberen und unteren Ambitusbe-
reich stehen, Formteil C dagegen langsam abfallende Zeilen. Dieser Kontrast in 
der melodischen Kontur, der zuvor zwischen zwei Strophenteilen bestand, wird 
im D-Teil in die direkte Folge von zwei Versen (Vers 19‒20) zusammengezogen.  

Die Schlusszeile greift in ihrer starken Melismatik auf das Gestaltungsprin-
zip des A-Teils zurück und wiederholt einen Melodieabschnitt des ersten Verses 
(vgl. Vers 22 über exilium mit Vers 1: Ende des Melismas über ‚O‘ und Melismen 
über ‚Maria‘; g-E-C-D-E-F-E-D-E). In den beiden Schlussversen wird der E-Modus 
erneut bekräftigt. Der D-Teil hat also stark rekapitulierenden und abschließen-
den Charakter. Inhaltlich liegt der Akzent nach dem ausgedehnten Lobpreis 
nun auf der Bitte um Beistand und Fürsprache.  

5 Zusammenfassung 

Ein nicht unbeträchtlicher Teil dessen, was in Literatur- und Musikwissenschaft 
bisweilen als spätmittelalterliche cantiones firmiert, sollte treffender als gottes-
dienstliche Lieder angesprochen werden. Viele spätmittelalterliche lateinische 
geistliche Lieder gehören in einen liturgischen Kontext und ordnen sich in die 
im späten elften Jahrhundert begründete Gattungstradition ein. Die vier Beispie-
le wollten Perspektiven auf die interpretatorische Erschließung des spätmittel-
alterlichen liturgischen Liedes aufzeigen. Die Lieder erweisen sich als ausge-
sprochen vielgestaltig in Melodik, Strophik und textlicher Faktur. Gemeinsam 
sind ihnen eine sorgfältige Gestaltung der Reime und des Strophenbaus, eine 
Berücksichtigung der sprachlichen Klanggestalt des Textes und ein fein abge-
stimmtes Zusammenspiel von Melodik, Strophenbau und Satzbau. In den Tex-
ten dominiert insgesamt ‒ dies ist eine vorläufige Einschätzung ‒ der Gestus des 
Preisens und Bittens; erzählende Texte, wie der von Mittit ad virginem, oder 



 carmina pulchra de beata virgine | 313 

  

auch Texte, die das betende Ich zu Meditation und Versenkung einladen, wie 
das Stabat mater dolorosa, sind unter den Liedern selten.  

Die Lieder entfalten ihr volles Sinnpotential in Bezug auf andere liturgische 
Texte und im liturgischen Handlungs- und Ereigniszusammenhang. Auf diesen 
reagieren sie in unterschiedlicher Weise: manche sehr präzise und subtil ‒ in 
diesen besonders gelungenen Fällen sind es nicht nur Lieder mit bemerkens-
werten Melodien, sondern sie können die Sinndimension feststehender Gesänge 
erweitern. Manche Lieder reagieren eher simpel auf ihren Kontext, indem sie 
nur das tun, was schon der Bezugstext tut, und diesen schlicht erweitern. Sie 
können mitunter auch reiner Schmuck, bloßer Zierrat sein, wobei aber eine 
solche Bewertung auch in die Irre führen kann, denn vielleicht war das Erwei-
tern, Vergrößern und Verschönern des Gotteslobs gerade kein unwesentliches 
Beiwerk.  

6 Ausblick  

Dass das spätmittelalterliche liturgische Lied für sich genommen ein untersu-
chenswerter und aufschlussreicher Gegenstand ist, konnten die voranstehen-
den Analysen hoffentlich verdeutlichen. Das liturgische Lied als Gegenstand der 
Forschung bedarf offensichtlich eines interdisziplinären Zugriffs, ein umfas-
sendes Verständnis ist nur unter Beteiligung von mediävistischer Musikwissen-
schaft, Liturgiegeschichte und mittellateinischer Philologie zu erreichen.  

Aber ist dieser Gegenstand auch von Interesse für die germanistische Medi-
ävistik? Die Frage ist zunächst in einer allgemeinen Hinsicht zu bejahen. Die 
Lieder waren ein bedeutsamer Bestandteil der mittelalterlichen Liturgie. Da 
diese ein prägender Teil der mittelalterlichen Kultur war, muss sich auch die 
Germanistik für sie interessieren ‒ gerade in ihrer Vielfalt sowie zeitlichen und 
lokalen Differenziertheit. Will man das Verhältnis von Liturgie und Volksspra-
che genauer beschreiben, kann man die Lieder nicht beiseitelassen. Jenseits 
dieses allgemeinen Interesses lässt sich als eine spezifische Fragestellung nam-
haft machen, dass die formale Vielgestaltigkeit des Liedes nicht nur für die 
Musik-, sondern auch für die Literaturwissenschaft die Möglichkeit bietet, den 
Wandel historischen Formdenkens zu erforschen ‒ beispielsweise, wenn man 



314 | Stefan Rosmer 

  

danach fragt, was denn eigentlich als Strophe aufgefasst wurde ‒ und diesen in 
Bezug zur Formgeschichte der volkssprachlichen Lyrik zu setzen.68   

In der Germanistik trat das liturgische Lied bisher vor allem in zweierlei 
Hinsicht und als cantio ins Bewusstsein. Zum einen hat Gisela Kornrumpf seit 
den 1970er Jahren mehrere cantiones nachgewiesen, die in der Strophenform 
mit deutschsprachigen Liedern oder Sangsprüchen übereinstimmen.69 Ihren 
Funden trat die Entdeckung der Augsburger Cantiones-Sammlung70 an die Sei-
te. Damit ist eine produktive Rezeption deutschsprachiger Strophenformen und 
Melodien im Lateinischen seit dem späten dreizehnten Jahrhundert bezeugt. 
Nicht immer ist aber das Deutsche die gebende Seite, in einigen Fällen ist eine 
Priorität des lateinischen Liedes anzunehmen, in anderen zumindest zu disku-
tieren. Die Bedeutung dieses kulturellen Austauschprozesses bedarf weiterer 
Untersuchungen und Diskussionen in der Forschung. Dabei wäre stärker als 
bisher in Rechnung zu stellen, dass erstens bei einigen der lateinischen 
Kontrafakturen zu deutschen Strophen eine Verwendung im Gottesdienst in 
Frage kommt und zweitens auf der lateinischen Seite eine ähnliche gottes-
dienstliche Liedgattung bereits vorhanden war. Zum anderen hat Johannes 
Janota darauf hingewiesen, dass einige deutschsprachige Lieder, die in Gottes-
diensten in Gebrauch waren, die Melodie lateinischer Lieder verwenden; teil-
weise übertragen sie den lateinischen Text, häufiger paraphrasieren sie ihn 
frei.71 Angesichts einer breiteren und genaueren Kenntnis des liturgischen Lie-
des ließe sich das Verhältnis deutscher Lieder zu den lateinischen differenzier-
ter beschreiben.72   

|| 
68 Innerhalb des Lateinischen gibt es offenbar eine wechselseitige Beeinflussung von Sequenz 
und Lied. Nicht nur nähern sich umfangreiche Strophen dem Formenbau der Sequenz an, es 
gibt auch Fälle, in denen Sequenzversikel zu einer stolligen Strophe umgruppiert wurden. 
Welche Rolle dabei der Leich spielte, wäre näher zu untersuchen. Auch für das Verständnis der 
Strophenformen und Melodien in der Jenaer und Kolmarer Liederhandschrift (vgl. dazu Brun-
ner: Formgeschichte) könnte das gottesdienstliche Lied aufschlussreiches Vergleichsmaterial 
bereitstellen.  
69 Kornrumpf: Eine Melodie; dies.: Deutsche Lieddichtung; dies.: Ein deutsches Marienlied; 
dies.: Deutschsprachige Liedkunst; dies.: Vom Hof zur Singschule; vgl. jetzt auch den Vorstoß 
von musikhistorischer Seite in Vlhová-Wörner: Die Spruchsang-Melodien, bes. S. 278‒283.  
70 Siehe oben, Anm. 26, S. 294. 
71 Vgl. Janota: Studien, S. 249‒251 und im Register unter Der tag der ist so freidenreich, Ein 

kind geboren ze bethlehem, Ein kindelein geboren, Ein spiegel der dreifaltikeit, Eya der grossen 

liewe/O du armer Judas, In des jares zirclikeit, Puer natus ist uns gar schon, Wir loben all das 

kindelein.  
72 Neues deutschsprachiges Material ließe sich am einfachsten ermitteln über ‚Geistliche 
Gesänge des deutschen Mittelalters‘. Allerdings ist dort erst bei jedem Lied zu untersuchen, ob 



 carmina pulchra de beata virgine | 315 

  

Als letzter Punkt kann die Frage angeführt werden, ob die Rezeption der 
verschiedenen liturgischen Gesangsgattungen im Deutschen in unterschiedli-
cher Weise verläuft. Von Hymnen und Sequenzen gibt es etliche Übertragun-
gen, das ‚Berliner Repertorium‘ wird darüber bald ausführlich informieren. 
Hymnenübersetzungen liegen auch als Sammlungen vor und es gibt volks-
sprachliche Hymnenerklärungen.73 Die gottesdienstlichen Lieder wurden ‒ so 
hat es bis jetzt den Anschein ‒ selten übersetzt, häufiger paraphrasiert oder nur 
die Melodie verwendet. Über die Gründe lässt sich vorerst nur spekulieren. Wa-
ren die Lieder mit ihrer Betonung des Lobpreises und teilweise wegen ihrer 
Kürze für volkssprachliche Frömmigkeitspraktiken wenig ergiebig? Hat dies mit 
einer anders gelagerten mittelalterlichen Einschätzung der Gattung ‚Gottes-
dienstliches Lied‘, beispielsweise einem geringeren Verbindlichkeits- und Ka-
nonisierungsgrad zu tun? War man an den ‚wichtigeren‘ Gattungen Hymnus 
und Sequenz eher interessiert? Oder waren die Lieder enger mit dem liturgi-
schen Zusammenhang verflochten und ließen sich daher schlechter in Gestalt 
einer volkssprachlichen Übertragung aus ihm herauslösen? Generell wäre auch 
bei Hymnen- und Sequenzübertragungen stärker danach zu fragen, ob eine 
Übertragung den liturgischen Zusammenhang berücksichtigt und in irgend-
einer Form reflektiert,74 oder ob sie nur am Text, losgelöst von der (Kleri-
ker-)Liturgie, interessiert ist. Oder sind Übersetzungen lateinischer gottesdienst-
licher Lieder nur unbekannt? Steckt vielleicht hinter manchem volkssprach-
lichen Reim- oder Prosagebet eigentlich ein lateinisches liturgisches Lied? Der 
Forschung könnte sich hier ein weitgehend unerschlossenes Feld eröffnen.  

Literaturverzeichnis 

Anderson, Warren u. a.: Art. ‚Hymn‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. 
von Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 12. London, New York 2001, S. 17‒35.  

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 2. überarb. Aufl. Darmstadt 
2000.  

Angenendt, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer. Münster 2013 (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101). 

|| 
von seinem Überlieferungszusammenhang her ein gottesdienstlicher Gebrauch wahrscheinlich 
ist, denn diese Edition enthält auch viele deutschsprachige Lieder ohne jeden Bezug zur Litur-
gie wie z. B. geistliche Sangsprüche und Meisterlieder.  
73 Vgl. Janota, Wachinger, S. 340–343.  
74 Vgl. bspw. zu zwei Übersetzungen aus dem Mönch-Korpus (G 5 und G 47) Quast, S. 141‒166.  



316 | Stefan Rosmer 

  

Arlt, Wulf: Das eine Lied und die vielen Lieder. Zur historischen Stellung der neuen Liedkunst 
des frühen 12. Jahrhunderts. In: Fs. für Rudolf Bockholdt zum 60. Geburtstag. Hg. von 
Norbert Dubowy, Sören Meyer-Eller. Pfaffenhofen 1990, S. 113–127. 

Arlt, Wulf: Ein Festoffizium aus Beauvais in seiner musikalischen und liturgischen Bedeutung. 
2 Bde. Köln 1970. 

Arlt, Wulf: Hymnus und ‚Neues Lied‘. Aspekte des Strophischen. In: Der lateinische Hymnus im 
Mittelalter. Überlieferung – Ästhetik – Ausstrahlung. Hg. von Andreas Haug, Christoph 
März u. a. Kassel u. a. 2004 (Monumenta Monodica Medii Aevi, Subsidia 4), S. 133–136. 

Arlt, Wulf: Neues zum Neuen Lied. Die Fragmente aus der Handschrift Douai 246. In: Sine 
musica nulla disciplina. Studi in onore di Giulio Cattin. Hg. von Franco Bernabei, Antonio 
Lovato. Padua 2006 (humanitas 4), S. 89–109 u. S. 503–504.  

Arlt, Wulf: Nova Cantica. Grundsätzliches und Spezielles zur Interpretation musikalischer Texte 
des Mittelalters. In: Basler Jb. für historische Musikpraxis 10 (1986), S. 13–62.  

Arlt, Wulf: Sequence and ,Neues Lied‘. In: La sequenza medievale. Atti del Convegno Interna-
zionale Milano 7‒8 aprile 1984. Hg. von Agostino Ziino. Lucca 1992 (Quaderni di San  
Maurizio 3: La musica a Milano), S. 3‒18.  

Augsburger Cantiones-Sammlung. Hg., übersetzt u. kommentiert von Michael Callsen.  
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 34).  

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.  
Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 34).  

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. In: ders.: Annähe-
rungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 246–263 [Erstveröffentlichung 1979].  

Caldwell, John: Art. ‚Cantio‘. In: The New Grove Dictionary of Music and Musicians. Hg. von 
Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 5. London, New York 2001, S. 58–59.  

Černý, Jaromír: Art. ‚Cantio‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 389–393.  
Crocker, Richard L., John Caldwell, Alejandro E. Planchart: Art. ‚Sequence‘. In: The New Grove 

Dictionary of Music and Musicians. Hg. von Stanley Sadie. 2nd Edition. Bd. 23. London, 
New York 2001, S. 91‒107.  

Eben, David: Die Bedeutung des Arnestus von Pardubitz in der Entwicklung des Prager  
Offiziums. In: Cantus Planus. Papers Read at the Fourth Meeting. Pécs, Hungary 1990. Hg. 
von László Dobszay, Ágnes Papp u. a. Budapest 1992, S. 571–577.   

Engelberg Stiftsbibliothek Codex 314. Kommentiert und im Faksimile hg. von Wulf Arlt, Mathias 
Stauffacher unter Mitarbeit von Ulrike Hascher. Winterthur 1986 (Schweizerische  
Musikdenkmäler 11).  

Fassler, Margot: Gothic Song. Victorine Sequences and Augustinian Reform in Twelfth-Century 
Paris. Cambridge 1993 (Cambridge Studies in Medieval and Renaissance Music).  

Fiala, Virgil Ernst, Wolfgang Irtenkauf: Versuch einer liturgischen Nomenklatur. In: Zeitschrift 
für Bibliothekswesen u. Bibliographie. Sonderheft 1 [1963] (Zur Katalogisierung  
mittelalterlicher und neuerer Handschriften. Hg. von Clemens Köttelwesch), S. 105–137.   

Geistliche Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlie-
ferung bis um 1530. In Verbindung mit Mechthild Sobiela-Caanitz, Cristina Hospenthal, 
Max Schiendorfer hg. von Max Lütolf. Kassel u. a. Bd. 1‒3, 5, 6. Kassel u. a. 2003–2009 
(Das deutsche Kirchenlied: Kritische Gesamtausgabe der Melodien. Abt. 2).  

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 
Völker, N. F. 51). 



 carmina pulchra de beata virgine | 317 

  

Geistliche Lieder und Gesänge in Böhmen. Bd. II,1: Tropen und Cantiones aus böhmischen 
Handschriften der vorhussitischen Zeit 1300–1420. Bearbeitet von Brigitte Böse, Franz 
Schäfer. Hg. von Hans Rothe. Köln, Wien 1988 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei 
den Slaven 29/II,1).  

Geistliche Lieder und Gesänge in Böhmen. Bd. II,2: 1420–1475. Bearbeitet von Brigitte Böse, 
Franz Schäfer. Köln u. a. 2000 (Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. 
Reihe B: Editionen, Neue Folge 14).  

Handschin, Jacques: Conductus-Spicilegien. In: Archiv für Musikwissenschaft 9 (1952),  
S. 101–119.  

Hankeln, Roman: Eine Tegernseer (?) Handschrift des 15. Jahrhunderts im europäischen  
Kontext. Zu Zusammensetzung und Stil von D-Mbs cgm 716. In: Miscellanea Musicologica 
[Universita Karlova, Filosofická fakulta, katedra dějin hudby] 37 (2003), S. 111–131.  

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 
Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 
des deutschen Sprachgebietes. Freiburg i. Br. 1974.  

Hiley, David: Western Plainchant. A Handbook. Oxford 1993.  
Historická antologie hudby v českých zemích (do cca 1530) / Historical Anthology of Music in 

the Bohemian Lands (up to ca 1530). Hg. von Jaromír Černý u. a. Prag 2005.  
Hughes, Andrew: Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide to Their Organization and 

Terminology. Toronto 1982.  
Huglo, Michel: Art. ‚Liturgische Gesangbücher‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 1412–1437.   
Irtenkauf, Wolfgang: Das Seckauer Cantionarium vom Jahre 1345 (Hs. Graz 756). In: Archiv für 

Musikwissenschaft 13 (1956), S. 116–141.  
Irtenkauf, Wolfgang: Zum Stuttgarter Cantionarium HB I 95. In: Codices manuscripti. Zeitschrift 

für Handschriftenkunde 3 (1977), H. 1, S. 22–30. 
Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung. Eine Blütenlese aus den Analecta hymnica mit 

literarhistorischen Erläuterungen von Guido Maria Dreves. Nach des Verfassers Ableben 
revidiert von Clemens Blume. 2 Teile. Leipzig 1909. 

Janota, Johannes: Art. ‚Hymnus‘. In: RLW 2 (2000), S. 107‒110.  
Janota, Johannes: Studien zu Typus und Funktion des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23).  
Janota, Johannes, Burghart Wachinger: Art. ‚Hymnare und Hymnenerklärungen in deutscher 

Sprache‘. In: VL2 4 (1983), Sp. 338‒346.  
Jistebnický kancionál/Jistebnice Kancionál. MS. Praha, Knihovna Národního muzea, II C 7/MS. 

Prague National Museum Library, II C 7. Kritická edice/Critical Edition von Jaroslav Kolár, 
Anežka Vidmanová, Hana Vlhová-Wörner. 1. svazek/vol. 1: Graduale. Brno 2005  
(Monumenta liturgica bohemica 2).  

Klöckner, Stefan: Handbuch Gregorianik. Einführung in Geschichte, Theorie und Praxis des 
Gregorianischen Chorals. Regensburg 2009.  

Kornrumpf, Gisela: Ave pulcherrima regina. Zur Verbreitung und Herkunft der Melodie einer 
Marien-Cantio im Rostocker Liederbuch. In: Musik in Mecklenburg. Beiträge eines  
Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller u. a. Hildes-
heim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur Musikwissenschaft 21), S. 157–172.  

Kornrumpf, Gisela: Der Conductus Florens iuventus virginis des Johannes von Iglau. Piae  
cantiones Nr. 17 in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts. In: Musik in Mecklenburg.  
Beiträge eines Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte. Hg. von Karl Heller, 



318 | Stefan Rosmer 

  

Hartmut Möller, Andreas Waczkat. Hildesheim u. a. 2000 (Studien u. Materialien zur  
Musikwissenschaft 21), S. 249–257.  

Kornrumpf, Gisela: Deutsche Lieddichtung im 14. Jahrhundert. Ein Aspekt der Überlieferung.  
In: dies.: Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Überlieferung, 
Formtraditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tübingen 2008 (MTU 133), S. 198–214 
[Erstveröffentlichung 1983].  

Kornrumpf, Gisela: Deutschsprachige Liedkunst und die Rezeption ihrer Formen und Melodien 
in der lateinischen Lieddichtung des Mittelalters. In: Gattungen und Formen des euro-
päischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Internationale Tagung vom 9. bis 12. 
Dezember 2001 in Münster. Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann u. a. Münster, 
New York u. a. 2005 (Studien u. Texte zum Mittelalter u. zur frühen Neuzeit 8), S. 111–118.  

Kornrumpf, Gisela: Ein deutsches Marienlied des 13. Jahrhunderts, eine Cantio – und eine 
Minnelied-Melodie? In: Fata Libellorum. Fs. für Franzjosef Pensel zum 70. Geburtstag. Hg. 
von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Opitz. Göppingen 1999 (GAG 648), S. 101–112.  

Kornrumpf, Gisela: Eine Melodie zu Marners Ton XIV in Clm 5539. In: ZfdA 107 (1978),  
S. 218–230.  

Kornrumpf, Gisela: Vom Hof zur Singschule. Zur Geschichte eines Minnelied-Tons. In: dies.: 
Vom Codex Manesse zur Kolmarer Liederhandschrift. Aspekte der Überlieferung, Form-
traditionen, Texte. Bd. I: Untersuchungen. Tübingen 2008 (MTU 133), S. 245–256  
[Erstveröffentlichung 1979].  

Kraß, Andreas: Art. ‚Liturgische Texte‘. In: RLW 2 (2000), S. 491–493.  
Kruckenberg, Lori: Art. ‚Sequenz‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254–1286.  
Lateinische Conductus-Texte des Mittelalters. Hg. von Joseph Szövérffy. Ottawa 2000 (The 

Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche Abhandlungen/Musicological Studies 74).  
Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.  

Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55). 
März, Christoph: Art. ‚Lai, Leich‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 852–867. 
Melodien zum Ite missa est und ihre Tropen. Hg. von Wiliam F. Eifrig, Andreas Pfisterer. Kassel, 

Basel u. a. 2006 (Monumenta Mondica medii aevi 19). 
Moosburger Graduale. München, Universitätsbibliothek, 2° Cod. ms. 156. Faksimile mit einer 

Einleitung u. Registern. Hg. von David Hiley Tutzing 1996 (Veröffentlichungen der  
Gesellschaft für bayerische Musikgeschichte).  

Mužik, František: Die Tyrnauer Handschrift (Budapest Országos Széchenyi Könyvtár c. 1. m. ae. 
243). In: Acta Universitatis Carolinae. Philosophica et historica 2 (1965): Studie a  
materiály k dějinám starší české hudby, S. 5–44.  

Nechutová, Jana: Die lateinische Literatur des Mittelalters in Böhmen. Köln u. a. 2007  
(Bausteine zur slavischen Philologie u. Kulturgeschichte. Reihe A 59).  

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant 
C. Roti, Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski. 
Washington D.C. 2004 [Erstveröffentlichung als: Introduction à l’étude de la versification 
latine médiévale. Stockholm 1958]. 

Notre Dame and Related Conductus. Hg. von Gordon A. Anderson. 10 Bde. Henryville (USA), 
Ottawa (CAN) u. a. 1979–1988 (The Institute of Medieval Music. Gesamtausgaben/ 
Opera omnia 10).  

Plocek, Václav: Eine neu aufgefundene Sequenz von der Heiligen Dorothea und ihre Beziehung 
zu Jenštejns ‚Decet huius‘ (Ein Beitrag zur Geschichte der tschechischen Hymnodie).  
In: De musica disputationes Pragenses 1 (1972), S. 120–148.  



 carmina pulchra de beata virgine | 319 

  

Plocek, Václav: Zwei Studien zur ältesten geistlichen Musik in Böhmen. Unter Mitarbeit von 
Andreas Traub [Übersetzung von Rita Fazli]. Teil I: Texte und Analysen, Teil II: Noten und 
Abbildungen. Gießen 1985 (Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den  
Slawen 27,1/2).  

Pöhlmann, Egert u. a.: Art. ‚Hymnus‘. In: MGG2. Sachteil 4 (1996), Sp. 464‒508.  
Quast, Bruno: Vom Kult zur Kunst. Öffnungen des rituellen Textes in Mittelalter und Früher 

Neuzeit. Tübingen 2005 (Bibliotheca germanica 58).  
Reckow, Fritz: Art. ‚Conductus‘. In: Handwörterbuch der musikalischen Terminologie. Lose-

blattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans Heinrich  
Eggebrecht, Albrecht Riethmüller. Wiesbaden, Stuttgart 1972–2005 [3. Auslieferung,  
Frühjahr 1974].  

Repertorium Troporum Bohemiae Medii Aevi. Hg. von Hana Vlhová-Wörner. Pars I: Tropi Proprii 
missae; Pars II: Tropi Ordinarii missae. Kyrie, Gloria; Pars III: Tropi Ordinarii missae.  
Sanctus. Prag: Editio Bärenreiter 2004, 2006, 2010.  

Schanze, Frieder: Art. ‚Meisterliederhandschriften‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 342–356.  
Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. Bd. I: 

Untersuchungen, Bd. II: Verzeichnisse. München, Zürich 1983 u. 1984 (MTU 82 u. 83).  
Schlager, Karlheinz: Cantiones. In: Geschichte der katholischen Kirchenmusik. Hg. von Karl 

Gustav Fellerer. Bd. 1: Von den Anfängen bis zum Tridentinum. Kassel, Basel u. a. 1972,  
S. 286–293. 

Schmitz-Gropengießer, Frauke: Art. ‚Tropus‘. In: Handwörterbuch der musikalischen Termino-
logie. Loseblattsammlung. Zahlreiche Lieferungen in sechs Ordnern. Hg. von Hans  
Heinrich Eggebrecht, Albrecht Riethmüller. Wiesbaden, Stuttgart 1972–2005 [40. Auslie-
ferung 2005].  

Spunar, Pavel: Das Troparium des Prager Dekans Vít (Prag Kapitelbibliothek, Cim. 4).  
In: Scriptorium. Revue internationale des études relatives aux manuscrits 11 (1957),  
S. 50–62.  

Stäblein, Bruno, Andreas Haug u. a.: Art. ‚Tropus‘. In: MGG2. Sachteil 9 (1998), Sp. 897–922.  
Stäblein, Bruno: Das Schriftbild der einstimmigen Musik. Leipzig 1975 (Musikgeschichte in 

Bildern, Bd. III, Lfg. 4). 
Steinen, Wolfram von den: Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem Großen zu Bernhard von 

Clairvaux. Bern, München 1959.  
Stotz, Peter: Handbuch der lateinischen Sprache des Mittelalters. 5 Bde. München 1996–2004 

(Handbuch der Altertumswissenschaft. 2. Abteilung, 5. Teil).  
Strohm, Reinhard: The Rise of European Music 1380–1500. Cambridge, New York 1993.  
Traub, Andreas: Art. ‚Conductus‘. In: MGG2. Sachteil 2 (1995), Sp. 982–993. 
Vidmanová, Anežka, Václav Plocek: O quantum sollicitor. In: Hudební věda 10 (1973), H. 4,  

S. 301–319 [deutsche Zusammenfassung S. 319].  
Vlhová, Hana: Das Sequentiar der Arnestus von Pardubice: das Repertoire und sein Verhältnis 

zum Prager Ritus. In: Miscellanea musicologica [Universitas Carolina Pragensis. Facultas 
philosophica] 32 (2003), S. 69–88.  

Vlhová, Hana: Die Ordinariums-Tropen im Troparium des Prager Dekans Vít. In: Cantus Planus. 
Papers Read at the 7th Meeting Sopron 1995. Budapest 1998, S. 763–779.  

Vlhová-Wörner, Hana: Die späten Ordinariumstropen im Graduale aus Moosburg. In: Studies in 
Medieval Chant and Liturgy in Honour of David Hiley. Hg. von Terence Bailey, László 
Dobszay. Budapest, Ottawa 2007 (The Institute of Medieval Music. Wissenschaftliche  
Abhandlungen/Musicological Studies 87), S. 443–472.  



320 | Stefan Rosmer 

  

Vlhová-Wörner, Hana: Die Spruchsang-Melodien im Kontext des spätmittelalterlichen  
einstimmigen Komponierens in Mitteleuropa. In: Sangspruchdichtung um 1300. Akten der 
Tagung in Basel vom 7. bis 9. November 2013. Hg. von Gert Hübner, Dorothea Klein.  
Hildesheim 2015 (Spolia Berolinensia 33), S. 275‒292.  

Vlhová-Wörner, Hana: Fama crescit eundo. Der Fall: Domazlaus predicator, der älteste  
bekannte böhmische Sequenzendichter. In: Hudební věda 39 (2002), H. 4, S. 311–330.  

Vlhová-Wörner, Hana: Záviš, autor liturgické poezie 14. století. In: Hudební věda 44 (2007),  
H. 3–4, S. 229–260 [deutsche Zusammenfassung S. 260].  

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 
Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea 57).  

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2003), S. 429‒431.  


