
  

Norbert Kössinger 
Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ 

Der Königsberger Rotulus enthält neben der Episode ‚Aurons Pfennig‘ aus dem 

prominenten ‚Wartburgkrieg‘-Komplex auf seiner Rückseite zwei häufig über-

sehene Mariendichtungen, eine lateinische sowie eine zweite, später hinzuge-

fügte, in deutscher Sprache. Die folgenden Seiten beschäftigen sich mit diesem 

auf den ersten Blick ungewöhnlichen Textensemble. Zunächst biete ich einige 

grundlegende Angaben zur Überlieferung der Königsberger Rolle (1.), in einem 

zweiten Schritt versuche ich auf der Grundlage einer Neuedition1 eine Analyse 

und Interpretation der beiden marianischen Texte (2. und 3.). Abschließend 

möchte ich eine These aufstellen, wie die Ensemblebildung von ‚Wartburgkrieg‘ 

und Marientexten in dem Rotulus plausibel zu machen sein könnte. Dabei ist 

insbesondere die spezifische mediale Form des Überlieferungsträgers von Be-

deutung (4.). 

1 Zur Überlieferung 

Die Fragmente des ‚Königsberger Wartburgkriegs‘ stammen von den Buchde-

ckeln einer heute verschollenen kanonistischen Sammelhandschrift. Zunächst 

wurden sie im Königsberger Staatsarchiv aufbewahrt, heute liegen sie in Berlin 

im Geheimen Staatsarchiv – Preußischer Kulturbesitz (XX. HA Hs. 33, Bd. 11). 

Die ansprechende Vermutung, dass die Handschrift einst im Besitz des Deut-

schen Ordens war, hat viel für sich, ist aber nicht (mehr) belegbar.2 Dass es sich 

bei den beiden erhaltenen gleichlangen Teilstücken (insgesamt ca. 50 × 11,5–

13,5 cm) um einen Rotulus handelt, hat zuerst Ludwig Denecke festgehalten, der 

im Januar 1939 die Archivbeschreibung der damals noch in Königsberg aufbe-

|| 
1 Eine erste Edition legte Zacher bereits 1865 vor. Den Teilnehmern der Berliner Tagung bin ich 

für ihre Anregungen zu Dank verpflichtet, insbesondere für den Hinweis auf die Parallelüber-

lieferung des Gaude o virgo virginum in der Online-Datenbank der Analecta Hymnica. Gisela 

Kornrumpf, Peter Stotz und Beate Braun-Niehr sei gleichfalls herzlichst für ihre kritische Lek-

türe und große Hilfe gedankt. 

2 Der Trägercodex enthielt außer den hier behandelten Fragmenten fünf Königsberger Urkun-

den des Deutschen Ordens der Jahre 1291 bis ca. 1301. Vgl. die Beschreibungen in Päsler, 

S. 161–162; Plate, S. 97 sowie ausführlich Hallmann, S. 68–77. Zum Zusammenhang mit dem 

Deutschen Orden bereits Zacher, S. 515–516. 

DOI 10.1515/9783110475371-017,  © 2017 Norbert Kössinger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



266 | Norbert Kössinger 

  

wahrten Bruchstücke anfertigte.3 Zweifel an dieser medialen Zuschreibung, die 

noch jüngst mit Fragezeichen versehen wurde, erscheinen mir mit Blick auf die 

weitere rollenförmige Überlieferung in deutscher Sprache nicht gerechtfertigt.4 

Beide Bruchstücke bildeten ursprünglich sicher einen Streifen, der an sei-

ner oberen Seite und am rechten Blattrand unversehrt zu sein scheint.5 Jedes 

Fragment ist ca. 25 cm lang. Die Breite ist recht unterschiedlich und variiert von 

11,5 bis 13,5 cm. Der Rotulus ist im Ganzen sehr schlicht angelegt und eingerich-

tet: Eine Liniierung oder Schriftraumbegrenzung gibt es nicht. Die Texte sind 

einspaltig auf beiden Seiten der Rolle – der Text auf der Verso-Seite ist nicht 

kopfständig eingetragen6 – und über die komplette Breite des Pergaments auf-

gezeichnet, ohne dass Strophen und Verse abgesetzt werden. Einziges ‚Aus-

zeichnungsmerkmal‘ sind Großbuchstaben zu Beginn jeder Strophe, vereinzelt 

auch zu Beginn des zweiten Stollens und des Abgesangs sowie unsystematisch 

gesetzte einfache Punkte als Interpungierungszeichen im Schwarzen Ton. 

Hallmann hat zu Recht festgehalten, „dass auf eine optisch ansprechende Text-

präsentation offenbar kein besonderer Wert gelegt wurde“.7 Man schloss von 

daher auf die Funktion des Überlieferungsträgers als „selbständige Aufzeich-

nung auf einer Konzeptrolle“.8 Darauf wird im vierten Abschnitt zurückzukom-

men sein. 

Es scheint fast der ganze Rotulus erhalten zu sein, der aus einem einzelnen 

(nicht aus mehreren aneinandergefügten) Streifen bestanden hat.9 Das ergibt 

sich aus der Verteilung der Texte auf die Vorder- und Rückseite. Auf der Vorder-

seite (Z. 1–105) und Teilen der Rückseite (Z. 1–42) steht eine Episode, die in der 

Forschung den Titel ‚Aurons Pfennig‘ trägt und zum ‚Wartburgkrieg‘-Komplex 

gehört. Da zwischen dem Ende der Recto- und dem Beginn der Verso-Seite in-

haltlich – auch im Blick auf die Parallelüberlieferung von ‚Aurons Pfennig‘ – 

|| 
3 Die Beschreibung ist zugänglich über www.handschriftencensus.de/1302 (19. Juni 2016). 

Zacher hielt die Fragmente noch für die Spalte eines Großfolioblattes. Vgl. Zacher, S. 517. 

4 Vgl. dazu mit ausführlicher Begründung Kössinger, insbes. Kap. IV. Zu den Zweifeln siehe 

etwa Schanze, S. 145 oder RSM 1, S. 93. 

5 Links wurde der Streifen von oben nach unten ohne Textverlust beschnitten. Vgl. Hallmann, 

S. 69. Am unteren Rand ist der Streifen abgerissen. Die anzusetzende Lücke vom erhaltenen 

Ende auf der Recto-Seite des Streifens und dem Beginn auf der Verso-Seite ist aber klein. 

6 Das ist ein wichtiges Merkmal, was die Verwendung der Rolle betrifft. Vgl. zur Einrichtung 

darüber hinaus auch Hallmann, S. 74. 

7 Ebd. 

8 Päsler, S. 162. Vgl. auch Holznagel, S. 117 und S. 119 mit Anm. 60: „eine Art Konzeptbogen“. 

9 Auch das ist ein wichtiges typologisches Merkmal mittelalterlicher Rollenüberlieferung. 

Farbabbildungen der Rolle bei Kössinger. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 267 

  

keine große Lücke anzusetzen ist, haben wir sicher die ursprüngliche Gestalt 

der (annähernd) vollständigen Rolle vor uns. Auf das Stück aus dem ‚Wartburg-

krieg‘ folgen zwei weitere Texte: ein lateinischer Hymnus de gaudiis Beatae 

Mariae Virginis (Z. 43–63), wie Zacher den Text genannt hat, und ein deutsch-

sprachiger Marienleich (Z. 64–91), der von einer zweiten Hand geschrieben 

wurde und am Ende unvollständig ist. Der gesamte Rotulus wird somit ur-

sprünglich nicht viel länger als die erhaltenen 50 cm gewesen sein. 

Die erste Hand ist als eine recht flüchtig schreibende Textualis, eine Ge-

brauchsschrift, charakterisiert worden, die ins letzte Viertel des dreizehnten 

Jahrhunderts zu setzen ist. Hallmann legt sich hier konkret auf die „1270er oder 

1280er Jahre“10 fest. Die schreibsprachliche Charakterisierung von ‚Aurons 

Pfennig‘ als thüringisch bei Päsler hat Hallmann auf der Grundlage einer aus-

führlichen Analyse differenzierter als „weitgehend dialektneutrales Mittel-

deutsch auf oberdeutscher Grundlage“11 beschrieben. Wichtig ist, dass der 

Deutsche Orden als Entstehungskontext für die Rolle somit sicher nicht in Frage 

kommt. Für ‚Aurons Pfennig‘ lässt sich zudem aufgrund einiger typischer Fehler 

mit Sicherheit sagen, dass es sich beim Königsberger Text um eine Abschrift 

handelt.12 

Das deutschsprachige Marienlob ist vermutlich ein Nachtrag von einer 

zweiten Hand, die Hallmann in das „2. Viertel des 14. Jhs.“13 datiert. Zu ihrer 

schreibsprachlichen Einordnung bezieht er keine Stellung. Festhalten sollte 

man in jedem Fall, dass die Bestimmung der Schreibsprache der ersten Hand 

nicht ohne Weiteres auch für die Nachtragshand gelten kann. Zacher hatte ohne 

Angabe näherer Gründe von einem „schreiber niederrheinischer herkunft“14 

gesprochen. Diese Zuschreibung lässt sich aus heutiger Sicht präzisieren. Der 

Text zeigt – ähnlich wie der ‚Wartburgkrieg‘ – typische ostmitteldeutsche 

Merkmale; einige Besonderheiten im Bereich des Vokalismus weisen jedoch im 

Unterschied zur ersten Hand nicht in den oberdeutschen Süden, sondern in den 

mittelfränkischen Westen, möglicherweise auch hier mit einer „Tendenz zur 

Entregionalisierung“.15 Ob der Rotulus ‚gewandertʻ ist oder ob der zweite 

|| 
10 Vgl. auch Schneider, S. 163–166 mit der Unterscheidung von Buch- und Gebrauchsschrift. 

Das Zitat bei Hallmann, S. 71. 

11 Vgl. Päsler, S. 161; Hallmann, S. 71–74, hier S. 74. 

12 Dazu mit Beleg Kössinger, Kap. III.5.3. 

13 Hallmann, S. 71. 

14 Zacher, S. 517. 

15 Mit Nachweisen Kössinger, Kap. III.5.3. Das Zitat bei Paul, S. 51 (§ E 41). 



268 | Norbert Kössinger 

  

Schreiber anderer Herkunft, jedoch am selben Ort wie der erste Schreiber tätig 

war, lässt sich nicht mehr rekonstruieren. 

Die Textzusammenstellung des Königsberger Rotulus sieht folgendermaßen 

aus: 

Recto 

Z. 1–105: ‚Aurons Pfennig‘ (Hand 1; 4. Viertel 13. Jh.) 

Verso 

Z. 1–42: ‚Aurons Pfennig‘, Fortsetzung (Hand 1) 

Z. 43–63: lateinisches Marienlob Gaude o virgo virginum (Hand 1) 

Z. 64–91: deutschsprachiger Marienleich Kont ich nu loben boben allez daz 

ie gewart (Hand 2; 2. Viertel 14. Jh.) 

2 Gaude o virgo virginum 

Der lateinische Text des Königsberger Rotulus gehört, wie in Strophe VIII,3 

(propter hec septem gaudia) explizit gesagt wird, zu den ‚Sieben Freuden Mari-

ens‘, einem außerordentlich häufig in verschiedenen Fassungen und mehreren 

volkssprachlichen Übersetzungen überlieferten Texttyp.16 Grundsätzlich unter-

scheiden lässt sich hier eine Fassung, deren Gegenstand die irdischen Freuden 

Mariens sind, von einer zweiten Fassung, deren Gegenstand die sogenannten 

himmlischen Freuden sind. Der Königsberger Text gehört zu den sieben himm-

lischen Freuden, die auf den hl. Thomas Becket, Erzbischof von Canterbury 

(gest. 1170), zurückgeführt werden. Dieser soll nach einer Marienvision „die 

grundlegende Fassung ihrer 7 himmlischen Freuden in Prosa und Versen gestal-

tet haben“.17 Der vorliegende Text gehört innerhalb dieser Gruppe zum soge-

nannten ‚Überbietungs-Typus‘ und lässt sich hier noch genauer den Kurzfas-

sungen zuordnen, das heißt solchen Fassungen, die ohne den vorangestellten 

Visionsbericht auskommen.18 Er ist in den Analecta Hymnica belegt.19 

Als Textgrundlage der dortigen Edition wird wie folgt auf eine Hildesheimer 

Handschrift verwiesen: „Orat. ms. Carthus. Hildesheimen. saec. 15. Cod. Io-

|| 
16 Vgl. dazu den Überblick zu den deutschsprachigen Texten bei Hilg. 

17 Ebd., Sp. 1164. 

18 Vgl. ebd., Sp. 1163. 

19 AH 31, S. 201, Nr. 192. Er bleibt ohne Nachweis bei Chevalier und bei Walther. Ebenfalls 

nicht erwähnt ist er bei Hilg, der vorrangig die deutschsprachige Tradition untersucht. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 269 

  

sephini Hildesh. 3 (6).“20 Dabei handelt es sich um einen Kodex, der heute in der 

Dombibliothek zu Hildesheim aufbewahrt wird und dort die Signatur J 30 trägt.21 

Er war nach Clemens Blume, dem Herausgeber des betreffenden Analecta-

Bandes, Teil des Buchbestands der Hildesheimer Kartause, was von Gier-

mann/Härtel in ihrem Katalogisat nicht explizit bestätigt wird.22 Es handelt sich 

um einen kleinformatigen Pergamentkodex (10,5 × 8 cm) aus dem fünfzehnten 

Jahrhundert, der auf den fol. 1r–75r einen umfangreichen Teil mit marianischen 

Liedern und Gebetstexten enthält, die nach Wochentagen und unterhalb der 

Ebene der einzelnen Tage nach den Tagzeiten geordnet sind. Unter der Über-

schrift Feria Secunda, das heißt also für den Montag, steht auf fol. 67r–68r der 

Text, der hier interessiert, mit dem Incipit Ave virgo virginum (Abb. 1 und 2).23 

 

Abb. 1: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. J 30, fol. 67r. 

|| 
20 AH 31, S. 201. 

21 Vgl. die Beschreibung bei Giermann, Härtel, S. 185–187. Die Handschrift gehörte vormals 

zum Bestand des Hildesheimer Josephinums. Vgl. Müller, Nachricht, S. 12, Nr. 52 (6) und Här-

tel, S. 65. 

22 Giermann, Härtel, S. 185. Vgl. aber ebd., S. XX, wo die Provenienzangabe übernommen zu 

sein scheint. 

23 Verwechslungsgefahr besteht mit einem Text aus der Gruppe der irdischen Freuden mit 

identischem Incipit. Vgl. Hilg, Sp. 1159. Siehe auch AH 31, S. 182, Nr. 179. 



270 | Norbert Kössinger 

  

 

Abb. 2: Hildesheim, Dombibliothek, Hs. J 30, fol. 67v–68r. 

Ich biete im Folgenden zunächst einen Abdruck des lateinischen Textes nach 

der Königsberger Rolle (im Folgenden: Kö), dem älteren der beiden erhaltenen 

Textzeugen. Meine Edition setzt Verse und Strophen ab. Abkürzungen sind 

stillschweigend aufgelöst und eine moderne Interpunktion eingeführt. u und v 

sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, ebenso habe ich c und t nach 

moderner Gepflogenheit gesetzt, wo die Handschrift immer c schreibt. Ergän-

zungen nach dem Hildesheimer Text (im Folgenden: Hi) sind bei nicht mehr 

sicher lesbaren Stellen in eckigen Klammern angegeben.24 In Hi ist der Stro-

phenbeginn durch rubrizierte A-Majuskeln angezeigt, Versenden sind durch 

rubrizierte punctus markiert. Am Ende jeder Strophe findet sich in Hi zudem ein 

rot durchstrichenes M mit einem darübergestellten a, das zu Maria aufzulösen 

ist. Auf Hi beziehen sich auch die Lesarten, die ich in einem textkritischen Ap-

|| 
24 Ein handschriftennaher, zeilengetreuer Abdruck zuerst bei Zacher, S. 523–524. Vgl. nun 

auch Kössinger, Kap. III.5.3. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 271 

  

parat ergänzt habe. Die Sigle AH bezieht sich auf den Text, wie er in den 

Analecta Hymnica abgedruckt ist.25 

Gaude, o virgo virginum  I 

[cuius solius] gaudium 

et [prec]ellens iocundi[tas 

vin]cit celi delicias, 

summa poli agmina  5 

or[na]t tua presentia. 

I,1 Gaude o] Ave Hi. I,4 delicias] divitias Hi. I,5 summa] Summaque Hi. I,5 poli] caeli 

AH. 

Darauf folgt in Hi: 

Per hoc excellens gaudium 

et meritum eximium 

fac nobis placatum fieri 

dilectum tui uteri.  10 

Gaude, fulgens ut [au]rora,  II  

sicut diem sol tu luna 

cunctos replens gaudiis. 

Tu pro nobis, mater, ora, 

ut donent[ur nob]is dona  5 

in tuis del[iciis]. 

II,1 Gaude] Ave Hi. II,2 luna] sola Hi. II,3 cunctos] Cuncta AH. – In AH, S. 201 dazu: Cunc-

tis. II,3 replens] reples Hi. 

Nach II,3 folgt in Hi:    

Que torrente voluptatis 

et abysso divinitatis 

deliciose iam potaris 

sine fine gratularis; 

II,5 donentur nobis] nobis donentur Hi. II,6 in tuis] tuis in Hi.  

[G]aude, mundi impera[trix,  III 

peccato]rum reparatrix, 

digna susceptrix glorie, 

|| 
25 AH 31, S. 201, Nr. 192. 



272 | Norbert Kössinger 

  

cuius votis preparantur 

celi cives et letantur  5 

frui tanta principe. 

III,1 Gaude] Ave Hi. III,2 peccatorum reparatrix] et celorum gubernatrix Hi. III,3 suscep-

trix] sceptro Hi. 

Gaude, quam sic honoravit  IV 

summus pater et amavit, 

ut cum sancta trinitate 

una sis [in vo]luntate 

et clementer exaudiris  5 

in cunctis, que requiris. 

IV,1 Gaude] Ave Hi. IV,4 sis] sit Hi. IV,6 requiris] tu requiris Hi. 

Nach IV,6 folgt in Hi:    

Per hec tam magna gaudia 

et merita insignia 

assis nobis hilariter 

iuvando nos fideliter,  10 

in hora nostri exitus 

fugando nequam spiritus. 

Gaude, mater clementie,  V 

nam tue providentie 

tuus [com]misit unicus, 

ut premiis celestibus 

dites prout vo[lue]ris,  5 

tuis datos obsequiis. 

V,1 Gaude] Ave Hi. V,5 prout] ut Hi. V,6 tuis] korrigiert in Hi (aus tuos?). 

Nach V,6 folgt in Hi: 

Cum colimus hec gaudia, 

cordi tuo tam suavia, 

sis nostri memor, domina, 

quos gravat carnis sarcina.  10 

V,9 nostri] korrigiert in Hi (aus nostris?). 

Gaude, que dignis digni[or  VI 

et] celis es sublimior, 

gratia ex [te] nati. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 273 

  

Tu solis luce [clarior, 

tu] cunctis precelsior  5 

proxima es trinitati. 

VI,1 Gaude que dignis] Ave que dignior Hi. In AH zwischen quae und dignior in Klammern 

die nun obsolete Emendation virgo.  VI,2 celis] celi Hi. VI,2 es] et Kö. VI,3 te nach Hi 

ergänzt. VI,5 precelsior] precellentior Hi. VI,6 es trinitati] trinitati Hi. 

Nach VI,6 folgt in Hi:  

Quo tota iam exuberas 

in Deum et exsuperas 

uranicas naturas; 

in Deum tota niteris  10 

et omnes supergrederis 

ignitas genituras. 

Per hoc excellens gaudium 

et meritum insolitum 

precare nobis veniam  15 

et requiem perpetuam. 

VI,10–12 fehlen in AH.  VI, 13f. Umstellungszeichen vor gaudium und vor meritum, so 

dass zu lesen wäre: Per hoc excellens meritum et gaudium insolitum. 

Gaude, cuius fel[icitas]  VII 

et gaudiorum nov[ita]s 

numquam minoratur, 

et mer[itorum] dignitas 

et premi[orum io]cunditas  5 

semper augmentatur. 

VII,1 Gaude] Ave Hi. VII,5 premiorum] premii Hi. 

Mater regis et filia,  VIII 

mitis, dulcis, piissima 

propter hec septem gaudia 

que nunc habes in gloria 

cum plena cordis letitia  5 

confer nobis gaudia 

virgo clemens et unica. 

AMEN. 

VIII,1 Mater regis et filia] O Mater Dei castissima Hi. VIII,3 septem gaudia] et omnia Hi. 

VIII,4 que nunc habes in gloria] Gaudia, que nunc in patria Hi. VIII,6 gaudia] celestia Hi. 

Danach in Hi abgekürzt und rot durchstrichen: Amen Kyrie eleison. VIII,7 fehlt in Hi. 



274 | Norbert Kössinger 

  

Nimmt man allein die Chronologie der Überlieferung als Grundlage, muss man 

davon ausgehen, dass die Hildesheimer Handschrift eine gegenüber dem Kö-

nigsberger Text amplifizierte Fassung bietet. Es ist aber dennoch natürlich nicht 

ausgeschlossen, dass hinter dem Text in Kö eine ursprünglich längere, nicht 

erhaltene Fassung steht, die im Königsberger Rotulus bereits gekürzt vorliegt. 

Diese längere Fassung wäre dann allein durch den später aufgezeichneten Text 

in Hi repräsentiert.  

Blickt man auf die formale Gestaltung sowie auf den Wortlaut, sprechen die 

Argumente eher für die Auffassung, dass Kö bereits eine kürzende Bearbeitung 

einer zeitlich vorausliegenden Fassung von Ave virgo virginum darstellt. Von der 

Form her handelt es sich bei Kö in den Strophen I–VII immer um sechszeilige 

Strophen, deren Zeilen von der Grundform her aus meist acht Silben mit paroxy-

tonischen beziehungsweise proparoxytonischen Versschlüssen bestehen, wobei 

die Reimschemata wechseln (I, IV, V: aa bb cc; II: abc abc; III, VI: aab ccb; VII: 

aab aab).26 Ausreißer ist lediglich die Schlussstrophe VIII, die in Kö (bei offen-

sichtlich achtsilbigem Grundmuster) siebenzeilig ist und sich durch Haufenreim 

auszeichnet (7xa). Der gesamte Text ließe sich von daher prinzipiell auf dieselbe 

Melodie singen. Um eine Sequenz handelt es sich jedoch sicher nicht, da das 

Merkmal der ,fortschreitende[n] Repetition‘ nicht gegeben ist.27 

Die Fassung, für die der Hildesheimer Text steht, ist im Vergleich dazu um-

fangreicher und im Wortlaut, gerade was Silbenzahl und Rhythmus angeht, an 

den meisten Stellen glatter als Kö. Sie zeigt an ihrem Anfang und Ende immer-

hin sequenzartige Struktur dadurch, dass an diesen Stellen gleichzeilige Stro-

phen aufeinanderfolgen: Die Strophen I und II sind jeweils zehnzeilig, VII und 

VIII sind jeweils sechszeilig, wobei die Reimgestaltung voneinander abweicht 

(I: aa bb cc aa dd; II: abc dd ee abc; VII: aab aab; VIII: aa bbbb). Die Strophen 

zwischen diesen respondierenden Teilen sind hingegen alle von ungleicher 

Länge (III: 6; IV: 12; V: 10; VI: 16) mit unterschiedlicher Reimgestaltung (III: aab 

ccd; IV: aa bb cc dd ee ff; V: aa bb cc dd ee; VI: aab aab ccd eed ff gg). Auffällig 

ist zudem, dass die Lesarten in Hi besser in die fast konsequent achtsilbige Ge-

stalt des Textes passen, wo Kö manchmal eine Silbe zu wenig (I,5) oder zu viel 

|| 
26 Es handelt sich um die rhythmische Umsetzung der ambrosianischen Hymnenzeile im 

iambischen Dimeter. Vgl. Norberg, S. 100–102. Für den ganzen Text ergibt sich folgendes 

Grundmuster: I: 8pp; II und III: 2x8p+7pp (entspricht der Stabat mater-Strophe, in Hi mit 

Einschub 4x8p); IV: 8p; V: 8pp; VI: 2x8pp+7p; VII: 2x8pp+6p; VIII: 2x8pp+7pp(+8pp, nur in 

Kö). 

27 Siehe Worstbrock, S. 429. Vgl. auch Klopsch, S. 56–57; Norberg, S. 156–173 sowie Stock, 

S. 21–27. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 275 

  

(III,3; IV,6; VII,5; VIII,3) aufweist. Strophe VI geht in Hi konsequent nach dem 

Muster 2x8pp+7p auf, wo in Kö in V. 3 auch vom Sinn her eine Silbe ergänzt 

werden muss (te) und in V. 6 eine Silbe überschüssig ist (es). Lediglich an einer 

Stelle ist Kö, was die Silbenzahl angeht, die Präferenz vor Hi zu geben (V,5). 

Der Blick auf den Wortlaut der Texte selbst hilft für eine Gesamteinschät-

zung nur bedingt weiter. Denn abgesehen von den bereits angesprochenen 

Unterschieden, sind die weiteren Lesarten reine ‚Wortersetzungenʻ oder mini-

male Wortumstellungen, die den Text stilistisch glätten (II,3; II,5–6; VI,2) und 

ihm nur punktuell theologisch eine alternative Sinnrichtung verleihen (I,4: 

delicias/divitias; II,2: luna/sola; III,2: peccatorum reparatrix/celorum gubernat-

rix; VI,1: dignis dignior/que dignior; VIII,1: Mater regis et filia/O Mater Dei castis-

sima). Doch damit ist sicher kein ausreichendes Fundament für eine textkriti-

sche Wertung in die eine oder in die andere Richtung gegeben. Auch in der 

Frage, ob die Unterschiede im Versbestand von Kö gegenüber Hi als Kürzungen 

oder Erweiterungen zu werten sind, kommt man nicht recht weiter. Es handelt 

sich in allen Fällen um formal in sich schlüssige Partien, die mit einer Ausnah-

me (Strophe II) immer am Ende der Strophen ergänzt (beziehungsweise in Kö 

gekürzt) wurden (I, IV–VI). So liegt im Blick auf das Ganze eher die Vermutung 

nahe, dass Kö eine bearbeitete und in der vorliegenden Textgestalt schon leicht 

zersungene Kurzfassung von Hi darstellt, die man aufgrund des konsequent 

abweichenden anaphorischen Strophenanfangs vorläufig als Gaude-Fassung im 

Unterschied zu Analecta Hymnica 31, Nr. 192 (S. 201) bezeichnen könnte. Aber 

die Hypothek der späten Überlieferung von Hi bleibt als wichtige Einschrän-

kung bestehen. 

Zur Poetik des Textes: Er bedient sich des typischen Haushalts der Marien-

frömmigkeit und ihres theologisch-literarischen Bildinventars, wie es am Ende 

des dreizehnten Jahrhunderts vielfach verfügbar war. Alle Motive lassen sich 

gut in der lateinischen und volkssprachlichen Mariendichtung nachweisen. Ich 

nenne an dieser Stelle exemplarisch nur den Vergleich Marias mit Morgenröte 

(aurora; II,1) und Mond (luna; II,2), Maria als Herrscherin über die Welt und 

Wiederherstellerin der Sünder (mundi imperatrix, peccatorum reparatrix; III,1–

2), ihre Verbundenheit mit der Trinität (IV,3–4) und ihre Rolle als Mutter (II,4; 

V,1 [mater clementie]; VIII,1).28 

|| 
28 Alle Motive lassen sich mit Salzers grundlegender Studie belegen. Ich verweise lediglich 

auf die entsprechenden Registereinträge zu den deutschen und lateinischen Lemmata bei ihm: 

aurora (S. 606 und S. 611), luna (S. 606 und S. 613), imperatrix (S. 604 und S. 613), reparatrix 

(S. 615), Zusammenhang mit der Trinität (S. 602), Mutter (S. 606 und S. 614). Die Marienepithe-



276 | Norbert Kössinger 

  

Der Text reiht in ästhetisch einfacher, aber durchaus ansprechender Weise 

die zitierten Bilder und Aussagen über Maria aneinander, wie sie für einen reli-

giösen Gebrauchstext typisch sind. Er beginnt in der ersten Strophe mit dem 

Gedanken, dass die Freude Marias alle Annehmlichkeiten (delicias; I,4 Kö) be-

ziehungsweise Reichtümer (divitias; I,4 Hi) des Himmels übersteige (daher die 

Bezeichnung als ‚Überbietungstyp‘, s. S. 268). Im Zentrum stehen die sogenann-

ten himmlischen Freuden Mariens, die keinen ähnlich festen Kanon ausgebildet 

haben wie die sieben irdischen Freuden (meist in der Reihenfolge 1. Verkündi-

gung, 2. Heimsuchung, 3. Geburt Jesu, 4. Auferstehung, 5. Christi Himmelfahrt, 

6. Herabkunft des Hl. Geistes, 7. Aufnahme Mariens in den Himmel), die sogar 

einen eigenen (erst in der Neuzeit vom Papst approbierten) Festtag im liturgi-

schen Kalender am 5. Juli haben.29 Die himmlischen Freuden lassen sich im 

vorliegenden Text nicht auf einfache Schlagworte reduzieren, sondern behan-

deln in immer neuen Anläufen und variierenden Umschreibungen Marias „Er-

leuchtung des ganzen himmlischen Hofes, ihre Verehrung durch die Himmel-

bewohner, ihre Übereinstimmung mit dem Willen Gottes, die zeitliche und 

ewige Belohnung ihrer Verehrer, ihre Gottesnähe und ihre Heilsgewißheit“.30 

Eine Verbindung dieser Freuden mit Lebensstationen erfolgt hier nicht; auffäl-

lig ist immerhin der mehrfache Fürbittgedanke beziehungsweise die Bitte um 

Teilhabe am Heil durch die Betenden, die allerdings in Kö nur in den Strophen 

II und VIII überliefert ist. 

Die Überlieferung in der Hildesheimer Handschrift weist von ihrem Kontext 

her dezidiert in den Zusammenhang des Stundengebets. Nach einem Prolog ad 

provocandum animam devotam ad studium devote oracionis (fol. 1r) folgt ein 

erster Durchgang durch die sieben Tage der Woche mit jeweils sieben Tagzeiten 

(fol. 2v–65v), wobei auf rhythmisch geformte (und somit grundsätzlich sangbare) 

Texte zu jeder Tagzeit ein kurzes Prosagebet folgt.31 Ab fol. 66r beginnt im Codex 

ein zweiter Teil mit möglichen alternativen Gebetstexten zu den Tagen und 

Tagzeiten, der auch so angekündigt wird: Item hec oraciones possunt dici per 

ebdomadam (fol. 66r). Es wird nun jeweils eine einzige oracio de beata virgine 

(fol. 66r) für jeden Wochentag von Sonntag bis Samstag geboten – immer sind es 

|| 
ta und stehenden Wendungen des vorliegenden Textes lassen sich konkret für den Bereich der 

lateinischen Hymnen nun durch die Analecta Hymnica-Datenbank nachweisen. 

29 Vgl. Bayer, S. 154–155. In der Ikonographie sind die Sieben Freuden erst im Spätmittelalter 

belegbar. Vgl. Sachs. 

30 Hilg, Sp. 1164. 

31 Zur Frage nach der Sangbarkeit: Auf fol. 65v wird explizit darauf hingewiesen, dass die drei 

voranstehenden rot unterstrichenen Zeilen in der Melodie von Gaude Sion zu singen seien: 

nota: exemplum istud subscriptum cantatum in melodia sit gaude syon. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 277 

  

rhythmische Texte –, im Anschluss daran steht jeweils wieder ein kurzes ab-

schließendes Gebet in Prosa.32 

Nimmt man die Einträge vorn in der Handschrift und die bereits erwähnte 

Vermutung des Herausgebers in den Analecta Hymnica zusammen (s. S. 269), 

dann spricht viel dafür, dass die Handschrift in der Hildesheimer Kartause – die 

im Übrigen von Anfang an mit einem Marienpatrozinium ausgestattet war – für 

das Beten des marianischen Offiziums (über das gemeinsame monastische 

Stundengebet hinaus) wenn nicht hergestellt, so doch zumindest verwendet 

worden ist.33 Bereits unabhängig von solchen Vermutungen kann man vorläufig 

festhalten, dass die Kontextualisierung des marianischen Textes einen völlig 

anderen Verwendungszusammenhang erahnen lässt, als er für das Gaude virgo 

virginum des Königsberger Rotulus anzunehmen ist. 

3 Zum deutschsprachigen Marienleich 
Kont ich nu loben boben allez daz ie gewart 

In der Königsberger Rolle folgt auf den lateinischen Marienpreis in den Zeilen 

64 bis 91 der Verso-Seite von einer jüngeren Hand ein deutschsprachiger Mari-

enleich. Auch für diesen Text biete ich zunächst einen neuen Abdruck. Meine 

Edition setzt Versikel und Verse ab, wobei ich nicht mehr als einen ersten Vor-

schlag geben kann, wie der Text formal zu gliedern sein könnte. Abkürzungen 

sind stillschweigend aufgelöst und eine moderne Interpunktion eingeführt. u 

und v sind ihrem Lautwert entsprechend angeglichen, an einer Stelle gleiche 

ich c an z an (zitelose, II,3). s kann je nach Lautwert den Reibelaut /s/ (sinne, I,2) 

oder den Zischlaut /∫/ ‹sch› (srin, II,3; sone, II,4; pus, V,2; sin, XI,2) bezeichnen. 

Diakritika sind nach der Handschrift gesetzt. Eigennamen sind groß geschrie-

ben. Auch am Satzanfang setze ich Majuskel. Schlag- bzw. Binnenreime sind 

durch Spatien markiert. Eine Herausgeberergänzung war nur in I,1 nötig, wo in 

der Handschrift ein Nasalstrich fehlt. In XI,1 setze ich ein Auslassungszeichen 

|| 
32 Der lateinische Begriff oratio, wie er hier verwendet wird, ist also ein umfassender Termi-

nus, der viele Formen einschließen kann. 

33 Im vorderen Spiegel steht nach Giermann, Härtel, S. 185: cartus Michael. Auf fol. 1r findet 

sich der nicht mehr vollständig lesbare Eintrag: Ego frater Michael pe: li: [...]. Zur Geschichte 

der Kartause vgl. Eymelt sowie Schlegel. 



278 | Norbert Kössinger 

  

wegen des passenden Reims an den Versanfang, auch wenn in der Handschrift 

nach (!) srin ein größerer Freiraum geblieben ist.34 

Kont ich nu lobe[n] boben allez, daz ie gewart  I 

und het ich sinne mine recht an su gekart. 

Nu gip mir lere here edele vrowe min, 

daz ich dich grGze sueze reniz megetin. 

Von Iesse nie gliche me die vrowen wart.  II 

Trosterinne, suze minne, du blunder gart. 

Edele rose, zitelose, der selden srin. 

In himeltrone luchte sone, min kunegin, 

also die sunne wunne gibet iren sin,  III 

Gebar alleine reine mait ein kindelin. 

Der engel singen tet der werden vrowen loip.  IV 

Mit done sone sist ein sterne von Iacob. 

Die nature die ist ture und unvorbrant,  V 

dG Moyses sach den lichten tac, ein pus genant. 

Nu merkit wunder, da bisunder inne saz 

Der werlde trost hat uns irlost mit richer wait. 

Du bist ein tochter von Syon,  VI 

ein muter und ein reine mait. 

An touwe sach her Gedeon 

ein vlus, als uns die wisen sain. 

Nochtan sone wart daz selbe vlus  VII 

von deme touwe nirgen naz. 

Von Bethlehem bist du ein hus, 

aldar got selbir inne saz. 

Nu du bist al der werlde lichter tac.  VIII 

So vro si wir diner mildekeit. 

Daz vaz nieman zu vollen loben mac. 

Des ist din lop vil wite uz gespret. 

Sunder spot minnet got, so mac uwer werden rat.  IX 

Tut ir daz ane haz, vri sit ir vor missetat. 

|| 
34 Für einen neuen handschriftennahen Abdruck vgl. Kössinger, Kap. III.5.3. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 279 

  

Du uzirwelte rose rot,  X 

sit got die menseit an dich bot, 

deme tuvele gar zu sture, 

des bist du al der werlde trost. 

Von dir so si wir alle irlost  5 

von des tuveles vure. 

[...] vroden srin  XI 

von dir so geit ein sunne sin, 

daz luchtet also sere, 

ein palas son, Salmonis tron. 

Noch vrowet sich alle der engele don,  5 

vrowe, diner ere. 

Du uzzerwelde keserin,  XII 

allir sunder buzerin, 

dinge uns zu dime kinde. 

Irwende sinen zorn von uns, 

senfterinne dines suns,  5 

mach uns ein zugesinde. 

[...] 

Der vorstehende Text ist unikal in Kö überliefert. Es handelt sich von der Form 

her nicht um ein Lied, sondern wegen seiner ungleich gebauten Versikel um 

einen Leich, das heißt einen Formtyp der mittelhochdeutschen Lyrik, der der 

lateinischen Sequenz nahesteht.35 Aus formalen und inhaltlichen Gründen lässt 

sich der Text in zwölf Kurzversikel untergliedern. Die ersten fünf Versikel zeich-

nen sich konsequent durch sechshebige, paargereimte Verse mit männlichen 

Kadenzen aus.36 Eine weitere Strukturierungsmöglichkeit ergibt sich formal 

allein über die Schlag- bzw. Binnenreime der Versikel, die in I und III nach dem 

zweiten und dritten Takt,37 in II und V nach dem zweiten und vierten Takt sowie 

in IV nach dem ersten und zweiten Takt stehen.38 VI und VII sind vierhebig, 

|| 
35 Vgl. Haustein, S. 397. Der Text ist in der Übersicht von Apfelböck (S. 137–150) noch nicht 

verzeichnet. Die Identifizierung als Leich geht auf die Archivbeschreibung Ludwig Deneckes 

zurück, die über den Handschriftencensus online greifbar ist. In einer gedruckten Beschrei-

bung fand sie sich erstmals bei Päsler, S. 161–162. 

36 Nicht rein ist allein der Reim von V,3–4, was dialektale Gründe haben kann. 

37 In I,2 kann mine nachgestelltes Possessivpronomen sein oder das Substantiv minne. 

38 Der Schlagreim in IV, 1 ist zumindest unrein oder fehlt eher ganz. Könnte eventuell sengel 

(,Sänger‘, Lexer, Bd. 2, Sp. 884) oder sengeln (‚singen‘, Lexer, ebd.) gestanden haben? Bei V,3–

4 handelt es sich um eine constructio apo koinu. 



280 | Norbert Kössinger 

  

kreuzgereimt mit männlichen Kadenzen.39 VIII ist bei sechs Hebungen durch 

einsilbigen taktfüllenden Schlagreim nach dem ersten Takt gekennzeichnet,40 

IX bei acht Hebungen durch Binnenreim nach dem zweiten und vierten Takt. 

Die Versikel X bis XII sind konsequent vierhebig mit Schweifreim, die Kadenzen 

sind nach folgendem Muster verteilt: aab- ccb-. Was nach XII folgte, lässt sich 

nicht mehr sagen.41 In der Handschrift sind noch einige Oberlängen von Buch-

staben der nächsten Zeile erkennbar. 

Was das Repertoire an Metaphern und biblischen Referenzen sowie ihre al-

legorisch-typologische Deutung aus dem Bereich der Marienverehrung angeht, 

so steht der deutschsprachige dem davorstehenden lateinischen Text in nichts 

nach. Maria wird tituliert als edele vrowe, sueze[z] reniz megetin, trosterinne, 

blunder gart, edele rose und zitelose,42 selden srin und kunegin (alles Beispiele 

aus I und II), als muter (VI), als der werlde lichter tac und vaz (VIII), als uzirwelte 

rose rot (X) und vroden srin (XI), als keserin, allir sunder buzerin und senfterinne 

(XII).43 Zum Teil finden sich solche Beiworte in ihren exakten Entsprechungen 

auch im lateinischen Text des Rotulus: Maria als Sonne (II,2), als Kaiserin (III,1), 

als Aurora (II,1) oder anderes mehr. In diesen punktuellen Überschneidungen 

sollte man aber sicher nicht mehr als ein allgemein, lateinisch wie volkssprach-

lich verfügbares liturgisches und literarisches ‚poetisches Marieninventar‘ se-

hen. 

Es kommen im Leich jedoch weitere Elemente hinzu, die im Vergleich mit 

dem lateinischen Text ein etwas stärkeres biblisches und theologisches Gewicht 

besitzen: die Herkunft von Jesse, dem Vater Davids (II,1; vgl. Jes 11,1–10),44 das 

Singen der Engel bei der Geburt Jesu nach Lk 2,13 und die Bezeichnung Marias 

als Stern Jakobs in typologischer Engführung von Num 24,17 mit dem Stern von 

Bethlehem (IV; vgl. Mt 2,2.9);45 Maria, die schon im brennenden Dornbusch als 

Heilsbringerin (der werlde trost) präsent war (V; vgl. Ex 3,1–12);46 Maria als 

|| 
39 In VI ist der Reim mait/sain wohl nicht unrein, sondern dahinter steht vermutlich ur-

sprünglich der Singular sait anstelle von sain. 

40 Der Reim mildekeit/gespret ist dialektal bedingt. 

41 Das letzte Wort, zugesinde (‚Dienerschaft‘), mit dem Versikel XII zu einem Abschluss 

kommt, ist in Lexer, Bd. 3, Sp. 1192 belegt. 

42 Das Nomen zîtelôse bezeichnet nach Lexer, Bd. 3, Sp. 1138 „eine weisse od. gelbe frühlings-, 

maiblume (meist neben violen, lilien u. rosen): crocus u. narcisse“. 

43 Für diese Epitheta genügt als Beleg in der deutschsprachigen mittelalterlichen Literatur der 

generelle Verweis auf das Register der Arbeit von Salzer, S. 601–610. 

44 Vgl. ebd., S. 29–30. 

45 Vgl. ebd., S. 35–36. 

46 Vgl. ebd., S. 12–14. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 281 

  

Tochter von Zion, die mit dem Widderfell Gideons in Verbindung gebracht wird 

(VI; Ri 6,36–40), und als Haus Gottes (VII,3–4);47 schließlich Maria als Teufels-

bezwingerin (X), die leuchtet wie der Thron Salomons (XI).48 

Gaude virgo beziehungsweise Ave virgo und Leich treffen sich auch hin-

sichtlich des Motivs des grüezens (I,4) und der Freude (VIII,2; XI,1.5). In Sprech-

haltung und Rezipientenlenkung unterscheiden sie sich jedoch grundlegend 

voneinander. Das Sprecher-Ich im Leich setzt ein mit dem Unfähigkeitstopos 

(Kont ich [...] lobe[n]) und der direkt an Maria gerichteten Bitte darum, hier und 

jetzt (nu, I,1.3; vgl. auch V,3; VIII,1) richtig zu ihr sprechen zu können (I,1–4). 

Sie ist für den Sprecher min kunegin (II,4). Der Text changiert ansonsten zwi-

schen direkter Anrede an Maria (du, II,2; VI,1; VII,3; VIII,1.2.4; X,1.2.4.5; XI,2.6; 

XII,1.3.5) und dem Sprechen über sie in der dritten Person (II,1; IV,1.2; VIII,3). 

Mit hineingeholt werden aber in das Zeigfeld des Textes auch die Rezipienten, 

die in einem belehrenden, exhortativen Gestus konkret angesprochen werden 

(Nu merkit, V,3; Sunder spot minnet got so mac uwer werden rat. / Tut ir daz ane 

haz vri sit ir vor missetat, IX). Es bleibt aber nicht bei einer konsequenten Tren-

nung von belehrendem Sprecher gegenüber seinen Hörern, sondern beide Par-

teien werden verbunden in einem Wir, das man geradezu als eine liturgische 

Gemeinschaft auffassen darf, in die sich der Sprecher immer wieder selbst mit-

einschließt (V,4; VI,4; VIII,2; X,5; XII,3.4.6). Das Ich, das dabei am Anfang ein-

geführt wird, verschwindet gleichsam im kollektiven Wir. 

Der Marienleich des Königsberger Rotulus steht damit insgesamt ästhetisch 

sicher nicht auf einer Stufe mit den berühmten geistlichen Leichs, etwa 

Walthers von der Vogelweide oder Frauenlobs, um nur diese beiden herausra-

genden Verfasser religiöser Leichs des dreizehnten und vierzehnten Jahrhun-

derts zu nennen.49 Er lebt insgesamt von der engen Verschränkung der genann-

ten drei Sprechebenen mit einer Reihe von zentralen Theologumena, die er 

verarbeitet und als Heilswissen und Heilswunsch (XII) in einer poetisch durch-

geformten Sprache durchaus anspruchsvoll präsentiert. 

|| 
47 Vgl. ebd., S. 32 und S. 40–42. 

48 Vgl. ebd., S. 581 und S. 38–39. 

49 Eine Einordnung in die deutschsprachige Marienliteratur kann an dieser Stelle nicht geleis-

tet werden. Verwiesen sei zur ersten Orientierung auf die Arbeit Bertaus. Formal steht der Text 

eher in der Nähe des Leichs von dem Taler. Vgl. Schiendorfer, S. 274–275, Nr. 1. 



282 | Norbert Kössinger 

  

4 Zum Textensemble von ‚Aurons Pfennig‘ und 
marianischen Texten 

Einzugehen ist nun schließlich auf den überlieferungsgeschichtlichen Zusam-

menhang von ‚Aurons Pfennig‘ mit der lateinischen und der deutschsprachigen 

Mariendichtung in der Königsberger Rolle. Abgesehen davon, dass lateinischer 

Text und Leich formal und thematisch eng miteinander verbunden sind, lässt 

sich konstatieren, dass Maria auch in der ‚Wartburgkrieg‘-Episode vorkommt, 

nämlich in der in den Strophen 11 bis 13 eingeschalteten, allegorisch zu verste-

henden Geschichte über die Dohle von Mainz mit dem Adler und dem Hirten. 

Der Adler steht dabei allgemein für die Pfaffen, der Hirte für den Mainzer Erzbi-

schof und die Dohle für die Bettelmönche.50 In Strophe 12 heißt es: 

Do ir der hirte nicht enhalf, 

do hub sie von geschreie manigen luten galph; 

ir lib, der was in kummerlicher schowe. 

Ein wort zu [Me]inze sie vernam 

– ich enkan nicht wizzen, wie ez ir da [zu m]unde quam –,  5 

sie rief: „nu hilf, Maria, reine vrowe!“ 

Ich nam den wilden adilar durch gotes muter ere 

 – Vil wol vergalt sie ouch mir den couf –, 

die tolen must er wider vüren uf den knouf; 

ez sahen tusent ougen oder mere.  10 

Stephan Müller hat im Blick auf diese Strophe als Resümee seiner Interpretation 

der Königsberger Rolle festgehalten: „Das Textensemble dient also mit aller 

Deutlichkeit dem Marienpreis, so daß anzunehmen ist, daß die ‚Wartburgkrieg‘-

Episode wegen der Rolle Mariens in der Dohlengeschichte, die ja von der Wir-

kungsmacht eines Mariengebets erzählt, hier mit aufgenommen ist.“51 Das ist 

richtig, lediglich die Motivationsrichtung der Ensemblebildung scheint mir in 

diesem Fall umgekehrt, wie sie die Reihenfolge der Textaufzeichnung nahelegt: 

Die Texte zum Preis Mariens sind in den Rotulus aufgenommen worden als 

Reflexe einer Rezeption der ‚Wartburgkrieg‘-Episode, oder im Fall des lateini-

schen Textes, der ja von derselben Hand im Anschluss an ‚Aurons Pfennig‘ 

|| 
50 Zu einer ausführlichen Diskussion der Fassungen von ‚Aurons Pfennig‘ vgl. Wachinger, 

Sp. 756–758; Müller: ioculatores sowie Hallmann, S. 172–188. Ich beziehe mich hier und im 

Folgenden, wenn nicht anders gesagt, immer auf Kö und zitiere aus den ‚Wartburgkrieg‘-

Fassungen nach der Edition von Hallmann, S. 416–434. 

51 Müller, S. 78. 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 283 

  

eingetragen wurde, als offensichtlich geplantes Nebeneinander beider Texte: 

Hier wird gewissermaßen das Gebet nachgeliefert, von dem im Text vorher die 

Rede ist. Maria als reine und als vrowe kennt auch der Leich (I,3.4), ihre Rolle als 

Interzessorin wird vor allem im lateinischen Text (II,4: Tu pro nobis, mater, ora) 

herausgestellt. Der abschließende deutschsprachige Marienleich gehört, wie 

dargelegt, nicht in den ursprünglichen Verbund von ‚Aurons Pfennig‘ und Gau-

de virgo, aber er affirmiert ihn einige Zeit später noch einmal, in einem von der 

Form her dem lateinischen Text verwandten Typ. 

Ich komme damit abschließend zurück auf die Frage nach dem Gebrauch 

dieses Rotulus, der in der Forschung meist (und ohne nähere Ausführungen) für 

einen ‚Konzeptrotulusʻ gehalten wird.52 Hier ist zunächst die Frage zu stellen, 

was der Bezugsrahmen für die Vorstellung eines ‚Konzeptsʻ sein kann. Man 

könnte zuerst an ein Konzept im Sinne eines Entwurfs durch den Autor des 

Textes/der Texte denken. Davon ist hier aufgrund der Datierung der Textentste-

hung in die erste Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts doch mit ziemlicher Si-

cherheit Abstand zu nehmen.53 

In Frage käme auch die Möglichkeit, dass es sich um ein Konzept für eine 

geplante spätere Form der Verschriftlichung in kodikaler (oder rotularer) Form 

handelt. Auch hier stört allerdings die Tatsache, dass es sich bei unserer Rolle 

selbst bereits um eine Abschrift handelt. Zudem deuten die äußere Form und 

die Textgestaltung nicht auf eine solche Funktion hin. Dazu kommt, dass Hand 

zwei in diesem Verständnis nach Jahrzehnten an einem Konzept weiterge-

schrieben hätte. Das scheint mir wenig plausibel zu sein. 

Die spätere Hand belegt vielmehr, dass der Rotulus offensichtlich über ei-

nen längeren Zeitraum in Gebrauch war. Für eine solche Möglichkeit, den Kö-

nigsberger Rotulus als Vortragsmanuskript in einem spezifischen, an den kon-

kreten Gebrauch gebundenen Sinn zu verstehen, möchte ich hier votieren: 

zunächst einmal generell als Textgrundlage für den Vortrag der Strophen im 

Schwarzen Ton sowie für den Vortrag der beiden Marientexte. Hier darf man 

sich freilich nicht vom heutigen Aussehen der Rolle täuschen lassen. Der Text 

war im dreizehnten Jahrhundert sicher gut lesbar, eine klare Strukturierung 

wird erkennbar gewesen sein, wenn auch ohne jeden größeren Aufwand in 

seiner layouttechnischen Umsetzung. Darüber hinaus aber vermute ich, dass 

der Königsberger Rotulus als Teil der performativen Gestaltung einer ‚Auffüh-

rungʻ des Textes selbst eingesetzt worden sein könnte. Wenn das richtig ist, 

|| 
52 Siehe dazu oben, S. 266 mit Anm. 8. 

53 Zudem handelt es sich bei ‚Aurons Pfennig‘ um eine Abschrift. Vgl. dazu Kössinger, 

Kap. III.5.3. 



284 | Norbert Kössinger 

  

würde diese Rolle einen im Grundsatz vergleichbaren Status einnehmen, wie er 

sich auch für andere Rotuli plausibel machen lässt, zum Beispiel für die ‚Frank-

furter Dirigierrolle‘ oder für den ‚Klever Totentanz‘.54 

Etwas genauer und am Text argumentiert: In der Überschrift zu ‚Aurons 

Pfennig‘ ist die Rede davon, dass der (neutrale) Teufel die folgenden Strophen 

vor dem Thüringer Landgrafen vorgetragen hat und am Ende von Klingsor be-

siegt wurde.55 Der Teufel verschwindet nach den einleitenden Strophen von der 

Bildfläche und hinterlässt einen Brief in chaldäischer Sprache, den er Klingsor 

zuwirft, mit der Aufgabe, ihn zu übersetzen. Dieser Brief wird ab Strophe V,2 

von Klingsor ‚übersetztʻ. Aus seinem Munde spricht nun bis zum Ende der Epi-

sode der Brief selbst: 

4,7–10 

Clinsor, ich ensage dir nu nicht me da von, ich wil verswinden. 

Disen brief werf ich dir dar. 

swaz dar an geschriben stat, daist alliz war. 

kaldewisch mustu da zu diutsche vinden!  10 

5,1–2 

Nu la den brief zu liechte gan! 

wer [d]isen valsch ervant, den maniger hat getan?  

Wenn man sich den Vortrag von ‚Aurons Pfennig‘ mit verteilten Rollen vorstel-

len darf, dann liegen an dieser Textstelle meines Erachtens sehr deutliche per-

formative Signale mit ‚Bühnenanweisungenʻ (sozusagen innerhalb der ‚Narrati-

onʻ) vor. Dazu gehört zum einen der Bühnenabtritt des Teufels, zum anderen die 

Übergabe des Briefes an Klingsor durch Zuwurf der Rolle. Dieser Brief kann – so 

meine These – im Fall einer Aufführung von der Königsberger Rolle verkörpert 

worden sein und so gleichermaßen die Textgrundlage gebildet haben für die 

Strophen des Teufels und für Klingsors Übersetzung des chaldäischen Briefes. 

Sie bildet darüber hinaus das wichtigste Requisit für die ‚Aufführungʻ der Epi-

sode, auf das der Teufel bereits am Beginn von Strophe I mehr als deutlich hin-

weist: Sich, maister waz hie si geschriben. Was hie, nämlich auf dem Schriftträ-

ger, den er in Händen hält, aufgeschrieben steht, gibt er dann an Klingsor 

weiter, von dem er glaubt, dass dieser das vermeintliche Chaldäisch nicht lesen 

und verstehen kann. In der Fassung der Kolmarer Liederhandschrift (München, 

Bayerische Staatsbibliothek, Cgm 4997) ist diese performative Spur in k 6,1 (k 

|| 
54 Vgl. dazu Kössinger, Kap. III. 

55 Vgl. Hallmann, S. 418 (Apparat zu 1). 



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 285 

  

158,1) getilgt und eine allgemeine Referenz auf schriftlich fixiertes Wissen ge-

worden: Ja meinster, es stet doch geschriben.56 Auch die anderen Signale sind in 

k 10–11 (k 162–163) zumindest stark reduziert. Der Brief wird (an einer viel spä-

teren Stelle im Textzusammenhang) ausgehändigt. Zudem ist hier die ‚Wett-

kampfʻ-Situation zwischen Teufel und Klingsor so gut wie ganz eingeebnet. Er 

hat außerdem offenbar Übersetzer:  

k 10,7–10 

Clingsor, ich sage dir nit me, ich muß von disen dingen. 

Nim! disen brief gib ich dir dar; 

was nu dar an geschriben stet, des nim du war. 

Canzigor soll in dir zu tütsche bringen.  10 

k 11,1–2 

Laß dir den brief zu tüte gan, 

umb iren großen valsch, den sie getichtet han: 

[...]. 

Die schlichte mediale Einrichtung und sein unspektakuläres Aussehen mit rela-

tiv ungleicher Pergamentbreite könnten Indizien sein, die die These eines 

schriftgestützten Vortrages auf der Grundlage des Königsberger Rotulus und 

seines Einsatzes als ‚Requisitʻ untermauern können. Ob man sich diese Au]üh-

rungspraxis eher in einem monastischen (Bettelmönche) oder in einem laikalen 

Kontext denken soll, wird und darf eine offene Frage bleiben. Wie sich die Bei-

gabe der marianischen Texte (insbesondere des von der gleichen Hand inserier-

ten lateinischen Textes) mit dieser These zur Verwendung des Rotulus verträgt, 

habe ich oben bereits angedeutet: Sie könnten – auch in einem Aufführungszu-

sammenhang – ein abschließendes ‚Gebetʻ gebildet haben, das von den Hörern 

inhaltlich mit ‚Aurons Pfennig‘ in Verbindung gebracht werden konnte. Und 

mehr noch:  

Alex Stock erinnert zu Recht daran, dass mittelalterliche Hymnen (er verwendet 

den Begriff in einem weiten Sinne) nicht nur „eine rein liturgische Literaturgat-

tung“ darstellen, sondern „in nicht geringem Umfang auch eine poetische Arti-

kulationsform privater Frömmigkeit waren. Die Grenzen waren fließend, private 

Reimgebete konnten liturgisch in Gebrauch genommen werden, liturgische 

Hymnen in den der privaten Devotion.“57 Der Königsberger Rotulus und die 

prominente Stellung, die Maria in seinem Kontext zukommt, lassen sich nicht 

|| 
56 Zitiert nach ebd., S. 419. 

57 Stock, S. 27. Zum Zusammenhang von Liturgie und Literatur vgl. Herberichs, Kössinger, 

Seidl. 



286 | Norbert Kössinger 

  

auf frömmigkeitsrelevante Bereiche begrenzen (für die im vorliegenden Beispiel 

die Hildesheimer Handschrift stehen kann). Vielmehr werden im Fall des Rotu-

lus solche Grenzen auch in medialer Hinsicht überschritten und ursprünglich 

religiöse Inhalte somit ein zentraler Bestandteil von Formen literarischer Text-

produktion und -rezeption. 

Literaturverzeichnis  

Apfelböck, Hermann: Tradition und Gattungsbewußtsein im deutschen Leich. Ein Beitrag zur 

Gattungsgeschichte mittelalterlicher musikalischer ‚discordia‘. Tübingen 1991  

(Hermaea, N. F. 62). 

Bayer, Elke: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 154–155. 

Bertau, Karl Heinrich: Über Themenanordnung und Bildung inhaltlicher Zusammenhänge in 

den religiösen Leichdichtungen des XIII. Jahrhunderts. In: ZfdPh 76 (1957), S. 129–149.  

Eymelt, Friedrich: Zur Geschichte der Hildesheimer Kartause. In: Die Diözese Hildesheim in 

Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins für Heimatkunde im Bistum Hildesheim 55 

(1987), S. 79–88. 

Giermann, Renate, Helmar Härtel, unter Mitarbeit von Marina Arnold: Handschriften der  

Dombibliothek zu Hildesheim. 2. Teil: Hs 700–1050; St. God. Nr. 1–51; Ps 1–6; J 23–95.  

Wiesbaden 1993 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 9). 

Hallmann, Jan: Studien zum mittelhochdeutschen Wartburgkrieg. Literaturgeschichtliche 

Stellung – Überlieferung – Rezeptionsgeschichte. Mit einer Edition der Wartburgkrieg-

Texte. Berlin, Boston 2015. 

Härtel, Helmar: Adreßbuch der Sammlungen mittelalterlicher Handschriften in Niedersachsen. 

Wolfenbüttel 1976 (Mittelalterliche Handschriften in Niedersachsen 1). 

Haustein, Jens: Art. ‚Leich‘. In: RLW 2 (2000), S. 397–399. 

Herberichs, Cornelia, Norbert Kössinger, Stephanie Seidl: Liturgie und Literatur. Eine  

Einleitung. In: Literatur und Liturgie. Historische Fallstudien. Hg. von Cornelia Herberichs, 

Norbert Kössinger, Stephanie Seidl. Berlin, Boston 2015 (Lingua Historica Germanica 10), 

S. 1–21. 

Hilg, Hardo: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1158–1168 und VL2 11 (2004), 

Sp. 1429–1430. 

Holznagel, Franz-Josef: Typen der Verschriftlichung mittelhochdeutscher Lyrik vom 12. bis zum 

14. Jahrhundert. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhandschriften. Akten des 

Grazer Symposiums 13.–17. Oktober 1999. Hg. von Anton Schwob, András Vizketely unter 

Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a. 2001 (Jb. für Internationale  

Germanistik. Reihe A, Kongreßberichte 52), S. 107–130. 

Klopsch, Paul: Einführung in die mittellateinische Verslehre. Darmstadt 1972. 

Kössinger, Norbert: Schriftrollen. Untersuchungen zu deutschsprachigen und mittelnieder-

ländischen Rotuli. Habil. masch. Wien 2014 [erscheint in den MTU]. 

Müller, Joseph Godehard: Nachricht über die Bibliothek des Gymnasii Josephini und die auf 

derselben vorhandenen Handschriften und alten Drucke. In: Bischöfliches Gymnasium  



 Maria im ‚Königsberger Wartburgkrieg‘ | 287 

  

Josephinum und damit in Verbindung stehende höhere Bürgerschule zu Hildesheim,  

Programm für das Schuljahr 1875–1876. Hildesheim 1876, S. 1–21. 

Müller, Stephan: ioculatores Domini. Bettelmönche und Spruchdichter in der Wartburgkrieg-

Episode Aurons Pfennig. Mit dem Text des Königsberger Rotulus und der Kolmarer Lieder-

handschrift. In: Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung und Legitimierung im 

Mittelalter. Hg. von Beate Kellner, Peter Strohschneider, Franziska Wenzel. Berlin 2005 

(Philologische Studien und Quellen 190), S. 63–90. 

Norberg, Dag: An Introduction to the Study of Medieval Latin Versification. Translated by Grant 

C. Roti & Jacqueline de La Chapelle Skubly. Edited with an Introduction by Jan Ziolkowski. 

Washington D. C. 2004. 

Päsler, Ralf G.: Katalog der mittelalterlichen deutschsprachigen Handschriften der ehemaligen 

Staats- und Universitätsbibliothek Königsberg. Nebst Beschreibungen der mittelalter-

lichen deutschsprachigen Fragmente des ehemaligen Staatsarchivs Königsberg. Auf der 

Grundlage der Vorarbeiten Ludwig Deneckes hg. von Uwe Meves. München 2000  

(Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche Kultur und Geschichte 15). 

Paul, Hermann: Mittelhochdeutsche Grammatik. 25. Aufl. neu bearbeitet von Thomas Klein, 

Hans-Joachim Solms und Klaus-Peter Wegera. Mit einer Syntax von Ingeborg Schröbler, 

neu bearbeitet und erweitert von Heinz-Peter Prell. Tübingen 2007 (Sammlung kurzer 

Grammatiken germanischer Dialekte A. Hauptreihe Nr. 2). 

Plate, Ralf: Zum Verbleib mittelalterlicher deutscher Handschriften der ehemaligen Königs-

berger Bibliotheken. Mit einem vorläufigen Verzeichnis der Handschriften in der Universi-

tätsbibliothek Thorn. In: Berichte und Forschungen. Jb. des Bundesinstituts für  

ostdeutsche Kultur und Geschichte 1 (1993), S. 93–111. 

Sachs, Hannelore: Art. ‚Freuden Mariens‘. In: LCI 2 (1970), Sp. 62. 

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  

Literatur. Eine literar-historische Studie. Darmstadt 1967 [Erstveröffentlichung:  

Seitenstetten 1886–1894]. 

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs, 

Bd. II: Verzeichnisse. München 1984 (MTU 83). 

Schiendorfer, Max (Hg.): Die Schweizer Minnesänger. Nach der Ausgabe von Karl Bartsch neu 

bearbeitet. Bd. I: Texte. Tübingen 1990. 

Schlegel, Gerhard: Anmerkungen zur Geschichte der Kartause Hildesheim. In: Die Diözese 

Hildesheim in Vergangenheit und Gegenwart. Jb. des Vereins für Heimatkunde im Bistum 

Hildesheim 56 (1988), S. 7–17. 

Schneider, Karin: Gotische Schriften in deutscher Sprache. I. Vom späten 12. Jahrhundert bis 

um 1300. Textband. Wiesbaden 1987. 

Stock, Alex (Hg.): Lateinische Hymnen. 2. Aufl. Berlin 2013. 

Wachinger, Burghart: Art. ‚Der Wartburgkrieg‘. In: VL2 10 (1999), Sp. 740–766. 

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2005), S. 429–431.  

Zacher, Julius: Zum Wartburgkriege; Marienlieder; Bruchstück eines geistlichen Gedichtes; von 

Pergamentblättern der Königlichen und Universitätsbibliothek zu Königsberg. In: ZfdA 12 

(1865), S. 515–527.



  

 


