
  

Gerd Dicke 

Ein Muskatplüt als Kirchenlied? 
Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meisterlichen 

Liedes im Kontext der Predigt 

1  

Es ist wenig und eher vage, was wir über die Performanzbedingungen, die Ver-
wendungssituationen und Gebrauchsfunktionen, kurz über den ,Sitz im Leben‘ 
der in ihrem Typenspektrum äußerst vielgestaltigen volkssprachlichen geistli-
chen Lieder des Mittelalters wissen. Die Texte selbst bleiben darüber in aller 
Regel stumm, vereinzelte, aber selten eindeutige Indizien geben ihre Überliefe-
rungsformen preis. In Würdigung von Johannes Janotas ,Studien zu Funktion 
und Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter‘ (1968) hat Burghart 
Wachinger als deren ‚Grundeinsicht‘ folgendes Verwendungsspektrum umris-
sen:  

In den Kernbereich der Liturgie von Messe und Stundengebet ist die deutsche Sprache vor 
der Reformation nicht vorgedrungen. Deutsche Lieder sind in gottesdienstlichem Ge-
brauch nur bezeugt 1. als Gemeindegesang von meist nur einzelnen kurzen Einzel-
strophen im Umkreis der Predigt, bei Prozessionen und Wallfahrten und 2. als Chorgesang 
der Schola cantorum bei paraliturgischen Erweiterungen wie Kindelwiegenfeier und Visi-
tatio sepulchri, auch als deutsche Interpolationen von lateinischen Sequenzen, die ja ih-
rerseits nur als schmückende Zugaben zur Kernliturgie verstanden wurden. Der allergröß-
te Teil der überlieferten geistlichen Lieder aber ist völlig unabhängig von Liturgie und 
allgemeinem Gottesdienst nur der privaten Frömmigkeit zuzurechnen. Über den prakti-
schen Gebrauch wissen wir bei diesen Liedern so gut wie nichts.1 

Aber auch wenn man die „Großgattung ,geistliches Lied‘“ auf Ausschnitte 
„möglichst prägnante[r] Typen“2 begrenzt, bleibt der Zugewinn an Signifikanz 
und Distinktivität gattungstypischer Verwendungsweisen moderat und das 
Vorgehen weiterhin eher auf Spekulieren als Eruieren verwiesen: So im Fall der 
hier interessierenden literarischen Kunstlyrik in der Tradition der Sangspruch-
dichtung sowie des jüngeren mehrstrophigen, so genannten ,meisterlichen 

|| 
1 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 311. 
2 Ebd., S. 312. 

DOI 10.1515/9783110475371-016,  © 2017 Gerd Dicke. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



234 | Gerd Dicke 

  

Liedes‘ selbst dort, wo sich in Einzelfällen – wie etwa beim Mönch von Salzburg 
mit dem dortigen geistlichen ,Liederhof‘ Erzbischof Pilgrims II. (1366–1396) – 
Schaffenssphäre, Wirkungsraum und wohl auch ein institutionelles ,Über-
lieferungszentrum‘ halbwegs fassen lassen: 

In der Forschung wurde bisher [...] kein Konsens über den Gebrauchszusammenhang der 
geistlichen Lieder [des Mönchs, G. D.] gefunden. Erwogen wurden – jeweils für einzelne 
Lieder und in erster Linie anhand der Übersetzungen im Mönch-Korpus – persönliche re-
ligiöse Erbauung und Andacht, Verständnissicherung bei den Sängern, stille Lektüre für 
Laien während des Gottesdienstes, Rezeption innerhalb eines höfischen ,gebildeten Krei-
ses von Kennern‘ sowie Chor- oder Gemeindegesang innerhalb oder außerhalb der Litur-
gie.3 

Um den letztgenannten Aspekt, die von Waechter und Schiendorfer nahegelegte 
„aktive Mitwirkung der Gläubigengemeinde“ an der Darbietung der „Sequenz-
übertragungen des Mönchs im Rahmen der kirchlichen Osterfeierlichkeiten“4 
wie vor allem der visitatio sepulchri und der Prozession zur Ostervesper, hat sich 
seit Janotas ,Studien‘ eine Kontroverse entsponnen, die Wachinger 2011 in ei-
nem aktualisierenden ,Nachtrag‘ zu seinem Beitrag in der Janota-Festschrift von 
2003 noch einmal zuspitzt.5 Sie kreist um Janotas ,Grundeinsicht‘ des vorrefor-
matorischen Gebrauchs volkssprachlichen geistlichen Liedguts im Kirchen-
raum, insbesondere um den liturgischen Status des dort – sei es allein vom 
populus oder im Wechsel mit dem Chor des Klerus oder der schola – deutsch 
Vorgetragenen respektive Gesungenen, wie es sich in vielerlei Formen in Ordi-
narien und nichtliturgischen Quellen (etwa Predigten) bezeugt: in den litaneiar-
tigen Zweizeilern der sogenannten Rufe, den meist vierversigen Leisen wie der 
schon um 1160 belegten Crist ist erstanden, dem um 1400 mit Melodie tradierten 
Credolied Wir glauben in einen got, in Hymnen-, Sequenz- und cantiones-
Übersetzungen und oft nur anzitierten, von Janota so genannten ,Predigt-
liedern‘, Rufen oder Leisen zumeist, die man vor oder nach dem Exordium oder 
am Ende der Predigt sang – incipit praedicans et continuat populus, wie es um 
1500 heißt.6 Janota fasst diese Gesänge summarisch als „das gottesdienstliche 
Gemeindelied“, auf das sich der „Begriff Kirchenlied [...] – wenn überhaupt – 
nur mit größtem Vorbehalt [...] beziehen“ lasse, „fehlte“ ihm doch „die konsti-

|| 
3 Rosmer, S. 273, mit Nachweis der jeweiligen Erwägungen in Anm. 11–15. 
4 Schiendorfer: Ostergesänge, S. 61–62; vgl. auch Waechter, S. 46, 52. 
5 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324–327 (,Nachtrag‘). 
6 Vgl. Janota: Studien, S. 44–45, 47–48, 52–53, 64–84, 173–182, 189–194; ders.: Art. ‚Kirchen-
lied‘. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 235 

  

tutive liturgische Funktion, die das Kirchenlied erst im Verlauf der Reformation 
erhielt“, während dem vorreformatorischen Gemeindelied nurmehr „paralitur-
gisch[e] Funktion“ zukam,7 also eine ,neben‘ (para) der Liturgie herlaufende, 
wenngleich ,liturgienahe‘.8 Von theologischer, insbesondere liturgiegeschicht-
licher Seite sowie von Hymnologen ist der solcher Argumentation zugrundelie-
gende Liturgiebegriff einmütig und brüsk als „in sich selbst falsch und daher 
unbrauchbar“, als „entscheidende[r] Fehler“ und „falsch[e] Voraussetzung“ 
zurückgewiesen worden,9 da er auf einem anachronistischen, tridentinisch 
grundierten Liturgieverständnis aufruhe, das das Mittelalter schwerlich antizi-
pieren konnte, zumal es weder eine Liturgie-Definition besaß noch einen päpst-
lichen Primat des liturgischen Rechts, dessen partikularer Träger im Mittelalter 
der lokale Ordinarius war, der Bischof oder Abt.10 Für „den Gemeindegottes-
dienst“ müsse „das Singen deutscher geistlicher Gesänge durch das Volk oder 
durch den Chor“ daher „als liturgisches Handeln im eigentlichen Sinn aner-
kannt werden“.11 Flankierend kommt auch von philologischer Seite hinzu, dass 
Lipphardt zahlreiche (nieder)deutsche Gesänge aus Frauenklöstern aufwies, die 
„an Höhepunkten der Liturgie im Stundengebet und in der Messe“12 zum Einsatz 
kamen, so wie Schiendorfer volkssprachliche wohl Wiener Augustinerinnen von 
1477 samt Officiumsformular, Antiphonen, Hymnen, Melodien und Anweisun-
gen für den Horensang beibrachte.13 Indem Wachinger Letztere zur regelbestäti-
genden Ausnahme erklärte14 und Janota einen indirekten Rückzug auf das 
Deutsch-Tabu nur im officium missae antrat,15 wird die Frage nach dem liturgi-
schen Status – für Wachinger eine „von grundsätzlicher Bedeutung für das 

|| 
7 Janota: Art. ‚Kirchenlied‘, Sp. 62–63.  
8 Vgl. Janota: Studien, S. 269–271. 
9 So Harnoncourt, S. 291; Lipphardt, S. 159; Jenny: Kirchenlied, S. 603. 
10 Vgl. Harnoncourt, S. 286–303. 
11 Ebd., S. 293; forcierter noch Praßl, S. 36 (zu ‚Christ ist erstanden‘ im Salzburger Ordinari-
um, um 1160): „Gemeindegesang ist hier ein integraler Bestandteil der Liturgie, amtlich gere-
gelt, bewußt konzipiert und organisch eingefügt in deren Ablauf, keineswegs eine inoffizielle 
,Zutat‘, die beliebig weggelassen werden könnte.“ Weitere ähnliche Positionen referiert Waech-
ter, S. 44–46. 
12 Lipphardt, S. 197.  
13 Vgl. Schiendorfer: Stundengebetbücher, bes. S. 59–61.  
14 Vgl. Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324. 
15 Janota: Art. ‚Geistliches Lied‘ (Mittelalter), S. [3]: „So lässt sich für Baiern [im Mittelalter, 
G. D.] kein einziges geistliches Lied in der Volkssprache nachweisen, das von der Gemeinde 
innerhalb der Messe gesungen wurde“; vgl. aber die von Pfarrer Paul Gössel zwischen 1419 und 
1437 kirchenkalendarisch aufgelisteten deutschen Lieder seiner fränkischen Gemeinde Geben-
bach bei Greule, S. 773. 



236 | Gerd Dicke 

  

Verständnis der deutschsprachigen geistlichen Lieder des Mittelalters“16 – zu-
sehends im Modus einer petitio principii verhandelt. Gewiss, die Gemeinde hatte 
keine für actiones liturgicae erforderliche deputatio, ihr Singen war pium exerci-
tium,17 aber wusste sie das auch und empfand ihr gottesdienstliches Mitwir-
kungsbedürfnis durch paraliturgischen Gesang restringiert? Man hat den Ein-
druck einer Art ,Kaiserbartstreit‘ um das konfessionelle Erstrecht am deutschen 
Kirchenlied, das seinen Titel kirchenrechtlich zwar erst als reformatorisches 
Substitut des lateinischen Liturgiegesangs beanspruchen kann, vorreformato-
risch aber längsthin schon Traditionen begründete und in dem Sinne etabliert 
war, dass der im Liturgischen weniger versierte populus als ,Kirchenlied‘ anse-
hen mochte, was er ,in der Kirche‘ singen durfte.  

 Nach dem Ort der tönegebundenen Kunstlyrik in dieser Tradition, dem Bei-
trag etwa der geistlichen Sangspruchdichtung und des späteren meisterlichen 
Liedes zum ,gottesdienstlichen Gemeindelied‘, ist in diesem Zusammenhang 
eher selten und am Rande gefragt worden, auch weil die Beleglage kärglich ist. 
Dass der Sangspruch Lieder beisteuerte, „die wirklich zu einem öffentlichen 
Gottesdienst gesungen wurden“, scheint Janota „fraglich“, zumindest sieht er 
„keinerlei Hinweise, die eine solche Vermutung rechtfertigten“.18 Zwar hält er 
„Grenzziehungen“ gegen „die Hymnen- und Sequenzübertragungen etwa des 
Mönchs von Salzburg, gegen die religiöse Sangspruchdichtung und den Meis-
tergesang“ für „unerläßlich“, konzediert aber die Möglichkeit von „Wechselbe-
ziehungen“19 und will für die Mönchs-Übersetzungen „eine ausschmückende 
Funktion bei Gottesdiensten am Salzburger Bischofssitz nicht völlig ausschlie-
ßen“,20 während „das Liedgut des Meistersangs [...] allein wegen seiner forma-
len Ansprüche nicht von der Gemeinde rezipiert werden konnte“.21 Dagegen 
sieht Wachinger die Grenzen etwa für „einfachere geistliche Meisterlieder“, wie 
sie in das ,St. Katharinentaler Liederbuch‘ Eingang fanden, als „durchlässig“ 
an, glaubt aber, dass das deutsche Register, das die Übertragungen des Mönchs 
in der Haupthandschrift A (München, BSB, cgm 715) nach dem liturgischen Ort 
im Kirchenjahr auflistet, „damit [...] nur den Gebrauch der lateinischen Vorbil-

|| 
16 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 324. 
17 Vgl. Janota: Studien, S. 6–14; Harnoncourt, S. 287–289. 
18 Janota: Studien, S. 106. Wie dort erwähnt, wollte Wackernagel mit der Aufnahme zahlrei-
cher Sangsprüche und Meisterlieder in Bd. 2 seiner Kirchenlied-Anthologie nicht insinuieren, 
man habe sie im „Gottesdienste der Gemeinden gesungen“, sondern die Vorgeschichte der 
„Kirchenlieder im engeren Sinne“ dokumentieren (Wackernagel 2, S. VI; Vorrede). 
19 Janota: Art. ‚Kirchenlied‘, Sp. 62–63. 
20 Ders.: Art. ‚Geistliches Lied (Mittelalter)‘, S. [5]. 
21 Ders.: Studien, S. 270. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 237 

  

der meinen kann“.22 Während er den ‚gottesdienstlichen Gebrauch‘ auf zwei 
einfache Strophenlieder des Mönchs beschränkt sieht, reicht Waechter der blo-
ße Umstand häufig mitüberlieferter Melodien, um auch die geistlichen Kanzo-
nen qua Evidenzbehauptung zu den seines Erachtens fünfzehn ‚Gemeindelie-
dern‘ des Mönchs zu rechnen.23  

 Undurchsichtiger und von subjektiven Einschätzungen abhängig könnte 
sich die Lage hinsichtlich des möglichen kirchlichen Gebrauchs – eines wie 
,liturgischen‘ auch immer – religiöser Dichtung in Tönen der alten Meister bis 
hin zu denen der neuen kaum darbieten. Irritierend kommt hinzu, dass dieses 
Gattungssegment geistlicher Lyrica im vorreformatorischen Gottesdienst offen-
bar kaum je Spuren (zumindest keine zweifelsfreien und signifikanten) hinter-
lassen hat, der späteren Kirchenlieddichtung des konfessionellen Zeitalters aber 
dennoch wesentliche Formtraditionen vermittelte, voran der Meistergesang: 

Die überwiegend protestantische Kirchenlieddichtung des 16. Jahrhunderts folgt in Sil-
benzählung und Reimbindung denselben Regeln wie der Meistersang. Ihre Strophenmaße 
sind zum guten Teil aus der geistlichen Dichtung des Mittelalters übernommen und [...] 
vergleichweise einfach gebaut – entsprechend dem Zweck der Verwendung im Gemeinde-
gesang.24 

Gewiss aber ist es bezeichnend, dass der wohl erste Meister, dessen geistliche 
Lieder de facto zu (freilich evangelischen) Kirchenliedern wurden – Hans Sachs 
mit seinem 1525 gedruckten, 1527 in die Evangelisch Mess Teutsch übernomme-
nen ‚Achtliederbuch‘ –, „keine komplizierten Meistertöne [...], sondern eher 
einfache Melodien“ unterlegte und „volksnah[e] Liede[r]“ kontrafizierte.25  

2  

Im Codex 17 der Stiftsbibliothek Zeitz, einer laut Katalog Lectiones, Homiliae, 
Sermones, Tractatus variorum enthaltenden, auf 1433 datierten Predigerhand-
schrift,26 fand sich an nicht bezeugtem Ort ein aus dem „15. jahrh.“ stammender 
„schmale[r] streifen papier“ mit einer stark beschnittenen Aufzeichnung einer 
Fürstenschelte Muskatplüts im ,Langen‘ oder ,Goldenen‘ Ton (ed. Groote, 

|| 
22 Wachinger: Gattungsprobleme, S. 320–321, im Folgenden ebd., Anm. 28. 
23 Vgl. ebd., S. 321; Waechter, S. 52. 
24 Wagenknecht, S. 43. 
25 Mertens: Meistergesang, S. 138 und 141, vgl. auch S. 125. 
26 Bech: Verzeichnis, S. 5, Nr. XVII. 



238 | Gerd Dicke 

  

Nr. 75).27 Heute ist er, ohne Vermerk des ehemaligen Steckplatzes im Predigt-
konvolut, separiert: vermutlich eher ein bloßes Lesezeichen denn eine Material-
zurüstung mit eventuellem Inhaltsbezug zur so markierten, nicht mehr ermit-
telbaren Predigt. Dass Prediger der Zeit gern mit Zetteln wirtschafteten, wohl 
weil sie sie als Konzepte oder Exzerpte mit auf die Kanzel nehmen konnten, 
bezeugt auch ein anonymes Predigt-Diarium aus den 1490er Jahren mit Auf-
zeichnungen des Typs: Anno nonagesimo Dominica 15ta predicavi thema in zedu-
la 53c ; Dominica 60me predicavi evangelium secundum textum et zedularum est 
numerus 15 per totum.28 Die Zettel selbst sind verloren. 

 In reicher Zahl hat sich diese flüchtige Materie aber in einer Eichstätter Pre-
digersammlung erhalten: 221 Zettel unterschiedlichster Größe (ca. 5 x 4 bis zu 16 
x 11 cm), einliegend in 27 Handschriften von insgesamt 33, die sich nebst acht 
Inkunabeln durch Deckelaufschriften oder Besitzeinträge als Bücher eines Vlri-
cus Pfeffel ausweisen. Dieser hatte sich im April 1452 zum Artesstudium an der 
Wiener Universität eingeschrieben, urkundet dann ab 1455/56 auf diversen 
Priesterstellen im Fränkischen, wird 1467 Stiftungsprädikator zunächst an 
St. Lorenz in Nürnberg, 1472 dann in Windsheim und 1475 schließlich auf der 
Eichstätter Domkanzel, die er bis 1490 innehatte.29 Matthew Wranovix hat Pfef-
fels keineswegs komplett erhaltenen, teils zusammengekauften, teils eigenhän-
dig sowie von einem Lohnschreiber kopierten Buchbesitz als eine typische, mit 
noch 41 Bänden – allermeist Sammelcodices – und fast 250 Werkeinheiten aber 
ungewöhnlich opulente Predigerbibliothek gewürdigt und ihren bibliophagen 
Besitzer als einen „inveterate scribbler“30 vorgestellt, der in fast jedem Band 
Register sowie viele Annotationen und Erarbeitungsspuren hinterließ. Reicher 
noch sind die autographen Beigaben auf den bei Wranovix auch an Zahl („over 
100“31) zu kurz gekommenen Zetteln. Sie stellen eine außergewöhnliche, höchst 
seltene und für die Verfertigung spätmittelalterlicher Volkspredigten überaus 
aufschlussreiche Form der Codex-Mitüberlieferung dar. Fast immer tradieren 
ihre recto-Seiten an den Prediger adressierte Briefe, Mess- oder Fürbittgesuche, 
Fund- und Verlustanzeigen zur Gemeinde-Verlesung u. ä., die sich Pfeffel in 
unterschiedliche Größen zurechtriss, um sie vor allem rückseitig in mikroskopi-

|| 
27 Ders.: Ein Fragment; Textabdruck auch bei Kiepe-Willms, S. 64–65; RSM, Bd. 4, 1Musk/1/56. 
28 Tübingen, UB, Mc 321, fol. 1r und 12v, hier zit. nach Brinkhus, Mentzel-Reuters, S. 206. 
29 Zu den biographischen Details Pfeffels, auch den heutigen Aufbewahrungsorten seiner 
Bücher – 38 Bände in der UB Eichstätt, je ein Band in der SBuStB Augsburg, der LB Karlsruhe 
und der LB Stuttgart – vgl. Dicke, S. 283–284 mit Anm. 12. 
30 Wranovix: Parish Priests, Kap. 4, zit. S. 194, und ders.: Pfeffel’s Library. 
31 Ders.: Parish Priests, S. 207. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 239 

  

scher Bastarda und krude abgekürztem Latein mit Predigtverwertbarem zu be-
schreiben: mit Bibelzitaten, patristischen Exegesen, Autoritätendicta, Gesangs-
incipits und anderem mehr.  

 Den größten Aufschlusswert haben die gut zwei Dutzend Zettel, die sich 
durch Angabe von Predigtanlass, Perikopenthema und durchnummerierter 
divisio mit untergliedernden membra als Predigtkonzepte in der stringenten 
Form des scholastischen thematischen sermo zu erkennen geben, der die Do-
mäne der gestifteten, zumeist nachmittäglichen Predigt außerhalb der Messe 
war. Ihre vorrangigen Aufbewahrungsorte sind nach den Jahreskreis-Anlässen 
geordnete Musterpredigt-Sammlungen. Sie machten das Speicher- und die in-
liegenden Zettel das Funktionsgedächtnis des Prädikators aus. Letztere umfas-
sen teils Exzerpte aus den Predigtmustern, ,in‘ denen sie stecken, teils sind sie 
aus anderen Quellen gezogen, die Material zum gleichen Jahrtag und Thema 
beisteuerten und ihren Archivierungsort dann bei der entsprechenden Muster-
predigt fanden.32 Die Musterpredigt-Codices fungierten somit zugleich als per 
circulum anni geordnete Zettelkarteien, in denen Pfeffel sich die zu den ca. hun-
dert Predigtanlässen des Jahres geeignete Materie zu ,eigenem‘ Sermon aufbe-
reitete und zu etwaiger Mitnahme auf die Kanzel bereithielt. Dort transformierte 
er das lateinische Konzept in deutsche Ansprache und archivierte es danach zu 
allfälligem Wiedergebrauch im anlassgleichen Predigtmuster der Handschrif-
ten. Abgesehen von Auswahl und Disposition stammt auf diesen Predigtzetteln 
nichts aus Eigenem, verstand sich der Prediger qua Amt doch ganz als os Dei, 
als bloße Stimme für das Wort Gottes und das seiner Heiligen Väter, und bevor-
ratete sich daher einzig mit dem, was ihm seine ‚preaching tools‘ – Florilegien, 
Exempelcorpora, Musterpredigten etc. – zum jeweiligen Anlass und Thema an 
Bauteilen zutrugen. Häufig ist dabei vermerkt, woraus die Materialkollekte 
stammte. So versammelt ein für zwei Nürnberger Predigten gefertigter Zettel 
vorderseitig unter der Thema-Perikope Einschlägiges zum ersten Advent, verso 
dann Versatzstücke zum Thema des darauffolgenden Andreas-Tages. Er 
schließt mit der Notiz:  

|| 
32 Besteht wie bei ca. einem Drittel der Zettel indes kein sachfunktionaler – inhaltlicher oder 
anlassbezogener –Zusammenhang von Codex- und Zettelinhalt, darf man annehmen, dass die 
Papierchen wie in der oben genannten Zeitzer Predigthandschrift als bloße Lesezeichen fun-
gierten oder infolge mehrhundertjähriger öffentlicher Benutzbarkeit der Codices nicht mehr am 
früheren Platz liegen, wie etwa die elf des Cod. st 252 der UB Eichstätt, die irgendwer allesamt 
zwischen Deckel und Vorsatzblatt umlozierte und damit den Funktions- und Gebrauchsver-
bund von Buch- und Zettelinhalt auflöste. 



240 | Gerd Dicke 

  

Ex floribus appostolorum in libro meo de duobus unum conpegi. Sed de aduentu domini 
in alia parte cedule recepi totum ex Milicio et compendio theologie libro 4to capitulo viij. 
Anno 67. Nürmberg.33 

Zu Andreas nutzte Pfeffel mithin zwei Muster der franziskanischen Flores apos-
tolorum -Predigten,  während er die zum ersten Advent aus einer Predigt zur 
gleichen Perikope der sogenannten Abortivus-Sammlung des böhmischen Pre-
digers Jan Milíč sowie aus Hugo Ripelins von Straßburg Compendium theologiae 
veritatis ,komponierte‘ – allesamt Werke aus seinem Buchbesitz.34  

3  

Wohl weil sie unter den vielen Predigtsammlungen Pfeffels zu den wenigen 
zählen, die mit ihrem Winter- und Sommerteil das komplette Temporale umfas-
sen, waren Milíčs Abortivus-Predigten, die er in zwei im letzten Viertel des vier-
zehnten Jahrhunderts geschriebenen Bänden besaß, der für seine Predigtpa-
pierchen meistgenutzte Verwahrort. Keine andere Handschrift beherbergt mehr 
als die 24 im Eichstätter Cod. st 438, zwölf sind es im Cod. st 440. Unter ersteren 
stechen zwei hervor, die in Pfeffels gesamtem Zettel-Vermächtnis ohne Pendant 
sind: der einzige deutsch von ihm beschriebene Zettel35 sowie ein im Ursprungs-
format einliegendes Einzelblatt, das er trotz ursprünglich leerer Rückseite nicht 
zu Notizzetteln zerriss,36 weil er seinen von unbekannter Hand kopierten deut-

|| 
33 Eichstätt, UB, Cod. st 748, Zettel zwischen fol. 45/46 in Vincentius Gruners Expositio missae 
(Abkürzungen aufgelöst). 
34 Nachweise bei Dicke, S. 298. 
35 De facto sind es drei Schnipsel (in Cod. st 438, zwischen fol. 98/99 der Predigten Milíčs), die 
sich ohne Textverlust zu einem Zettel von 8 x 5 cm rearrangieren lassen. Auf ihm tradiert Pfef-
fel autograph recto in acht abgesetzten, oft holprigen Reimpaarvierhebern die Minneklage 
eines sehnenden Ich an eine Dame, die sein laid durch ein freundliches Lächeln mildern soll 
(Inc.: Mein hercz vor senen nit enspricht / Vor laid vnd lieb es schier czupricht [...]). Rückseitig 
folgt in zehn Reimpaarversen ein impersonales Räsonnement über die Freude und we bewir-
kende frauen lieb (Inc.: Grosz ist frauen lieb crafft / wan si chan alle maisterschafft [...]). Die 
Textprovenienz(en) beider Kurzgedichte sind unbekannt; sie bedienen sich (auch laut Ludger 
Lieb, Heidelberg, dem ich für seine Einschätzung herzlich danke) typischer Versatzstücke der 
Minnereden-Tradition des fünfzehnten Jahrhunderts und sind ohne inhaltliche oder funktiona-
le Bezüge zur Predigt, in der sie liegen.  
36 Zwar hat Pfeffel rückseitig Notizen angebracht (s. u.), doch bleibt die distinkte Materialität 
des Blatts außer Acht, wenn die Handschriftenbeschreibung (Keller, S. 218) es den übrigen 
Cod. st 438 „lose beiliegenden Notizzetteln“ unterschiedslos subsumiert. Entsprechend zu 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 241 

  

schen Liedtext zusammenhängend bewahren und seinen Predigtmaterialien 
beigeben wollte. Es überliefert Muskatplüts nach Zahl der Textzeugen bekann-
testes Lied, ein fünfstrophiges Marienlob im Hofton. 

 

Abb. 1: recto Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13), UB Eichstätt, Cod. st 438, loses 

Blatt zwischen Bl. 28/29; 15,7 x 11 cm 

|| 
präzisieren wäre auch der Vermerk ,eingelegter Notizzettelʻ in http://www.handschriften
census.de/23654 (16. April 2016). 



242 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 2: verso Predigtnotizen Pfeffels; UB Eichstätt, Cod. st 438, loses Blatt zwischen Bl. 28/29; 

15,7 x 11 cm 

Zur Ergänzung des RSM,37 das den in Kellers Eichstätter Handschriftenkatalog38 
erwähnten, aber nicht näher beschriebenen Textzeugen noch nicht erfassen 
konnte, und da eine Ersetzung der Muskatplüt-Ausgabe Grootes von 1852 wei-
terhin nicht in Sicht ist,39 mag ein mit Grootes Text (Nr. 13) korrigierter Abdruck 
des Eichstätter Textzeugen von Nutzen sein:40 

|| 
37 Vgl. RSM, Bd. 4, 1988, 1Musk/1/43a-j. 
38 Vgl. Keller, S. 218. 
39 Kiepe-Willmsʼ ,Vorstudien zu einer kritischen Ausgabe‘ von 1976 haben bislang zu keiner 
solchen geführt. 
40 Abkürzungen sind (auch bei fehlenden Nasalstrichen) aufgelöst, die Allographe ‹u›, ‹v›, ‹w› 
beibehalten, ebenso Hervorhebungen der Strophen-, Stollen- und Abgesangsincipits durch 
Fettung. Wie das Manuskript, das Versgrenzen nur sporadisch durch Virgel markiert, verzich-
tet die Umschrift auf Interpunktion. Emendationen offenkundiger Fehler sind kursiv bzw. 
durch [] markiert, Präsumtivvarianten zu Grootes Text aber beibehalten; vgl. Fußnote 41. Die 
Versanordnung orientiert sich am Tonschema von Muskatplüts Hofton im RSM, Bd. 2,1, S. 193. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 243 

  

 I. 

[E] in iunckfrau zart 
gekronet ward  
auf gotes sal

gancz uberal 
daz ist dy magt formosa  5 
Die selbig mait  
ir rain keuschait  
behalten hat  
die trinitat  
in omni gloriosa  10 
 tu mater dei gracia 
du gewaltigu regina 
omnium celorum domina  
tu mater in diuina 
o dulcis spes  15 
o bona res  
du edle kaiserine  
lob er vnd dank so sprech wir  
czart iunckfra dir 
Das dw vnsz prachst  20 
den hochstin gast 
mit deiner keuschen mynne  

II. 
O muter gotz  
halt dich des potz  
das dir do sant  
ausz ober land  
ein gewaltig kung der eren 5 
Do er dich hiesz  
vnd grussen liess[] 
mit dem wort 
do du daz hort  
dw naigest dich dem heren 10 
 aue Maria gratia  
sprach czu dir gabrielis  
tu es sponsa domina  
pater noster in celis  
venit ad te 15 
tu credis me 
on schmerczin wirstu schwanger  
czw dir kumpt kvnig sabaoth 
der starke got 
gancz uollaist 20 



244 | Gerd Dicke 

  

der hailig gaist  
kumpt czw dir juncfra zanger  

III. 
O muter maid  
dein rain keuschait  
got wol uernam  
der czw dir kam 
in einer thauben weise  5 
Du in enpfingst 
vnd mit im gyngst 
neun monet gancz  
der gnadin krancz  
trugstu czu hochem preise[]  10 
 O pulcra flosz in iericho  
tu lux celorum stella  
tu iacis in presepio 
tu mater et puella  
nos cantemus  15 
et gaudeamus 
in got dem hochsten herren  
vnd dir czu lob dw reyne maid  
seit dein keuschait  
genem ist got  20 
her sabaoth  
so wir dich ymmer eren. 

IV. 
Wol auf mit schal  
ir cristen all  
Vnd wesent fro 
in iubilo  
sul wir mit freudin singen  5 
Seit das dy mait  
got vnd menschait  
geborn hat  
on missetat 
avn alles misselingen  10 
 Deſz sing wir noua cantica  
gloria in excelsis 
vnd loben mariam filia 
maris stella elsys  
fons ortus  15 
altissimus 
uon dir ist ausz geflossen  
ein ursprung aller sellikait  
dw pist ein maid  



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 245 

  

do got uon nam  20 
menschlichen sam  
des hab wir wol genossin. 

V. 
Junckfra solt ich 
nit loben dich  
mit ganczer freud  
ich pillich geud  
mit dir vnd deinem kinde  5 
Daz dw hast pracht  
an weichen nacht 
on alles we  
mit dem aue  
ward dir die purd gar linde  10 
 Hec magna mirabilia  
que tu virgo fecisti  
cum deo tu es optima  
tu mater iehsu xristi  
czvm nuen Jar  15 
du iunckfra clar  
sey dir daz lied gesungen  
vnd nym mein kranken dinst fur gut 
ich muscatplut  
gib dir den preisz  20 
dw maget weisz  
wan dir ist wol gelungen.41 

Das Blatt, das in Anlehnung an die Muskatplüt-Siglierung von Kiepe-Willms42 in 
der Folge mit e2 bezeichnet wird, misst 15,7 x 11, der Schriftspiegel 14,5 x 9,7 cm; 
„Schreibsprache: bairisch (2. Hälfte 15. Jh.)“.43 Es zeigt keinerlei (Riss- oder 
Schnitt-) Spuren einer Austrennung aus einem Buchkörper, wohl aber solche 
einer viertelnden Faltung in der Quer- und Längsmitte. Auch der Umstand, dass 
die Rückseite vor Pfeffels Notizen komplett leer war und im Unterschied zur 
Vorderseite keine Reglierung und vertikale Justifikation zur Zeilenbegrenzung 
links und rechts aufweist, lässt vermuten, dass es eher ein Einzelblatt oder Teil 
einer Loseblattsammlung war als ein fragmentierter vormaliger Codexbestand-

|| 
41 I,2 gekronet über durchgestrichenem geboren; 9 dein; II,7 liessen; 11 aue gratia; 14 mater 
nostra celis; 22 anger; III,4 er; 7 gynst; 10 preisen; 17 in fehlt; IV,14 mani. 
42 Vgl. Kiepe-Willms, S. 69–70, um einen weiteren Textzeugen (e1) ergänzt in: Muskatblut. 
Abbildungen, S. 11–12; Verweise auf Muskatplüt-Textzeugen beziehen sich im Folgenden auf 
die dortige Siglierung. 
43 Keller, S. 218. 



246 | Gerd Dicke 

  

teil wie das beidseitig mit zwei Muskatplüt-Liedern beschriebene Würzburger 
Papierblatt e1, das am Seitenende im Text des zweiten abbricht.44 Unter den 
insgesamt 34 erhaltenen handschriftlichen Muskatplüt-Textzeugen45 hat e2 als 
vordem rückseitig leeres Einzelblatt keinerlei Pendant. Zwar überliefern 21 wei-
tere Handschriften nur je ein Muskatplüt-Lied,46 aber dies in Sammlungsver-
bünden mit Tönesammlungen von Spruchdichtern, in Liederbüchern, Misch-
handschriften oder als disperse Rudimente von Einzelstrophen,47 die e2 überlie-
ferungstypologisch ebenso unvergleichbar sind wie die Textzeugen von 
Muskatplüt-Liedgruppen, die ca. ein Drittel der Gesamtüberlieferung ausma-
chen. Neben der noch anzusprechenden Codex-Mitüberlieferung am Steckplatz 
des Eichstätter Blatts kommt vor allem seiner kodikologischen Materialität und 
insbesondere seinem Format ein gewisser Indizienwert für die mögliche Ge-
brauchsfunktion des Liedes zu. Ihm entspricht mit exakt 15,7 x 11 cm nur die 
Dessauer Muskatplüt-Handschrift d (Dessau, Landesbücherei, Hs. Georg. 
25. 8°), bestehend  

aus drei ursprünglich selbständigen Quartheftchen [...]: im zweiten [steht] Muskatplüts 
mit 29 Strophen längstes Lied, die ,Corona Salomonis‘ (Groote Nr. 8) [...]. Wir bekommen 
hier einen Überlieferungstyp zu fassen, der fast vollständig untergegangen ist, obwohl er 
gang und gäbe gewesen sein muß: die Einzelüberlieferung von längeren, meist narrativen 
Liedtexten, Vorläufer der späteren Lieddrucke.48 

Ob ein Quartheft solcher Art, das im Dessauer Konvolut sowohl ein Einzelblatt 
als auch leere Versoseiten enthält,49 das e2-Blatt zulieferte, steht freilich dahin – 
zumal sein Lied weder sonderlich lang noch narrativ ist. Weitere Typverwandte 
hat es nach (Klein-)Format und Einrichtung am ehesten im ,bürgerlichen‘ Lie-
derbuch des Jakob Käbitz (c: München, BSB, cgm 811; 14,8 x 10 cm, vgl. Abb. 3) 
mit seinem Schlussteil überwiegend geistlicher Muskatplüt-Lieder im Hofton 
sowie in zwei Andachtsbüchern mit Gebeten und geistlichem Liedgut (s: Stutt-
gart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19; 15 x 10,5 cm, vgl. Abb. 4; v: Wien, ÖNB, Cod. 

|| 
44 Vgl. RSM, Bd. 4, 1Musk/1/32 und 47. 
45 Vgl. die Überlieferungs-Übersicht in RSM, Bd. 4, S. 378; vier weitere Handschriften tradie-
ren Pseudo-Muskatplüt-Lieder im Hofton mit fiktiver Autorsignatur (vgl. RSM, Bd. 4, 
1Musk/1/67–79). 
46 Die Codices g (Karlsruhe, LB, Cod. St. Georgen 74), n (Nürnberg, GNM, Hs. Merkel 2° 966) 
und s (Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 19) überliefern beispielsweise nur Groote Nr. 13. 
47 Vgl. die Überlieferungstypologie nebst Handschriftenbeschreibungen bei Kiepe-Willms, 
S. 31–69, zudem Schanze I, S. 178–182; Kurzbeschreibungen auch in RSM, Bd. 1. 
48 Schanze I, S. 24. 
49 Vgl. die Handschriftenbeschreibung von Pensel, S. 31–33. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 247 

  

3026; 14,5 x 10 cm), die allesamt auch Groote Nr. 13 tradieren. Die gesamte sons-
tige Muskatplüt-Überlieferung ist zu vier Fünfteln mit durchschnittlich 24,5 x 
15,6 cm deutlich großformatiger und wird merklich von den angesprochenen 
„Textsammlung[en] zu Tönen der Spruchdichter des dreizehnten bis frühen 
fünfzehnten Jahrhunderts“50 dominiert. 

 

Abb. 3: Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); München, BSB, cgm 811 (Liederbuch 

des Jakob Käbitz), fol. 68v, 14,8 x 10 cm 

|| 
50 Kiepe-Willms, S. 28. 



248 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 4: Muskatplüt, Marienlied im Hofton (Groote Nr. 13); Stuttgart, LB, Cod. theol. et phil. 8° 

19, fol. 110r, 15 x 10,5 cm 

Geringere überlieferungstypologische Distinktivität besitzt die Texteinrichtung. 
Abgesetzte, auf neuer Zeile beginnende Strophen sind in Muskatplüt-Text-
zeugen zwar die Regel, der wie in e2 etwa auch in h und o durchlaufende 
Schriftspiegel ist aber keine Ausnahme. Vereinzelt steht das Blatt dagegen mit 
der Hervorhebung der Anfänge von Stollen und Abgesängen durch fette und 
breitere Schrift, während das Gros der Überlieferung zur Markierung der Incipits 
Rubrizierungen, Virgeln, Alinea- oder Caputzeichen anbrachte. 

 In diesem Zusammenhang anzumerken, wenn auch kaum als mögliches 
Gebrauchs- und Performanz-Indiz auszumünzen, ist die auf den Rändern vor-
genommene Markierung der Stollen und Abgesänge durch V- und R-Kürzel im 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 249 

  

einzigen Autorcorpus, der ältesten, auf 1434 datierten und wohl auf ein Reper-
toirebuch Muskatplüts zurückgehenden Kölner Handschrift a (Köln, StA, Best. 
7020 [W*] 8). Ihr Schreiber Hermann von Ludesdorf, „Priester und Profeß der 
Zisterzienserabtei Himmerod“,51 knüpft damit an die in Liturgica für Versikel 
und Responsum übliche ℣- und ℟-Auszeichnung an. Da diese Notation zur 
Markierung der Kanzonenstruktur auch den zu zwei Dritteln weltlichen Liedern 
Muskatplüts gilt, steht sie freilich keineswegs für eine responsoriale Umsetzung 
als etwaiges Alternatim mit verteilten Stimmen, bezeugt aber doch, welche 
performative Ausführung der geistliche Schreiber in Anlehnung an liturgischen 
Sang bei der Liedauszeichnung assoziierte. Auch der angehende Leutpriester 
Heinrich Otter notiert sich in sein Seelsorge-Kompendium (o: Karlsruhe, LB, 
Cod. St. Blasien 77) ein geistliches Muskatplüt-Lied, dessen Abgesänge er auf 
dem Rand mit dem Repetitio-Kürzel Rp markiert.52 

 Insgesamt scheint die Einrichtung von e2 darauf abgestellt, die fünf Stro-
phen und immerhin 110 (wenn in der Mehrzahl auch nur viersilbigen) Verse des 
Liedes auf einer Seite unterzubringen, was in den weiteren zehn seiner Text-
zeugen nur noch in n,53 der sogenannten Hollschen Handschrift von 1524–1526, 
der Fall ist, dort aber auf zweieinhalbmal größerem Blattformat (42,2 x 27,5 cm). 
Wie der für eine dreizeilige Eingangsinitiale ausgesparte Raum und die Hervor-
hebungen der Formstruktur vermuten lassen, kommt als Vorlage von e2 am 
ehesten eine Liederhandschrift in Frage, respektive ein ,liedmäßig‘ eingerichte-
ter Textzeuge, der die Abschrift in fortlaufendem Schriftspiegel liedgemäß aus-
zeichnen ließ. 

 Konkreten Anhalt über seinen Gebrauchsanlass liefert der letzte Abgesang 
des Marienlieds selbst: czvm nuen Jar / du iunckfra clar / sey dir daz lied gesun-
gen. Dass damit – wie Schanze folgert – „ausdrücklich auf Anlaß und Ge-
brauchssituation hingewiesen“ sei, bleibt im Blick auf Letztere allerdings eine 
(wenn auch ansprechende) Vermutung. Schanze nimmt an, „daß das Verfassen 
und Vortragen solcher Lieder an hohen Festtagen und besonders zur Weih-
nachtszeit zu den Aufgaben und Pflichten des Hofsängers Muskatblut gehörte“, 
der ab etwa 1424 für mindestens zwei Jahrzehnte als sprecher und varender man 
im Dienst der Mainzer Erzbischöfe stand.54 Ob er als Aufführungsort dabei auch 
an den Kirchenraum denkt, lässt Schanze unberedet. Im Eichstätter Fall rückt 
diese für die Rezeption und den nicht an den Autorvortrag gebundenen Wieder-

|| 
51 Ebd., S. 33. 
52 Vgl. Höhler, Stamm, S. 55–73, hier S. 56 und 64. 
53 Vgl. Anm. 46. 
54 Schanze I, zit. S. 176; vgl. zur Biographie auch S. 147–152. 



250 | Gerd Dicke 

  

gebrauch meisterlichen Liedguts bislang kaum fassbare Gebrauchssphäre nun 
gleichwohl deutlich in den Blick. 

 Die entsprechenden Fingerzeige gibt die Mitüberlieferung a) der Codex-
Texte im Umfeld des Liedblatts und b) dreier zusammen mit diesem an gleicher 
Stelle aufbewahrter Zettel: 

a) Cod. st 438, fol. 1ra–170va Johannes Milíč, Sermones Abortivus, Pars hiemalis: 
1] fol. 26ra–28va Predigt zu Johannes Evangelista, 27. Dez. (Schneyer, Bd. 3, 

S. 590: 145 S10 Facies aquilae [Ez 1,10]). 
2]  fol. 28va–31rb Predigt zu Innocentibus, 28. Dez. (Schneyer, ebd.: 146 S11 

Mittens occidit omnes pueros [Mt 2,16]). 
3]  fol. 31rb–34rb Predigt zum Sonntag in der Weihnachtsoktav oder, wenn 

in diese kein Sonntag fällt, zum 30. Dez. (Schneyer, ebd.: 147 T7 Tuam 
ipsius animam [Lk 2,35]). 

4]  fol. 34rb–36vb Predigt zu Circumcisio Domini, 1. Jan., zugleich Oktavtag 
von Weihnachten, Hochfest der Gottesmutter Maria und Neujahr 
(Schneyer, ebd.: 148 T8 Postquam impleti sunt dies [Lk 2,21]). 

 

Abb. 5: Predigtnotizen Pfeffels zu Johannes Evangelista; UB Eichstätt, Cod. st 438, Zettel 1 

zwischen fol. 28/29 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 251 

  

 

Abb. 6: recto/oben Incipits liturgischer Gesänge zu Johannes Evangelista, verso/unten zu 

Innocentibus; UB Eichstätt, Cod. st 438, Zettel 2 zwischen fol. 28/29 

b) Cod. st 438, vier zwischen fol. 28/29 inliegende Zettel (1–3 und 4v von Pfef-
fels, 4r von anonymer Hand):  
1]  vgl. Abb. 5: beidseitig Predigtnotizen zu thematischen Leitbegriffen der 

Predigt zu Johannes Evangelista (a 1]), exzerpiert aus Isidors De summo 
bono, dem Liber Scintillarum u. a. m. 

2]  vgl. Abb. 6: recto drei Incipits liturgischer Gesänge zu Johannes Evange-
lista (a 1] Cantus-ID 002134, 005204, 004303); verso drei Incipits liturgi-
scher Gesänge zu Innocentibus (a 2] Cantus-ID 007919, 005039, 001759). 

3]  vgl. Abb. 7: recto Predigtnotizen zu Innocentibus, eingangs die Perikope 
(Mt 2,16), dann Exzerpte aus Valerius Maximus, Thomasʼ von Aquin 
Summa theologica und Milíčs Predigt (a 2]); verso leer. 

4]  vgl. Abb. 1 und 2: recto Muskatplüts Marienlied Groote Nr. 13; verso lat. 
Notate Pfeffels: Ave Maria gratia plena dominus tecum (Lk 1,28), dann 
drei Incipits liturgischer Gesänge zum Temporal-Anlass De Prophetis, 
der im Missale Eystetense kein eigenes Mess-Formular hat (Cantus-ID 
007875, 001496, 006127), sowie nicht liturgischer Bibeltext (Ez 1,1–4); 
auf dem unteren Blattrand, infolge der Quer-Faltung auf dem Kopf ste-
hend, ein misogynes Proverbium: Vxor equus vestis si prestita sunt in-
honestis /Raro redduntur sine damno quando dum repetuntur (Walther 
32759).  



252 | Gerd Dicke 

  

 

Abb. 7: recto Predigtnotizen Pfeffels zu Innocentibus; verso leer; UB Eichstätt, Cod. st 438, 

Zettel 3 zwischen fol. 28/29 

Alle Zettelbeigaben zu Milíčs Predigten für die Sanctorale- und Temporale-
Anlässe vom 27. Dezember bis Neujahr waren mithin Zurüstungen zum jeweili-
gen Predigttag, sei es, dass die Zettel-Notate zu Teilen aus Milíč exzerpiert oder 
aus anderen Quellen zusammengestellt bei seinen Mustern archiviert sind.55 

|| 
55 Im Unterschied zur Mehrzahl der eigentlichen, häufig unter Angabe von Anlass und Ort 
verzettelten Predigtkonzepte ist leider keines der vier Zettelnotate datiert. Demzufolge besteht 
keine Gewissheit, aber doch die höhere Wahrscheinlichkeit, dass sie aus Pfeffels Eichstätter 
Jahren stammen, die zwei Drittel seiner Predigttätigkeit (von 1460–1466 und 1475–1490) aus-
machen. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 253 

  

Muskatplüts Marienlied war also offenbar ganz analog zu seinem textimmanen-
ten Bestimmungszweck czvm nuen Jar im Gebrauch, nur fragt sich, in welchem 
Zusammenhang und ob und von wem der iunckfra clar [...] daz lied gesungen 
wurde. 

4  

Der Neujahrstag produziert seit je das größte Gedränge der Festanlässe im Kir-
chenjahr, da am 1. Januar die Weihnachtsoktav, das Hochfest der Gottesmutter 
Maria, die Beschneidung des Herrn (ggf. auch noch der Sonntag in der Weih-
nachtsoktav) sowie der kalendarische Jahresanfang zusammenfallen, der zwar 
kein liturgischer Anlass war, den spätmittelalterlichen Festbegängnissen aber 
Brauchtümliches beimischte.56 Der seit dem 1. Januar 1970 im römischen Gene-
ralkalender vollzogene Wechsel der Festbezeichnung von der vormaligen Cir-
cumcisio Domini zur Sollemnitas sanctae Dei Genetricis Mariae brachte eine 
bereits im Mittelalter in Gang gesetzte Entwicklung zum Abschluss, die von der 
sukzessiven Verschiebung des Festinhalts von weihnachtlichen zu mariani-
schen Propria unter Zurückdrängung der auf Beschneidung und Namengebung 
verweisenden Elemente geprägt war. Die Hybridität des Offiziums in der zwei-
ten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts spiegeln die süddeutschen Druckmis-
salien:  

Die Schriftlesungen greifen entweder weihnachtliche Perikopen auf oder thematisieren die 
Beschneidung Jesu [...]. Sie sind somit alle dem weihnachtlichen, inkarnatorischen Motiv-
kreis verpflichtet. Hinsichtlich der Gebete und Gesänge konkurrieren indes inkarnatorische 
und marianische Motive. Die Meßformulare [...] haben sich dabei nicht immer für eines der 
beiden Motive entschieden, das dann konsequent in Gebeten und Gesängen durchgehalten 
wird, sondern bieten teils eine etwas eigenartige Mischung. Das M[issale]Eich[stätt] 1486, 
MAug[sburg] 1489, MBam[berg] 1490 und MRom[anum] 1474 verzeichnen für diese Messe 
marianisch gefärbte Gebete, stellen diesen aber weihnachtlich-inkarnatorische Gesänge an 
die Seite.57 

Letzteres stimmt für das Eichstätter Missale nur bedingt, denn einzig in ihm 
wird das in den drei anderen Messbüchern in beiden Versikeln rein weihnacht-
liche Graduale durch das zweite Responsum Post partum virgo inviolata per-
mansisti, dei genetrix intercede pro nobis zu einem auch marianischen – ein 

|| 
56 Vgl. die Arbeiten von Kawerau, Schwarzenberger, Kurze, Fechtner, Nürnberg. 
57 Daschner, S. 461. 



254 | Gerd Dicke 

  

sonst nur ,reinenʻ Marienfesten vorbehaltener Versikel.58 Damit schlägt der 
Eichstätter Ritus – der eines Mariendoms – auch sanglich die Brücke zum ande-
ren Teil der süddeutschen Liturgietradition des 1. Januar, der wie in Würzburg, 
Konstanz, Freising, Passau, Salzburg und Brixen alle „Gesänge aus dem Com-
mune für Marienmessen“ bezog, so wie in Regensburg die Frühmesse, während 
die Hauptmesse am Weihnachtshochamt ausgerichtet war.59  

 Wie gesagt (vgl. 1.), hat das meisterliche Lied in der Debatte um das 
,gottesdienstliche Gemeindeliedʻ bislang keine Rolle gespielt, weil es für seinen 
entsprechenden Gebrauch ,keinerlei Hinweiseʻ60 gab. Angesichts seiner Überlie-
ferungsumstände und der skizzierten liturgischen Rahmenbedingungen dürfte 
das Eichstätter Muskatplüt-Marienlied solchen Indizienwert immerhin bean-
spruchen. Da es klarer Identifizierung seines Gebrauchs zum multiplen Neu-
jahrsanlass aber kaum Anhalt gibt und jeden Versuch konkreterer Festlegung in 
Beweisnöte brächte, ist nurmehr das ohnedies überschaubare Spektrum seiner 
kirchlichen Einsatzmöglichkeiten zu sondieren.  

 Wenn es 1435 in Basel des Verbots eines Konzils bedurfte, den liturgischen 
lateinischen Gesängen in ecclesia volkssprachliche (cantilene saeculares) bei-
zumischen, dürfte es Anlass dazu gegeben haben – und besonderen dann of-
fenbar im Sprengel des Konzilsteilnehmers Johann von Eych, der dieses Verbot 
kurz nach seiner Weihe zum Eichstätter Bischof 1447 als Erster in die Synodal-
statuten einer deutschen Diözese übernahm.61 Dass Muskatplüts Marienlied für 
dergleichen Beimischungen in Frage kam, ist wenig wahrscheinlich; schon die 
eigenständige Melodie dürfte solchem Anschluss an lateinische cantus im Wege 
gestanden haben. Zu denken ist eher an die mit Melodien lateinischer Tropen 
unterlegten (allerdings seltenen) deutschen Credolieder oder an die volks-
sprachlichen Leisen und sonstigen Sequenz-Adaptationen, die vermutlich zwi-
schen den oder im Anschluss an die lateinischen Strophen beziehungsweise 

|| 
58 Cantus-ID 008169; Missale Eystetense, fol. 13rb.  
59 Vgl. Daschner, S. 461, zit. ebd. In allen süddeutschen Druckmissalien ist der Festtag übri-
gens im Kalendarium als Circumsisio Domini, im Messformular dann aber mit In octaua natiui-
tate bezeichnet.  
60 Vgl. Anm. 18. 
61 Janota (Studien, S. 46, Anm. 86) hat den Basler Beschluss im Wortlaut zitiert; die Statuta 
synodalia Eystetensia (fol. 12r) übernehmen ihn mit nur geringen Abweichungen wörtlich: De 
hiis qui in missa non complent credo vel cantant cantilenas. ABusum aliquarum ecclesiarum in 
quibus Credo in vnum quod est simbolum et confessio fidei nostre non complete vsque ad finem 
cantatur [...] vel in ecclesia cantilene saeculares admiscentur [...] abolentes statuimus vt qui in 
hijs transgressor inuentus fuerit a suo superiore debite castigetur. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 255 

  

Versikel gesungen wurden.62 Weit naheliegender ist Muskatplüts Einsatz dort, 
wohin ihn die Verwahrung des Eichstätter Blatts und seine Mitüberlieferung 
verweisen: in den Kontext der Predigt, die sich zumal im fünfzehnten Jahrhun-
dert „als nicht liturgisch geregelter Gottesdienstteil durchlässig für das Ge-
meindelied“63 zeigt. Und dies wohl auch deshalb, weil gerade der ,gestifteteʻ 
thematische sermo im Unterschied zu der vom Zelebranten (zumeist dem Ge-
meindepfarrer) in der Messe gepredigten Homilie in oft nachmittäglichen Sepa-
ratveranstaltungen gehalten wurde, denen das gemeinsame Predigtlied vor 
oder nach der Predigt oder „als Einschub zwischen Exordium (Predigtthema) 
und Predigttext“64 einen feierlichen Rahmen gab. Will man nicht auch an solis-
tischen Vortrag denken, der jedoch kaum je bezeugt ist,65 kamen zu gemeinsa-
mem Singen aber gewiss nur in Text und Melodie entsprechend bekannte und 
den Laien sangbare Lieder in Frage.  

 Von den insgesamt 109 Liedern mit Muskatplüt-Signatur gelten Kiepe-
Willms 93 und Schanze 99 als echt.66 Von letzteren folgen 66 seinem Parade-
Ton, der in früher Tradition ,Alter Tonʻ und bei den Meistersingern ,Hoftonʻ 
heißt, oft aber auch nur unter dem ,Markennamenʻ ,Muskatblutʻ oder ,Ein Mus-
katblutʻ firmiert und es bis weit ins siebzehnte Jahrhundert bei annähernd drei-
ßig Nachdichtern auf mehr als zweihundert Strophen brachte.67 Die meisten, 
sechzehn der 66, sind Marienlieder, wie auch sechs in den drei anderen Tönen 
des Autors. Mit seinem Marienpreis im Hofton besaß Pfeffel das fraglos bekann-
teste Lied eines der seinerzeit bekanntesten, in vielen oberdeutschen Städten 
(allein siebenmal in Nördlingen) bezeugten Fahrenden:68 Achtzig seiner Lieder 
sind ein- oder zweimal, achtzehn (alle im Hofton) bis zu siebenfach überliefert, 
auf elf Textzeugen kommt nur Ein iunckfrau zart. Kiepe-Willms rechnet das 
monodische Lied zu den „hits“, Schanze spricht von „Schlager“.69 Die Bekannt-

|| 
62 Zum Gemeindelied in der Messfeier vgl. Janota: Studien, S. 34–63. 
63 Ders.: Einstimmiger Gesang, S. 118. 
64 Ebd.; zu den vielgestaltigen Modalitäten der Predigt intra und extra missam vgl. ders.: 
Studien, S. 64–71. 
65 So durch Salimbene von Parma der Vortrag einer italienischen lauda durch einen Laien-
prediger zu Beginn und Abschluss seiner Predigt, vgl. Wenzel, S. 17; siehe auch Janota: Stu-
dien, S. 72. 
66 Vgl. Kiepe-Willms, S. 256; Schanze I, S. 168. 
67 Vgl. zum Tonnamen Schanze I, S. 160; zu den Tonverwertungen Kiepe-Willms, S. 22–26. 

68 Ich welt alz wert werden als Muschgatblut / gewesen ist mit singen, sagt Michel Beheim über 
sein Vorbild; Und der Kunstreiche Muscatblut / war vor vil andern trefflich gut, reimt Cyriacus 
Spangenberg noch 1616 (zit. nach Kiepe-Willms, S. 17 und 20; die Bezeugungen ebd., S. 13–15).  
69 Kiepe-Willms, S. 30; Schanze I, S. 179. 



256 | Gerd Dicke 

  

heit der mit sieben Handschriften ebenfalls reich überlieferten Melodie steht 
mithin außer Frage.70 In Frage steht gleichwohl, ob auch das Predigtvolk in sie 
einstimmen konnte. Der Philologe, zumal ein musikologisch unbedarfter, über-
lässt die Einschätzung besser kompetenterem Urteil: 

 Nach Stefan Rosmers Einschätzung ist Muskatplüts Hofton im Vergleich zu 
den Liedern, die Janotas ,Studienʻ als von der Gemeinde gesungene belegen, 
„sowohl reimtechnisch-metrisch als auch melodisch deutlich anspruchsvoller“, 
wie es „für Spruchsang-Melodien insgesamt“ gilt. Da die in Teilen gestörte be-
ziehungsweise schwankende ältere Melodieüberlieferung im Liederbuch Lieb-
hard Eghenvelders und in der Kolmarer Handschrift auf eine „weder besonders 
klare, noch leicht eingängige und wiederzusingende Kontur der ursprünglichen 
Melodie“ deutet, stehen die merklichen Abweichungen der jüngeren Melodie-
Notationen im Einklang mit der allgemeinen Tendenz „meistersingerischer 
Vereinfachung und Begradigung“ der Melodie, die im Fall des Hoftons aber eine 
immer noch „eher anspruchsvolle, nicht ganz leicht zu singende“ zum Ergebnis 
hatte.71 

 Ob man sie einer Predigtgemeinde im Gefolge einer intonationssicheren 
Leitstimme zutrauen mag, muss ohne Kenntnis der Umstände und der genaue-
ren melodischen Grundlage von e2 nicht entschieden werden. Im Blick auf den 
Text wird man die beträchtlichen, gut ein Fünftel der Verse ausmachenden 
lateinischen Anteile als mögliches Hindernis für die Memorierbarkeit und 
sangliche Umsetzung durch Laien zu bedenken geben, zumal sie fast sämtlich 
die Abgesänge einleiten und so schwer als etwaiger solistischer oder choraler 
Part vorstellbar sind. Aber es gibt, gerade im Weihnachtsfestkreis, mehr als ein 
Beispiel dafür, dass sich selbst ein doppelt so hoher, fast hälftiger lateinischer 
Textanteil solcher ,makkaronischenʻ Mischlieder im laikalen Gedächtnis veran-
kerte – wie im Fall des vor allem als Predigtlied bezeugten und seit Ende des 
vierzehnten Jahrhunderts überlieferten In dulci jubilo bis heute.72 Wachinger 
und ähnlich Ameln führen dies darauf zurück, dass in den lateinischen Passa-
gen vor allem „biblische und liturgische Formeln meist aus weihnachtlichem 

|| 
70 Vgl. RSM, Bd. 2,1: Katalog der Töne, S. 193. Die Edition der zwei ältesten (s: Wien, ÖNB, 
Cod. ser. nov. 3344, ca. 1431–1435; t: München, BSB, cgm 4997, um 1460) und zweier jüngerer 
meistersingerischer Melodie-Versionen des Hoftons (p: Wrocław, UB, Ms. 1009, 1584–1588; n: 
Nürnberg, StB, Will III 784, um 1616) in: Spruchsang, S. 282–284; zur formgeschichtlichen 
Einordnung vgl. Brunner, S. 190–191. 
71 So Stefan Rosmer (Basel), dem ich für den prompt und bereitwillig gewährten Experten-
Blick in die Überlieferung und ihre briefliche Bewertung herzlichst danke.  
72 Vgl. zu diesem Ameln und Kornrumpf, zur Genese bilinguer Mischlieder auch Janota: 
Studien, S. 123, Anm. 575 sowie S. 97 zu Ein kindelein so lobickleich est natus hodie. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 257 

  

Zusammenhang“ zum Einsatz kamen,73 weshalb „auch diejenigen, die kein 
Latein gelernt hatten, mit dem Wortschatz vertraut [waren], den sie bei der Mes-
se [...] nicht nur hörten, sondern bei Responsen und Akklamationen auch spra-
chen bzw. sangen“.74 Und bei genau diesen, eher auditiv und assoziativ präsen-
ten lateinischen Versatzstücken nimmt auch Muskatplüt Anleihe, indem er 
marianische Epitheta und Metonymien, Periphrasen und Apostrophen aus zu-
meist doxologischen Partien lateinischer Gesänge zu vier- bis sechszeiligen 
Centonen-Inseraten montiert. Dabei geht es ihm sowohl um die Erzeugung la-
teinischer Klänge und die laikale Teilhabe an der lingua sacra als auch um Ver-
weisungen in die lateinische Liturgie des Festtags. Die Passage O pulcra flosz in 
iericho / tu lux celorum stella / tu iacis in presepio / tu mater et puella (III,11–14) 
etwa nimmt sich vorderhand als ein eigenwilliges, Bildbrüche in Kauf nehmen-
des Arrangement des marianischen Formelrepertoires aus, und Groote glaubte, 
als er hier statt des Christkinds die Gottesmutter in die Krippe gelegt sah, dass 
es mit „der Kenntniss der latein. Sprache [...] bei unserem Dichter nicht weit 
her“ sei.75 Aber dem ist nicht so:  

 Beata et venerabilis Virgo, 
quae sine tactu pudoris inventa est 
Mater Salvatoris iacebat in praesepio, 
et fulgebat in caelis 

heißt es in eben jenem Responsorium, das neben diversen anderen auch ein um 
1430 geschriebenes Mainzer Antiphonar76 zur Weihnachtsoktav vorgibt. Und 
zum gleichen Festtag singt man laut Missale Moguntinum – ebenso wie in 
Eichstätt, das zur Mainzer Kirchenprovinz gehörte – Post partum virgo inviolata 
permansisti,77 was in Muskatplüts deutschen Versen Die selbig mait / ir rain 
keuschait / behalten hat (I,6–8) resonieren mag, sowie danach die Sequenz Eya 
recolamus laudibus piis digna78 mit der Anrufung maris stella in V. 7, bei Mus-

|| 
73 Deutsche Lyrik des späten Mittelalters, im Kommentar zum In dulci iubilo magnum in der 
ältesten Fassung vom Ende des vierzehnten Jahrhunderts (ed. S. 484–486), hier S. 948.  
74 Ameln, S. 43. 
75 Groote in den Anmerkungen zu Lied 13, S. 270. Dass hier kein Fehler vorliegt, zeigt sich 
auch an der weitgehend unveränderten Übernahme des Verses in die Handschriften; k (Mün-
chen, BSB, cgm 4997) liest zwar iacuit in p., doch ohne Subjekt, n (Nürnberg, GNM, Hs. Merkel 
2° 966) hic iacet in p., doch ohne ein Bezugsnomen. 
76 Cantus-ID 006162, D-MZb A. 
77 Cantus-ID 008169. 
78 Cantus-ID 508004. 



258 | Gerd Dicke 

  

katplüt in V. IV,14.79 Gleichwohl wird der Autor kaum aus schriftlichen Liturgi-
ca, sondern aus dem gearbeitet haben, was ihm aus Weihnachts- und Marien-
Liturgien sanglich im Ohr klang. Dafür sprechen auch die zahllosen Belege für 
jedes Wortpaar, jede Formel (celorum domina, dulcis spes, pulcra flos, lux celo-
rum etc.) in den Analecta hymnica, denen jedoch keine einzelnen Gesänge mit 
größerer textlicher Schnittmenge gegenüberstehen. Da es weniger auf den – für 
Lateinunkundige ohnedies kaum zugänglichen – Sinngehalt der Einsprengsel 
als vielmehr auf die Partizipation der Laiengemeinde an den höheren Weihen 
rituellen lateinischen Sprachvollzugs ankam, dürften die gelegentlichen lateini-
schen Lapsus in der handschriftlichen Überlieferung des Liedes seiner Sang-
barkeit kaum im Wege gestanden haben. Zwar weist das Eichstätter Blatt die ein 
oder andere kleinere metrische Über- oder Unterfüllung auf (V. II,7 und 11), die 
bei ausreichender Melodie-Sicherheit aber kein wesentliches sangliches Hin-
dernis darstellte.  

 Zugleich waren die lateinischen Centonen auch hier das Bindeglied zur ört-
lichen Eichstätter Festtags-Liturgie, die wie in Mainz die oben genannten cantus 
Eya recolamus und Post partum virgo vorsah so wie die Horenliturgie zum glei-
chen Anlass das Responsorium Beata et venerabilis virgo.80 Das rückt neben der 
fraglichen sanglichen Verwendung von Ein iunckfrau zart als Predigtlied auch 
eine unsangliche, in der Sangspruch-Forschung – soweit ich sehe – bislang 
noch nicht ventilierte in den Blick: das geistliche Lied als Praedicabilium, als 
Gegenstand einer Liedpredigt. Der thematische sermo kann clausulae, das heißt 
zum Anlass essentielle Textbestandteile aller Tageslesungen zum Thema ma-
chen, aber auch jede Klausel des Propriums von Missale und Brevier, etwa aus 
Responsorien, Sequenzen und Hymnen.81 Die skizzierten wörtlichen Bezüge zur 
Tagesliturgie eröffneten Pfeffel mithin die Möglichkeit, die Thema stiftende 
Perikope oder auch Prothemata82 seiner Kanzelrede aus den mit dem liturgi-
schen Festtext korrespondierenden Versen des Marienlieds zu bestreiten und 
diese oder das Lied dann insgesamt auszulegen. Auch hatte er, geht es nach den 
zahlreichen Artes praedicandi seiner Zeit, die Lizenz, das Strukturgerüst der 
Predigt qua divisio extra, das heißt unter Verwertung eines außerbiblischen, 
auch volkssprachlichen Texts zu generieren, wenn der dem Predigtthema sinn-

|| 
79 Missale Moguntinum, fol. 13ra. 
80 Breviarium Eystetense, fol. [71ra]. 
81 Vgl. Schiewer, S. 38–40; Falch, S. 70–71. 
82 Vgl. Mazurek zu v. a. aus volkssprachlichen Sprichwörtern (Freidanks) bezogenen Predigt-
Prothemata.  



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 259 

  

fällige Gliederungsbegriffe beisteuerte83 – wie es ausgangs des fünfzehnten 
Jahrhunderts Geiler von Kaysersberg in extenso praktizierte, indem er die The-
men seiner Ansprachen u. a. durch Anleihen aus Sebastian Brants ,Narren-
schiffʻ in den Deutungshorizont seiner Hörer brachte. In Schneyers Predigt-
repertorium sind die Beispiele für lateinische Perikopen Legion, die statt aus 
liturgischem Bibeltext aus den Gesängen zum Proprium bezogen waren; und 
über besonders prominente marianische wie etwa das Salve Regina existieren 
ganze Predigtreihen über sämtliche seiner particulae genannten Verse.84 Auch 
deutsche Predigtsammlungen traktierten zuweilen Verse aus Introitus-Ge-
sängen, Antiphonen oder Responsorien, wenn auch aus zumeist biblisch tex-
tierten.85 Zwar ist anzunehmen, dass die entsprechende Verwendung passender 
volkssprachlicher geistlicher Lieder dahinter zurückstand, aber wie weit, lässt 
sich infolge fehlender Überblicksdarstellungen kaum einschätzen.86 In jedem 
Fall schaffen sich historische Arbeiten über die Liedpredigt, so wenige es gibt, 
eigene Realitäten, indem sie ihre Geschichte bei Luther beginnen lassen: „Die 
Liedpredigt setzt in der Reformationszeit als Auslegung von Weihnachtsliedern 
ein [...].“87 Die erst wenigen bislang publizierten Spezimina weisen aber zwei-
felsfrei darauf hin, dass der Reformator damit an bereits vorkonfessionelle Pre-
digttraditionen anknüpfte, die insbesondere der Neujahrstag ausprägte.88 ,Vol-
ge, kynt, volge, grun ist dat krenzelynʻ. Hec verba sunt sumpta ex cantu vulgari 
[...], heißt es im Eingang eines Sermo de novo anno, der das Lied Vers für Vers 
und „nicht ohne Gewaltsamkeiten“ auf ,vergleichbareʻ Schriftzitate bezieht und 
ausdeutet.89 Dietrich Kurze hat ihn aus einer 1440 in Berlin geschriebenen 
Handschrift ediert und ihr vier weitere Handschriften des fünfzehnten Jahrhun-
derts zur Seite gestellt, die variante Predigtversionen über dieses im ostmittel-

|| 
83 Dazu Wenzel, S. 86–94; Falch, S. 138–144. 
84 Vgl. etwa, weil auch digital verfügbar, die anonymen Sermones super Salve Regina, Aalst: 
Thierry Martens, 9.7.1487.  
85 Vgl. Schiewer, S. 125–126 u. ö. 
86 Für den angelsächsischen Bereich bietet Wenzels Monographie (siehe bes. S. 214–226) 
einen Überblick über das in Predigten eingemischte weltliche Liedgut. 
87 Rössler, hinterer Klappentext; in der Monographie selbst (,Die Liedpredigt. Geschichte 
einer Predigtgattungʻ) ist nach einer eventuellen ,Vorgeschichte‘ nicht einmal gefragt. Mehr als 
der Anmerkungshinweis, dass ihre „interkonfessionelle[n] Wurzeln bis ins 13. Jahrhundert zu 
Berthold von Regensburg zurückreichen“, ist auch in der Arbeit Hoffleits (S. 1, Anm. 2) nicht 
über sie zu erfahren. Jenny (Hymnologie, S. 771) sieht „die Gattung der Liedpredigt“ gar erst 
um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts aufkommen.  
88 Dazu jetzt auch Nürnberg, die in der „Liedpredigt eine […] zum Jahreswechsel […] beliebte 
Predigtweise“ ausmacht (S. 324, Anm. 3). 
89 Kurze, zit. S. 16, ed. S. 25–27. 



260 | Gerd Dicke 

  

deutschen Sprachraum verbreitete Neujahrs- beziehungsweise Klopfan-Lied 
tradieren. Auch eine verlorene Münsteraner Handschrift aus der Jahrhundert-
mitte bot eine Neujahrspredigt über ein Volkslied zum Jahreswechsel.90 Offen-
bar gewährte der außerliturgische Neujahrsanlass der Predigt thematische Li-
zenzen, das seit den römischen Januskalenden verbreitete pagane Brauchtum 
homiletisch einzubinden und exegetisch umzutaufen. Das könnte Anlass ge-
ben, insbesondere in Neujahrspredigten nach auch geistlichem volkssprachli-
chen Liedgut Ausschau zu halten, das dem sermo Themen vorgab oder als 
Exempel-Illustration an ihm mitwirkte. Fast sämtliche Sangsprüche und Meis-
terlieder, die den Neujahrsanlass nennen, sind Marienlieder.91 Ausgang nehmen 
könnte solche Sondierung zum Beispiel bei den schon von Janota als für volks-
sprachliche Lieder besonders empfänglich erkannten sogenannten Predigtan-
nexen.92 Pfeffels lose eingelegtes Muskatplüt-Blatt dürfte ähnlicher Funktion 
gedient haben und mag ihm als Neujahrsgruß zugegangen sein. Gleich nebenan 
im Augustinerchorherrenstift Rebdorf sammelte der Chorherr Balthasar Böhm 
dergleichen Liedgeschenke und trug sie abschriftlich als Annexe in seinem 
monumentalen zehnbändigen Archiv von 2.657 selbst konzipierten lateinischen 
Predigten zu Buche. So schließt der 1501 beendete Winterteil des Eichstätter 
Cod. st 346 mit einem Nachtrag von insgesamt vier zwei- und mehrstimmig 
notierten Liedern, die ein gewisser Florianus Cristatus Böhm zukommen ließ 
(pro nouo anno mittit carmina subiecta): zu Neujahr 1519 O Maria reyne maidt du 
host geporen […], 1520 O Anna ein hellige mutter fein, Maria ein hellige dochter 
rein […] geben vns ein froliches newes iar [...], zu 1522 ein lateinisches Dreikönigs-
lied und 1523 dessen deutsche Version.93 

Literaturverzeichnis 
Ameln, Konrad: Die Cantio ,In dulci iubilo‘. In: Jb. für Liturgik und Hymnologie 29 (1985),  

S. 23–78. 

Bech, Fedor: Ein Fragment aus Muscatblut. In: ZfdPh 8 (1877), S. 348. 

Bech, Fedor: Verzeichnis der alten Handschriften und Drucke in der Domherren-Bibliothek zu 

Zeitz. Berlin 1881.  

|| 
90 Vgl. ebd., S. 18. 
91 Siehe das RSM-Register, Bd. 15, S. 438–439, unter dem Lemma ,Neujahrslied‘. 
92 Vgl. Janota: Studien, S. 43–47 und 72–77. 
93 Vgl. Kellers Beschreibung S. 60; zu Böhms Predigtarchiv Falch. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 261 

  

Breviarium Eystetense. Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. [Würzburg]: Georg 

Reyser, 23.2.1483. Exemplar München, BSB, Rar. 771/3 [http://daten.digitale-

sammlungen. de/~db/0002/bsb00026406/images/ (4. Juni 2016)]. 

Brinkhus, Gerd, Arno Mentzel-Reuters: Handschriftenkataloge der Universitätsbibliothek 

Tübingen. Signaturen Mc 151 bis Mc 379 sowie die lateinischen Handschriften bis 1600 

aus den Signaturengruppen Mh, Mk und aus dem Druckschriftenbestand. Wiesbaden 

2001 (Handschriftenkataloge der UB Tübingen 1, Tl. 2). 

Brunner, Horst: Formgeschichte der Sangspruchdichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts.  

Wiesbaden 2013 (Imagines medii aevi 34). 

Daschner, Dominik: Die gedruckten Meßbücher Süddeutschlands bis zur Übernahme des 

Missale Romanum Pius V. (1570). Frankfurt a. M. 1995 (Regensburger Studien zur  

Theologie 47). 

Deutsche Lyrik des späten Mittelalters. Hg. von Burghart Wachinger. Berlin 2010 (Dt. Klassiker 

Verlag im Taschenbuch 43).  

Dicke, Gerd: Predigt im Kontext von Reform und Frühhumanismus. Der Eichstätter Domprediger 

Ulrich Pfeffel (urk. 1452–92). In: Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof  

Johann von Eych (1445–1464). Hg. von Jürgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstätter 

Beiträge, Abt. Geschichte 69), S. 280–312. 

Edelmann-Ginkel, Alwine: Das Loblied auf Maria im Meistersang. Versuch einer Typendifferen-

zierung auf der Basis spätmittelalterlicher Bedingtheiten und Wandlungsprozesse.  

Göppingen 1978 (GAG 248). 

Falch, Simon: Das Predigtœuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm 

(† 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstätt 2015 (im Druck). 

Fechtner, Kristian: Schwellenzeit. Erkundungen zur kulturellen und gottesdienstlichen Praxis 

des Jahreswechsels. Gütersloh 2001 (Praktische Theologie und Kultur 5). 

Greule, Albrecht: Geistliche Lieder / Kirchenlieder. In: Textsorten und Textallianzen um 1500. 

Handbuch Tl. 1: Literarische und religiöse Textsorten und Textallianzen um 1500. Hg. von 

Alexander Schwarz, Franz Simmler, Claudia Wich-Reif. Berlin 2009 (Berliner  

sprachwissenschaftl. Studien 20), S. 773–780. 

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 

Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 

des deutschen Sprachgebiets. Freiburg, Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur  

praktischen Theologie 3). 

Hoffleit, Claudia: Die Liedpredigt in den Epochen der Reformation, der Orthodoxie und der 

Aufklärung. Eine Untersuchung zur hermeneutischen und homiletischen Interdependenz 

von Bibel, Choral und Predigt. Diss. Heidelberg 1995. 

Höhler, Peter, Gerhard Stamm: Die Handschriften von St. Blasien. Wiesbaden 1991 (Die Hss. 

der Badischen LB Karlsruhe 12). 

Janota, Johannes: Art. ‚Geistliches Lied (Mittelalter)‘. In: Historisches Lexikon Bayerns [2012]. 

https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Geistliches_Lied_(Mittelalter) 

(3. April 2016). 

Janota, Johannes: Art. ‚Kirchenlied, II. Mittelalter‘. In: MGG2 5 (1996), Sp. 62–67. 

Janota, Johannes: Einstimmiger volkssprachiger Gesang. In: Geschichte der Kirchenmusik in 

vier Bänden. Hg. von Wolfgang Hochstein, Christoph Krummacher. Bd. 1: Von den  

Anfängen bis zum Reformationsjahrhundert. Laaber 2011 (Enzyklopädie der  

Kirchenmusik I,1), S. 116–121. 



262 | Gerd Dicke 

  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Jenny, Markus: Art. ‚Hymnologie‘. In: TRE 15 (1986), S. 770–778. 

Jenny, Markus: Art. ‚Kirchenlied. I. Historisch (bis 1900)‘. In: TRE 18 (1989), S. 602–629. 

Kawerau, Gustav: Aus der Geschichte der Neujahrsfeier. In: Deutsch-evangelische Blätter 26, 

N. F. 1 (1901), S. 11–21. 

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt. 

Bd. 2: Aus Cod. st 276–Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der UB Eichstätt 1,  

Die mittelalterl. Hss. 2). 
Kiepe-Willms, Eva: Die Spruchdichtungen Muskatbluts. Vorstudien zu einer kritischen Ausga-

be. München 1976 (MTU 58). 

Kornrumpf, Gisela: In dulci iubilo. Neue Aspekte der Überlieferungsgeschichte beider  

Fassungen des Weihnachtsliedes. In: Edition und Interpretation. Neue Forschungspara-

digmen zur mittelhochdeutschen Lyrik. Fs. für Helmut Tervooren. Hg. von Johannes 

Spicker. Stuttgart 2000, S. 159–190. 

Kurze, Dietrich: Neujahrslied und Neujahrspredigt im 15. Jahrhundert. In: Von Nowgorod bis 

London. Studien zu Handel, Wirtschaft und Gesellschaft im mittelalterlichen Europa. Fs. 

für Stuart Jenks. Hg. von Marie-Luise Heckmann, Jens Röhrkasten. Göttingen 2008  

(Nova mediaevalia 4), S. 13–30. 

Lieder Muskatblutʼs. Hg. von Eberhard von Groote. Köln 1852. 

Lipphardt, Walther: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Klöstern  

niedersächsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zs. für kath. Theol. 94 (1972), 

S. 158–198. 

Mazurek, Agata: Sprichwort im Predigtkontext. Untersuchungen zu lateinischen Prothemata-

Sammlungen des 15. Jahrhunderts mit deutschen Sprichwörtern. Mit einer Edition. Berlin, 

Boston 2014 (MTU 142). 

Mertens, Volker: Meistergesang und Predigt. Formen der Performanz als Legitimationsstrate-

gien im späten Mittelalter. In: Sangspruchtradition. Aufführung – Geltungsstrategien –

 Spannungsfelder. Hg. von Margreth Egidi, Volker Mertens, Nine Miedema. Frankfurt a. M. 

u. a. 2004 (Kultur, Wissenschaft, Literatur 5), S. 125–142. 

Missale Eystetense. Eichstätt: Michael Reyser, 1486. Exemplar München, BSB, Rar. 953 

[http://daten.digitale-sammlungen.de/ 0003/bsb00032901/images/ (9. Juni 2016)]. 

Missale Moguntinum. Basel: Michael Wenssler, um 1488. Exemplar Stuttgart, LB, Inc. 

fol. 11332b [http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz346625017 (16. Juni 2016)]. 

Muskatblut. Abbildungen zur Überlieferung: Die Kölner Handschrift und die Melodie-

Überlieferung. Hg. von Eva Kiepe-Willms. Melodie-Teil bearb. von Horst Brunner.  

Göppingen 1987 (Litterae 98). 

Nürnberg, Ute: Der Jahreswechsel im Kirchenlied. Zur Geschichte, Motivik und Theologie  

deutscher und schweizerischer Lieder. Göttingen 2016 (Arbeiten zur Pastoraltheologie,  

Liturgik und Hymnologie 85). 

Payer, Margarete: Das religiöse Weltbild des Mönchs von Salzburg in den geistlichen Liedern 

G 33, G 34, G 37 und G 46. Göppingen 2000 (GAG 669). 

Pensel, Franzjosef: Verzeichnis der altdeutschen Handschriften in der Stadtbibliothek Dessau, 

Berlin 1977 (DTM 70/1). 

Praßl, Franz Karl: Das Mittelalter. In: Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen zu ihrer  

Geschichte. Ein hymnologisches Arbeitsbuch. Hg. von Christian Möller. Tübingen, Basel 

2000 (Mainzer hymnologische Studien 1), S. 29–68. 



 Ein Muskatplüt als Kirchenlied? | 263 

  

Proverbia sententiaeque latinitatis medii aevi. Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des 

Mittelalters in alphabetischer Anordnung. Tl. 1–6 gesammelt und hg. von Hans Walther. 

Tl. 7–8 hg. von Paul Gerhard Schmidt. Göttingen 1963–1983 (Carmina medii aevi  

posterioris Latina 11,1–8). 

Rössler, Martin: Die Liedpredigt. Geschichte einer Predigtgattung. Göttingen 1976 (Veröffentli-

chungen der Evangel. Gesellschaft für Liturgieforschung 20). 

Rosmer, Stefan: Höfische Liedkunst im Kloster, in der Stadt und andernorts. Zur Rezeption der 

geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts. In: 

Musikalische Repertoires in Zentraleuropa (1420–1450). Prozesse & Praktiken. Hg. von 

Alexander Rausch, Björn R. Tammen. Wien, Köln, Weimar 2014 (Wiener musikwissen-

schaftl. Beiträge 26), S. 271–297.  

Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. 

2 Bde. München 1983/1984 (MTU 82/83). 

Schiendorfer, Max: Deutsche Stundengebetbücher des 15. Jahrhunderts. In: Geistliche  

Gesänge des deutschen Mittelalters. Melodien und Texte handschriftlicher Überlieferung 

bis um 1530. Bd. 5: Zyklische Sammlungen. Hg. von Max Lütolf. Kassel u. a. 2005  

(Das deutsche Kirchenlied II,5), S. 25–87. 

Schiendorfer, Max: Drei Ostergesänge des Mönchs von Salzburg (G 29, 30 und 31) sowie zwei 

neue Quellenbelege zu ,Christ ist erstandenʻ. In: PBB 116 (1994), S. 37–65. 

Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008. 

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit 

von 1150–1350. 11 Bde. Münster 1969–1990 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und 

Theologie des Mittelalters 43,1–11).  

Schneyer, Johann Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit 

von 1350–1500. Hg. von Ludwig Hödl, Wendelin Knoch. CD-ROM-Edition. Münster 2001. 

Schroeder, Mary Juliana: Mary-Verse in Meistergesang. Washington 1943 (The Catholic Univ. of 

America Studies in German 16). 

Schwarzenberger, Rudolf: Die liturgische Feier des 1. Januar. Geschichte und pastoral-

liturgische Desiderate. In: Liturgisches Jb. 20 (1970), S. 216–230. 

Sermones super Salve Regina. Aalst: Thierry Martens, 9.7.1487. Exemplar Sevilla, 

BU, A 336/162 [http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/317/10/sermones-compositi-

super-particulis-antiphonae-salve-regina/ (7. Juni 2016)]. 

Spruchsang. Die Melodien der Sangspruchdichter des 12. bis 15. Jahrhunderts. Hg. von Horst 

Brunner, Karl-Günther Hartmann. Kassel 2010 (Monumenta monodica medii aevi 6). 

Statuta synodalia Eystetensia. Eichstätt: Michael Reyser [nach dem 20.3.1484]. Exemplar 

München, BSB, Rar. 774 [http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0004/

bsb00040248/images/ (9. Mai 2016)]. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts. 

In: ders.: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. 

Berlin, New York 2011, S. 311–328 [Erstveröffentlichung 2003]. 

Waechter, Hans: Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Untersuchungen unter  

besonderer Berücksichtigung der Melodien. Göppingen 2005 (GAG 724). 

Wagenknecht, Christian: Deutsche Metrik. Eine historische Einführung. München 1981 

(Beckʼsche Elementarbücher). 

Wenzel, Siegfried: Preachers, Poets, and the Early English Lyric. Princeton/NJ 1986. 



264 | Gerd Dicke 

  

Wranovix, Matthew P.: Parish Priests and Their Books: Reading, Writing and Keeping Accounts 

in the Late Medieval Diocese of Eichstätt. Diss. Yale 2008. 

Wranovix, Matthew P.: Ulrich Pfeffel’s Library: Parish Priests, Preachers, and Books in the 

Fifteenth Century. In: Speculum 87 (2012), S. 1125–1155.  


