Martin Schubert
Gaude Maria Virgo im ,Passional’

Literatur perpetuiert sich durch das Wieder-Schreiben, das wechselseitige Um-
und Neuformulieren vorhandener Stoffe, das Aufgreifen formaler, inhaltlicher
und stilistischer Anregungen.! Mittelalterliche Autoren haben diesen Aspekt,
der durch die lateinische Poetik als Kunstmittel etabliert war, besonders inten-
siv gepflegt, um durch Riickgriff auf das Bewdhrte und Anschluss an die Tradi-
tion die eigene Arbeit zu rechtfertigen; als moderner Ausdruck fiir dieses Vor-
gehen wurde ,Retextualisierung‘ vorgeschlagen.? Wenn sich aber das Profil des
Autors und sein Selbstverstandnis aus seinem Verhdltnis gegeniiber Pratexten
ergeben, dann sind Studien zu seinen Quellen besonders wichtig und auf-
schlussreich.

Die Gebundenheit an eine vorgefundene Tradition ist nirgends verbindli-
cher als bei heiligen Stoffen: Bei religioser Thematik besteht die Notwendigkeit
einer moglichst konkreten Tradierung, die im Rahmen der Orthodoxie verbleibt.
Allerdings ist die Tradition, die der mittelalterliche Autor vorfindet, bereits un-
gemein bunt, da sie heilige Schriften, Legenden, Apokryphen und vieles andere
ineinander geblendet hat; jedes Sammelwerk wird hier notwendig Verschie-
denstes zusammenbringen.

Ein gutes Beispiel dafiir ist das mittelhochdeutsche ,Passional‘. Das unge-
fahr um 1300 entstandene Werk hat sich vorgenommen, in groflem epischem
Stil das Leben von Maria und Jesus, der Apostel und der Heiligen darzustellen.?
Entstanden ist eine gigantische Legendensammlung, wobei fiir Jesus und Maria
(Buch I) 18904 Verse, fiir die Apostel (Buch II) 23576 Verse und fiir die Heiligen
(Buch III) weitere 65719 Verse* reserviert sind. Stilistisch ist das Werk an den
hofischen Epen des Hochmittelalters orientiert; besondere Verehrung genief3t
die Gottesmutter Maria.’

1 Vgl. generell Genette.

2 Siehe vor allem Worstbrock und Kelly sowie die Beitrdge im Sammelband Bumke, Peters;
darin besonders den Beitrag von Bumke.

3 Siehe die Ausgaben Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf): Buch I/II; im Folgenden zitiert
nach Verszahl; und Das Passional (ed. Képke): Buch III; hier zitiert nach Seite/Zeile.

4 Automatische Zdhlung anhand einer digitalen Version der Ausgabe Das Passional (ed.
Kopke). Die ungerade Zahl entsteht wegen der gelegentlich eingesetzten Mehrreime; vgl. Pas-
sional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIV-CCV.

5 Siehe zum Stil Gértner, S. 398; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIII, CCXLV; zur
Marienverehrung ebd., S. XXXVI-XXXIX.

DOI 10.1515/9783110475371-015, © 2017 Martin Schubert.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



222 —— Martin Schubert

In den ersten beiden Biichern erreicht der Autor immer wieder Inseln des im
Neuen Testament Verbiirgten, ohne freilich im Detail an diesen zu kleben. Da-
zwischen wird aus der biblischen Erzahlung massiv ausgeschert: So umfassen
die Legenden zur Kindheit Jesu, die grofitenteils der deutschen ,Kindheit Jesu*
des Konrad von Fuf3esbrunnen folgen, tiber 2600 Verse,® die Marienmirakel, die
aus einer ganzen Reihe teils noch unidentifizierter Quellen herangezogen sind,
fast 5400 Verse.” Die Heiligenlegenden, die wie erwdhnt den gréfiten Teil des
Gesamtwerks ausmachen, sind aus der lateinischen Legenda aurea sowie zahl-
reichen Sekundirquellen erarbeitet.

Wie die Quellenuntersuchung zu den ersten beiden Biichern ergeben hat,
ist die Quellenlage zumindest hier einfacher als zundchst vermutet: Viele der
enthaltenen Berufungen auf Pritexte sind schlicht aus der Hauptquelle, der
Legenda aurea, iibernommen.® Uber den Autor kann aufgrund des Verhiltnisses
zu seinen Vorlagen gesagt werden, dass er iiber umfangreiches Wissen verfiigte,
aber wohl nur {iber eine kleine Bibliothek; darin befanden sich sowohl lateini-
sche als auch deutsche Texte.’

Der Autor war, nach Bildung und Interessenlage, wohl ein ausgebildeter
Kleriker. Seine Bewandertheit in der Bibel weist er jeweils nach, wo er Einzel-
heiten ergénzt, auf die seine Vorlagen nur anspielen.'® Aufierdem zeigt er grof3e
Vertrautheit mit der Liturgie und liturgischen Gesdngen. Robert Stroppel, der
1927 eine wesentliche Studie zum Einfluss der Liturgie auf die geistliche Dich-
tung verfasste, nannte das ,Passional‘ als ein besonders auffilliges Beispiel fiir
diesen Einfluss." Der Passionaldichter fiihrt — auch {iber seine Quelle hinaus —
lateinische Titel an, so den Hymnus Salve sancta parens” des Caelius Sedulius,
der hier als Titel der Marien-Votivmesse verwendet wird, die mit diesem Hym-
nus beginnt, oder die Antiphon Haec est que nescivit.” Bei einer Textstelle wie
ave, du himels kunegin (V. 18903), die das Marienlob am Ende von Buch I ab-
schliefit, ist es gerechtfertigt, eine Ubernahme des Titels der Antiphon Ave Regi-

6 Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), V. 2477-5112 und S. CCXVIII-CCXX.

7 Vgl. ebd., V. 12625-18012 und S. CCXXIII-CCXXXIX.

8 Vgl. ebd., S. CCXII, CCXIV-CCXV.

9 Vgl. ebd., S. XLII

10 Siehe zu Beispielen Tiedemann, S. 71-72 und Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf),
S. CCXX und CCLVIII mit Anm. 374.

11 Vgl. Stroppel, S. 44 und 52.

12 AH 54, S. 427-428, Nr. 282; in Buch I, V. 13682 und 16308; Buch III (Das Passional
[ed. Kopke)), S. 57, Z. 54; siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI, CCXXVII-
CCXXVIIL

13 Liber usualis, S. 1211; in Buch I, V. 11950.



Gaude Maria Virgo im ,Passional® = 223

na caelorum* zu erkennen. Uberhaupt lassen sich viele Formulierungen als
Zitate deuten: Stroppel fand im Ausdruck [der] kunic, des alle riche sint einen
Bezug auf die Antiphon Tui sunt caeli et tua est terra® sowie im Verspaar er be-
sprenget dich mit ysypo, | des bistu wiz ob allem sne einen Riickgriff auf Psalm
50,9 asparges me hysopo et mundabor, lavabis me et super nivem dealbabor,
dessen Text auch als Antiphon beim Austeilen des Weihwassers genutzt wur-
de.'® Zahlreiche Beziige zu lateinischen Pritexten werden in den Klagen Marias
unterm Kreuz gesehen, die an Marienklagen sowie an Planctus wie den Planctus
ante nescia anschlief3en;" hierzu wurde auch auf die Mariensequenz Ave praec-
lara maris stella verwiesen.'®

Solche Formen von Kleinzitaten finden sich in der mittelhochdeutschen
Dichtung, zumal eines geistlichen Autors, standig; ihre Identifikation dient der
Erhellung des Denkhorizonts und der Arbeitsweise des Verfassers. Wesentlich
konkreter wird der Zusammenhang dort, wo nicht nur ein allgemeiner Pratext
oder ein Zitat identifiziert werden kann, sondern wo der Autor einen fremden
Text einarbeitet, in diesem Fall also iibersetzt und zudem aus der strophischen
Hymnenform in den Epenreimpaarvers umsetzt. Joachim Bumke benannte diese
spezifischen Fille der Retextualisierung als ,Gattungsspriinge‘."” Bei solchen
Passagen ist jeweils auch darauf zu achten, ob Ubersetzungstechnik und Dicht-
kunst in Konkurrenz zueinander stehen oder sich ergdnzen. An mehreren Stel-
len im Werk werden die Pratexte deutlich benannt; dabei gelangen unterschied-
liche Verfahren zur Anwendung.

1 Paraphrase und Verdichtung — Magnificat

Der Bericht iiber den Besuch der schwangeren Maria bei Elisabeth fiihrt Marias
Lobgesang, das Magnificat, an und nennt den Titel:

do sprach di kuniginne

mit vrolichem sinne

den heiligen magnificat,

als der dort geschriben stat. (V. 1365-1368)

14 AH 40, S. 98, Nr. 94.

15 Liber usualis, S. 410; in V. 2102; Stroppel, S. 178.

16 V. 40016-17; Stroppel, S. 189.

17 AH 20, S. 156-158, Nr. 199. Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI.
18 AH 50, S. 313-315, Nr. 241. Vgl. H. Biihler, S. 22.

19 Vgl. Bumke, S. 41-42.



224 —— Martin Schubert

Anschlieflend wird allerdings nicht der gesamte biblische Text iibertragen,
sondern aus den zehn Bibelversen (Lk 1,46-55) wird mit Bedacht ein einziger
herausgegriffen:*

wir suln pruven aller meist

ein gebenediet wort,

daz drinne ist geschriben dort

und ist zu allen selden gut.

,got hat’, sprach si, ,di demut

siner dirn gesehen an.’ (V. 1370-1375)

Gerade in der Anrede an sein Publikum - wir suln pruven aller meist — betont der
Sprecher, dass die Horer sich mit ihm auf einen wesentlichen Aspekt konzen-
trieren sollen, namlich das gesegnete Wort, das fiir alle Gliickseligkeit (alle
selde) taugt. Solcherart als Kernaussage bezeichnet wird das, was im Prétext als
knapper Relativsatz nach dem Namen Gottes steht: Quia respexit humilitatem
ancillee suze (Lk 1,48). Das zentrale, breit ausgefiihrte und namengebende Got-
teslob des Pritexts, die Beschreibung der Macht Gottes und deren Konsequen-
zen iiber Generationen hin sind komplett entfallen oder werden schlicht vo-
rausgesetzt. Herausgegriffen wird die einzige Stelle, die sich auf Maria selbst
bezieht, und die zugleich mit der Demut (humilitas) die im Verstindnis des Pas-
sionaldichters zentrale Kategorie der Vorbildfunktion Marias nennt, in deren
Nachfolge die Rezipienten eigenes Seelenheil erlangen kénnen. Statt ausfiihrli-
cher Ubersetzung schlief3t der Autor eine Erlduterung an: Maria zeige durch die
Benennung dieser Tugend, dass alle Gnade offenbart wurde und dass die Be-
standigkeit der Liebe und lautere Keuschheit in sie geflossen seien.’ Im Vor-
gang der Ubertragung hat also der Autor die Aussage des Magnificat in seinem
eigenen Sinne zugespitzt und verdichtet — letztlich so, wie er es fiir sein pardne-
tisches Anliegen benotigt.

20 Esist zu erwdgen, ob im Vers als der dort geschriben stat ein Verweis auf die Schriftfassung
der Bibel impliziert ist: Der komplette Text, der dort — in der Bibel — aufgeschrieben ist, braucht
hier nicht wiedergegeben zu werden, weil der Interessent ihn dort nachschlagen kann. Vgl. im
folgenden Zitat das kurz darauf wiederholte daz drinne ist geschriben dort (V. 1372).

21 V. 1376-1382, vgl. den Ubersetzungsvorschlag im zweiten Apparat der Passional-Edition
von Haase, Schubert, Wolf.



Gaude Maria Virgo im ,Passional® = 225

2 Erganzung und Fortschreibung —
Gaude celestium thalamorum sponsa

Wahrend der Nachtwache vor dem Tod Mariens hebt Petrus einen Gesang an, in
dem er die Himmelskonigin preist:

,vreu dich, vreu dich, kunigin,

du vrouwe, di der gotes rat

sunderlich geminnet hat;

du, di in der kusche leben

der werlt ein liecht hast gegeben,

daz liecht, daz mit geluchte uns treit

in der vreuden clarheit.

wol dich, daz din ie wart gedacht.‘ (V. 11844-11851)

Als Quelle fiir die Szene ist die Legenda aurea identifiziert, was aus den umlie-
genden Passagen zweifelsfrei folgt. Allerdings klingt dort der Text des Petrus
recht anders:

Gaude celestium thalamorum sponsa et trifidum et triadici luminis candelabrum, per
quam est eterna claritas manifestata.?

Bereits bei den Eingangsworten, gaude sponsa bzw. vreu dich, kunigin ist er-
sichtlich, dass der Passionaldichter sich von der Antiphon Regina celi laetare”
hat anregen lassen:* Die Bezeichnung der Gottesmutter als Braut in der Bild-
lichkeit des Hohen Liedes ist hier aufgegeben zugunsten der Verherrlichung
Mariens als Konigin, im Vorgriff auf die im Text folgende Erh6hung durch die
Chore der Engel bis zur Inthronisation als Himmelskonigin. Damit wird eine
Umdeutung der Passage signalisiert. Diese passt zu einer Eigenart des Passio-
naldichters, verschiedenste Formen von sexuell konnotierten Inhalten auszu-
lassen oder umzudeuten;* wahrscheinlich nahm er hier in irgendeiner Weise
Riicksicht auf sein primiares Publikum.

22 Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,371. Siehe die Ubersetzung in Die Legen-
da aurea, S. 600: ,,Freue dich Braut des himmlischen Bettes, dreifaltiger Leuchter des Lichts
von der Hohe, durch den die ewige Klarheit offenbart ist.*

23 Liber usualis, S. 275; Cantus-Id. 004597; Chevalier, Nr. 17170.

24 Der zweite Apparat zur Stelle im ,Passional‘ (ed. Haase, Schubert, Wolf) vermerkt daher
hier nur knapp: ,,Ubertragung des Gaude celestium thalamorum sponsa aus LA 115,371; hier mit
Anklang an die Antiphon Regina caeli leetare.*

25 Siehe Tiedemann, S. 28-29; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCLVI.



226 =—— Martin Schubert

Ausgelassen ist auch der andere an die Brautmystik anschliefBende Aspekt
des Pratexts: Vom himmlischen Bett wird im deutschen Text nicht geredet. Er-
halten ist die Lichtmetaphorik. Wahrend Maria im Pratext als dreifacher Leuch-
ter bezeichnet wird, der das Licht von der H6he birgt und durch den die ewige
Klarheit offenbart ist, wird im ,Passional‘ erldutert, dass Maria der Welt ein
Licht gegeben hat, das uns mit seinem Leuchten in die Klarheit der Freuden
fiihrt (V. 11849-50). Dies diirfte auf Christus zu beziehen sein; Maria wird also
nicht direkt als Leuchter angesprochen, aber in ihrer Funktion als Tragerin des
Lichtes zumindest implizit so vorgestellt. Hinzugefiigt wird, dass Gottes Rat-
schluss Maria besonders geliebt hat (V. 11845-46) — hierin kann eine sittigende
Umdeutung der brautmystischen Aussage des Pradtexts gesehen werden. Gera-
dezu konterkarierend zum Konnotat des Pratexts wird zugefiigt, dass der Anlass
fiir Marias Anteil am Erlésungswerk in ihrer besonderen Keuschheit zu sehen ist
(V. 11847). Der Aspekt, dass die Rezipienten des ,Passionals‘ Anteil an dieser
Erlosung haben, wird im gemeinschaftsstiftenden uns (V. 11849) klar herausge-
stellt.

Die Ubertragung enthilt also hier eine Reihe markanter Anderungen, die
den Aspekt der Brautmystik austreiben und auf unauffdllige Weise ersetzen.
Zentrale Motive der Marienverehrung des Passionaldichters — Marias Keusch-
heit, ihre Wirkung fiir das Erlosungswerk, gemeinschaftsstiftende Kontemplati-
on - dringen sich in den Vordergrund. Gepaart mit diesen Anderungen ist auch
eine Aufwertung der Weise, in der der Text eingefiihrt wird: Was in der Legenda
aurea als Rede des Petrus benannt ist* — die man sich feierlich-getragen vorstel-
len mag —, wird im ,Passional’ als ein Gesang bezeichnet (in dem gesange sin,
V. 11843). Die Ubertragungsweise des Passionaldichters ist hier also recht frei;
er lasst sich von der Vorlage anregen, erhdlt die Funktion und einen Teil der
Metaphorik der Rede, dndert aber deutlich in Details und zielt so auf eine eigene
Schwerpunktsetzung.

26 inchoans dixit in Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,370.



Gaude Maria Virgo im ,Passional’ = 227

3 Wort-fiir-Wort-Ubertragung -
Gaude Maria virgo

Ein ganzes Marienmirakel” ist der Entstehungsgeschichte des Responsoriums
Gaude Maria virgo® gewidmet, wie sie in einer Reihe lateinischer Legenden
bezeugt ist.” Darin wird der Text von einem Blinden gedichtet, der ihn gegen
die heidnischen Kritiker Marias vorbringt, worauf er durch ein Wunder sehend
wird. In der Fassung im ,Passional‘ ist das Responsorium geschickt eingebun-
den, indem die Kritikpunkte der Gegner — Maria sei nicht keusch gewesen, son-
dern von Joseph schwanger; eine jungfrduliche Geburt sei gegen die Natur -
zuvor eingefiihrt werden, bevor abschlieflend der Text zitiert wird, der sie ge-
wissermafien einzeln widerlegt.*® In diesem Zusammenhang ist es fiir den Dich-
ter wichtig, den Text ausfiihrlich wiederzugeben. Unterschiede zur Vorlage
liegen hier vor allem im leicht gestiegenen Umfang:

Gaude Maria Virgo,

cunctas haereses sola interemisti.

Quae Gabrielis Archangeli dictis credidisti.

Dum Virgo Deum et hominem genuisti

et post partum, Virgo inviolata permansisti. (Liber usualis, S. 1266—67)

Daraus wird in der deutschen Fassung:

vreuwe dich, Maria, vrouwe gut,
aller ungelouben blut

hastu wol zubrochen.

swaz zu dir hat gesprochen
Gabriel der gotes bote,

des geloubestu von gote

in rechter tugende schouwe.

di kusche juncvrouwe

gebere menschen unde got
nach der gotheit gebot

und blibe kusch nach der geburt. (V. 13207-13217)

27 V.12975-13260.

28 Liber usualis, S. 1266-67.

29 Siehe Poncelet, Nr. 473; Tubach, Nr. 692; Brou, S. 324-326.

30 V. 13000-13009. Auf den Zusammenhang verweist Richert, S. 86.



228 —— Martin Schubert

Die Gegeniiberstellung zeigt, dass hier sehr eng am Pratext iibersetzt wird. Eini-
ge Ausdriicke werden, vielleicht der Reimstellung halber, durch Analoges er-
setzt: So verwandelt sich Virgo in vrouwe gut (V. 13207), Gabriel wird statt als
Archangelus als der gotes bote benannt (V. 13211), die Virgo inviolata wird als
kusch nach der geburt umschrieben (V. 13217), haereses werden zur ungelouben
blut (V. 13208), also zur ,Bliite des Unglaubens®.

Uber die Vorlage hinaus zugefiigt sind in rechter tugende schouwe (V. 13213)
und nach der gotheit gebot (V. 13216) in der Funktion von Fiillversen, die inhalt-
lich nicht allzu viel verandern, sondern nur die Tugend Marias und den gottli-
chen Willen hinter dem Erlésungswerk noch hervorheben. Mit welcher Genau-
igkeit versucht wird, den Prédtext nachzubilden, zeigt sich im Satz di kusche
juncvrouwe / gebere menschen unde got, in dem ein Subjekt in der 3. Person (,die
keusche Jungfrau‘) mit einem Pridikat der 2. Person (,gebarst Du‘) zusammen-
tritt, was an das Dum Virgo [...] genuisti (Wahrend Du Jungfrau bliebst, gebarst
Du [...]Y) der Vorlage gut anschlief3t. Vor allem aber ist festzustellen, dass die
Ubertragung eigentlich auf kein Detail der Vorlage verzichtet, sondern eine
vollstindige Wort-fiir-Wort-Ubersetzung anstrebt. Dabei halten sich die Konzes-
sionen, die an die Form des Reimpaarverses gemacht werden, sehr im Rahmen.
Das Ergebnis sind vollig korrekte Reimpaarverse; zugleich handelt es sich auch
um eine vollig addquate Ubersetzung. Der ,Gattungssprung® ist also gelungen.

Eine dhnlich getreue Ubertragung liegt beim Text des Credo vor, der aller-
dings in ein Apostelcredo eingefiigt ist: Die Entstehung des Credos wird so dar-
gestellt, dass nach dem Pfingstwunder jeder der Apostel einen Satz beisteuert.*
Hier zum Vergleich das Apostolische Glaubensbekenntnis nach Romischer
Taufordnung:

Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem caeli et terrae, et in Iesum Christum, Fi-
lium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria
virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferna,
tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipo-
tentis inde venturus est iudicare vivos et mortuos. Credo in Spiritum Sanctum, sanctam
Ecclesiam catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resur-
rectionem, vitam aeternam.>

Isoliert man im ,Passional‘ die Satze, welche von den Aposteln gesprochen wer-
den, und iiberspringt die dazwischenstehenden Verse, welche den jeweiligen
Apostel nennen, wird die sehr getreue Wiedergabe deutlich:

31 Zum Apostelcredo siehe C. F. Biihler.
32 Denzinger, S. 30.



Gaude Maria Virgo im ,Passional’ =—— 229

ich geloube

in den alweldigen got,

der mit gewaldes gebot

geschuf himel und erde [...] (V. 10726-10729)
und in Jesum Crist,

der sin einborner sun ist

und dem wir sin undertan [...] (V. 10731-10733)

und der da entpfangen wart

von dem heiligen geiste,

mit tugenden volleiste

geborn wart von Marien,

der kuschen wandels vrien. [...] (V. 10736-10740)
der den tot leit [...]

under Poncio Pylato,

sin leben an dem cruce gab

und wart geleit in ein grab. [...] (V. 10743-10746)
er zur helle quam

und ouch an dem dritten tage

erstunt von aller todes clage [...] (V. 10752-10754)
und der zu den himeln vur

und sitzet zu der rechten hant

des vaters [...] (V. 10758-10760)
und der kumftic ist

von dannen in der letzten vrist

sin urteil zu gebende

uber toden unde lebende. [...] (V.10761-10764)

und ich

geloube an den heiligen geist [...] (V. 10766-67)
und di heiligen cristenheit [...] (V.10770)
und der heiligen gemeinschaft

und aplaz der sunden [...] (V.10774-75)
und des vleisches urstende |[...] (V.10778)
und daz ewige leben [...]. (V.10780)

Die Ubersetzung bleibt wieder sehr nah an der Vorlage; iibertragen wird etwa
omnipotens durch alweldig (,allwaltend‘, V. 10727). Erkennbar ist der Wille,
auch die Syntax der Vorlage nachzuahmen: venturus est (,der ein Kommender
ist® = ,der kommen wird®) wird als der kumftic ist nachgebildet (V. 10761). Ab-
weichungen sind gering, so wird Ecclesiam catholicam zu cristenheit (V. 10770),
Deum Patrem ist zu got reduziert (V. 10727) und Patris omnipotentis zu des vaters
(V. 10760); a mortuis wird metaphorisch zu von aller todes clage umgeformt
(V.10754). Bei den wenigen Zufiigungen — mit gewaldes gebot (V. 10728), mit
tugenden volleiste (V. 10738), der kuschen wandels vrien (V. 10740), von dannen
in der letzten vrist (V. 10762) — handelt es sich durchweg um Verse oder Vers-
schliisse, die wohl des Reimes wegen hinzugetreten sind. Angesichts der langen



230 —— Martin Schubert

Textpassage ist das wenig — hier hat der Dichter ausgenutzt, dass er die Zwi-
schentexte zu den sprechenden Aposteln frei gestalten konnte. Durch eine ha-
kenstilhafte Verbindung zwischen den beiden Textebenen hat der Autor dafiir
gesorgt, dass er seltener in Reimzwang geriet.

Im Vergleich der Ubertragungen von Gaude Maria virgo und des Credos ist
festzustellen, dass der Autor auch im Bereich der Wort-fiir-Wort-Ubertragung
noch abgestufte Verfahren anwendet, die sich vor allem hinsichtlich der Zufii-
gungen unterscheiden. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass im Credo aufgrund
der zweierlei Textebenen die Schwierigkeit des Reimzwangs weitgehend beho-
ben werden konnte, ohne dass sich die Eingriffe auf die Ebene des Credo-Texts
auswirkten.

Insgesamt gesehen verfiigt der Dichter iiber ein breites Repertoire von Stra-
tegien der Retextualisierung. Die wértliche Ubertragung, die sich perfekt in das
neu gewdhlte Versmaf einfiigt, ist nur eine davon; sie kommt dort zum Einsatz,
wo die Heiligkeit des Textes — wie beim Credo — oder der Wille zum ,Close read-
ing* aufgrund der Argumentationsstruktur — wie bei Gaude Maria virgo — es
verlangen. Dariiber hinaus nutzt der Autor auch Verdichtungen oder Aus-
schmiickungen. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm, seine Vorlagen seinem eigenen
Interesse anzuverwandeln und sie in seine eigene Aussageabsicht zu integrie-
ren. Dabei stehen in den besprochenen Beispielen die Funktion der Gottesmut-
ter fiir das Erlosungswerk, ihre Tugendhaftigkeit und vor allem ihre Keuschheit
obenan. Die Pritexte werden so verarbeitet, dass ein einheitlicher Blick auf
Maria durchgesetzt wird.

Literaturverzeichnis

Brou, Louis: Marie ,destructrice de toutes les hérésies‘ et la belle légende du répons Gaude
Maria Virgo. In: Ephemerides liturgicae 62 (1948), S. 321-353.

Biihler, Curt F.: The Apostles and the Creed. In: Speculum 28 (1953), S. 335-339.

Biihler, Hannelore: Die Marienlegenden als Ausdruck mittelalterlicher Marienverehrung. Diss.
Koln 1965.

Bumke, Joachim: Retextualisierungen in der mittelalterlichen Literatur, besonders in der
héfischen Epik. Ein Uberblick. In: Bumke, Peters, S. 6-46.

Bumke, Joachim, Ursula Peters (Hgg.): Retextualisierung in der mittelalterlichen Literatur.
Berlin 2005 (ZfdA 124, Sonderheft).

Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen (Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum [...]). Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping hg. von Peter Hiinermann. 43. Aufl. Freiburg i. Br. 2010.



Gaude Maria Virgo im ,Passional* =—— 231

Gartner, Kurt: Marienverehrung und Marienepik im Deutschen Orden. In: Mittelalterliche Kultur
und Literatur im Deutschordensstaat in Preussen: Leben und Nachleben. Hg. von Jarostaw
Wenta, Sieglinde Hartmann, Gisela Vollmann-Profe. Torun 2008 (Sacra Bella Septentrio-
nalia 1), S. 395-410.

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt a. M. 1993.

lacopo da Varazze: Legenda aurea. Ed. critica a cura di Giovanni Paolo Maggioni. 2. ed. riv.
dall’autore. Tavarnuzze, Firenze 1998.

Kelly, Douglas C.: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from
Macrobius to Medieval Romance. Leiden 1999 (Studies in the History of Christian
Thought 97).

Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen libersetzt von Richard
Benz. Darmstadt 1984.

Liber usualis missae et officii pro dominicis et festis cum cantu Gregoriano ex editione
Vaticana adamussim excerpto et rhythmicis signis in subsidium cantorum a Soles-
mensibus monachis diligenter ornato. Paris, Tournai, Rom 1936.

Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts zum ersten Male hg.
und mit einem Glossar versehen von Friedrich Karl Kopke. Amsterdam 1966 [Erstveroffent-
lichung: Quedlinburg 1852 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 32)].

Passional. Buch I: Marienleben. Buch II: Apostellegenden. Hg. von Annegret Haase, Martin
Schubert, Jiirgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91/1 und 2).

Ploncelet], A[lbert]: Miraculorum B. V. Mariae quae saec. VI-XV latine conscripta sunt index
postea perficiendus. In: Analecta Bollandiana 21 (1902), S. 241-360.

Richert, Hans-Georg: Studien zum Passional. Die Marienlegenden. 2 Bde. Diss. masch.
Hamburg 1960 [eine Kopie der ungedruckten Dissertation befindet sich in der Bibliothek
,Deutsche Texte des Mittelalters* der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Signatur DTM R38].

Stroppel, Robert: Liturgie und geistliche Dichtung zwischen 1050 und 1300. Mit besonderer
Beriicksichtigung der Mef3- und Tagzeitenliturgie. Hildesheim 1973 [Erstverdffentlichung:
Frankfurt a. M. 1927 (Deutsche Forschungen 17)].

Tiedemann, Ernst: Passional und Legenda aurea. Berlin 1909 (Palaestra 87).

Tubach, Frederic C.: Index exemplorum. A Handbook of Medieval Religious Tales. Helsinki 1969
(FF Communications 204).

Worstbrock, Franz Josef: Wiedererzdhlen und Ubersetzen. In: Mittelalter und friihe Neuzeit.
Ubergéinge, Umbriiche und Neuansitze. Hg. von Walter Haug. Tiibingen 1999 (Fortuna
vitrea 16), S. 128-142.






