
  

Martin Schubert 

Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ 

Literatur perpetuiert sich durch das Wieder-Schreiben, das wechselseitige Um- 

und Neuformulieren vorhandener Stoffe, das Aufgreifen formaler, inhaltlicher 

und stilistischer Anregungen.1 Mittelalterliche Autoren haben diesen Aspekt, 

der durch die lateinische Poetik als Kunstmittel etabliert war, besonders inten-

siv gepflegt, um durch Rückgriff auf das Bewährte und Anschluss an die Tradi-

tion die eigene Arbeit zu rechtfertigen; als moderner Ausdruck für dieses Vor-

gehen wurde ‚Retextualisierung‘ vorgeschlagen.2 Wenn sich aber das Profil des 

Autors und sein Selbstverständnis aus seinem Verhältnis gegenüber Prätexten 

ergeben, dann sind Studien zu seinen Quellen besonders wichtig und auf-

schlussreich.  

Die Gebundenheit an eine vorgefundene Tradition ist nirgends verbindli-

cher als bei heiligen Stoffen: Bei religiöser Thematik besteht die Notwendigkeit 

einer möglichst konkreten Tradierung, die im Rahmen der Orthodoxie verbleibt. 

Allerdings ist die Tradition, die der mittelalterliche Autor vorfindet, bereits un-

gemein bunt, da sie heilige Schriften, Legenden, Apokryphen und vieles andere 

ineinander geblendet hat; jedes Sammelwerk wird hier notwendig Verschie-

denstes zusammenbringen. 

Ein gutes Beispiel dafür ist das mittelhochdeutsche ‚Passional‘. Das unge-

fähr um 1300 entstandene Werk hat sich vorgenommen, in großem epischem 

Stil das Leben von Maria und Jesus, der Apostel und der Heiligen darzustellen.3 

Entstanden ist eine gigantische Legendensammlung, wobei für Jesus und Maria 

(Buch I) 18904 Verse, für die Apostel (Buch II) 23576 Verse und für die Heiligen 

(Buch III) weitere 65719 Verse4 reserviert sind. Stilistisch ist das Werk an den 

höfischen Epen des Hochmittelalters orientiert; besondere Verehrung genießt 

die Gottesmutter Maria.5 

|| 
1 Vgl. generell Genette. 

2 Siehe vor allem Worstbrock und Kelly sowie die Beiträge im Sammelband Bumke, Peters; 

darin besonders den Beitrag von Bumke. 

3 Siehe die Ausgaben Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf): Buch I/II; im Folgenden zitiert 

nach Verszahl; und Das Passional (ed. Köpke): Buch III; hier zitiert nach Seite/Zeile. 

4 Automatische Zählung anhand einer digitalen Version der Ausgabe Das Passional (ed. 

Köpke). Die ungerade Zahl entsteht wegen der gelegentlich eingesetzten Mehrreime; vgl. Pas-

sional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIV–CCV. 

5 Siehe zum Stil Gärtner, S. 398; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCIII, CCXLV; zur 

Marienverehrung ebd., S. XXXVI–XXXIX. 

DOI 10.1515/9783110475371-015,  © 2017 Martin Schubert. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



222 | Martin Schubert 

  

In den ersten beiden Büchern erreicht der Autor immer wieder Inseln des im 

Neuen Testament Verbürgten, ohne freilich im Detail an diesen zu kleben. Da-

zwischen wird aus der biblischen Erzählung massiv ausgeschert: So umfassen 

die Legenden zur Kindheit Jesu, die größtenteils der deutschen ‚Kindheit Jesu‘ 

des Konrad von Fußesbrunnen folgen, über 2600 Verse,6 die Marienmirakel, die 

aus einer ganzen Reihe teils noch unidentifizierter Quellen herangezogen sind, 

fast 5400 Verse.7 Die Heiligenlegenden, die wie erwähnt den größten Teil des 

Gesamtwerks ausmachen, sind aus der lateinischen Legenda aurea sowie zahl-

reichen Sekundärquellen erarbeitet.  

Wie die Quellenuntersuchung zu den ersten beiden Büchern ergeben hat, 

ist die Quellenlage zumindest hier einfacher als zunächst vermutet: Viele der 

enthaltenen Berufungen auf Prätexte sind schlicht aus der Hauptquelle, der 

Legenda aurea, übernommen.8 Über den Autor kann aufgrund des Verhältnisses 

zu seinen Vorlagen gesagt werden, dass er über umfangreiches Wissen verfügte, 

aber wohl nur über eine kleine Bibliothek; darin befanden sich sowohl lateini-

sche als auch deutsche Texte.9 

Der Autor war, nach Bildung und Interessenlage, wohl ein ausgebildeter 

Kleriker. Seine Bewandertheit in der Bibel weist er jeweils nach, wo er Einzel-

heiten ergänzt, auf die seine Vorlagen nur anspielen.10 Außerdem zeigt er große 

Vertrautheit mit der Liturgie und liturgischen Gesängen. Robert Stroppel, der 

1927 eine wesentliche Studie zum Einfluss der Liturgie auf die geistliche Dich-

tung verfasste, nannte das ‚Passional‘ als ein besonders auffälliges Beispiel für 

diesen Einfluss.11 Der Passionaldichter führt – auch über seine Quelle hinaus – 

lateinische Titel an, so den Hymnus Salve sancta parens12 des Caelius Sedulius, 

der hier als Titel der Marien-Votivmesse verwendet wird, die mit diesem Hym-

nus beginnt, oder die Antiphon Haec est que nescivit.13 Bei einer Textstelle wie 

ave, du himels kunegin (V. 18903), die das Marienlob am Ende von Buch I ab-

schließt, ist es gerechtfertigt, eine Übernahme des Titels der Antiphon Ave Regi-

|| 
6 Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), V. 2477–5112 und S. CCXVIII–CCXX. 

7 Vgl. ebd., V. 12625–18012 und S. CCXXIII–CCXXXIX. 

8 Vgl. ebd., S. CCXII, CCXIV–CCXV. 

9 Vgl. ebd., S. XLII. 

10 Siehe zu Beispielen Tiedemann, S. 71–72 und Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), 

S. CCXX und CCLVIII mit Anm. 374. 

11 Vgl. Stroppel, S. 44 und 52. 

12 AH 54, S. 427–428, Nr. 282; in Buch I, V. 13682 und 16308; Buch III (Das Passional 

[ed. Köpke]), S. 57, Z. 54; siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI, CCXXVII–

CCXXVIII. 

13 Liber usualis, S. 1211; in Buch I, V. 11950. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 223 

  

na caelorum14 zu erkennen. Überhaupt lassen sich viele Formulierungen als 

Zitate deuten: Stroppel fand im Ausdruck [der] kunic, des alle riche sint einen 

Bezug auf die Antiphon Tui sunt caeli et tua est terra15 sowie im Verspaar er be-

sprenget dich mit ysypo, | des bistu wiz ob allem sne einen Rückgriff auf Psalm 

50,9 asparges me hysopo et mundabor, lavabis me et super nivem dealbabor, 

dessen Text auch als Antiphon beim Austeilen des Weihwassers genutzt wur-

de.16 Zahlreiche Bezüge zu lateinischen Prätexten werden in den Klagen Marias 

unterm Kreuz gesehen, die an Marienklagen sowie an Planctus wie den Planctus 

ante nescia anschließen;17 hierzu wurde auch auf die Mariensequenz Ave praec-

lara maris stella verwiesen.18 

Solche Formen von Kleinzitaten finden sich in der mittelhochdeutschen 

Dichtung, zumal eines geistlichen Autors, ständig; ihre Identifikation dient der 

Erhellung des Denkhorizonts und der Arbeitsweise des Verfassers. Wesentlich 

konkreter wird der Zusammenhang dort, wo nicht nur ein allgemeiner Prätext 

oder ein Zitat identifiziert werden kann, sondern wo der Autor einen fremden 

Text einarbeitet, in diesem Fall also übersetzt und zudem aus der strophischen 

Hymnenform in den Epenreimpaarvers umsetzt. Joachim Bumke benannte diese 

spezifischen Fälle der Retextualisierung als ‚Gattungssprünge‘.19 Bei solchen 

Passagen ist jeweils auch darauf zu achten, ob Übersetzungstechnik und Dicht-

kunst in Konkurrenz zueinander stehen oder sich ergänzen. An mehreren Stel-

len im Werk werden die Prätexte deutlich benannt; dabei gelangen unterschied-

liche Verfahren zur Anwendung. 

1 Paraphrase und Verdichtung – Magnificat 

Der Bericht über den Besuch der schwangeren Maria bei Elisabeth führt Marias 

Lobgesang, das Magnificat, an und nennt den Titel:  

do sprach di kuniginne  

mit vrolichem sinne  

den heiligen magnificat, 

als der dort geschriben stat. (V. 1365–1368) 

|| 
14 AH 40, S. 98, Nr. 94. 

15 Liber usualis, S. 410; in V. 2102; Stroppel, S. 178. 

16 V. 40016–17; Stroppel, S. 189. 

17 AH 20, S. 156–158, Nr. 199. Siehe Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCXXI. 

18 AH 50, S. 313–315, Nr. 241. Vgl. H. Bühler, S. 22. 

19 Vgl. Bumke, S. 41–42. 



224 | Martin Schubert 

  

Anschließend wird allerdings nicht der gesamte biblische Text übertragen, 

sondern aus den zehn Bibelversen (Lk 1,46–55) wird mit Bedacht ein einziger 

herausgegriffen:20 

wir suln pruven aller meist  

ein gebenediet wort,  

daz drinne ist geschriben dort  

und ist zu allen selden gut.  

,got hatʻ, sprach si, ,di demut  

siner dirn gesehen an.ʻ (V. 1370–1375) 

Gerade in der Anrede an sein Publikum – wir suln pruven aller meist – betont der 

Sprecher, dass die Hörer sich mit ihm auf einen wesentlichen Aspekt konzen-

trieren sollen, nämlich das gesegnete Wort, das für alle Glückseligkeit (alle 

selde) taugt. Solcherart als Kernaussage bezeichnet wird das, was im Prätext als 

knapper Relativsatz nach dem Namen Gottes steht: Quia respexit humilitatem 

ancillæ suæ (Lk 1,48). Das zentrale, breit ausgeführte und namengebende Got-

teslob des Prätexts, die Beschreibung der Macht Gottes und deren Konsequen-

zen über Generationen hin sind komplett entfallen oder werden schlicht vo-

rausgesetzt. Herausgegriffen wird die einzige Stelle, die sich auf Maria selbst 

bezieht, und die zugleich mit der Demut (humilitas) die im Verständnis des Pas-

sionaldichters zentrale Kategorie der Vorbildfunktion Marias nennt, in deren 

Nachfolge die Rezipienten eigenes Seelenheil erlangen können. Statt ausführli-

cher Übersetzung schließt der Autor eine Erläuterung an: Maria zeige durch die 

Benennung dieser Tugend, dass alle Gnade offenbart wurde und dass die Be-

ständigkeit der Liebe und lautere Keuschheit in sie geflossen seien.21 Im Vor-

gang der Übertragung hat also der Autor die Aussage des Magnificat in seinem 

eigenen Sinne zugespitzt und verdichtet – letztlich so, wie er es für sein paräne-

tisches Anliegen benötigt. 

|| 
20 Es ist zu erwägen, ob im Vers als der dort geschriben stat ein Verweis auf die Schriftfassung 

der Bibel impliziert ist: Der komplette Text, der dort – in der Bibel – aufgeschrieben ist, braucht 

hier nicht wiedergegeben zu werden, weil der Interessent ihn dort nachschlagen kann. Vgl. im 

folgenden Zitat das kurz darauf wiederholte daz drinne ist geschriben dort (V. 1372). 

21 V. 1376–1382, vgl. den Übersetzungsvorschlag im zweiten Apparat der Passional-Edition 

von Haase, Schubert, Wolf. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 225 

  

2 Ergänzung und Fortschreibung – 
Gaude celestium thalamorum sponsa 

Während der Nachtwache vor dem Tod Mariens hebt Petrus einen Gesang an, in 

dem er die Himmelskönigin preist: 

‚vreu dich, vreu dich, kunigin, 

du vrouwe, di der gotes rat  

sunderlich geminnet hat;  

du, di in der kusche leben  

der werlt ein liecht hast gegeben,  

daz liecht, daz mit geluchte uns treit  

in der vreuden clarheit.  

wol dich, daz din ie wart gedacht.‘ (V. 11844–11851) 

Als Quelle für die Szene ist die Legenda aurea identifiziert, was aus den umlie-

genden Passagen zweifelsfrei folgt. Allerdings klingt dort der Text des Petrus 

recht anders: 

Gaude celestium thalamorum sponsa et trifidum et triadici luminis candelabrum, per 

quam est eterna claritas manifestata.22  

Bereits bei den Eingangsworten, gaude sponsa bzw. vreu dich, kunigin ist er-

sichtlich, dass der Passionaldichter sich von der Antiphon Regina cæli lætare23 

hat anregen lassen:24 Die Bezeichnung der Gottesmutter als Braut in der Bild-

lichkeit des Hohen Liedes ist hier aufgegeben zugunsten der Verherrlichung 

Mariens als Königin, im Vorgriff auf die im Text folgende Erhöhung durch die 

Chöre der Engel bis zur Inthronisation als Himmelskönigin. Damit wird eine 

Umdeutung der Passage signalisiert. Diese passt zu einer Eigenart des Passio-

naldichters, verschiedenste Formen von sexuell konnotierten Inhalten auszu-

lassen oder umzudeuten;25 wahrscheinlich nahm er hier in irgendeiner Weise 

Rücksicht auf sein primäres Publikum. 

|| 
22 Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,371. Siehe die Übersetzung in Die Legen-

da aurea, S. 600: „Freue dich Braut des himmlischen Bettes, dreifaltiger Leuchter des Lichts 

von der Höhe, durch den die ewige Klarheit offenbart ist.“ 

23 Liber usualis, S. 275; Cantus-Id. 004597; Chevalier, Nr. 17170. 

24 Der zweite Apparat zur Stelle im ‚Passional‘ (ed. Haase, Schubert, Wolf) vermerkt daher 

hier nur knapp: „Übertragung des Gaude celestium thalamorum sponsa aus LA 115,371; hier mit 

Anklang an die Antiphon Regina cæli lætare.“ 

25 Siehe Tiedemann, S. 28–29; Passional (ed. Haase, Schubert, Wolf), S. CCLVI. 



226 | Martin Schubert 

  

Ausgelassen ist auch der andere an die Brautmystik anschließende Aspekt 

des Prätexts: Vom himmlischen Bett wird im deutschen Text nicht geredet. Er-

halten ist die Lichtmetaphorik. Während Maria im Prätext als dreifacher Leuch-

ter bezeichnet wird, der das Licht von der Höhe birgt und durch den die ewige 

Klarheit offenbart ist, wird im ‚Passional‘ erläutert, dass Maria der Welt ein 

Licht gegeben hat, das uns mit seinem Leuchten in die Klarheit der Freuden 

führt (V. 11849–50). Dies dürfte auf Christus zu beziehen sein; Maria wird also 

nicht direkt als Leuchter angesprochen, aber in ihrer Funktion als Trägerin des 

Lichtes zumindest implizit so vorgestellt. Hinzugefügt wird, dass Gottes Rat-

schluss Maria besonders geliebt hat (V. 11845–46) – hierin kann eine sittigende 

Umdeutung der brautmystischen Aussage des Prätexts gesehen werden. Gera-

dezu konterkarierend zum Konnotat des Prätexts wird zugefügt, dass der Anlass 

für Marias Anteil am Erlösungswerk in ihrer besonderen Keuschheit zu sehen ist 

(V. 11847). Der Aspekt, dass die Rezipienten des ‚Passionals‘ Anteil an dieser 

Erlösung haben, wird im gemeinschaftsstiftenden uns (V. 11849) klar herausge-

stellt.  

Die Übertragung enthält also hier eine Reihe markanter Änderungen, die 

den Aspekt der Brautmystik austreiben und auf unauffällige Weise ersetzen. 

Zentrale Motive der Marienverehrung des Passionaldichters – Marias Keusch-

heit, ihre Wirkung für das Erlösungswerk, gemeinschaftsstiftende Kontemplati-

on – drängen sich in den Vordergrund. Gepaart mit diesen Änderungen ist auch 

eine Aufwertung der Weise, in der der Text eingeführt wird: Was in der Legenda 

aurea als Rede des Petrus benannt ist26 – die man sich feierlich-getragen vorstel-

len mag –, wird im ,Passionalʻ als ein Gesang bezeichnet (in dem gesange sin, 

V. 11843). Die Übertragungsweise des Passionaldichters ist hier also recht frei; 

er lässt sich von der Vorlage anregen, erhält die Funktion und einen Teil der 

Metaphorik der Rede, ändert aber deutlich in Details und zielt so auf eine eigene 

Schwerpunktsetzung. 

|| 
26 inchoans dixit in Iacopo da Varazze: Legenda aurea, S. 800, Nr. 115,370. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 227 

  

3 Wort-für-Wort-Übertragung – 
Gaude Maria virgo 

Ein ganzes Marienmirakel27 ist der Entstehungsgeschichte des Responsoriums 

Gaude Maria virgo28 gewidmet, wie sie in einer Reihe lateinischer Legenden 

bezeugt ist.29 Darin wird der Text von einem Blinden gedichtet, der ihn gegen 

die heidnischen Kritiker Marias vorbringt, worauf er durch ein Wunder sehend 

wird. In der Fassung im ‚Passional‘ ist das Responsorium geschickt eingebun-

den, indem die Kritikpunkte der Gegner – Maria sei nicht keusch gewesen, son-

dern von Joseph schwanger; eine jungfräuliche Geburt sei gegen die Natur – 

zuvor eingeführt werden, bevor abschließend der Text zitiert wird, der sie ge-

wissermaßen einzeln widerlegt.30 In diesem Zusammenhang ist es für den Dich-

ter wichtig, den Text ausführlich wiederzugeben. Unterschiede zur Vorlage 

liegen hier vor allem im leicht gestiegenen Umfang: 

Gaude Maria Virgo,  

cunctas haereses sola interemisti.  

Quae Gabrielis Archangeli dictis credidisti.  

Dum Virgo Deum et hominem genuisti 

et post partum, Virgo inviolata permansisti. (Liber usualis, S. 1266–67) 

Daraus wird in der deutschen Fassung: 

vreuwe dich, Maria, vrouwe gut,  

aller ungelouben blut  

hastu wol zubrochen.  

swaz zu dir hat gesprochen  

Gabriel der gotes bote,  

des geloubestu von gote 

in rechter tugende schouwe.  

di kusche juncvrouwe  

gebere menschen unde got  

nach der gotheit gebot  

und blibe kusch nach der geburt. (V. 13207–13217) 

|| 
27 V. 12975–13260. 

28 Liber usualis, S. 1266–67.  

29 Siehe Poncelet, Nr. 473; Tubach, Nr. 692; Brou, S. 324–326. 

30 V. 13000–13009. Auf den Zusammenhang verweist Richert, S. 86. 



228 | Martin Schubert 

  

Die Gegenüberstellung zeigt, dass hier sehr eng am Prätext übersetzt wird. Eini-

ge Ausdrücke werden, vielleicht der Reimstellung halber, durch Analoges er-

setzt: So verwandelt sich Virgo in vrouwe gut (V. 13207), Gabriel wird statt als 

Archangelus als der gotes bote benannt (V. 13211), die Virgo inviolata wird als 

kusch nach der geburt umschrieben (V. 13217), haereses werden zur ungelouben 

blut (V. 13208), also zur ‚Blüte des Unglaubens‘. 

Über die Vorlage hinaus zugefügt sind in rechter tugende schouwe (V. 13213) 

und nach der gotheit gebot (V. 13216) in der Funktion von Füllversen, die inhalt-

lich nicht allzu viel verändern, sondern nur die Tugend Marias und den göttli-

chen Willen hinter dem Erlösungswerk noch hervorheben. Mit welcher Genau-

igkeit versucht wird, den Prätext nachzubilden, zeigt sich im Satz di kusche 

juncvrouwe / gebere menschen unde got, in dem ein Subjekt in der 3. Person (‚die 

keusche Jungfrau‘) mit einem Prädikat der 2. Person (‚gebarst Du‘) zusammen-

tritt, was an das Dum Virgo [...] genuisti (‚Während Du Jungfrau bliebst, gebarst 

Du [...]‘) der Vorlage gut anschließt. Vor allem aber ist festzustellen, dass die 

Übertragung eigentlich auf kein Detail der Vorlage verzichtet, sondern eine 

vollständige Wort-für-Wort-Übersetzung anstrebt. Dabei halten sich die Konzes-

sionen, die an die Form des Reimpaarverses gemacht werden, sehr im Rahmen. 

Das Ergebnis sind völlig korrekte Reimpaarverse; zugleich handelt es sich auch 

um eine völlig adäquate Übersetzung. Der ‚Gattungssprung‘ ist also gelungen. 

Eine ähnlich getreue Übertragung liegt beim Text des Credo vor, der aller-

dings in ein Apostelcredo eingefügt ist: Die Entstehung des Credos wird so dar-

gestellt, dass nach dem Pfingstwunder jeder der Apostel einen Satz beisteuert.31 

Hier zum Vergleich das Apostolische Glaubensbekenntnis nach Römischer  

Taufordnung:  

Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem caeli et terrae, et in Iesum Christum, Fi-

lium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria 

virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferna, 

tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipo-

tentis inde venturus est iudicare vivos et mortuos. Credo in Spiritum Sanctum, sanctam 

Ecclesiam catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resur-

rectionem, vitam aeternam.32 

Isoliert man im ‚Passional‘ die Sätze, welche von den Aposteln gesprochen wer-

den, und überspringt die dazwischenstehenden Verse, welche den jeweiligen 

Apostel nennen, wird die sehr getreue Wiedergabe deutlich: 

|| 
31 Zum Apostelcredo siehe C. F. Bühler. 

32 Denzinger, S. 30. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 229 

  

ich geloube  

in den alweldigen got,  

der mit gewaldes gebot  

geschuf himel und erde [...]  (V. 10726–10729) 

und in Jesum Crist,  

der sin einborner sun ist  

und dem wir sin undertan [...]  (V. 10731–10733) 

und der da entpfangen wart  

von dem heiligen geiste,  

mit tugenden volleiste  

geborn wart von Marien,  

der kuschen wandels vrien. [...]  (V. 10736–10740) 

der den tot leit [...] 

under Poncio Pylato,  

sin leben an dem cruce gab  

und wart geleit in ein grab. [...]  (V. 10743–10746) 

er zur helle quam  

und ouch an dem dritten tage  

erstunt von aller todes clage [...]  (V. 10752–10754)  

und der zu den himeln vur 

und sitzet zu der rechten hant  

des vaters [...] (V. 10758–10760) 

und der kumftic ist  

von dannen in der letzten vrist  

sin urteil zu gebende  

uber toden unde lebende. [...]  (V. 10761–10764) 

und ich  

geloube an den heiligen geist [...]  (V. 10766–67) 

und di heiligen cristenheit [...]  (V. 10770) 

und der heiligen gemeinschaft  

und aplaz der sunden [...]  (V. 10774–75) 

und des vleisches urstende [...]  (V. 10778) 

und daz ewige leben [...].  (V. 10780) 

Die Übersetzung bleibt wieder sehr nah an der Vorlage; übertragen wird etwa 

omnipotens durch alweldig (‚allwaltend‘, V. 10727). Erkennbar ist der Wille, 

auch die Syntax der Vorlage nachzuahmen: venturus est (‚der ein Kommender 

ist‘ = ‚der kommen wird‘) wird als der kumftic ist nachgebildet (V. 10761). Ab-

weichungen sind gering, so wird Ecclesiam catholicam zu cristenheit (V. 10770), 

Deum Patrem ist zu got reduziert (V. 10727) und Patris omnipotentis zu des vaters 

(V. 10760); a mortuis wird metaphorisch zu von aller todes clage umgeformt 

(V. 10754). Bei den wenigen Zufügungen – mit gewaldes gebot (V. 10728), mit 

tugenden volleiste (V. 10738), der kuschen wandels vrien (V. 10740), von dannen 

in der letzten vrist (V. 10762) – handelt es sich durchweg um Verse oder Vers-

schlüsse, die wohl des Reimes wegen hinzugetreten sind. Angesichts der langen 



230 | Martin Schubert 

  

Textpassage ist das wenig – hier hat der Dichter ausgenutzt, dass er die Zwi-

schentexte zu den sprechenden Aposteln frei gestalten konnte. Durch eine ha-

kenstilhafte Verbindung zwischen den beiden Textebenen hat der Autor dafür 

gesorgt, dass er seltener in Reimzwang geriet. 

Im Vergleich der Übertragungen von Gaude Maria virgo und des Credos ist 

festzustellen, dass der Autor auch im Bereich der Wort-für-Wort-Übertragung 

noch abgestufte Verfahren anwendet, die sich vor allem hinsichtlich der Zufü-

gungen unterscheiden. Dies ist darauf zurückzuführen, dass im Credo aufgrund 

der zweierlei Textebenen die Schwierigkeit des Reimzwangs weitgehend beho-

ben werden konnte, ohne dass sich die Eingriffe auf die Ebene des Credo-Texts 

auswirkten.  

Insgesamt gesehen verfügt der Dichter über ein breites Repertoire von Stra-

tegien der Retextualisierung. Die wörtliche Übertragung, die sich perfekt in das 

neu gewählte Versmaß einfügt, ist nur eine davon; sie kommt dort zum Einsatz, 

wo die Heiligkeit des Textes – wie beim Credo – oder der Wille zum ‚Close read-

ing‘ aufgrund der Argumentationsstruktur – wie bei Gaude Maria virgo – es 

verlangen. Darüber hinaus nutzt der Autor auch Verdichtungen oder Aus-

schmückungen. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm, seine Vorlagen seinem eigenen 

Interesse anzuverwandeln und sie in seine eigene Aussageabsicht zu integrie-

ren. Dabei stehen in den besprochenen Beispielen die Funktion der Gottesmut-

ter für das Erlösungswerk, ihre Tugendhaftigkeit und vor allem ihre Keuschheit 

obenan. Die Prätexte werden so verarbeitet, dass ein einheitlicher Blick auf 

Maria durchgesetzt wird. 

Literaturverzeichnis 

Brou, Louis: Marie ‚destructrice de toutes les hérésies‘ et la belle légende du répons Gaude 

Maria Virgo. In: Ephemerides liturgicae 62 (1948), S. 321–353. 

Bühler, Curt F.: The Apostles and the Creed. In: Speculum 28 (1953), S. 335–339. 

Bühler, Hannelore: Die Marienlegenden als Ausdruck mittelalterlicher Marienverehrung. Diss. 

Köln 1965. 

Bumke, Joachim: Retextualisierungen in der mittelalterlichen Literatur, besonders in der  

höfischen Epik. Ein Überblick. In: Bumke, Peters, S. 6–46. 

Bumke, Joachim, Ursula Peters (Hgg.): Retextualisierung in der mittelalterlichen Literatur. 

Berlin 2005 (ZfdA 124, Sonderheft). 

Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-

dungen (Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et  

morum [...]). Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel-

mut Hoping hg. von Peter Hünermann. 43. Aufl. Freiburg i. Br. 2010. 



 Gaude Maria Virgo im ‚Passional‘ | 231 

  

Gärtner, Kurt: Marienverehrung und Marienepik im Deutschen Orden. In: Mittelalterliche Kultur 

und Literatur im Deutschordensstaat in Preussen: Leben und Nachleben. Hg. von Jarosław 

Wenta, Sieglinde Hartmann, Gisela Vollmann-Profe. Torun 2008 (Sacra Bella Septentrio-

nalia 1), S. 395–410. 

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt a. M. 1993. 

Iacopo da Varazze: Legenda aurea. Ed. critica a cura di Giovanni Paolo Maggioni. 2. ed. riv. 

dall’autore. Tavarnuzze, Firenze 1998. 

Kelly, Douglas C.: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from 

Macrobius to Medieval Romance. Leiden 1999 (Studies in the History of Christian 

Thought 97). 

Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen übersetzt von Richard 

Benz. Darmstadt 1984. 

Liber usualis missae et officii pro dominicis et festis cum cantu Gregoriano ex editione  

Vaticana adamussim excerpto et rhythmicis signis in subsidium cantorum a Soles-

mensibus monachis diligenter ornato. Paris, Tournai, Rom 1936.  

Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts zum ersten Male hg. 

und mit einem Glossar versehen von Friedrich Karl Köpke. Amsterdam 1966 [Erstveröffent-

lichung: Quedlinburg 1852 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 32)]. 

Passional. Buch I: Marienleben. Buch II: Apostellegenden. Hg. von Annegret Haase, Martin 

Schubert, Jürgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91/1 und 2). 

P[oncelet], A[lbert]: Miraculorum B. V. Mariae quae saec. VI–XV latine conscripta sunt index 

postea perficiendus. In: Analecta Bollandiana 21 (1902), S. 241–360. 

Richert, Hans-Georg: Studien zum Passional. Die Marienlegenden. 2 Bde. Diss. masch.  

Hamburg 1960 [eine Kopie der ungedruckten Dissertation befindet sich in der Bibliothek 

‚Deutsche Texte des Mittelalters‘ der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-

schaften, Signatur DTM R38]. 

Stroppel, Robert: Liturgie und geistliche Dichtung zwischen 1050 und 1300. Mit besonderer 

Berücksichtigung der Meß- und Tagzeitenliturgie. Hildesheim 1973 [Erstveröffentlichung: 

Frankfurt a. M. 1927 (Deutsche Forschungen 17)]. 

Tiedemann, Ernst: Passional und Legenda aurea. Berlin 1909 (Palaestra 87). 

Tubach, Frederic C.: Index exemplorum. A Handbook of Medieval Religious Tales. Helsinki 1969 

(FF Communications 204). 

Worstbrock, Franz Josef: Wiedererzählen und Übersetzen. In: Mittelalter und frühe Neuzeit. 

Übergänge, Umbrüche und Neuansätze. Hg. von Walter Haug. Tübingen 1999 (Fortuna  

vitrea 16), S. 128–142.



  

 


