
  

Andreas Kraß 

Mittit ad virginem 

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Mönch von 
Salzburg, Oswald von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg 

Die im zwölften Jahrhundert entstandene Sequenz Mittit ad virginem themati-

siert die Verkündigung des Erzengels Gabriel an die Jungfrau Maria. Sie wurde 

im Spätmittelalter mehrfach in die deutsche Sprache übertragen.1 Auf der einen 

Seite steht eine Reihe von Prosaübersetzungen, die sich wörtlich an die lateini-

sche Vorlage halten, auf der anderen Seite drei Versübertragungen, die aus der 

Feder prominenter Liederdichter stammen: des Mönchs von Salzburg, Oswalds 

von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs.2 Im Folgenden werden die Versbe-

arbeitungen näher vorgestellt; daran schließen sich grundsätzliche Überlegun-

gen zum Verhältnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen 

Lieds an.  

1 Mittit ad virginem 

Die Überlieferung der Mariensequenz setzt im zwölften Jahrhundert ein. Die 

Textzeugen stammen vorwiegend aus dem englischen und französischen Raum; 

im deutschen und niederländischen Raum ist der Text kaum überliefert.3 Man 

vermutet daher, dass die Sequenz in England oder Frankreich entstanden ist. 

Die traditionelle Zuschreibung an Petrus Abaelardus wurde inzwischen aufge-

geben.4 Die Sequenz wird gattungsgeschichtlich dem sogenannten Zweiten Stil 

zugerechnet, der sich, im Unterschied zum Ersten Stil, durch strikte Einhaltung 

von Metrik, Rhythmus und Reim auszeichnet. Als musterhaft für den Zweiten 

Stil gelten die Sequenzen Adams von St. Viktor (gest. 1146). Clemens Blume und 

Henry M. Bannister erläutern: 

Als echte Paradigmen einer vollkommenen, durch und durch regelrecht gebauten Se-

quenz zweiter Epoche gelten die Sequenzen, welche dem großen Victoriner Adam zuge-

|| 
1 Vgl. Spechtler, Sp. 628‒629. 

2 Vgl. Bärnthaler. 

3 Vgl. AH 54, S. 296–298, Nr. 191. 

4 Vgl. Spechtler, Sp. 628. 

DOI 10.1515/9783110475371-014,  © 2017 Andreas Kraß. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



194 | Andreas Kraß 

  

schrieben werden. Die charakteristischen Eigentümlichkeiten der Technik sind: 1. regel-

rechter, auf dem natürlichen Wortakzent (nicht auf der Quantität der Silben) beruhender 

Rhythmus, so daß der Versakzent ausnahmslos mit der gewöhnlichen Wortbetonung 

harmoniert; 2. innerhalb des Verses eine gleichmäßige Zäsur, die mit dem Wortschlusse 

zusammenfällt; 3. reiner, mindestens zweisilbiger Reim.5 

Diese Merkmale treffen auf die Sequenz Mittit ad virginem zu. Sie weist elf gleich 

gebaute Versikel auf, die sich paarweise zu Strophen (Doppelversikeln) zusam-

menfügen (I–V). Den Abschluss bildet ein einzelner Schlussversikel, den man 

aufgrund der Klangähnlichkeit des letzten Verses auch dem letzten Doppel-

versikel zurechnen kann (Va/b: -em, Vc: -um). In den mittelalterlichen deut-

schen Übersetzungen werden die letzten drei Versikel stets als durch reinen 

Reim verbundene Tripelversikel wiedergegeben. Jeder der insgesamt elf Versi-

kel besteht aus fünf sechsilbigen Versen. Gemäß der natürlichen Wortbetonung 

lässt sich das Metrum als dreihebiger Jambus deuten. Da die Verse stets betont 

beginnen und unbetont enden, gleitet der Rhythmus ununterbrochen durch das 

gesamte Lied. Die Verse weisen Kreuzreime sowie umarmende Reime auf, die 

die Versikel zu Paaren verklammern (ababc dedec).  

Im Folgenden zitiere ich die Textfassung der Analecta hymnica. Sie basiert 

auf sechzig Textzeugen, von denen die Herausgeber 28 kollationierten:  

 Ia Mittit ad virginem  

Non quemvis angelum,  

Sed fortitudinem  

Suam, archangelum,  

  Amator hominis, 

 Ib Fortem expediat  

Pro nobis nuntium,  

Naturae faciat  

Ut praeiudicium  

  In partu virginis. 

 IIa Naturam superet  

Natus rex gloriae,  

Regnet et imperet  

Et zyma scoriae  

  Tollat de medio; 

 IIb Superbientium  

Terat fastigia  

Colla sublimium  

Calcans vi propria  

  Potens in proelio. 

|| 
5 Vgl. AH 54, S. V–VII, hier S. VI. 



 Mittit ad virginem | 195 

  

IIIa Foras eiciat  

Mundanum principem  

Matremque faciat  

Secum participem  

  Patris imperii. 

 IIIb Exi, qui mitteris,  

Haec dona dissere,  

Revela veteris  

Velamen literae  

  Virtute nuntii. 

IVa Accede, nuntia,  

Dic Ave cominus,  

Dic plena gratia, 

Dic tecum Dominus 

  Et dic ne timeas. 

 IVb Virgo, suscipias  

Dei depositum,  

In quo perficias  

Castum propositum  

  Et votum teneas.  

 Va Audit et suscipit  

Puella nuntium,  

Credit et concipit  

Et parit filium,  

  Sed admirabilem, 

 Vb Consiliarium  

Humani generis  

Et Deum fortium  

Et patrem posteris  

  In fide stabilem. 

 Vc Qui nobis tribuat  

Peccati veniam,  

Reatus diluat  

Et donet patriam  

  In arce siderum.6 

  

(Ia) Der Menschenfreund sendet nicht irgendeinen Engel zur Jungfrau, son-

dern seinen mächtigsten, den Erzengel. 

(Ib) Er schickt den Starken für uns als Boten aus, damit er die Vorbestimmung 

der Natur in der Geburt der Jungfrau ausführe.  

(IIa) Geboren als König der Herrlichkeit überwinde er die Natur, er herrsche 

und regiere und trage den Sündenpfuhl aus unserer Mitte fort.  

(IIb) Der im Kampf Mächtige zerreibe die Überheblichkeit der Hochmütigen 

und zertrete die Nacken der Stolzen mit seiner Gewalt.  

(IIIa) Er stürze den weltlichen Fürsten und lasse die Mutter mit sich gemeinsam 

teilhaben an der Herrschaft des Vaters. 

(IIIb) Geh hinaus, der du geschickt wirst, diese Botschaft zu verkünden, lüfte 

den Schleier der alten Schriften mit der Stärke des Boten. 

|| 
6 AH 54, S. 296–298, Nr. 191.  



196 | Andreas Kraß 

  

(IVa) Tritt nahe an sie heran, verkündige, sprich: „Sei gegrüßt“, sprich: „Du bist 

voller Gnade“, sprich: „Der Herr ist mit dir“ und sprich: „Fürchte dich 

nicht“.  

(IVb) Jungfrau, nimm an, was Gott dir anvertraut hat, damit du den keuschen 

Plan ausführst und das Gelübde hältst. 

(Va) Die Jungfrau hört die Botschaft und nimmt sie an; sie glaubt und empfängt 

und gebiert den so wunderbaren Sohn: 

(Vb) den Ratgeber der Menschen, den Gott der Starken, den Vater der Zukunft, 

den in der Treue Beständigen.  

(Vc) Dieser gewähre uns die Vergebung der Sünden, nehme die Schuld von uns 

und schenke uns Heimat in der Himmelsburg.7 

Das Lied thematisiert jenen Moment, als der Engel vor die Jungfrau tritt, um 

seine Botschaft auszurichten. Als biblische Grundlage dient die Verkündi-

gungsgeschichte des Lukasevangeliums (1,26–38). Im folgenden Bibelzitat sind 

diejenigen Verse, auf die sich die Sequenz bezieht, durch Kursivierung hervor-

gehoben: 

(26) Im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott in eine Stadt in Galiläa namens 

Nazaret (27) zu einer Jungfrau gesandt. Sie war mit einem Mann namens Josef verlobt, der 

aus dem Haus David stammte. Der Name der Jungfrau war Maria. (28) Der Engel trat bei ihr 

ein und sagte: Sei gegrüßt, du Begnadete, der Herr ist mit dir. (29) Sie erschrak über die An-

rede und überlegte, was dieser Gruß zu bedeuten habe. (30) Da sagte der Engel zu ihr: 

Fürchte dich nicht, Maria; denn du hast bei Gott Gnade gefunden. (31) Du wirst ein Kind 

empfangen, einen Sohn wirst du gebären: dem sollst du den Namen Jesus geben. (32) Er 

wird groß sein und Sohn des Höchsten genannt werden. Gott, der Herr, wird ihm den Thron 

seines Vaters David geben. (33) Er wird über das Haus Jakob in Ewigkeit herrschen und seine 

Herrschaft wird kein Ende haben. (34) Maria sagte zu dem Engel: Wie soll das geschehen, 

da ich keinen Mann erkenne? (35) Der Engel antwortete ihr: Der Heilige Geist wird über 

dich kommen, und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten. Deshalb wird auch das 

Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden. (36) Auch Elisabet, deine Verwandte, hat 

noch in ihrem Alter einen Sohn empfangen; obwohl sie als unfruchtbar galt, ist sie jetzt 

schon im sechsten Monat. (37) Denn für Gott ist nichts unmöglich. (38) Da sagte Maria: Ich 

bin die Magd des Herrn; mir geschehe, wie du es gesagt hast. Danach verließ sie der Engel.8 

Die Entsprechungen zwischen Sequenz und Evangelium betreffen die Entsen-

dung des Boten (Iab, IIIb; vgl. Lk 1,26–27), die Königsherrschaft des Kindes 

(IIab, IIIa; vgl. Lk 1,32–33), den Gruß des Engels (IVa; vgl. Lk 1,28), die Emp-

|| 
7 Meine Übersetzung (ich danke Jessica Ammer für ihre Unterstützung).  

8 Zitiert nach: Die Bibel. Einheitsübersetzung. 



 Mittit ad virginem | 197 

  

fängnis des Kindes (IVb; vgl. Lk 1,31) und den Gehorsam der Jungfrau (Va; vgl. 

Lk 1,38).  

Die poetische Ausgestaltung der biblischen Verkündigungsszene lässt vier 

Merkmale erkennen. Erstens verzichtet die Sequenz auf sämtliche Namen; we-

der die Personen (Maria, Gabriel) noch der Ort (Nazareth) werden spezifiziert. 

Zweitens wechselt die Sequenz zwischen Bericht und Szene. Als Ereignisse der 

Vergangenheit werden im historischen Präsens die Entsendung des Boten (Ia) 

und der Gehorsam der Jungfrau (Va) mitgeteilt. Der Moment der Verkündigung 

selbst wird in der Weise vergegenwärtigt, dass der Sprecher in Apostrophen 

zunächst den Engel auffordert, sich auf den Weg zu machen (IIIb) und seinen 

Gruß zu sprechen (IVa), und anschließend die Jungfrau ermahnt, die ihr über-

brachte Botschaft anzunehmen (IVb). Drittens wird der gesprochene Gruß, der 

den Kern des Verkündigungsgeschehens und der Mariensequenz darstellt, wört-

lich aus dem Lukasevangelium übernommen und mit einer insistierenden Ana-

pher gegliedert: „sprich […]: ,Ave,‘ sprich: ,Du bist voller Gnade‘, sprich: ,Der 

Herr ist mit dir‘ und sprich: ,Fürchte dich nicht‘“ (IVa). Diese drei Mittel dienen 

der Erzeugung eines Präsenzeffekts, der den Gläubigen in das Geschehen invol-

viert. Hinzu kommt viertens, dass der eigentliche Inhalt der Botschaft ausgelas-

sen und stattdessen ihre heilsgeschichtliche Bedeutung expliziert wird. Die 

Geburt des Gottessohns sei, so heißt es, von Anfang an vorherbestimmt gewe-

sen (Ib). Der Gottessohn überwinde die Natur, nehme die Sünden fort (IIa), 

erniedrige die Hochmütigen (IIb), mache die Gottesmutter zur Teilhaberin an 

der göttlichen Herrschaft (IIIa), sei den Gläubigen treu (Vb), vergebe ihnen die 

Sünden und schenke ihnen das ewige Heil (Vc). Somit beruht die Komposition 

des Liedes auf drei Bestandteilen: dem Bericht, der den historischen Rahmen 

liefert (Ia, Xa), der Szene, die das zentrale Ereignis mit einem Präsenzeffekt 

versieht (IIIb–IVb), und der Deutung, die das Ereignis theologisch einordnet 

(Ib–IIIa, Vbc). 

Die frömmigkeitsgeschichtliche Eigenart der Mariensequenz liegt in der 

Vergegenwärtigung des heilsgeschichtlichen Ereignisses. Der Gläubige sucht 

personale und affektive Nähe zu Maria, Christus und Gott.9 Entsprechend be-

|| 
9 Eine Parallele bietet die frühmittelhochdeutsche ,Mariensequenz von Muri‘ (1160/70), eine 

freie Bearbeitung der Sequenz Ave praeclara maris stella (elftes Jahrhundert). Während sich die 

Vorlage durch allegorische Verdichtung auszeichnet, setzt die Bearbeitung auf die Schilderung 

einer Szene, in der die Gottesmutter das Jesuskind stillt (Madonna lactans). Vgl. Kraß: Spiel-

räume, S. 87–108, hier S. 94–99; Kraß: Stabat mater dolorosa, S. 74–76; vgl. demnächst auch 

Eva Rothenbergers Berliner Dissertation zu den deutschen Versübertragungen von Ave prae-

clara maris stella. Die Mariensequenz Stabat mater dolorosa, die um die mitleidende Gottes-

mutter kreist, gehört ebenfalls in diesen Zusammenhang; der Gläubige äußert darin die Bitte, 



198 | Andreas Kraß 

  

zeichnet die Sequenz Gott als ‚Menschenfreund‘ (amator hominis). Wenn der 

Engel aufgefordert wird, er möge ‚nahe‘ (comitus) an Maria herantreten, so im-

pliziert dies, dass der Gläubige selbst an dieser Nähe teilhaben möchte. Maria 

bietet einen persönlichen Heilsweg, da sie dem göttlichen Vater und dem göttli-

chen Sohn in familiärer Hinsicht, aber auch – wie die Sequenz Mittit ad virginem 

betont – als Teilhaberin der göttlichen Herrschaft (participem patris imperii) 

nahesteht. 

2 Der Mönch von Salzburg 

Die älteste bekannte Versübertragung deutscher Sprache stammt vom Mönch 

von Salzburg, einem am Hof des Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. von Puch-

heim wirkenden Liederdichter, der 27 lateinische Hymnen und Sequenzen be-

arbeitete.10 Die Übertragung von Mittit ad virginem ist in zehn Handschriften 

bezeugt, von denen sechs mit Melodien ausgestattet sind.11 Der folgende Text-

abdruck stützt sich auf Spechtlers Edition12 und berücksichtigt die Textbesse-

rungen, die Wachinger vorgeschlagen hat (hier kursiv gedruckt):13 

|| 
dass er – gewissermaßen in der Rolle des Lieblingsjüngers – neben Maria unter dem Kreuz 

stehen dürfe: iuxta crucem tecum stare; vgl. Kraß: Stabat mater, S. 76‒77, 86–90. Vgl. auch 

Gaul, hier S. 162. 

10 Vgl. Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 658–670; eine Liste der Übersetzungen 

bietet Bärnthaler, S. 309–312.  

11 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 188–193 (Edition, Nr. G 13), S. 34–99 (Handschrif-

ten): (1) München, BSB, cgm 715, fol. 61v–65r, mit Melodie (Sigel A, HC 4249); (2) Wien, ÖNB, 

Hs. 2856, fol. 232r–234r, mit Melodie (Sigel D, HC 6527); (3) München, BSB, cgm 1115, fol. 25r–26r, 

mit Melodie (Sigel B, HC 9991); (4) Wien, ÖNB, cod. 4696 (,Lambacher Liederhandschrift‘), fol. 

135r–139r, mit Melodie (Sigel E, HC 11683); (5) Wien, ÖNB, cod. 2975, fol. 154r–v (Sigel F, HC 

11492); (6) Breslau, Diözesanarchiv, Hs. 58, fol. 182r, mit Melodie (Sigel a, HC 12712); (7) Danzig, 

Bibl. der Polnischen Akademie der Wissenschaften, Ms. 2015, fol. 217v–219r, mit Melodie (HC 

18493); weitere Textzeugen hat: Wachinger: Der Mönch von Salzburg. Überlieferung, S. 21‒22: 

(8) Udine, Kapitelarchiv, Ms. 58, fol. 138v (Sigel c, HC 4045); (9) München, BSB, Clm 7742, fol. 

247 r–v (Sigel n, HC 18548); (10) München, BSB, Clm 18566, fol. 99 r–v (Sigel o, HC 18551); (11) 

Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Frantiskáni) Cesky Krumlov 148, fol. 169 r–v (Sigel p, HC 

7819).  

12 Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 188–193; ich verzichte auf die Markierung der textkri-

tischen Eingriffe. Die von Spechtler separat abgedruckte Fassung m lasse ich hier beiseite.  

13 Wachinger: Der Mönch von Salzburg. Überlieferung, S. 21–25. 



 Mittit ad virginem | 199 

  

Mittit ad virginem 

 Ia Des menschen liebhaber 

sand zu der maide her 

von seiner engel schar 

nur ainen engel klar, 

der starkke potschaft furt. 

 Ib durch uns ein starker pot 

gesendet wart von got 

darumb, das er betwangk 

mit kraft naturen gank 

an der jungkfrawn gepurd. 

 IIa Natur er überwant; 

der eren künig geporn; 

im dienen alle land, 

er hat den alten zorn 

dem menschen abgelait. 

 IIb der hochfart in verdros, 

in twangk sein maisterschaft, 

die hohen und ir genos 

stört er mit aigner kraft; 

des sei im lob gesait. 

IIIa Von im verstossen wart 

der fürst so snöder acht, 

er hat sein mueter zart 

mit im tailhaft gemacht 

der kraft des vater sein. 

 IIIb zeuch hin, pot, gotes knecht, 

und entsleus dise gab, 

offenbar newe recht, 

tue die alt ee hinab 

mit kraft der potschaft dein! 

IVa Trit nahent der jungkfrawn zu 

und sprich ‚ave‘ zu ir 

und sprich ‚vol genaden du‘ 

und sprich ‚got sei mit dir‘ 

und sprich ‚nicht fürchte dich‘! 

 IVb alldo die jungkfraw guet 

enphieng den goteshort, 

in dem ir kauscher muet 

belaib ganz an allem ort, 

der nie verrugkte sich. 

 Va Die maid gelawbig was 

und horte seine potschaft, 

sie enphieng und genas 

ains suns von gotes kraft, 

der wunderleich genannt, 

 Vb der, rat des menschen, tod 

mit recht verderbet hat. 

der starken vater, got 

gelawbhaft die sein bestat, 

dem die kristen sein erkant. 

 Vc Der mues geruechen uns 

ablas der sünde geben, 

und durch die lieb seins suns 

gab er uns das ewig leben 

dort in der engel land. 

  

Die Übertragung hält die Formvorgabe weitestgehend ein. Die Strophen umfas-

sen, wie in der lateinischen Vorlage, regulär fünf sechssilbige Verse, die einem 

dreihebigen Jambus folgen. Auch die Reimtechnik ist, mit einer Ausnahme, 

identisch: Kreuzreime innerhalb des Versikels wechseln mit umfassenden Rei-

men, die je zwei Versikel zu Strophen verknüpfen. Nur in der ersten Strophe 

erlaubt sich der Mönch die Ersetzung der Kreuzreime durch Paarreime. Den 



200 | Andreas Kraß 

  

Schlussversikel knüpft er durch Weiterführung des umarmenden Reims an die 

fünfte Strophe an (genannt/erkant/land). Beide Maßnahmen resultieren in einer 

formalen Verdichtung des Lieds, die der Sangbarkeit auf die Melodie der latei-

nischen Vorlage keinen Abbruch tut. 

Inhaltlich betrachtet, handelt es sich durchaus nicht um eine „relativ freie 

Übertragung“.14 Vielmehr ist erstaunlich, wie eng sich die Übersetzung an die 

Vorlage hält, obwohl sie sich deren Reimzwängen unterwirft und sie noch stei-

gert. Die Vorlagennähe lässt sich an der ersten Strophe beispielhaft demonstrie-

ren. Der Mönch ändert die Motivfolge, wenn er den letzten Vers des ersten Ver-

sikels (amator hominis) an den Anfang vorzieht (Des menschen liebhaber), was 

einerseits den Satzbau vereinfacht und andererseits den Reim mit sand zu der 

maide her (mittit ad virginem) ermöglicht. Nur eine geringe Modifikation stellt 

auch die Formulierung von seiner engel schar dar, die den Gedanken wiedergibt, 

dass Gott nicht irgendeinen Engel (non quemvis angelum) geschickt habe. Wäh-

rend die lateinische Sequenz die Stärke des Boten zweifach anspricht (Ia: forti-

tudinem, Ib: fortem nuntium), wandelt der Mönch im ersten Fall die Stärke des 

Boten in die Stärke der Botschaft um (starkke potschaft). Dem Reim sind außer-

dem kleinere Zusätze geschuldet: das Attribut klar für den Engel, das Verb furt 

als Prädikat eines neu gebildeten Relativsatzes, das Nomen got als Teil der pas-

sivisch gewendeten Formulierung gesendet wart (zu expediat). Ein überzeugen-

der Reim gelingt dem Übersetzer, wenn er der Wendung naturen gank (naturae 

praeiudicium) das neue Prädikat betwangk (statt faciat) zuordnet, das er aus der 

zweiten Strophe vorzieht (naturam superet). So erzielt der Mönch mithilfe ge-

ringfügiger, aber wirkungsvoller Eingriffe die getreue und vollständige Wieder-

gabe von Form und Inhalt. 

Diese Eleganz beweist der Mönch auch in der Wiedergabe des englischen 

Grußes in Versikel IVa. Die Worte des Engels dürfen, weil sie biblisch bezeugt 

sind, nicht verändert werden; gleichwohl müssen sie dem Metrum und Reim-

schema angepasst werden. Der Mönch löst diese Aufgabe nicht weniger ge-

schickt als seine Vorlage. Wie diese tastet er den biblischen Wortlaut nicht an, 

wenn er einerseits den Gruß ave nicht übersetzt und den Segen tecum dominus 

zwanglos als got sei mit dir wiedergibt, wenn er andererseits zu Reimzwecken 

das gratia plena (vol genaden du) mit einem bekräftigenden du versieht (Reim 

du/zu) und bei der Wiedergabe von ne timeas eine Inversion der deutschen 

Wortfolge vornimmt: nicht fürchte dich (Reim dich/sich). 

|| 
14 Spechtler, Sp. 629. 



 Mittit ad virginem | 201 

  

Der Mönch operiert also mit vier Mitteln, um Form und Inhalt zu wahren. 

Erstens gruppiert er, wenn erforderlich, die Motivfolge innerhalb eines Versikels 

oder auch über eine Versikelgrenze hinweg um. Zweitens arbeitet er mit Wort-

zusätzen, bei denen es sich um ehrende Attribute für den Engel (Ia: klar) und 

die Gottesmutter (IIIa: zart, IVb: guet), eine Lobesformel für Gott (IIb: des sei im 

lob gesait) und eine Periphrase für den Engel handelt, die sich an die Vorstel-

lung Marias als Magd des Herrn anlehnt (IIIb: gotes knecht). Drittens greift er zu 

Wiederholungen bereits etablierter Motive wie Gottes Kraft (Va: von gotes kraft, 

vgl. Ib: mit kraft) und Gottes Liebe (Vc: durch die lieb seins suns, vgl. Ia: liebha-

ber). Viertens bedient er sich sinnwahrender Substitutionen: In Versikel IIa 

wendet er die Herrschaft Gottes (regnet et imperet) in den Dienst der Völker (im 

dienen alle land) um und ersetzt den Sündenpfuhl (zyma scoriae) durch den 

Zorn Gottes, der aus der Sündhaftigkeit des Menschen resultiert (alten zorn). In 

Versikel IIIa ersetzt er mundanum durch die wertende Wendung so snöder acht, 

in Versikel IVa den Titel dominus durch das spezifizierende Wort got. In Versikel 

Vc expliziert er die Heimat (patriam) als ewig leben und ersetzt die Burg der 

Sterne (arce siderum) durch das Land der Engel (der engel land). Letztere Meta-

pher ist insofern nicht fehl am Platz, als sie den Motivkreis der Engel schließt, 

mit dem die Sequenz beginnt (Ia: engel schar, engel klar).  

Gelegentlich erlaubt sich der Mönch inhaltliche Eingriffe, die sich im se-

mantischen Horizont der lateinischen Sequenz bewegen und die Verständlich-

keit für das volkssprachliche Publikum absichern. In Versikel IIIb formt er den 

Gedanken, dass der Engel den Schleier der alten Schriften (veteris literae) lüften 

solle, in den Gedanken um, dass er die Ablösung des alten Bundes (alt ee) durch 

den neuen Bund (newe recht) ansagen möge. In beiden Fällen geht es um die 

heilsgeschichtliche Zeitenwende, doch verschiebt der Mönch den Akzent von 

der anbrechenden Offenbarung auf die Erneuerung des Bundes. In Versikel IVb 

konkretisiert der Mönch die Aufforderung an Maria, sie solle ihrer Bestimmung 

folgen (perficias propositum) und ihr Gelübde halten (votum teneas) in der Wei-

se, dass er, ausgehend von dem Wort ‚keusch‘ (castum), das Wunder der jung-

fräulichen Mutterschaft entfaltet: in dem ir kauscher muet / belaib ganz an allem 

ort, / der nie verrugkte sich. Versikel Vb reichert er um den Aspekt an, dass der 

Erlöser nicht nur die Sünde fortgenommen, sondern auch den Tod bezwungen 

habe (der, rat des menschen, tod / mit recht verderbet hat, erweiternd zu consilia-



202 | Andreas Kraß 

  

rium humani generis), und dass dieses Heilswerk insbesondere den Christen 

zugutekomme (dem die kristen sein erkant).15 

Den Wechsel von Bericht, Szene und Deutung hält der Mönch von Salzburg 

weitgehend ein. Den Präsenzeffekt, den die lateinische Sequenz bei der Insze-

nierung des Engelsgrußes erzeugt, ahmt er genau nach.16 So wird man sagen 

können, dass der Mönch die Poetik und Theologie der lateinischen Sequenz 

nahezu vollständig einzufangen weiß. Er gibt das liturgische Lied im Medium 

der Volkssprache adäquat wieder und gewährleistet die Sangbarkeit auf die 

Melodie der Vorlage. Die vorgenommenen Modifikationen sind überschaubar; 

sie dienen der Einhaltung der Form, tragen aber auch der volkssprachlichen 

Frömmigkeit Rechnung. 

3 Oswald von Wolkenstein 

Der Südtiroler Ritter und Liederdichter Oswald von Wolkenstein (um 1377–

1445), der „Bekanntschaft mit geistlichen Liedern des Mönchs von Salzburg 

erkennen“ lässt,17 übersetzte nur zwei lateinische Sequenzen ins Deutsche: 

Mundi renovatio (Der werlde vernewung lawter klar) und Mittit ad virginem (Von 

Got so wart gesannt).18 Seine Bearbeitung des Mittit ad virginem ist nicht in den 

Haupthandschriften, sondern stets als Ergänzung zu den Liedern des Mönchs 

von Salzburg überliefert; drei von vier Textzeugen statten Oswalds Übertragung 

mit der Melodie aus.19 Der folgende Textabdruck folgt der von Burghart Wachin-

|| 
15 Wachinger korrigiert entsprechend Spechtlers Interpunktion des Versikels Vb; eine weitere 

Korrektur ist erforderlich: got gelawbhaft die sein bestat gehört zusammen (zu patrem posteris 

in fide stabilem). 

16 Nicht aber im Fall der Gottesmutter, denn in Versikel IVb wird aus der Aufforderung susci-

pias (2. Person Singular Konjunktiv Präsens) die Feststellung enphieng (3. Person Singular 

Indikativ Präteritum).  

17 Wachinger: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘, Sp. 160. 

18 Die Lieder Oswalds, S. 317–319, Nr. 129 (Mundi renovatio), S. 319–321, Nr. 130 (Mittit ad 

virginem). Zu diesem Lied vgl. Spicker, S. 20, 97; Löser, S. 251‒261, hier S. 254‒255. 

19 München, BSB, Cgm 715, fol. 150v–153v, mit Melodie (Sigel L, HC 4249); München, BSB, Cgm 

1115, fol. 26r–27v, mit Melodie (Sigel w, HC 9991); Wien, ÖNB, cod. 4696 (,Lambacher Lieder-

handschrift‘), fol. 139r–142v, mit Melodie (Sigel x, HC 11683); Wien, ÖNB, cod. 2975, fol. 154v–

155r (Sigel y, HC 11492). Autorzuschreibung in L: Ein ander Mittit ad virginem hat der Oswald 

Wolkchenstainer gemacht (Registerüberschrift, fol. 2r), vgl. Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130 

und in y: Sequitur sequencia mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner, vgl. Die 

Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 203 

  

ger neu bearbeiteten Ausgabe von Karl Kurt Klein und weicht nur in der Inter-

punktion des Versikels IVb ab:20 

Ain ander Mittit ad virgine(m) 

 Ia Von got so wart gesannt 

der jungkfraun her zu lant 

ein engel wol erkannt, 

Gabriel was er genannt, 

dem starke potschaft zam. 

 Ib Der pot der was so stark: 

nature iren sark 

zerbrach er vnd verpargk 

der junkfraun allen ark. 

magt, mueter was ir nam. 

 IIa Über all creatur trat 

der künig jungk geporn. 

sein reich, sein zepter hat 

all sünd gar ab geschorn. 

das sei im lob und eer. 

 IIb Den trak, den feint er stach, 

di hat er gar gemacht. 

ir hochfart er zebrach 

und hat in nicht gestat, 

das si im herschten mer. 

IIIa Weicht höher, tret hindan, 

ir fürsten helle kind, 

seit wir Mariam han, 

domit wir worden sint 

tailhaft des vater reich. 

 IIIb Tret herfüer, enngel klar, 

werbet schon eure wort! 

macht di geschrift offenbar, 

di vor nie wart gehort 

von kainem poten geleich. 

IVa Her enngel, werbet schon: 

„Ave, das sag ich dir, 

jungkfrau genaden vol.“ 

werbet „Got sei mit dir 

und went dir alle vorcht.“ 

 IVb Jungkfraw, enphahet got, 

der wil vermenschen sich. 

ir laistet sein gepot, 

das gelaubt sicherlich. 

sein geist die sach e worcht. 

 Va Gelaubig was die maid 

und west an allen wankch: 

was ir der engel sagt, 

das was ir alles dankch. 

domit si got enpfie. 

 Vb Der uns beschaffen hat 

und als menschleich geslecht 

von seiner hanntgetat, 

er was ie und iee gerecht, 

der uns auch nie verlie. 

|| 
20 Die Lieder Oswalds, S. 321, Nr. 130; zur Begründung der von mir veränderten Interpunktion 

vgl. weiter unten. 



204 | Andreas Kraß 

  

 Vc Der uns geholfen ist 

vnd went uns sünden slamm, 

der süess herr Jhesus krist 

füer uns ad patriam, 

do er wont iee und iee. 

  

Wie der Mönch hebt Oswald Anfang und Schluss der Sequenz hervor. Während 

der Mönch die erste Strophe durch die Wahl von Paar- statt Kreuzreimen mar-

kiert, steigert Oswald den Effekt, indem er die Versikel Ia und Ib jeweils mit vier 

gleichen Reimen ausstattet: aaaab ccccb. In der formalen Gestaltung der 

Schlussstrophe stimmt Oswald mit dem Mönch überein, auch er verbindet die 

letzten drei Versikel mit übereinstimmenden Schlussreimen zur Einheit (Va: 

enpfie, Vb: verlie, Vc: iee). 

Oswald erlaubt sich größere inhaltliche Freiheiten als der Mönch von Salz-

burg. In der Gestaltung der ersten Strophe zeichnen sich zwei Eingriffe ab, die 

man als Explizierung und Metaphorisierung bezeichnen könnte. Zum einen 

erläutert Oswald die Verkündigungsszene, indem er die beteiligten Personen – 

Gott, Engel und Jungfrau – näher bestimmt. Er ersetzt die Periphrase amator 

hominis durch got (Ia,1), nennt den Engel beim Namen: Gabriel was er genannt 

(Ia,4; für archangelum) und weist der Jungfrau einen marianischen Titel zu: 

magt, mueter was ir nam (Ib,5; zu in partu virginis). Zum anderen ersetzt er das 

Motiv, dass das Heilsereignis der jungfräulichen Geburt in der Natur vorbe-

stimmt gewesen sei (Ib,3–4: naturae faciat / ut praeiudicium), durch eine meta-

phorische Vorwegnahme des (in der lateinischen Sequenz erst im nächsten 

Versikel folgenden) Motivs, dass Gott die Natur überwunden habe (IIa,1: natu-

ram superet). Oswald wählt hierfür eine Metapher, die an die Auferstehung 

Christi aus dem Grab erinnert: nature iren sark / zerbrach er (Ib,2–3). Das Bild, 

dass der Bote den Sarg der Natur zerbrochen habe, verweist auf den Erlöser, der 

geboren wird, um den Tod zu besiegen. Oswald verknüpft das Bild mit einem 

zweiten, das die jungfräuliche Mutterschaft (in partu virginis) betrifft. Es besagt, 

dass der Bote alles Arge vor der Jungfrau verborgen habe: vnd verpargk / der 

junkfraun allen ark (Ib,3–4). Wachinger bezieht diese Aussage „auf die späteren 

Schmerzen Marias“, die der Engel verschwiegen habe.21 In seiner Lesart fällt 

also bereits der Schatten der Passionsgeschichte auf die Verkündigungsszene. 

Vielleicht verbleibt das Bild aber doch im Verkündigungsgeschehen und meint 

nur, dass der Himmelsbote der Gottesmutter die Verletzung ihrer Jungfräulich-

keit erspart habe.  

|| 
21 Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 205 

  

Die Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit setzt sich in der zweiten Strophe 

fort. Aus den Verben regnet et imperet werden die Substantive sein reich, sein 

zepter, die das Bild eines thronenden Herrschers evozieren. Die etwas sperrige 

Metapher, dass der Erlöser den ‚Schlackenkessel aus unserer Mitte fortgetragen‘ 

habe (zyma scoriae tollat de medio), wandelt Oswald in das einfachere Bild der 

Sünde um, die wie Wolle abgeschoren wird (all sünd gar ab geschorn). Aus den 

Hochmütigen und Stolzen macht Oswald den Drachen, der erstochen, und den 

Feind, dem der Garaus gemacht wird: Den trak, den feint er stach, / di hat er gar 

gemacht. Drachen und Feind verweisen auf den Teufel, der als Gegenspieler 

Gottes ins Spiel gebracht wird. Zugleich behält Oswald das Bild des zerriebenen 

Hochmuts bei: ir hochfart er zebrach (superbientium terat fastigia) und löst das 

Bild der zertretenen Nacken der Stolzen (colla sublimium calcans) im Sinne 

eines richtenden Herrscherspruchs auf: und hat in nicht gestat, / das si im  

herschten mer. 

Auch die dritte Strophe ist plastischer gestaltet. Oswald verdichtet die vor-

gegebenen Motive, dass die weltlichen Fürsten gestürzt werden und die Got-

tesmutter Teilhabe an der göttlichen Herrschaft gewinnt. Er bezieht sie kausal 

aufeinander und formuliert sie als drohende Apostrophe: Weicht höher, tret hin-

dan, / ir fürsten helle kind, / seit wir Mariam han, / domit wir worden sint / tailhaft 

des vater reich (IIIa). Aus den weltlichen Fürsten (mundanum principem) werden 

die Kinder des Höllenfürsten, der zuvor schon als Feind und Drache bezeichnet 

wurde. Maria erscheint nun als Schutzpatronin gegen die teuflische Macht. Sie 

ist bei Oswald nicht nur selbst der göttlichen Kraft teilhaftig, sondern gibt auch 

den Gläubigen Anteil am Reich Gottes. Der Affekt, den die Apostrophe erzeugt, 

wird durch die Wahl der ersten Person Plural (wir) gesteigert: Das dramatische 

Heilsgeschehen, der von Maria vermittelte Sieg Gottes über den Teufel, betrifft 

die Gemeinschaft der Gläubigen gewissermaßen höchstpersönlich. Mit der An-

sprache an die Teufelskinder erweitert Oswald die Reihe der Apostrophen, die 

sich in der lateinischen Sequenz auf den Engel (IIIb–IVa) und die Jungfrau (IVb) 

beschränken. So verschiebt sich die Komposition. In der lateinischen Vorlage 

markiert die erste Apostrophe (die Aufforderung an den Engel, die Botschaft zu 

überbringen) die genaue Mitte des Liedes (IIIb); hingegen gelangt Oswald zu 

einer Dreiteilung, die auf den Bericht (I–II) die Apostrophen (III–IV) folgen lässt 

und in eine Bitte (V) mündet.  

Oswald akzentuiert die eigentliche Verkündigungsszene (IIIb) stärker als 

das lateinische Lied und fügt ihr, wie es scheint, eine poetologische Dimension 

hinzu. Als Liederdichter spiegelt er sich im Verkündigungsengel, den er zwei-

mal namentlich anspricht (IIIb: enngel klar, IVa: Her enngel), und insinuiert, 

dass er, Oswald, seinerseits ein starker Bote sei. Während die lateinische Se-



206 | Andreas Kraß 

  

quenz die Anrufung des Engels erst in Versikel IVa platziert, zieht Oswald sie 

vor und verteilt sie somit auf zwei Versikel. Er löst das Staccato des vierfachen 

dic auf, indem er den Imperativ wortreicher formuliert und zweimal nachhallen 

lässt: werbet schon eure wort! (IIIb,2), werbet schon! (IVa,1), werbet! (IVa,4). Die 

Periphrase werbet schon eure wort ist bemerkenswert, weil sie das Motiv des 

schönen Sprechens betont. Schöne, geziemende Wörter sind Sache nicht nur 

des Engels, sondern auch des um Ästhetik und Rhetorik bemühten Liederdich-

ters. Das Motiv der alten Schriften (veteris literae) passt Oswald ebenfalls in die 

poetologische Sinnebene ein. Er löst das Bild des gelüfteten Schleiers auf 

(IIIb,3: macht die geschrift offenbar zu revela velamen) und betont die Einzigar-

tigkeit des Boten und die Neuigkeit der Botschaft: di vor nie wart gehort / von 

kainem poten geleich (IIIb,4‒5). Dies ist, wie Wachinger richtig anmerkt, „theo-

logisch nicht ganz korrekt“, da die Botschaft bereits im Alten Testament pro-

phezeit wurde (vgl. IIIb: revela veteris velamen literae).22 Die Pointe liegt darin, 

dass Oswald erneut jene exzeptionelle Dichterrolle durchscheinen lässt, die er 

für sich selbst beansprucht. Ein letztes Mal akzentuiert Oswald die poetologi-

sche Dimension, wenn er den Engel – gewissermaßen in Form eines performati-

ven Sprechakts – zu Maria sagen lässt: das sag ich dir (IVa,2). 

In der Apostrophe an die Jungfrau (IVb) nimmt sich Oswald wieder zurück 

und lässt, wie die lateinische Vorlage, die Gläubigen sprechen. Wachinger hin-

gegen rechnet, wie die von ihm eingefügte Interpunktion zeigt, die Verse noch 

der Rede des Engels zu. Dies ist fraglich, wie der Vergleich mit der lateinischen 

Sequenz zeigt, denn die Worte des Engels beschränken sich auf den Wortlaut 

der Bibel, und die Apostrophe an die Jungfrau stellt eine Entsprechung zur vo-

rausgehenden Apostrophe an den Engel dar. Die biblisch bezeugten Worte des 

Engels sind – in der lateinischen Vorlage und in der deutschen Bearbeitung – 

eine Anrede in der Anrede; sie sind eingebettet in die Aufforderung der Gläubi-

gen an den Engel, die frohe Botschaft zu übermitteln. Oswald setzt hier neue 

Akzente, die den theologischen Zusammenhang erläutern. Er betont die 

Menschwerdung Gottes (IVb,2: der wil vermenschen sich), das Wirken des Heili-

gen Geistes (IVb,5: sein geist die sach e worcht) und, wieder ein vorgezogenes 

Motiv, den Glauben der Gottesmutter (IVb,4: das gelaubt sicherlich, vgl. Va,3: 

credit).  

Die Aufforderung erfüllt sich im nachfolgenden Versikel Va, der die dreitei-

lige Schlussstrophe einleitet. Der Glaube Marias (Va,1: Gelaubig was die maid) 

wird durch den Zusatz betont, dass sie sich nicht beirren lasse: und west an 

|| 
22 Die Lieder Oswalds, S. 320, Nr. 130. 



 Mittit ad virginem | 207 

  

allen wankch (Va,2). Die Umschreibung der Botschaft (nuntium) in der Formulie-

rung was ir der engel sagt (Va,3) markiert noch einmal die Kommunikationssi-

tuation: Es gibt einen Boten, der spricht, und eine Adressatin, die lauscht. Viel-

leicht wird hier implizit die poetologische Dimension weitergeführt: Wie Maria 

auf den Engel hört, so bedarf der Sänger eines aufmerksamen Publikums, das 

seine Leistung zu schätzen weiß (vgl. Va,4: das was ir alles dankch). In Versikel 

Vb, der in der lateinischen Sequenz allein auf Gottvater gemünzt ist, hebt 

Oswald die Rolle des Menschen hervor, indem er einen umfangreichen Hinweis 

auf die Geschöpflichkeit der Menschen hinzufügt: Der uns beschaffen hat / und 

als menschleich geslecht / von seiner hanntgetat (Vb,1–3). Damit knüpft er an die 

zuvor erwähnte Menschwerdung Gottes an und betont so das menschliche 

Band, das Gott mit den Gläubigen verbindet. Der letzte Versikel schließt an den 

vorletzten an. Gott ist nicht nur Schöpfer (Vb,1: Der uns beschaffen hat), sondern 

auch Helfer der Menschen (Vc,1: Der uns geholfen ist). Während die lateinische 

Vorlage das wir der Gläubigen erst im letzten Versikel einführt (nobis), zieht 

Oswald es in den vorletzten Versikel vor und erzeugt so die Anapher Der uns. 

Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der Gläubigen stärker hervorgehoben als 

in der lateinischen Sequenz. Den abschließenden Versikel, der die Bitte um die 

Vergebung der Sünden und die Aufnahme ins Himmelreich artikuliert, gestaltet 

Oswald wiederum plastischer als die Vorlage. Die Vergebung der Sünden 

(peccati veniam) umschreibt er mit einer nachgeholten Metapher: Aus zyma 

scoriae tollat (IIa,4‒5) wird went uns sünden slamm (Vc,2). Gott wird nicht, wie 

in der lateinischen Vorlage, preisend als Ratgeber der Menschen, Gott der Star-

ken, Vater der Zukunft, Wahrer der Treue angesprochen, sondern intimer als 

der süess herr Jhesus krist (Vc,3), der den Menschen dorthin führen soll, wo er 

selbst wont iee und iee (Vc,5). 

Wie der Mönch von Salzburg weiß auch Oswald von Wolkenstein das litur-

gische Lied Mittit ad virginem formal und inhaltlich mit den Mitteln der Volks-

sprache einzufangen. Zugleich verleiht er seiner Übertragung eine auktoriale 

Signatur, die sich in der poetischen Gestaltung (Tendenz zur Metaphorisierung), 

thematischen Verdichtung (Betonung der Nähe des Menschen zum menschge-

wordenen Gott) und poetologischen Zuspitzung (Thematisierung der schönen 

Wörter) erweist. Oswald gewinnt der lateinischen Sequenz eine neue Pointe ab, 

indem er eine implizite Parallele zwischen Verkündigungsengel und Liederdich-

ter zieht. Dieses Rollenspiel, das der eigenen Autorisierung dient, kennt man 

auch aus anderen seiner geistlichen Lieder, zum Beispiel aus dem Beichtlied 

Mein sünd und schuld, in dem er unter der Hand eine quasi-priesterliche Positi-



208 | Andreas Kraß 

  

on für sich beansprucht.23 Auf diese Weise kompensiert Oswald die liturgische 

Kompetenz, die ihm als Dichter, der dem laikalen Stand der Ritter angehört, 

fehlt. 

4 Heinrich Laufenberg 

Eine dritte Versübertragung der Mariensequenz stammt von Heinrich Laufen-

berg, der in Zofingen (Kanton Aarau) und Freiburg als Dekan tätig war und 1460 

im Straßburger Johanniterkloster starb. Laufenberg trat als geistlicher Lieder-

dichter hervor, der zahlreiche lateinische Hymnen und Sequenzen ins Deutsche 

übertrug, darunter auch die Mariensequenz Mittit ad virginem.24 Seine literari-

schen Werke wurden „vom Autor selbst oder von seiner nächsten Umgebung in 

einigen [Handschriften] gesammelt, die in der Bibliothek des Johanniterklosters 

verblieben und mit dieser 1870 in der Straßburger Stadtbibliothek verbrannt 

sind“.25 In der Liederhandschrift, die Philipp Wackernagel wenige Jahre zuvor 

ediert hatte, sind vier Lieder des Mönchs von Salzburg überliefert – ein Hinweis 

darauf, dass sich Laufenberg von ihm zur formtreuen Übersetzung lateinischer 

Hymnen und Sequenzen anregen ließ.26 Wenn Wachingers chronologische 

Überlegungen zutreffen, dürfte die Übersetzung zur Gruppe der zwischen 1421 

und 1434 verfassten Lieder zählen.27 Eine größere Wirkung wurde ihnen nicht 

zuteil. 

Der folgende Textabdruck basiert auf Wackernagels Edition. Die Schreib-

weisen habe ich normalisiert (Auflösung der Superskripte, u/v-Ausgleich, Nor-

malisierung des Schaft-s). Drei Konjekturen scheinen mir erforderlich: hern statt 

|| 
23 Vgl. Kraß: Sünder, Prediger, Dichter. 

24 Vgl. Wackernagel 2, S. 580, Nr. 754: Agnoscat omne seculum; S. 580, Nr. 755: Veni redemp-

tor gentium; S. 580–581, Nr. 756: A solis ortus cardine; S. 581, Nr. 757: Ave maris stella; S. 581–

582, Nr. 758: Salve mater salvatoris; S. 583, Nr. 760: Mittit ad virginem; S. 584, Nr. 761: Corde 

natus et parentis; S. 584–585, Nr. 762: Congaudent angelorum chori; S. 585, Nr. 763: Ave prae-

clara maris stella; S. 586–587, Nr. 765: Letabundus exultet; auch S. 586, Nr. 764: Salve Regina. 

25 Straßburg, Stadtbibliothek, cod. B 121, fol. 76a (HC 5821); vgl. Wachinger: Art. ,Heinrich 

Laufenberg‘, Sp. 614–625, hier Sp. 615‒616 (Zitat); ders.: Notizen, S. 349–385 (wieder in ders.: 

Lieder und Liederbücher, S. 329–362); Nemes: Das lyrische Œuvre (Laufenbergs Übertragung 

des Mittit ad virginem ist nicht Teil der ausgewählten Editionen dieses Bandes).  

26 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 354–357; ders.: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 620‒621. 

27 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 357: „Als Nahtstelle käme wohl am ehesten Blatt 78/79 in 

Frage; was vorausging, waren die Lieder von 1421 bis 1434.“ Das deutsche Mittit ad virginem 

stand auf fol. 76a.  



 Mittit ad virginem | 209 

  

her (Ia,4: Akkusativ statt Nominativ), uberwinden statt uberwinde (IIa,3: Infinitiv 

statt Imperativ) und von sorge fry statt on sorge fry (IVa,5: ,von‘ statt ,ohne‘). In 

der vierten Strophe habe ich Anführungszeichen hinzugefügt, um die Rede des 

Engels zu markieren. 

Sequitur sequentia Mittit ad virginem. 

 Ia Hin zuo dir, megde vin, 

sent got den engel sin, 

doch gar mit underscheit, 

hern gabriel gemeit 

von minn der menscheit ein: 

 Ib Diz starke botschaft guot 

richt us mit wisem muot, 

natiurlich art vertrib, 

so daz mit kiuschem lib 

gebär die maget rein. 

 IIa Naturen kraft sol dis kinde 

ein küng der er 

richsen, zwingen, uberwinden 

und iemer mer 

die sünd gar abe lan, 

 IIb Der hoffart haels sol es tretten 

und all herschaft 

sol es gar under sich wetten 

von eigner kraft, 

die es im strit sol han. 

IIIb Gang us und bis behend, 

du edler bot, diz vollend, 

verkünd der buecher sinn 

da stat dis alles inn, 

von kraft der botschaft din. 

 IIIa Verstos den fürsten gran 

der im mit valsch gewalt wil han, 

wen er die muoter guot 

mit im teilhaftig tuot 

des richs des vatters sin. 

IVa Gang zuo hin und verkünd, 

sprich: ‚gruest bistu on sünd‘, 

sprich: ‚du bist gnaden vol, 

mit dir der herr sin sol, 

und bis von sorge fry. 

 IVb Maget, du solt enphan 

gotz sun gar wol getan, 

dz würkt der helig geist, 

din kiuschi die du treist, 

die soltu bhan da by.‘ 

 Va Dz hoert die maget zart, 

den botten sy vernint, 

si gloubt, als es ouch wart, 

und gbirt da mit ein kint, 

doch also wunderlich, 

 Vb Der gar mit wysem rat 

die welt erloeset hat, 

ein got der starken genannt, 

ein vatter aller sant 

im glouben vesteclich. 



210 | Andreas Kraß 

  

 Vc Der uns ouch gebe bas 

der sünden abelas, 

die schuld er dannan tuo 

und geb uns fröud darzuo 

in himels hohem rich.28 

  

Die Übertragung greift in Metrum, Reimschema und Strophenfolge der lateini-

schen Sequenz ein. Die Versikel der dritten Strophe sind vertauscht, was auf 

eine entsprechende Vorlage zurückgeführt werden kann.29 Die erste Strophe ist 

– wie auch beim Mönch von Salzburg und Oswald von Wolkenstein – paarge-

reimt, die Versikel sind durch umarmenden Reim verklammert (aabbc ddeec). 

In der zweiten Strophe setzen, der lateinischen Vorlage entsprechend, die 

Kreuzreime ein, doch weicht die metrische Gestaltung ab. Es wechseln vier- mit 

zweihebigen Versen, nur die Schlussverse sind dreihebig. Die dritte und vierte 

Strophe sind wieder paargereimt. In der dritten Strophe weicht jeweils der zwei-

te Vers ab, er ist vierhebig. Die vierte und fünfte Strophe folgen in dieser Hin-

sicht wieder der lateinischen Sequenz. Die fünfte Strophe kehrt zu den Kreuz-

reimen zurück; die drei zugehörigen Versikel sind, wie beim Mönch und 

Oswald, durch gleiche Reimung der Schlussverse verbunden. Es lässt sich somit 

festhalten, dass Laufenberg das Variationsprinzip, das für die vor dem Zweiten 

Stil entstandenen Sequenzen typisch ist, anwendet. Es folgen keine identischen 

Strophen aufeinander, nur die Strophen I und IV sind gleich gebaut:  

I  Paarreime dreihebige Verse 

II  Kreuzreime  Wechsel von zwei-, drei- und vierhebigen Versen 

III  Paarreime  Wechsel von drei- und vierhebigen Versen 

IV  Paarreime dreihebige Verse 

V  Kreuzreime dreihebige Verse 

Typisch für die Gattung der Sequenz sind Responsionen, die Laufenberg eben-

falls ohne Vorbild in der lateinischen Vorlage hinzufügt. Zu nennen sind zwei 

Anaphern, die die Strophen III (Gang us) und IV (Gang zuo) sowie die Versikel 

Vb (Der gar) und Vc (Der uns) miteinander verbinden, sowie in IIa und IIb die 

Wiederholung des Wortes sol an entsprechender Stelle.  

|| 
28 Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760. 

29 Eine solche Vertauschung haben auch die lateinischen Textzeugen A, k, q, s, x, ϑ; vgl. AH 

54, S. 298, Nr. 191. 



 Mittit ad virginem | 211 

  

Laufenberg wählt für seine Übersetzung schlichte Reime und scheut auch 

vor Wiederholungen nicht zurück (Ib: guot/muot, IIIb: guot/tuot). Mehrfach 

gewinnt er Reime durch den Zusatz nachgestellter ehrender Attribute für die 

Gottesmutter: megde vin (Ia), maget rein (Ib), muoter guot (IIIa), maget zart (Va). 

Auch zeigt Laufenberg eine gewisse Vorliebe für Alliterationen (Ia: got, gar, 

gabriel; IIa: kraft, kinde, küng; IIb: hoffart, haels, herschaft; Vc: himels hohem). 

Im Satzbau tendiert er zu reihender Parataxe. Im Unterschied zu Oswald steigert 

er die Bildlichkeit des Textes nicht, sondern baut sie im Gegenteil ab. Während 

Oswald beispielsweise die Metapher zyma scoriae (IIa) zweifach abwandelt (IIa: 

all sünd gar ab geschorn, Vc: sünden slamm), löst Laufenberg sie auf: die sünd 

gar abe lan (IIa). Insgesamt kann man von einem schlichten, fast naiven Stil der 

Übersetzung sprechen. Die metrischen Eingriffe in der zweiten und dritten Stro-

phe beeinträchtigen die Sangbarkeit auf die Melodie der Vorlage – wenn sie 

überhaupt beabsichtigt war. Die Handschrift scheint die Übersetzung jedenfalls 

ohne Melodie überliefert zu haben.  

Ein wesentliches inhaltliches Merkmal der Bearbeitung ist die Betonung des 

Verhältnisses zwischen Gottesmutter und göttlichem Kind. Schon die erste 

Strophe eröffnet die Reihe der Apostrophen, die in der lateinischen Vorlage erst 

in der dritten Strophe einsetzt. Die erste Anrede gilt Maria, die – in Überein-

stimmung mit der lateinischen Vorlage und in Abweichung von den Fassungen 

des Mönchs und Oswalds – schon im ersten Vers genannt wird: Hin zuo dir, 

megde vin. Der Text beginnt somit nicht als Bericht, sondern als Hinwendung zu 

Maria. Ihr wird gesagt, was sie ohnehin schon weiß. Es geht somit weniger um 

die Übermittlung von Informationen als um die Herstellung eines Nahverhält-

nisses zwischen Gläubigen und Gottesmutter. Der Engel wird (wie bei Oswald) 

beim Namen genannt; es ist der her gabriel, den sein Auftrag fröhlich stimmt 

(gemeit). Zweimal wird die Vorbedachtheit des Ereignisses betont. Gott hat den 

Engel mit Urteilsvermögen (Ia,3: mit underscheit) ausgewählt, der sich nun auf 

den Weg zur Jungfrau macht, um die Botschaft in kluger Weise (Ib,2: mit wisem 

muot) zu überbringen. Alle Motive der Vorlage werden wiedergegeben, doch 

fügen sie sich in eine Szene ein, die anmutiger, frommer, heiterer wirkt als in 

der lateinischen Sequenz. Deren theologischer Anspruch (im Erzengel verkör-

pert sich die Stärke Gottes, die Verkündigung ist vorherbestimmt) weicht einer 

schlichteren Frömmigkeit, die sich an der Botschaft des Engels, der Keuschheit 

der Jungfrau und der Menschenliebe Gottes erfreut.  

In der zweiten Strophe tritt der heilsgeschichtliche Auftrag, den der von der 

Jungfrau Geborene erfüllen soll, in den Vordergrund. Er soll König sein, der 

regiert und herrscht, die Sünden fortnimmt, die Stolzen zu Fall bringt. Zugleich 

hebt Laufenberg die Rolle des Kindes hervor. Subjekt der Heilstaten ist dis kin-



212 | Andreas Kraß 

  

de, seine Rolle als küng der er (rex gloriae) wird als Apposition nachgereicht. 

Viermal wird gesagt, was es, das Kind, tun soll (IIa,1; IIb,1; IIb,3; IIb,5). So wird 

durchgehend präsent gehalten, dass der König der Herrlichkeit doch immer 

auch das Kind der Jungfrau, der Sohn der Gottesmutter ist. Christus bleibt, auch 

wenn er aus eigner kraft (zu propria potens) handelt, stets an seine Mutter zu-

rückgebunden.  

Infolge der Vertauschung der Versikel IIIa und IIIb ändert sich der Gedan-

kengang. Die Strophe setzt ein mit der Aufforderung an den Engel, die Botschaft 

auszurichten (IIIb). Laufenberg schmückt die Aufforderung aus, indem er den 

Engel als edel (du edler bot) bezeichnet und bittet, seine Aufgabe schnell 

(behend) zu erfüllen. Die hermeneutische Metapher des Schleiers, der von den 

alten Schriften genommen werden soll, löst Laufenberg auf. Der Engel soll den 

Sinn der Bücher verkünden, in denen ,dies alles‘ längst geschrieben steht: ver-

künd der buecher sinn / da stat dis alles inn (IIIb,3‒4). Nicht ein Schleier soll 

gelüftet, sondern ein Buch aufgeschlagen und deutend gelesen werden. Ge-

meint ist das Buch der Bibel, insbesondere die aus der Adventsliturgie wohlbe-

kannten Verse aus dem Buch des Propheten Jesaja: „Darum wird euch der Herr 

von sich aus ein Zeichen geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, 

sie wird einen Sohn gebären und sie wird ihm den Namen Immanuel (Gott mit 

uns) geben“ (Jes 7,14). Man kann vermuten, dass der Verweis auf das Lesen und 

Deuten von Büchern auf ein Publikum hinweist, das mit der Buchkultur vertraut 

ist. Aufgrund der vertauschten Reihenfolge richtet sich Versikel IIIa nicht mehr 

an das göttliche Kind, sondern an Gabriel. Der starke Bote soll den Fürsten stür-

zen (eiciat mundanum principem). Laufenberg baut die Apostrophe aus, indem 

er den Fürsten als zornigen, trügerischen und gewalttätigen Gegenspieler Gottes 

charakterisiert: Verstos den fürsten gran / der im mit valsch gewalt wil han (III-

a,1‒2). Als Grund hierfür wird die Absicht des Kindes genannt, seine Mutter an 

der väterlichen Herrschaft Gottes zu beteiligen: wen er die muoter guot / mit im 

teilhaftig tuot / des richs des vatters sin (IIIa,3–5). So baut sich eine Opposition 

zwischen göttlicher Familie (Vater, Mutter, Kind) einerseits und teuflischem 

Widersacher andererseits auf. 

Laufenberg schließt die vierte Strophe stilistisch eng an die dritte an. Die-

sem Zweck dient einerseits die Anapher Gang us/Gang zuo, die die lateinischen 

Imperative Exi (IIIb) und Accede (IVa) aufnimmt, andererseits die Ähnlichkeit 

der gewählten Reime (IIIb,1‒2: behend/vollend zu IVa,1‒2: verkünd/sünd; IIIa,1‒

2: gran/han zu IVb, 1‒2: enphan/getan). Die Botschaft des Engels gestaltet Lau-

fenberg wie seine lateinische Vorlage als Wechsel zwischen dem Imperativ 

sprich (dic) und den betreffenden Zitaten aus dem Lukasevangelium. Die Auf-

forderung ne timeas formuliert er in der Weise um, dass er nicht die Furcht-, 



 Mittit ad virginem | 213 

  

sondern die Sorglosigkeit der Jungfrau betont: und bis von sorge fry (IVa,5). Die 

folgende Apostrophe an die Gottesmutter (IVb) ist, im Unterschied zur lateini-

schen Vorlage, als fortgesetzte Rede des Engels zu verstehen. Zunächst erläutert 

Laufenberg, dass das, was der Jungfrau anvertraut werde (depositum), das 

schöne Gotteskind sei: gotz sun gar wol getan. Wieder also wird die Beziehung 

zwischen Mutter und Kind hervorgehoben. In den nachfolgenden Versen 

streicht Laufenberg die Motive des Heilsplans Gottes (propositum) und des Ge-

lübdes Marias (votum) zugunsten einer Erläuterung, die sich wieder unmittelbar 

auf das Lukasevangelium bezieht, dass nämlich der Heilige Geist in Maria wirke 

und ihre Keuschheit unangetastet bleibe: dz würkt der helig geist, / din kiuschi 

die du treist, / die soltu bhan da by (zu Lk 1,35). Eben die Tatsache, dass hier, wie 

schon in IVa, aus der Bibel zitiert wird, spricht dafür, die Apostrophe in diesem 

Fall dem Engel und nicht dem Sprecher zuzurechnen.  

In der fünften Strophe hält sich Laufenberg wieder weitgehend an die Vor-

lage. Akzente setzt er auf die Motive der Erlösung (Vb,2: die welt erloeset) und 

der Freude (statt patriam) des Himmelreichs.  

Insgesamt zeichnet sich Laufenbergs Bearbeitung durch die Tendenz aus, 

die metaphorische und theologische Dimension der lateinischen Mariensequenz 

zugunsten einer schlichteren Szene zu reduzieren, die das Verhältnis von Mut-

ter und Kind in den Vordergrund rückt. Zudem greift er in die formale Struktur 

ein, die nicht mehr auf der Identität, sondern der Variation der Strophen ba-

siert. Wachinger hält fest, dass Laufenberg einerseits „Hymnen und Sequenzen 

formtreu – und damit sangbar – übertragen“ habe, andererseits aber auch 

vielstrophige Gedichte verfasst habe, die „nicht zum Singen bestimmt [seien], 

sondern zum Lesen in privaten Andachtsübungen“.30 Manches spricht dafür, 

dass sich auch Laufenbergs Bearbeitung der Sequenz Mittit ad virginem eher als 

Lesegedicht denn als sangbares Lied versteht. 

5 Liturgie und Volkssprache 

Die Mariensequenz Mittit ad virginem war bis zum Konzil von Trient, das die 

Fülle der mittelalterlichen Sequenzen erheblich reduzierte, in liturgischem 

Gebrauch. Sie hatte ihren Ort am Fest Mariä Verkündigung, das am 25. März 

gefeiert wird, wurde aber auch als Adventslied verwendet, das insbesondere am 

Quatembermittwoch, dem Fastenmittwoch nach dem Festtag der hl. Luzia (13. 

|| 
30 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 621. 



214 | Andreas Kraß 

  

Dezember), gesungen wurde.31 Wie aber verhält es sich mit dem liturgischen 

Status der mittelalterlichen deutschen Übersetzungen?  

Blicken wir zunächst auf die Prosaübertragungen, die allesamt in Hand-

schriften des fünfzehnten Jahrhunderts überliefert sind. Bislang war nur eine 

niederdeutsche Prosafassung bekannt, die in der Greifswalder Universitätsbib-

liothek aufbewahrt wird.32 Zwei weitere kommen hinzu: eine niederdeutsche, 

die in drei Textzeugen der Lübecker Stadtbibliothek erhalten ist,33 sowie eine 

moselfränkische, die heute in der Trierer Stadtbibliothek liegt.34 Es handelt sich 

teils um Gebet- und Andachtsbücher, teils um Stunden- und Messbücher, die in 

Nonnenklöstern und Schwesternschaften im Gebrauch waren. Der Trierer Text-

zeuge ist in einem Gebetbuch überliefert, das aus einem Nonnenkloster, „mög-

licherweise aus dem Dominikanerinnenkloster St. Barbara, Trier“, stammt.35 Die 

Überlieferungsgemeinschaft innerhalb der Handschrift bilden Marienandachten 

und Marienpreisungen mit Gebeten. Der Greifswalder Textzeuge ist Teil eines 

Gebetbuchs, das „vermutlich aus einem Benediktinerinnenkloster oder aus 

einem andern weiblichen Orden nach der Regel Benedikts“ kommt.36 Es bietet 

mehrere Nester mit deutschen Übertragungen lateinischer Hymnen und Se-

quenzen, darunter eine Gruppe von 35 Sequenzen, eine Gruppe von 41 Hymnen 

sowie ein Paar von Sequenzen, das die Übersetzung des Mittit ad virginem ent-

hält. Die Lübecker Textzeugen sind in niederdeutschen Stunden- und Messbü-

chern des fünfzehnten Jahrhunderts überliefert; eines davon stammt aus dem 

Besitz Grete Kerkrings, einer Lübecker Schwester vom gemeinsamen Leben, die 

auch als Schreiberin hervortrat.37 Der letztgenannte Textzeuge (Ms. theol. germ. 

21) ist in eine niederdeutsche Übersetzung der adventlichen Rorate-Messe ein-

gebettet (fol. 175v–178r: De misse Rorate celi de super); er trägt die Überschrift 

|| 
31 Vgl. Janota: Studien, S. 88. 

32 Greifswald, UB, 8° nd. Hs. 17, fol. 160v–162r (HC 13414), Incipit: De beleuer der mynschen 

hefft ghesent to der juncfruwen; vgl. Spechtler: Art. ‚Mittit ad virginem (deutsch)‘, Sp. 629, Nr. 4.  

33 Lübeck, StB, Ms. theol. germ. 21, fol. 176v–177r, Incipit: De seliger des mynschen vth sendet 

nicht enen mynsten enghel; ebd., Ms. theol. germ. 65, fol. 71v–72v, Incipit: De saligher des 

mynschen vt sande nicht enen mysten engel; ebd., Ms. theol. germ. 68, fol. 261v–262r, Incipit: De 

salychmaker der mynschen sande nycht vt enen van den mynsten enghelen. Vgl. das Handschrif-

tenarchiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften. 

34 Trier, StB, Hs. 823/1696 8°, fol. 198v (HC 8687), Incipit: Des menschen lieffhauer en sante nyt 

zu der juncfrauwen icklichen engel. 

35 Bushey, S. 94–104, hier S. 95.  

36 Deutsch, S. 58–63, hier S. 58. 

37 Ms. theol. germ. 21; vgl. Hagen, S. 16. Zu Grete Kerkring vgl. Schnabel, S. 165–216, hier 

S. 192. 



 Mittit ad virginem | 215 

  

Sequencia Mittit ad virginem und ist somit als Sequenz ausgewiesen. Man hat es 

hier mit einem Zeugnis für den volkssprachlichen Mitvollzug der lateinischen 

Liturgie seitens einer Schwesternschaft zu tun. Da es sich um eine Prosafassung 

handelt, ist die Übersetzung der lateinischen Sequenz nicht sangbar und somit 

auch nicht als liturgiebegleitendes Lied verwendbar.  

Wie aber verhält es sich mit den Versübertragungen des Mönchs von Salz-

burg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs, die vielfach mit 

Noten überliefert sind? Sie werden in der Überlieferung der Gattung der Se-

quenz38 und in einem Fall dem liturgischen Gebrauch im Advent zugewiesen.39 

Burghart Wachinger betont, dass sich diese Hinweise nicht auf die volkssprach-

lichen Übertragungen, sondern „in der Regel auf die lat[einischen] Originale 

beziehen“.40 Auch Johannes Janota, der sich in seinen ,Studien zu Funktion und 

Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter‘ mit den volkssprachli-

chen Versübertragungen der Sequenz Mittit ad virginem befasst, stellt fest, dass 

die Überlieferung keinerlei Hinweise auf eine liturgische Verwendung der Über-

setzungen gebe:  

Trotz dieser mehrfachen Übertragungen und der breiten Überlieferung, die wir von der 

Fassung des Mönchs von Salzburg haben, finden sich keine Anhaltspunkte für die liturgi-

sche Funktion der deutschen Texte, etwa in Form einer rubrizistischen Anmerkung. Auch 

die Überlieferung der Lieder spricht gegen einen solchen Brauch […]. Gerade diese relativ 

zahlreiche Überlieferung einer Sequenzübertragung zeigt durch ihre Tradierung in aus-

schließlich nichtliturgischen Handschriften anschaulich, daß die deutsche Fassung eines 

liturgischen Textes keineswegs auch die liturgische Funktion des lateinischen Originals 

übertragen bekommt.41 

Andererseits räumt Janota die Möglichkeit ein, dass die Übertragungen zwar 

nicht als liturgische, aber doch in bestimmten Gebrauchszusammenhängen als 

liturgiebegleitende Lieder verwendet wurden. Zum einen denkt er an die Ver-

wendung als Prozessionslied: 

|| 
38 Mönch von Salzburg: Sequitur sequencia mittit ad uirginem secundum textum monachus 

(Wien, ÖNB, Hs. 2975, fol. 134r); Prosa Mittit ad virginem in wlgari (Breslau, Diözesanarchiv, Hs. 

58, Bl. 182r) (Prosa hier im Sinne von Sequenz); Oswald von Wolkenstein: Sequitur sequencia 

mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner (ÖNB, Hs. 2975, fol. 154v); Heinrich Lau-

fenberg: Sequitur sequentia Mittit ad virginem (vgl. Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760). 

39 Mönch von Salzburg: Mittit ad virginem singt man in dem advent (München, BSB, cgm 715, 

fol. 2r [Register]). 

40 Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 665. 

41 Janota: Studien, S. 90; vgl. zu diesem Zusammenhang auch ders.: Art. ,Kirchenlied‘, 

Sp. 62–67. 



216 | Andreas Kraß 

  

Die nur allmähliche Verbreitung der Adventsliturgie scheint sich in den wenigen deut-

schen Adventsliedern des Mittelalters widerzuspiegeln, die fast ausschließlich Übertra-

gungen lateinischer Hymnen aus den kanonischen Tagzeiten sind. Gerade diese Übertra-

gungen fordern aber bei der Frage nach ihrer möglichen liturgischen Funktion besondere 

Aufmerksamkeit: Verschiedentlich wurden Hymnenübersetzungen bei gewissen Anläs-

sen, etwa bei Prozessionen an Hochfesten, abwechselnd mit dem lateinischen Text ge-

sungen; sie standen also in enger Verbindung mit der Liturgie. Für die Adventszeit läßt 

sich ein solcher abwechselnd lateinisch-deutscher Hymnengesang bislang nicht belegen, 

obgleich diese Möglichkeit auch hier nicht grundsätzlich ausgeschlossen ist. Es gab aber 

dafür in der Adventszeit offensichtlich keinen Anlaß, im Gegensatz etwa zu den gottes-

dienstlichen Feiern an Ostern, Himmelfahrt oder Pfingsten. Es wäre im Advent höchstens 

an die Missa aurea am Quatembermittwoch im Advent und an das Votivamt ‚De Beata Ma-

ria Virgine tempore Adventus‘ zu denken, die sich bereits im Mittelalter besonderer 

Beliebtheit erfreuten und mit einem Concursus populi gefeiert wurden.42  

Zum anderen weist er auf Verkündigungsspiele hin, die in einigen Kirchen am 

Quatembermittwoch aufgeführt wurden. Bei diesem Brauch, der der Unterwei-

sung der Gemeinde diente, übernahm der Priester die Rolle des Engels und eine 

Jungfrau die Rolle der Gottesmutter. Die Aufführung der deutschen Bearbeitun-

gen zu diesem Anlass sei nicht nachweisbar, aber durchaus möglich: „Bei dieser 

außerliturgischen Instructio plebis könnte man etwa an die Darbietung der Se-

quenz zum Feste Annuntiatio Beatae Mariae Virginis, das Mittit ad virginem, 

denken. Eine solche Praxis ist bei den genannten Gelegenheiten aber bislang 

nicht belegt.“43 

In jedem Fall können die sangbaren Hymnen- und Sequenzen-Übertra-

gungen des Mönchs von Salzburg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Lau-

fenbergs als Vorläufer und Wegbereiter der Gattung des Kirchenlieds gelten. Die 

Lieder des Mönchs von Salzburg blieben nicht auf den erzbischöflichen Hof von 

Salzburg beschränkt, sie fanden weite Verbreitung bis in den Norden des 

deutschsprachigen Raums hinein. So gehört das Mönchs-Korpus „zu den bedeu-

tendsten [mittelalterlichen] Sammlungen mit Hymnenübertragungen“.44 Zwar 

ist, wie Janota betont, „das gottesdienstliche Gemeindelied vom weitverzweig-

ten Strom der geistlichen Lyrik und des geistlichen Liedes im Mittelalter abzu-

grenzen“, insbesondere auch von den „Hymnen- und Sequenzenübertragungen 

etwa des Mönchs von Salzburg“.45 Dies betrifft auch die Übertragungen der 

Sequenz Mittit ad virginem:  

|| 
42 Janota: Studien, S. 85 (meine Hervorhebungen). 

43 Ebd., S. 85‒86. 

44 Wachinger: Art. ,Mönch von Salzburg‘, Sp. 664. 

45 Janota: Art. ,Kirchenlied‘, Sp. 63. 



 Mittit ad virginem | 217 

  

Innerhalb des Weihnachtsfestkreises finden sich zum Advent kaum Gemeindelieder. Lie-

der mit adventlicher Thematik führen zumeist in klösterliche oder höfische Kreise, so die 

Übertragungen […] der Sequenz ‚Mittit ad virginem‘ (Mönch von Salzburg, Oswald von 

Wolkenstein, Heinrich Laufenberg).46  

Gleichwohl hält Janota fest: „Vermutlich trug das geistliche Liedgut der Hofge-

sellschaften (vgl. etwa den Mönch von Salzburg) […] zur außerordentlichen 

Aufwertung des mittelalterlichen geistlichen Liedes zum Kirchenlied und seiner 

ungemeinen Resonanz seit der Reformation bei.“47 Entsprechendes gilt auch für 

Oswald von Wolkenstein, dessen Übersetzung sich im Laufe der Überliefe-

rungsgeschichte bald an das Œuvre des Mönchs von Salzburg anlagerte. 

Ein anderes Bild bietet Heinrich Laufenberg. Im Unterschied zu den Liedern 

des Mönchs von Salzburg und Oswalds von Wolkenstein entstanden seine Lie-

der nicht in einem höfischen Umfeld. Vielmehr dienten sie dem privaten und 

pastoralen Gebrauch:  

Das Liederdichten scheint ihm einerseits eine […] private Kunst- und Meditationsübung 

gewesen zu sein. Andererseits ist es wohl […] auch im Zusammenhang mit der seelsorger-

lichen Betreuung einzelner Frauen und religiöser Frauengemeinschaften zu verstehen, 

wie sie L[aufenberg] […] oblegen hat.48  

Laufenbergs Übertragung der Sequenz Mittit ad virginem scheint ohne Noten 

überliefert worden zu sein, sie weicht auch geringfügig von der Form der Vorla-

ge ab. Doch hat Laufenberg ebenfalls einen Beitrag zur Vorgeschichte des Kir-

chenlieds geleistet. Einige seiner Lieder fanden, wie Wachinger zeigt, den Weg 

in die evangelischen Liederbücher der Neuzeit.49 

Wenn die deutschen Bearbeitungen der lateinischen Sequenz Mittit ad vir-

ginem auch nicht der Liturgie im engeren Sinne gedient haben können, stehen 

sie ihr doch nicht völlig fern. Die Prosaübertragungen sind teilweise in deutsch-

sprachigen Messbüchern überliefert, und die Versübertragungen stellen geistli-

che Lieder dar, die sich auf die Melodie der Vorlage singen lassen und oftmals 

mit Noten überliefert sind. Man wird den volkssprachlichen Übertragungen der 

Hymnen und Sequenzen also kaum gerecht, wenn man sie in eine Antithese 

zum lateinischen liturgischen Lied rückt. Vielmehr kann man sich das mittelal-

terliche Verhältnis von Liturgie und Volkssprache als produktives Spannungs-

|| 
46 Ebd., Sp. 64‒65. 

47 Ebd., Sp. 67. 

48 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg‘, Sp. 623. 

49 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 349‒350. 



218 | Andreas Kraß 

  

feld vorstellen, das verschiedene Formen und Grade der Liturgienähe umfasst, 

die es jeweils genauer zu bestimmen gilt. 

Literaturverzeichnis 

Bärnthaler, Günther: Übersetzen im deutschen Spätmittelalter. Der Mönch von Salzburg, 

Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Übersetzer lateinischer Hymnen und 

Sequenzen. Göppingen 1983 (GAG 371). 

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung. Stuttgart 1980. 

Bushey, Betty C.: Die deutschen und niederländischen Handschriften der Stadtbibliothek Trier 

bis 1600. Wiesbaden 1996, S. 94‒104. 

Deutsch, Josef: Die Handschriften der Abteilung für niederdeutsche Literatur bei der Universi-

tätsbibliothek zu Greifswald. Leipzig 1926 [Neudruck 1968], S. 58‒63. 

Gaul, Hilde: Der Wandel des Marienbildes in der deutschen Dichtung und bildenden Kunst vom 

frühen zum hohen Mittelalter. Textband. Diss. masch. Marburg 1948. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51). 

Hagen, Paul: Die deutschen theologischen Handschriften der Lübeckischen Stadtbibliothek. 

Lübeck 1922. 

Janota, Johannes: Art. ‚Kirchenlied II‘. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 62‒67. 

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes 

im Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zu Bearbeitungen der Mariense-

quenz Stabat mater dolorosa. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. 

Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-

Studien 14), S. 87‒108. 

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998. 

Kraß, Andreas: Sünder, Prediger, Dichter. Rollenspiele im Beichtlied Oswalds von Wolkenstein. 

In: Punishment and Penitential Practices in Medieval German Writing. Hg. von Sarah Bow-

den, Annette Volfing [im Druck]. 

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.  

Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55). 

Löser, Freimut: Oswald von Wolkenstein: Geistliche Lieder. In: Oswald von Wolkenstein.  

Leben – Werk – Rezeption. Hg. von Ulrich Müller, Margarete Springeth. Berlin, New York 

2011, S. 251‒261. 

Nemes, Balázs J.: Das lyrische Œuvre von Heinrich Laufenberg in der Überlieferung des 15. 

Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22).  

Schnabel, Kerstin: Mittelalterliches Buch‐ und Bibliothekswesen geistlicher Gemeinschaften in 

Schleswig‐Holstein. In: Klöster, Stifte und Konvente nördlich der Elbe. Zum gegenwärti-

gen Stand der Klosterforschung in Schleswig‐Holstein, Nordschleswig sowie den Hanse-

städten Lübeck und Hamburg. Hg. von Oliver Auge, Katja Hillebrand. Neumünster 2013, 

S. 165‒216. 



 Mittit ad virginem | 219 

  

Spechtler, Franz Viktor: Art. ‚Mittit ad virginem (deutsch)‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 628‒629. 

Spicker, Johannes: Oswald von Wolkenstein. Die Lieder. Berlin 2007 (Klassiker-Lektüren 10), 

S. 20‒97.  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Heinrich Laufenberg‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614‒625. 

Wachinger, Burghart: Art. ,Mönch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658‒670. 

Wachinger, Burghart: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen 

Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 329‒362. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum 

deutsch. Beiträge zur deutschen Literatur des hohen und späten Mittelalters. Fs. für Kurt 

Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tübingen 1979, S. 349‒385.  

Wachinger, Burghart: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘. In: VL2 7 (1989), Sp. 134‒169.



  

 


