Andreas Krafl
Mittit ad virginem

Die Bearbeitungen der Mariensequenz durch den Ménch von
Salzburg, Oswald von Wolkenstein und Heinrich Laufenberg

Die im zwolften Jahrhundert entstandene Sequenz Mittit ad virginem themati-
siert die Verkiindigung des Erzengels Gabriel an die Jungfrau Maria. Sie wurde
im Spatmittelalter mehrfach in die deutsche Sprache iibertragen.! Auf der einen
Seite steht eine Reihe von Prosaiibersetzungen, die sich wortlich an die lateini-
sche Vorlage halten, auf der anderen Seite drei Versiibertragungen, die aus der
Feder prominenter Liederdichter stammen: des Monchs von Salzburg, Oswalds
von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs.? Im Folgenden werden die Versbe-
arbeitungen niher vorgestellt; daran schlieflen sich grundsétzliche Uberlegun-
gen zum Verhdltnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen
Lieds an.

1 Mittit ad virginem

Die Uberlieferung der Mariensequenz setzt im zwolften Jahrhundert ein. Die
Textzeugen stammen vorwiegend aus dem englischen und franzésischen Raum;
im deutschen und niederlandischen Raum ist der Text kaum {iberliefert.> Man
vermutet daher, dass die Sequenz in England oder Frankreich entstanden ist.
Die traditionelle Zuschreibung an Petrus Abaelardus wurde inzwischen aufge-
geben.* Die Sequenz wird gattungsgeschichtlich dem sogenannten Zweiten Stil
zugerechnet, der sich, im Unterschied zum Ersten Stil, durch strikte Einhaltung
von Metrik, Rhythmus und Reim auszeichnet. Als musterhaft fiir den Zweiten
Stil gelten die Sequenzen Adams von St. Viktor (gest. 1146). Clemens Blume und
Henry M. Bannister erldutern:

Als echte Paradigmen einer vollkommenen, durch und durch regelrecht gebauten Se-
quenz zweiter Epoche gelten die Sequenzen, welche dem grofien Victoriner Adam zuge-

1 Vgl. Spechtler, Sp. 628-629.

2 Vgl. Barnthaler.

3 Vgl. AH 54, S. 296-298, Nr. 191.
4 Vgl. Spechtler, Sp. 628.

DOI 10.1515/9783110475371-014, LC BEATETM| © 2017 Andreas Kraf.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



194 —— Andreas Kra3

schrieben werden. Die charakteristischen Eigentiimlichkeiten der Technik sind: 1. regel-
rechter, auf dem natiirlichen Wortakzent (nicht auf der Quantitét der Silben) beruhender
Rhythmus, so dafl der Versakzent ausnahmslos mit der gewOhnlichen Wortbetonung
harmoniert; 2. innerhalb des Verses eine gleichméflige Zasur, die mit dem Wortschlusse
zusammenfillt; 3. reiner, mindestens zweisilbiger Reim.”

Diese Merkmale treffen auf die Sequenz Mittit ad virginem zu. Sie weist elf gleich
gebaute Versikel auf, die sich paarweise zu Strophen (Doppelversikeln) zusam-
menfiigen (I-V). Den Abschluss bildet ein einzelner Schlussversikel, den man
aufgrund der Klangdhnlichkeit des letzten Verses auch dem letzten Doppel-
versikel zurechnen kann (Va/b: -em, Vc: -um). In den mittelalterlichen deut-
schen Ubersetzungen werden die letzten drei Versikel stets als durch reinen
Reim verbundene Tripelversikel wiedergegeben. Jeder der insgesamt elf Versi-
kel besteht aus fiinf sechsilbigen Versen. Gemaf3 der natiirlichen Wortbetonung
lasst sich das Metrum als dreihebiger Jambus deuten. Da die Verse stets betont
beginnen und unbetont enden, gleitet der Rhythmus ununterbrochen durch das
gesamte Lied. Die Verse weisen Kreuzreime sowie umarmende Reime auf, die
die Versikel zu Paaren verklammern (ababc dedec).

Im Folgenden zitiere ich die Textfassung der Analecta hymnica. Sie basiert
auf sechzig Textzeugen, von denen die Herausgeber 28 kollationierten:

la Mittit ad virginem Ib Fortem expediat

Non quemvis angelum, Pro nobis nuntium,

Sed fortitudinem Naturae faciat

Suam, archangelum, Ut praeiudicium
Amator hominis, In partu virginis.

IIa Naturam superet IIb Superbientium

Natus rex gloriae, Terat fastigia

Regnet et imperet Colla sublimium

Et zyma scoriae Calcans vi propria
Tollat de medio; Potens in proelio.

5 Vgl. AH 54, S. V-VII, hier S. VL.



Mittit ad virginem = 195

Illa Foras eiciat IIIb Exi, qui mitteris,
Mundanum principem Haec dona dissere,
Matremque faciat Revela veteris
Secum participem Velamen literae

Patris imperii. Virtute nuntii.

IVa Accede, nuntia, IVb Virgo, suscipias
Dic Ave cominus, Dei depositum,
Dic plena gratia, In quo perficias
Dic tecum Dominus Castum propositum

Et dic ne timeas. Et votum teneas.

Va Audit et suscipit Vb Consiliarium
Puella nuntium, Humani generis
Credit et concipit Et Deum fortium
Et parit filium, Et patrem posteris

Sed admirabilem, In fide stabilem.

Vc  Qui nobis tribuat
Peccati veniam,
Reatus diluat
Et donet patriam

In arce siderum.®

(Ta) Der Menschenfreund sendet nicht irgendeinen Engel zur Jungfrau, son-
dern seinen méchtigsten, den Erzengel.

(Ib) Er schickt den Starken fiir uns als Boten aus, damit er die Vorbestimmung
der Natur in der Geburt der Jungfrau ausfiihre.

(Ila) Geboren als Konig der Herrlichkeit iiberwinde er die Natur, er herrsche
und regiere und trage den Siindenpfuhl aus unserer Mitte fort.

(IIb) Der im Kampf Michtige zerreibe die Uberheblichkeit der Hochmiitigen
und zertrete die Nacken der Stolzen mit seiner Gewalt.

(IITa) Er stiirze den weltlichen Fiirsten und lasse die Mutter mit sich gemeinsam
teilhaben an der Herrschaft des Vaters.

(IlIb) Geh hinaus, der du geschickt wirst, diese Botschaft zu verkiinden, liifte
den Schleier der alten Schriften mit der Starke des Boten.

6 AH 54, S.296-298, Nr. 191.



196 —— Andreas Kraf

(IVa) Tritt nahe an sie heran, verkiindige, sprich: ,,Sei gegriifit“, sprich: ,,Du bist
voller Gnade®, sprich: ,,Der Herr ist mit dir“ und sprich: ,,Fiirchte dich
nicht*.

(IVb) Jungfrau, nimm an, was Gott dir anvertraut hat, damit du den keuschen
Plan ausfiihrst und das Geliibde haltst.

(Va) Die Jungfrau hort die Botschaft und nimmt sie an; sie glaubt und empfingt
und gebiert den so wunderbaren Sohn:

(Vb) den Ratgeber der Menschen, den Gott der Starken, den Vater der Zukunft,
den in der Treue Bestdndigen.

(Vc) Dieser gewéhre uns die Vergebung der Siinden, nehme die Schuld von uns
und schenke uns Heimat in der Himmelsburg.”

Das Lied thematisiert jenen Moment, als der Engel vor die Jungfrau tritt, um
seine Botschaft auszurichten. Als biblische Grundlage dient die Verkiindi-
gungsgeschichte des Lukasevangeliums (1,26-38). Im folgenden Bibelzitat sind
diejenigen Verse, auf die sich die Sequenz bezieht, durch Kursivierung hervor-
gehoben:

(26) Im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott in eine Stadt in Galilda namens
Nazaret (27) zu einer Jungfrau gesandt. Sie war mit einem Mann namens Josef verlobt, der
aus dem Haus David stammte. Der Name der Jungfrau war Maria. (28) Der Engel trat bei ihr
ein und sagte: Sei gegriifit, du Begnadete, der Herr ist mit dir. (29) Sie erschrak iiber die An-
rede und {iberlegte, was dieser Gruf} zu bedeuten habe. (30) Da sagte der Engel zu ihr:
Fiirchte dich nicht, Maria; denn du hast bei Gott Gnade gefunden. (31) Du wirst ein Kind
empfangen, einen Sohn wirst du gebdren: dem sollst du den Namen Jesus geben. (32) Er
wird grof3 sein und Sohn des Hochsten genannt werden. Gott, der Herr, wird ihm den Thron
seines Vaters David geben. (33) Er wird iiber das Haus Jakob in Ewigkeit herrschen und seine
Herrschaft wird kein Ende haben. (34) Maria sagte zu dem Engel: Wie soll das geschehen,
da ich keinen Mann erkenne? (35) Der Engel antwortete ihr: Der Heilige Geist wird iiber
dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten. Deshalb wird auch das
Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden. (36) Auch Elisabet, deine Verwandte, hat
noch in ihrem Alter einen Sohn empfangen; obwohl sie als unfruchtbar galt, ist sie jetzt
schon im sechsten Monat. (37) Denn fiir Gott ist nichts unmaglich. (38) Da sagte Maria: Ich
bin die Magd des Herrn; mir geschehe, wie du es gesagt hast. Danach verlief sie der Engel.®

Die Entsprechungen zwischen Sequenz und Evangelium betreffen die Entsen-
dung des Boten (Iab, IIIb; vgl. Lk 1,26-27), die Konigsherrschaft des Kindes
(IIab, IMla; vgl. Lk 1,32-33), den Gruf3 des Engels (IVa; vgl. Lk 1,28), die Emp-

7 Meine Ubersetzung (ich danke Jessica Ammer fiir ihre Unterstiitzung).
8 Zitiert nach: Die Bibel. Einheitsiibersetzung.



Mittit ad virginem =—— 197

fangnis des Kindes (IVb; vgl. Lk 1,31) und den Gehorsam der Jungfrau (Va; vgl.
Lk 1,38).

Die poetische Ausgestaltung der biblischen Verkiindigungsszene ldsst vier
Merkmale erkennen. Erstens verzichtet die Sequenz auf sdmtliche Namen; we-
der die Personen (Maria, Gabriel) noch der Ort (Nazareth) werden spezifiziert.
Zweitens wechselt die Sequenz zwischen Bericht und Szene. Als Ereignisse der
Vergangenheit werden im historischen Présens die Entsendung des Boten (Ia)
und der Gehorsam der Jungfrau (Va) mitgeteilt. Der Moment der Verkiindigung
selbst wird in der Weise vergegenwartigt, dass der Sprecher in Apostrophen
zunichst den Engel auffordert, sich auf den Weg zu machen (IIIb) und seinen
Gruf3 zu sprechen (IVa), und anschlieflend die Jungfrau ermahnt, die ihr {iber-
brachte Botschaft anzunehmen (IVb). Drittens wird der gesprochene Gruf3, der
den Kern des Verkiindigungsgeschehens und der Mariensequenz darstellt, wort-
lich aus dem Lukasevangelium iibernommen und mit einer insistierenden Ana-
pher gegliedert: ,,sprich [...]: ,Ave,* sprich: ,Du bist voller Gnade®, sprich: ,Der
Herr ist mit dir‘ und sprich: ,Fiirchte dich nicht‘“ (IVa). Diese drei Mittel dienen
der Erzeugung eines Prasenzeffekts, der den Glaubigen in das Geschehen invol-
viert. Hinzu kommt viertens, dass der eigentliche Inhalt der Botschaft ausgelas-
sen und stattdessen ihre heilsgeschichtliche Bedeutung expliziert wird. Die
Geburt des Gottessohns sei, so heifdt es, von Anfang an vorherbestimmt gewe-
sen (Ib). Der Gottessohn iiberwinde die Natur, nehme die Siinden fort (IIa),
erniedrige die Hochmiitigen (IIb), mache die Gottesmutter zur Teilhaberin an
der gottlichen Herrschaft (IIla), sei den Gldaubigen treu (Vb), vergebe ihnen die
Siinden und schenke ihnen das ewige Heil (Vc). Somit beruht die Komposition
des Liedes auf drei Bestandteilen: dem Bericht, der den historischen Rahmen
liefert (Ia, Xa), der Szene, die das zentrale Ereignis mit einem Prisenzeffekt
versieht (IIIb-IVb), und der Deutung, die das Ereignis theologisch einordnet
(Ib—IlIa, Vbc).

Die frommigkeitsgeschichtliche Eigenart der Mariensequenz liegt in der
Vergegenwartigung des heilsgeschichtlichen Ereignisses. Der Glaubige sucht
personale und affektive Ndhe zu Maria, Christus und Gott.” Entsprechend be-

9 Eine Parallele bietet die friithmittelhochdeutsche ,Mariensequenz von Muri‘ (1160/70), eine
freie Bearbeitung der Sequenz Ave praeclara maris stella (elftes Jahrhundert). Wahrend sich die
Vorlage durch allegorische Verdichtung auszeichnet, setzt die Bearbeitung auf die Schilderung
einer Szene, in der die Gottesmutter das Jesuskind stillt (Madonna lactans). Vgl. Kraf: Spiel-
raume, S. 87-108, hier S. 94-99; Kraf3: Stabat mater dolorosa, S. 74-76; vgl. demnéachst auch
Eva Rothenbergers Berliner Dissertation zu den deutschen Versiibertragungen von Ave prae-
clara maris stella. Die Mariensequenz Stabat mater dolorosa, die um die mitleidende Gottes-
mutter kreist, gehort ebenfalls in diesen Zusammenhang; der Glaubige duf3ert darin die Bitte,



198 —— Andreas Kraf3

zeichnet die Sequenz Gott als ,Menschenfreund‘ (amator hominis). Wenn der
Engel aufgefordert wird, er moge ,nahe‘ (comitus) an Maria herantreten, so im-
pliziert dies, dass der Glaubige selbst an dieser Ndhe teilhaben mo6chte. Maria
bietet einen personlichen Heilsweg, da sie dem gottlichen Vater und dem gottli-
chen Sohn in familidrer Hinsicht, aber auch — wie die Sequenz Mittit ad virginem
betont - als Teilhaberin der gottlichen Herrschaft (participem patris imperii)
nahesteht.

2 Der Monch von Salzburg

Die alteste bekannte Versiibertragung deutscher Sprache stammt vom Monch
von Salzburg, einem am Hof des Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. von Puch-
heim wirkenden Liederdichter, der 27 lateinische Hymnen und Sequenzen be-
arbeitete.”® Die Ubertragung von Mittit ad virginem ist in zehn Handschriften
bezeugt, von denen sechs mit Melodien ausgestattet sind." Der folgende Text-
abdruck stiitzt sich auf Spechtlers Edition" und beriicksichtigt die Textbesse-
rungen, die Wachinger vorgeschlagen hat (hier kursiv gedruckt):"

dass er — gewissermafien in der Rolle des Lieblingsjlingers — neben Maria unter dem Kreuz
stehen diirfe: iuxta crucem tecum stare; vgl. Kraf3: Stabat mater, S. 76-77, 86-90. Vgl. auch
Gaul, hier S. 162.

10 Vgl. Wachinger: Art. ,Ménch von Salzburg‘, Sp. 658-670; eine Liste der Ubersetzungen
bietet Barnthaler, S. 309-312.

11 Vgl. Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 188-193 (Edition, Nr. G 13), S. 34-99 (Handschrif-
ten): (1) Miinchen, BSB, cgm 715, fol. 61"-65", mit Melodie (Sigel A, HC 4249); (2) Wien, ONB,
Hs. 2856, fol. 232234, mit Melodie (Sigel D, HC 6527); (3) Miinchen, BSB, cgm 1115, fol. 25"-26",
mit Melodie (Sigel B, HC 9991); (4) Wien, ONB, cod. 4696 (,Lambacher Liederhandschrift‘), fol.
135'-139", mit Melodie (Sigel E, HC 11683); (5) Wien, ONB, cod. 2975, fol. 154" (Sigel F, HC
11492); (6) Breslau, Didzesanarchiv, Hs. 58, fol. 182f, mit Melodie (Sigel a, HC 12712); (7) Danzig,
Bibl. der Polnischen Akademie der Wissenschaften, Ms. 2015, fol. 217"-219", mit Melodie (HC
18493); weitere Textzeugen hat: Wachinger: Der Ménch von Salzburg. Uberlieferung, S. 21-22:
(8) Udine, Kapitelarchiv, Ms. 58, fol. 138" (Sigel ¢, HC 4045); (9) Miinchen, BSB, Clm 7742, fol.
247 ™V (Sigel n, HC 18548); (10) Miinchen, BSB, Clm 18566, fol. 99 "V (Sigel o, HC 18551); (11)
Prag, Nationalbibl., Dep. Minorité (Frantiskani) Cesky Krumlov 148, fol. 169 ™V (Sigel p, HC
7819).

12 Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 188-193; ich verzichte auf die Markierung der textkri-
tischen Eingriffe. Die von Spechtler separat abgedruckte Fassung m lasse ich hier beiseite.

13 Wachinger: Der Ménch von Salzburg. Uberlieferung, S. 21-25.



Mittit ad virginem

Ia Des menschen liebhaber
sand zu der maide her
von seiner engel schar
nur ainen engel klar,
der starkke potschaft furt.

IIa Natur er iiberwant;
der eren kiinig geporn;
im dienen alle land,
er hat den alten zorn
dem menschen abgelait.

IIla Von im verstossen wart
der fiirst so snoder acht,
er hat sein mueter zart
mit im tailhaft gemacht
der kraft des vater sein.

IVa Trit nahent der jungkfrawn zu
und sprich ,ave‘ zu ir
und sprich ,vol genaden du‘
und sprich ,got sei mit dir*
und sprich ,nicht fiirchte dich*!

Va Die maid gelawbig was
und horte seine potschaft,
sie enphieng und genas
ains suns von gotes kraft,
der wunderleich genannt,

Vc  Der mues geruechen uns
ablas der siinde geben,
und durch die lieb seins suns
gab er uns das ewig leben
dort in der engel land.

Ib

IIb

IIIb

IVb

Vb

Mittit ad virginem —— 199

durch uns ein starker pot
gesendet wart von got
darumb, das er betwangk
mit kraft naturen gank

an der jungkfrawn gepurd.

der hochfart in verdros,

in twangk sein maisterschaft,
die hohen und ir genos

stort er mit aigner kraft;

des sei im lob gesait.

zeuch hin, pot, gotes knecht,
und entsleus dise gab,
offenbar newe recht,

tue die alt ee hinab

mit kraft der potschaft dein!

alldo die jungkfraw guet
enphieng den goteshort,
in dem ir kauscher muet
belaib ganz an allem ort,
der nie verrugkte sich.

der, rat des menschen, tod
mit recht verderbet hat.

der starken vater, got
gelawbhaft die sein bestat,
dem die kristen sein erkant.

Die Ubertragung hilt die Formvorgabe weitestgehend ein. Die Strophen umfas-
sen, wie in der lateinischen Vorlage, reguldr fiinf sechssilbige Verse, die einem
dreihebigen Jambus folgen. Auch die Reimtechnik ist, mit einer Ausnahme,
identisch: Kreuzreime innerhalb des Versikels wechseln mit umfassenden Rei-
men, die je zwei Versikel zu Strophen verkniipfen. Nur in der ersten Strophe
erlaubt sich der Monch die Ersetzung der Kreuzreime durch Paarreime. Den



200 —— Andreas Kraf

Schlussversikel kniipft er durch Weiterfiihrung des umarmenden Reims an die
fiinfte Strophe an (genannt/erkant/land). Beide Mafinahmen resultieren in einer
formalen Verdichtung des Lieds, die der Sangbarkeit auf die Melodie der latei-
nischen Vorlage keinen Abbruch tut.

Inhaltlich betrachtet, handelt es sich durchaus nicht um eine ,relativ freie
Ubertragung®“.’ Vielmehr ist erstaunlich, wie eng sich die Ubersetzung an die
Vorlage hilt, obwohl sie sich deren Reimzwiangen unterwirft und sie noch stei-
gert. Die Vorlagenndhe lasst sich an der ersten Strophe beispielhaft demonstrie-
ren. Der Ménch dndert die Motivfolge, wenn er den letzten Vers des ersten Ver-
sikels (amator hominis) an den Anfang vorzieht (Des menschen liebhaber), was
einerseits den Satzbau vereinfacht und andererseits den Reim mit sand zu der
maide her (mittit ad virginem) ermoglicht. Nur eine geringe Modifikation stellt
auch die Formulierung von seiner engel schar dar, die den Gedanken wiedergibt,
dass Gott nicht irgendeinen Engel (non quemvis angelum) geschickt habe. Wih-
rend die lateinische Sequenz die Stirke des Boten zweifach anspricht (Ia: forti-
tudinem, Ib: fortem nuntium), wandelt der Ménch im ersten Fall die Stdrke des
Boten in die Stirke der Botschaft um (starkke potschaft). Dem Reim sind auf3er-
dem Kkleinere Zusitze geschuldet: das Attribut kiar fiir den Engel, das Verb furt
als Pradikat eines neu gebildeten Relativsatzes, das Nomen got als Teil der pas-
sivisch gewendeten Formulierung gesendet wart (zu expediat). Ein {iberzeugen-
der Reim gelingt dem Ubersetzer, wenn er der Wendung naturen gank (naturae
praeiudicium) das neue Pradikat betwangk (statt faciat) zuordnet, das er aus der
zweiten Strophe vorzieht (naturam superet). So erzielt der Monch mithilfe ge-
ringfiigiger, aber wirkungsvoller Eingriffe die getreue und vollstdndige Wieder-
gabe von Form und Inhalt.

Diese Eleganz beweist der Ménch auch in der Wiedergabe des englischen
Grufes in Versikel IVa. Die Worte des Engels diirfen, weil sie biblisch bezeugt
sind, nicht verdndert werden; gleichwohl miissen sie dem Metrum und Reim-
schema angepasst werden. Der Ménch 16st diese Aufgabe nicht weniger ge-
schickt als seine Vorlage. Wie diese tastet er den biblischen Wortlaut nicht an,
wenn er einerseits den Gruf3 ave nicht iibersetzt und den Segen tecum dominus
zwanglos als got sei mit dir wiedergibt, wenn er andererseits zu Reimzwecken
das gratia plena (vol genaden du) mit einem bekraftigenden du versieht (Reim
du/zu) und bei der Wiedergabe von ne timeas eine Inversion der deutschen
Wortfolge vornimmt: nicht fiirchte dich (Reim dich/sich).

14 Spechtler, Sp. 629.



Mittit ad virginem = 201

Der Monch operiert also mit vier Mitteln, um Form und Inhalt zu wahren.
Erstens gruppiert er, wenn erforderlich, die Motivfolge innerhalb eines Versikels
oder auch iiber eine Versikelgrenze hinweg um. Zweitens arbeitet er mit Wort-
zusétzen, bei denen es sich um ehrende Attribute fiir den Engel (Ia: klar) und
die Gottesmutter (IIla: zart, IVb: guet), eine Lobesformel fiir Gott (IIb: des sei im
lob gesait) und eine Periphrase fiir den Engel handelt, die sich an die Vorstel-
lung Marias als Magd des Herrn anlehnt (IITb: gotes knecht). Drittens greift er zu
Wiederholungen bereits etablierter Motive wie Gottes Kraft (Va: von gotes kraft,
vgl. Ib: mit kraft) und Gottes Liebe (Vc: durch die lieb seins suns, vgl. Ia: liebha-
ber). Viertens bedient er sich sinnwahrender Substitutionen: In Versikel Ila
wendet er die Herrschaft Gottes (regnet et imperet) in den Dienst der Volker (im
dienen alle land) um und ersetzt den Siindenpfuhl (zyma scoriae) durch den
Zorn Gottes, der aus der Siindhaftigkeit des Menschen resultiert (alten zorn). In
Versikel Illa ersetzt er mundanum durch die wertende Wendung so snéder acht,
in Versikel IVa den Titel dominus durch das spezifizierende Wort got. In Versikel
Vc expliziert er die Heimat (patriam) als ewig leben und ersetzt die Burg der
Sterne (arce siderum) durch das Land der Engel (der engel land). Letztere Meta-
pher ist insofern nicht fehl am Platz, als sie den Motivkreis der Engel schlief3t,
mit dem die Sequenz beginnt (Ia: engel schar, engel klar).

Gelegentlich erlaubt sich der Monch inhaltliche Eingriffe, die sich im se-
mantischen Horizont der lateinischen Sequenz bewegen und die Verstdandlich-
keit fiir das volkssprachliche Publikum absichern. In Versikel IIIb formt er den
Gedanken, dass der Engel den Schleier der alten Schriften (veteris literae) liiften
solle, in den Gedanken um, dass er die Ablésung des alten Bundes (alt ee) durch
den neuen Bund (newe recht) ansagen moge. In beiden Fillen geht es um die
heilsgeschichtliche Zeitenwende, doch verschiebt der Ménch den Akzent von
der anbrechenden Offenbarung auf die Erneuerung des Bundes. In Versikel IVb
konkretisiert der Monch die Aufforderung an Maria, sie solle ihrer Bestimmung
folgen (perficias propositum) und ihr Geliibde halten (votum teneas) in der Wei-
se, dass er, ausgehend von dem Wort ,keusch® (castum), das Wunder der jung-
fraulichen Mutterschaft entfaltet: in dem ir kauscher muet / belaib ganz an allem
ort, / der nie verrugkte sich. Versikel Vb reichert er um den Aspekt an, dass der
Erloser nicht nur die Siinde fortgenommen, sondern auch den Tod bezwungen
habe (der, rat des menschen, tod / mit recht verderbet hat, erweiternd zu consilia-



202 —— Andreas Kraf3

rium humani generis), und dass dieses Heilswerk insbesondere den Christen
zugutekomme (dem die kristen sein erkant).”

Den Wechsel von Bericht, Szene und Deutung halt der Monch von Salzburg
weitgehend ein. Den Prdsenzeffekt, den die lateinische Sequenz bei der Insze-
nierung des Engelsgrufies erzeugt, ahmt er genau nach.”® So wird man sagen
konnen, dass der Monch die Poetik und Theologie der lateinischen Sequenz
nahezu vollstdndig einzufangen weif3. Er gibt das liturgische Lied im Medium
der Volkssprache addquat wieder und gewdhrleistet die Sangbarkeit auf die
Melodie der Vorlage. Die vorgenommenen Modifikationen sind {iberschaubar;
sie dienen der Einhaltung der Form, tragen aber auch der volkssprachlichen
Frommigkeit Rechnung.

3 Oswald von Wolkenstein

Der Siidtiroler Ritter und Liederdichter Oswald von Wolkenstein (um 1377-
1445), der ,Bekanntschaft mit geistlichen Liedern des Monchs von Salzburg
erkennen“ ldsst,” iibersetzte nur zwei lateinische Sequenzen ins Deutsche:
Mundi renovatio (Der werlde vernewung lawter klar) und Mittit ad virginem (Von
Got so wart gesannt).’® Seine Bearbeitung des Mittit ad virginem ist nicht in den
Haupthandschriften, sondern stets als Ergdnzung zu den Liedern des Mdnchs
von Salzburg iiberliefert; drei von vier Textzeugen statten Oswalds Ubertragung
mit der Melodie aus.” Der folgende Textabdruck folgt der von Burghart Wachin-

15 Wachinger korrigiert entsprechend Spechtlers Interpunktion des Versikels Vb; eine weitere
Korrektur ist erforderlich: got gelawbhaft die sein bestat gehort zusammen (zu patrem posteris
in fide stabilem).

16 Nicht aber im Fall der Gottesmutter, denn in Versikel IVb wird aus der Aufforderung susci-
pias (2. Person Singular Konjunktiv Prasens) die Feststellung enphieng (3. Person Singular
Indikativ Préteritum).

17 Wachinger: Art. ,Oswald von Wolkenstein‘, Sp. 160.

18 Die Lieder Oswalds, S. 317-319, Nr. 129 (Mundi renovatio), S. 319-321, Nr. 130 (Mittit ad
virginem). Zu diesem Lied vgl. Spicker, S. 20, 97; Loser, S. 251-261, hier S. 254-255.

19 Miinchen, BSB, Cgm 715, fol. 150'—153", mit Melodie (Sigel L, HC 4249); Miinchen, BSB, Cgm
1115, fol. 26'-27¥, mit Melodie (Sigel w, HC 9991); Wien, ONB, cod. 4696 (,Lambacher Lieder-
handschrift*), fol. 139'-142", mit Melodie (Sigel x, HC 11683); Wien, ONB, cod. 2975, fol. 154"—
155" (Sigel y, HC 11492). Autorzuschreibung in L: Ein ander Mittit ad virginem hat der Oswald
Wolkchenstainer gemacht (Registeriiberschrift, fol. 2), vgl. Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130
und in y: Sequitur sequencia mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner, vgl. Die
Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 203

ger neu bearbeiteten Ausgabe von Karl Kurt Klein und weicht nur in der Inter-
punktion des Versikels IVb ab:*

Ain ander Mittit ad virgine(m)

Ia

ITa

IIla

IVa

Va

Von got so wart gesannt Ib
der jungkfraun her zu lant

ein engel wol erkannt,

Gabriel was er genannt,

dem starke potschaft zam.

Uber all creatur trat Ib
der kiinig jungk geporn.

sein reich, sein zepter hat

all siind gar ab geschorn.

das sei im lob und eer.

Weicht héher, tret hindan, IIIb
ir fiirsten helle kind,

seit wir Mariam han,

domit wir worden sint

tailhaft des vater reich.

Her enngel, werbet schon: IVb
»Ave, das sag ich dir,

jungkfrau genaden vol.“

werbet ,,Got sei mit dir

und went dir alle vorcht.“

Gelaubig was die maid Vb
und west an allen wankch:

was ir der engel sagt,

das was ir alles dankch.

domit si got enpfie.

Der pot der was so stark:
nature iren sark

zerbrach er vnd verpargk
der junkfraun allen ark.
magt, mueter was ir nam.

Den trak, den feint er stach,
di hat er gar gemacht.

ir hochfart er zebrach

und hat in nicht gestat,

das siim herschten mer.

Tret herfiier, enngel Klar,
werbet schon eure wort!
macht di geschrift offenbar,
di vor nie wart gehort

von kainem poten geleich.

Jungkfraw, enphahet got,
der wil vermenschen sich.
ir laistet sein gepot,

das gelaubt sicherlich.

sein geist die sach e worcht.

Der uns beschaffen hat

und als menschleich geslecht
von seiner hanntgetat,

er was ie und iee gerecht,

der uns auch nie verlie.

20 Die Lieder Oswalds, S. 321, Nr. 130; zur Begriindung der von mir verdnderten Interpunktion
vgl. weiter unten.



204 —— Andreas Kraf3

Vc  Der uns geholfen ist
vnd went uns siinden slamm,
der siiess herr Jhesus krist
flier uns ad patriam,
do er wont iee und iee.

Wie der Monch hebt Oswald Anfang und Schluss der Sequenz hervor. Wahrend
der Monch die erste Strophe durch die Wahl von Paar- statt Kreuzreimen mar-
kiert, steigert Oswald den Effekt, indem er die Versikel Ia und Ib jeweils mit vier
gleichen Reimen ausstattet: aaaab cccch. In der formalen Gestaltung der
Schlussstrophe stimmt Oswald mit dem Monch iiberein, auch er verbindet die
letzten drei Versikel mit iibereinstimmenden Schlussreimen zur Einheit (Va:
enpfie, Vb: verlie, Vc: iee).

Oswald erlaubt sich gréf8ere inhaltliche Freiheiten als der Ménch von Salz-
burg. In der Gestaltung der ersten Strophe zeichnen sich zwei Eingriffe ab, die
man als Explizierung und Metaphorisierung bezeichnen kdnnte. Zum einen
erldutert Oswald die Verkiindigungsszene, indem er die beteiligten Personen —
Gott, Engel und Jungfrau — ndher bestimmt. Er ersetzt die Periphrase amator
hominis durch got (Ia,1), nennt den Engel beim Namen: Gabriel was er genannt
(Ta,4; fiir archangelum) und weist der Jungfrau einen marianischen Titel zu:
magt, mueter was ir nam (Ib,5; zu in partu virginis). Zum anderen ersetzt er das
Motiv, dass das Heilsereignis der jungfraulichen Geburt in der Natur vorbe-
stimmt gewesen sei (Ib,3—4: naturae faciat / ut praeiudicium), durch eine meta-
phorische Vorwegnahme des (in der lateinischen Sequenz erst im ndchsten
Versikel folgenden) Motivs, dass Gott die Natur iiberwunden habe (IIa,1: natu-
ram superet). Oswald wihlt hierfiir eine Metapher, die an die Auferstehung
Christi aus dem Grab erinnert: nature iren sark /zerbrach er (Ib,2-3). Das Bild,
dass der Bote den Sarg der Natur zerbrochen habe, verweist auf den Erl6ser, der
geboren wird, um den Tod zu besiegen. Oswald verkniipft das Bild mit einem
zweiten, das die jungfrduliche Mutterschaft (in partu virginis) betrifft. Es besagt,
dass der Bote alles Arge vor der Jungfrau verborgen habe: vnd verpargk/der
junkfraun allen ark (Ib,3-4). Wachinger bezieht diese Aussage ,,auf die spéteren
Schmerzen Marias“, die der Engel verschwiegen habe.” In seiner Lesart fallt
also bereits der Schatten der Passionsgeschichte auf die Verkiindigungsszene.
Vielleicht verbleibt das Bild aber doch im Verkiindigungsgeschehen und meint
nur, dass der Himmelsbote der Gottesmutter die Verletzung ihrer Jungfraulich-
keit erspart habe.

21 Die Lieder Oswalds, S. 319, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 205

Die Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit setzt sich in der zweiten Strophe
fort. Aus den Verben regnet et imperet werden die Substantive sein reich, sein
zepter, die das Bild eines thronenden Herrschers evozieren. Die etwas sperrige
Metapher, dass der Erléser den ,Schlackenkessel aus unserer Mitte fortgetragen’
habe (zyma scoriae tollat de medio), wandelt Oswald in das einfachere Bild der
Siinde um, die wie Wolle abgeschoren wird (all siind gar ab geschorn). Aus den
Hochmiitigen und Stolzen macht Oswald den Drachen, der erstochen, und den
Feind, dem der Garaus gemacht wird: Den trak, den feint er stach, /di hat er gar
gemacht. Drachen und Feind verweisen auf den Teufel, der als Gegenspieler
Gottes ins Spiel gebracht wird. Zugleich behélt Oswald das Bild des zerriebenen
Hochmuts bei: ir hochfart er zebrach (superbientium terat fastigia) und 16st das
Bild der zertretenen Nacken der Stolzen (colla sublimium calcans) im Sinne
eines richtenden Herrscherspruchs auf: und hat in nicht gestat,/das si im
herschten mer.

Auch die dritte Strophe ist plastischer gestaltet. Oswald verdichtet die vor-
gegebenen Motive, dass die weltlichen Fiirsten gestiirzt werden und die Got-
tesmutter Teilhabe an der gottlichen Herrschaft gewinnt. Er bezieht sie kausal
aufeinander und formuliert sie als drohende Apostrophe: Weicht héher, tret hin-
dan, /ir fiirsten helle kind, / seit wir Mariam han, / domit wir worden sint / tailhaft
des vater reich (Illa). Aus den weltlichen Fiirsten (mundanum principem) werden
die Kinder des Héllenfiirsten, der zuvor schon als Feind und Drache bezeichnet
wurde. Maria erscheint nun als Schutzpatronin gegen die teuflische Macht. Sie
ist bei Oswald nicht nur selbst der géttlichen Kraft teilhaftig, sondern gibt auch
den Gldaubigen Anteil am Reich Gottes. Der Affekt, den die Apostrophe erzeugt,
wird durch die Wahl der ersten Person Plural (wir) gesteigert: Das dramatische
Heilsgeschehen, der von Maria vermittelte Sieg Gottes iiber den Teufel, betrifft
die Gemeinschaft der Glaubigen gewissermaflen hochstpersonlich. Mit der An-
sprache an die Teufelskinder erweitert Oswald die Reihe der Apostrophen, die
sich in der lateinischen Sequenz auf den Engel (IIlb—IVa) und die Jungfrau (IVb)
beschrianken. So verschiebt sich die Komposition. In der lateinischen Vorlage
markiert die erste Apostrophe (die Aufforderung an den Engel, die Botschaft zu
iiberbringen) die genaue Mitte des Liedes (IIIb); hingegen gelangt Oswald zu
einer Dreiteilung, die auf den Bericht (I-II) die Apostrophen (III-1V) folgen lédsst
und in eine Bitte (V) miindet.

Oswald akzentuiert die eigentliche Verkiindigungsszene (Illb) starker als
das lateinische Lied und fiigt ihr, wie es scheint, eine poetologische Dimension
hinzu. Als Liederdichter spiegelt er sich im Verkiindigungsengel, den er zwei-
mal namentlich anspricht (Illb: enngel klar, IVa: Her enngel), und insinuiert,
dass er, Oswald, seinerseits ein starker Bote sei. Wahrend die lateinische Se-



206 —— Andreas Kraf

quenz die Anrufung des Engels erst in Versikel IVa platziert, zieht Oswald sie
vor und verteilt sie somit auf zwei Versikel. Er 16st das Staccato des vierfachen
dic auf, indem er den Imperativ wortreicher formuliert und zweimal nachhallen
l4sst: werbet schon eure wort! (I1Ib,2), werbet schon! (IVa,1), werbet! (IVa,4). Die
Periphrase werbet schon eure wort ist bemerkenswert, weil sie das Motiv des
schonen Sprechens betont. Schéne, geziemende Worter sind Sache nicht nur
des Engels, sondern auch des um Asthetik und Rhetorik bemiihten Liederdich-
ters. Das Motiv der alten Schriften (veteris literae) passt Oswald ebenfalls in die
poetologische Sinnebene ein. Er 16st das Bild des geliifteten Schleiers auf
(IIIb,3: macht die geschrift offenbar zu revela velamen) und betont die Einzigar-
tigkeit des Boten und die Neuigkeit der Botschaft: di vor nie wart gehort /von
kainem poten geleich (IIIb,4-5). Dies ist, wie Wachinger richtig anmerkt, ,,theo-
logisch nicht ganz korrekt“, da die Botschaft bereits im Alten Testament pro-
phezeit wurde (vgl. IIIb: revela veteris velamen literae).” Die Pointe liegt darin,
dass Oswald erneut jene exzeptionelle Dichterrolle durchscheinen ldsst, die er
fiir sich selbst beansprucht. Ein letztes Mal akzentuiert Oswald die poetologi-
sche Dimension, wenn er den Engel — gewissermafien in Form eines performati-
ven Sprechakts — zu Maria sagen ldsst: das sag ich dir (IVa,2).

In der Apostrophe an die Jungfrau (IVb) nimmt sich Oswald wieder zuriick
und ladsst, wie die lateinische Vorlage, die Glaubigen sprechen. Wachinger hin-
gegen rechnet, wie die von ihm eingefiigte Interpunktion zeigt, die Verse noch
der Rede des Engels zu. Dies ist fraglich, wie der Vergleich mit der lateinischen
Sequenz zeigt, denn die Worte des Engels beschrdanken sich auf den Wortlaut
der Bibel, und die Apostrophe an die Jungfrau stellt eine Entsprechung zur vo-
rausgehenden Apostrophe an den Engel dar. Die biblisch bezeugten Worte des
Engels sind — in der lateinischen Vorlage und in der deutschen Bearbeitung —
eine Anrede in der Anrede; sie sind eingebettet in die Aufforderung der Glaubi-
gen an den Engel, die frohe Botschaft zu {ibermitteln. Oswald setzt hier neue
Akzente, die den theologischen Zusammenhang erldutern. Er betont die
Menschwerdung Gottes (IVb,2: der wil vermenschen sich), das Wirken des Heili-
gen Geistes (IVb,5: sein geist die sach e worcht) und, wieder ein vorgezogenes
Motiv, den Glauben der Gottesmutter (IVb,4: das gelaubt sicherlich, vgl. Va,3:
credit).

Die Aufforderung erfiillt sich im nachfolgenden Versikel Va, der die dreitei-
lige Schlussstrophe einleitet. Der Glaube Marias (Va,1: Gelaubig was die maid)
wird durch den Zusatz betont, dass sie sich nicht beirren lasse: und west an

22 Die Lieder Oswalds, S. 320, Nr. 130.



Mittit ad virginem = 207

allen wankch (Va,2). Die Umschreibung der Botschaft (nuntium) in der Formulie-
rung was ir der engel sagt (Va,3) markiert noch einmal die Kommunikationssi-
tuation: Es gibt einen Boten, der spricht, und eine Adressatin, die lauscht. Viel-
leicht wird hier implizit die poetologische Dimension weitergefiihrt: Wie Maria
auf den Engel hort, so bedarf der Sdnger eines aufmerksamen Publikums, das
seine Leistung zu schétzen weif (vgl. Va,4: das was ir alles dankch). In Versikel
Vb, der in der lateinischen Sequenz allein auf Gottvater gemiinzt ist, hebt
Oswald die Rolle des Menschen hervor, indem er einen umfangreichen Hinweis
auf die Geschopflichkeit der Menschen hinzufiigt: Der uns beschaffen hat /und
als menschleich geslecht /von seiner hanntgetat (Vb,1-3). Damit kniipft er an die
zuvor erwdahnte Menschwerdung Gottes an und betont so das menschliche
Band, das Gott mit den Gldubigen verbindet. Der letzte Versikel schlief3t an den
vorletzten an. Gott ist nicht nur Schopfer (Vb,1: Der uns beschaffen hat), sondern
auch Helfer der Menschen (Vc,1: Der uns geholfen ist). Wiahrend die lateinische
Vorlage das wir der Glaubigen erst im letzten Versikel einfiihrt (nobis), zieht
Oswald es in den vorletzten Versikel vor und erzeugt so die Anapher Der uns.
Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der Glaubigen stdrker hervorgehoben als
in der lateinischen Sequenz. Den abschliefenden Versikel, der die Bitte um die
Vergebung der Siinden und die Aufnahme ins Himmelreich artikuliert, gestaltet
Oswald wiederum plastischer als die Vorlage. Die Vergebung der Siinden
(peccati veniam) umschreibt er mit einer nachgeholten Metapher: Aus zyma
scoriae tollat (I1a,4-5) wird went uns siinden slamm (Vc,2). Gott wird nicht, wie
in der lateinischen Vorlage, preisend als Ratgeber der Menschen, Gott der Star-
ken, Vater der Zukunft, Wahrer der Treue angesprochen, sondern intimer als
der siiess herr Jhesus krist (Vc,3), der den Menschen dorthin fithren soll, wo er
selbst wont iee und iee (Vc,5).

Wie der Monch von Salzburg weifs auch Oswald von Wolkenstein das litur-
gische Lied Mittit ad virginem formal und inhaltlich mit den Mitteln der Volks-
sprache einzufangen. Zugleich verleiht er seiner Ubertragung eine auktoriale
Signatur, die sich in der poetischen Gestaltung (Tendenz zur Metaphorisierung),
thematischen Verdichtung (Betonung der Nihe des Menschen zum menschge-
wordenen Gott) und poetologischen Zuspitzung (Thematisierung der schénen
Worter) erweist. Oswald gewinnt der lateinischen Sequenz eine neue Pointe ab,
indem er eine implizite Parallele zwischen Verkiindigungsengel und Liederdich-
ter zieht. Dieses Rollenspiel, das der eigenen Autorisierung dient, kennt man
auch aus anderen seiner geistlichen Lieder, zum Beispiel aus dem Beichtlied
Mein stind und schuld, in dem er unter der Hand eine quasi-priesterliche Positi-



208 —— Andreas Kraf3

on fiir sich beansprucht.”? Auf diese Weise kompensiert Oswald die liturgische
Kompetenz, die ihm als Dichter, der dem laikalen Stand der Ritter angehort,
fehlt.

4 Heinrich Laufenberg

Eine dritte Versiibertragung der Mariensequenz stammt von Heinrich Laufen-
berg, der in Zofingen (Kanton Aarau) und Freiburg als Dekan téitig war und 1460
im Straflburger Johanniterkloster starb. Laufenberg trat als geistlicher Lieder-
dichter hervor, der zahlreiche lateinische Hymnen und Sequenzen ins Deutsche
iibertrug, darunter auch die Mariensequenz Mittit ad virginem.* Seine literari-
schen Werke wurden ,,vom Autor selbst oder von seiner nachsten Umgebung in
einigen [Handschriften] gesammelt, die in der Bibliothek des Johanniterklosters
verblieben und mit dieser 1870 in der Straflburger Stadtbibliothek verbrannt
sind“.” In der Liederhandschrift, die Philipp Wackernagel wenige Jahre zuvor
ediert hatte, sind vier Lieder des Monchs von Salzburg iiberliefert — ein Hinweis
darauf, dass sich Laufenberg von ihm zur formtreuen Ubersetzung lateinischer
Hymnen und Sequenzen anregen lief}.? Wenn Wachingers chronologische
Uberlegungen zutreffen, diirfte die Ubersetzung zur Gruppe der zwischen 1421
und 1434 verfassten Lieder zdhlen.” Eine gr6fiere Wirkung wurde ihnen nicht
zuteil.

Der folgende Textabdruck basiert auf Wackernagels Edition. Die Schreib-
weisen habe ich normalisiert (Auflésung der Superskripte, u/v-Ausgleich, Nor-
malisierung des Schaft-s). Drei Konjekturen scheinen mir erforderlich: hern statt

23 Vgl. Kraf3: Siinder, Prediger, Dichter.

24 Vgl. Wackernagel 2, S. 580, Nr. 754: Agnoscat omne seculum; S. 580, Nr. 755: Veni redemp-
tor gentium; S. 580-581, Nr. 756: A solis ortus cardine; S. 581, Nr. 757: Ave maris stella; S. 581—
582, Nr. 758: Salve mater salvatoris; S. 583, Nr. 760: Mittit ad virginem; S. 584, Nr. 761: Corde
natus et parentis; S. 584-585, Nr. 762: Congaudent angelorum chori; S. 585, Nr. 763: Ave prae-
clara maris stella; S. 586-587, Nr. 765: Letabundus exultet; auch S. 586, Nr. 764: Salve Regina.
25 Straflburg, Stadtbibliothek, cod. B 121, fol. 76* (HC 5821); vgl. Wachinger: Art. ,Heinrich
Laufenberg’, Sp. 614-625, hier Sp. 615-616 (Zitat); ders.: Notizen, S. 349-385 (wieder in ders.:
Lieder und Liederbiicher, S. 329-362); Nemes: Das lyrische (Euvre (Laufenbergs Ubertragung
des Mittit ad virginem ist nicht Teil der ausgewihlten Editionen dieses Bandes).

26 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 354-357; ders.: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 620-621.

27 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 357: ,,Als Nahtstelle kdme wohl am ehesten Blatt 78/79 in
Frage; was vorausging, waren die Lieder von 1421 bis 1434.“ Das deutsche Mittit ad virginem
stand auf fol. 762.



Mittit ad virginem = 209

her (Ia,4: Akkusativ statt Nominativ), uberwinden statt uberwinde (I1a,3: Infinitiv
statt Imperativ) und von sorge fry statt on sorge fry (IVa,5: ,von‘ statt ,ohne‘). In
der vierten Strophe habe ich Anfiihrungszeichen hinzugefiigt, um die Rede des

Engels zu markieren.

Sequitur sequentia Mittit ad virginem.

Ia Hin zuo dir, megde vin, Ib Diz starke botschaft guot
sent got den engel sin, richt us mit wisem muot,
doch gar mit underscheit, natiurlich art vertrib,
hern gabriel gemeit so daz mit kiuschem lib
von minn der menscheit ein: gebdr die maget rein.

IIa Naturen kraft sol dis kinde IIb Der hoffart haels sol es tretten
ein kiing der er und all herschaft
richsen, zwingen, uberwinden sol es gar under sich wetten
und iemer mer von eigner kraft,
die siind gar abe lan, die es im strit sol han.

IIIb Gang us und bis behend, IIla Verstos den fiirsten gran
du edler bot, diz vollend, der im mit valsch gewalt wil han,
verkiind der buecher sinn wen er die muoter guot
da stat dis alles inn, mit im teilhaftig tuot
von kraft der botschaft din. des richs des vatters sin.

IVa Gang zuo hin und verkiind, IVb Maget, du solt enphan
sprich: ,gruest bistu on siind’, gotz sun gar wol getan,
sprich: ,du bist gnaden vol, dz wiirkt der helig geist,
mit dir der herr sin sol, din kiuschi die du treist,
und bis von sorge fry. die soltu bhan da by.

Va Dz hoert die maget zart, Vb Der gar mit wysem rat

den botten sy vernint,

si gloubt, als es ouch wart,
und ghirt da mit ein kint,
doch also wunderlich,

die welt erloeset hat,

ein got der starken genannt,
ein vatter aller sant

im glouben vesteclich.



210 —— Andreas Kraf3

Vc  Der uns ouch gebe bas
der siinden abelas,
die schuld er dannan tuo
und geb uns fréud darzuo
in himels hohem rich.?®

Die Ubertragung greift in Metrum, Reimschema und Strophenfolge der lateini-
schen Sequenz ein. Die Versikel der dritten Strophe sind vertauscht, was auf
eine entsprechende Vorlage zuriickgefiihrt werden kann.” Die erste Strophe ist
— wie auch beim Monch von Salzburg und Oswald von Wolkenstein — paarge-
reimt, die Versikel sind durch umarmenden Reim verklammert (aabbc ddeec).
In der zweiten Strophe setzen, der lateinischen Vorlage entsprechend, die
Kreuzreime ein, doch weicht die metrische Gestaltung ab. Es wechseln vier- mit
zweihebigen Versen, nur die Schlussverse sind dreihebig. Die dritte und vierte
Strophe sind wieder paargereimt. In der dritten Strophe weicht jeweils der zwei-
te Vers ab, er ist vierhebig. Die vierte und fiinfte Strophe folgen in dieser Hin-
sicht wieder der lateinischen Sequenz. Die fiinfte Strophe kehrt zu den Kreuz-
reimen zuriick; die drei zugehorigen Versikel sind, wie beim Ménch und
Oswald, durch gleiche Reimung der Schlussverse verbunden. Es ldsst sich somit
festhalten, dass Laufenberg das Variationsprinzip, das fiir die vor dem Zweiten
Stil entstandenen Sequenzen typisch ist, anwendet. Es folgen keine identischen
Strophen aufeinander, nur die Strophen I und IV sind gleich gebaut:

| Paarreime dreihebige Verse

1 Kreuzreime Wechsel von zwei-, drei- und vierhebigen Versen
1] Paarreime Wechsel von drei- und vierhebigen Versen

IV Paarreime dreihebige Verse

\" Kreuzreime dreihebige Verse

Typisch fiir die Gattung der Sequenz sind Responsionen, die Laufenberg eben-
falls ohne Vorbild in der lateinischen Vorlage hinzufiigt. Zu nennen sind zwei
Anaphern, die die Strophen III (Gang us) und IV (Gang zuo) sowie die Versikel
Vb (Der gar) und Vc (Der uns) miteinander verbinden, sowie in Ila und IIb die
Wiederholung des Wortes sol an entsprechender Stelle.

28 Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760.
29 Eine solche Vertauschung haben auch die lateinischen Textzeugen A, Kk, q, s, X, $; vgl. AH
54, S.298, Nr. 191.



Mittit ad virginem = 211

Laufenberg wihlt fiir seine Ubersetzung schlichte Reime und scheut auch
vor Wiederholungen nicht zuriick (Ib: guot/muot, IIIb: guot/tuot). Mehrfach
gewinnt er Reime durch den Zusatz nachgestellter ehrender Attribute fiir die
Gottesmutter: megde vin (Ia), maget rein (Ib), muoter guot (I11a), maget zart (Va).
Auch zeigt Laufenberg eine gewisse Vorliebe fiir Alliterationen (Ia: got, gar,
gabriel; 1la: kraft, kinde, kiing; 1lb: hoffart, haels, herschaft; Vc: himels hohem).
Im Satzbau tendiert er zu reihender Parataxe. Im Unterschied zu Oswald steigert
er die Bildlichkeit des Textes nicht, sondern baut sie im Gegenteil ab. Wahrend
Oswald beispielsweise die Metapher zyma scoriae (11a) zweifach abwandelt (IIa:
all siind gar ab geschorn, Vc: siinden slamm), 16st Laufenberg sie auf: die siind
gar abe lan (I1a). Insgesamt kann man von einem schlichten, fast naiven Stil der
Ubersetzung sprechen. Die metrischen Eingriffe in der zweiten und dritten Stro-
phe beeintrachtigen die Sangbarkeit auf die Melodie der Vorlage — wenn sie
iiberhaupt beabsichtigt war. Die Handschrift scheint die Ubersetzung jedenfalls
ohne Melodie iiberliefert zu haben.

Ein wesentliches inhaltliches Merkmal der Bearbeitung ist die Betonung des
Verhiltnisses zwischen Gottesmutter und goéttlichem Kind. Schon die erste
Strophe eroffnet die Reihe der Apostrophen, die in der lateinischen Vorlage erst
in der dritten Strophe einsetzt. Die erste Anrede gilt Maria, die — in Uberein-
stimmung mit der lateinischen Vorlage und in Abweichung von den Fassungen
des Monchs und Oswalds — schon im ersten Vers genannt wird: Hin zuo dir,
megde vin. Der Text beginnt somit nicht als Bericht, sondern als Hinwendung zu
Maria. Thr wird gesagt, was sie ohnehin schon weif3. Es geht somit weniger um
die Ubermittlung von Informationen als um die Herstellung eines Nahverhilt-
nisses zwischen Gldubigen und Gottesmutter. Der Engel wird (wie bei Oswald)
beim Namen genannt; es ist der her gabriel, den sein Auftrag frohlich stimmt
(gemeit). Zweimal wird die Vorbedachtheit des Ereignisses betont. Gott hat den
Engel mit Urteilsvermégen (Ia,3: mit underscheit) ausgewahlt, der sich nun auf
den Weg zur Jungfrau macht, um die Botschaft in kluger Weise (Ib,2: mit wisem
muot) zu iiberbringen. Alle Motive der Vorlage werden wiedergegeben, doch
fligen sie sich in eine Szene ein, die anmutiger, frommer, heiterer wirkt als in
der lateinischen Sequenz. Deren theologischer Anspruch (im Erzengel verkor-
pert sich die Stirke Gottes, die Verkiindigung ist vorherbestimmt) weicht einer
schlichteren Frommigkeit, die sich an der Botschaft des Engels, der Keuschheit
der Jungfrau und der Menschenliebe Gottes erfreut.

In der zweiten Strophe tritt der heilsgeschichtliche Auftrag, den der von der
Jungfrau Geborene erfiillen soll, in den Vordergrund. Er soll Kénig sein, der
regiert und herrscht, die Siinden fortnimmt, die Stolzen zu Fall bringt. Zugleich
hebt Laufenberg die Rolle des Kindes hervor. Subjekt der Heilstaten ist dis kin-



212 —— Andreas Kraf3

de, seine Rolle als kiing der er (rex gloriae) wird als Apposition nachgereicht.
Viermal wird gesagt, was es, das Kind, tun soll (Ila,1; IIb,1; IIb,3; IIb,5). So wird
durchgehend prasent gehalten, dass der Konig der Herrlichkeit doch immer
auch das Kind der Jungfrau, der Sohn der Gottesmutter ist. Christus bleibt, auch
wenn er aus eigner kraft (zu propria potens) handelt, stets an seine Mutter zu-
riickgebunden.

Infolge der Vertauschung der Versikel IIla und IIIb dndert sich der Gedan-
kengang. Die Strophe setzt ein mit der Aufforderung an den Engel, die Botschaft
auszurichten (IIIb). Laufenberg schmiickt die Aufforderung aus, indem er den
Engel als edel (du edler bot) bezeichnet und bittet, seine Aufgabe schnell
(behend) zu erfiillen. Die hermeneutische Metapher des Schleiers, der von den
alten Schriften genommen werden soll, 16st Laufenberg auf. Der Engel soll den
Sinn der Biicher verkiinden, in denen ,dies alles‘ langst geschrieben steht: ver-
kiind der buecher sinn/da stat dis alles inn (I1Ib,3-4). Nicht ein Schleier soll
geliiftet, sondern ein Buch aufgeschlagen und deutend gelesen werden. Ge-
meint ist das Buch der Bibel, insbesondere die aus der Adventsliturgie wohlbe-
kannten Verse aus dem Buch des Propheten Jesaja: ,,Darum wird euch der Herr
von sich aus ein Zeichen geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen,
sie wird einen Sohn gebiren und sie wird ihm den Namen Immanuel (Gott mit
uns) geben® (Jes 7,14). Man kann vermuten, dass der Verweis auf das Lesen und
Deuten von Biichern auf ein Publikum hinweist, das mit der Buchkultur vertraut
ist. Aufgrund der vertauschten Reihenfolge richtet sich Versikel IIla nicht mehr
an das gottliche Kind, sondern an Gabriel. Der starke Bote soll den Fiirsten stiir-
zen (eiciat mundanum principem). Laufenberg baut die Apostrophe aus, indem
er den Fiirsten als zornigen, triigerischen und gewalttidtigen Gegenspieler Gottes
charakterisiert: Verstos den fiirsten gran/der im mit valsch gewalt wil han (IlI-
a,1-2). Als Grund hierfiir wird die Absicht des Kindes genannt, seine Mutter an
der viterlichen Herrschaft Gottes zu beteiligen: wen er die muoter guot / mit im
teilhaftig tuot/ des richs des vatters sin (Illa,3-5). So baut sich eine Opposition
zwischen gottlicher Familie (Vater, Mutter, Kind) einerseits und teuflischem
Widersacher andererseits auf.

Laufenberg schliefi3t die vierte Strophe stilistisch eng an die dritte an. Die-
sem Zweck dient einerseits die Anapher Gang us/Gang zuo, die die lateinischen
Imperative Exi (IIIb) und Accede (IVa) aufnimmt, andererseits die Ahnlichkeit
der gewihlten Reime (IIIb,1-2: behend/vollend zu 1Va,1-2: verkiind/stind; I1la,1-
2: gran/han zu 1Vb, 1-2: enphan/getan). Die Botschaft des Engels gestaltet Lau-
fenberg wie seine lateinische Vorlage als Wechsel zwischen dem Imperativ
sprich (dic) und den betreffenden Zitaten aus dem Lukasevangelium. Die Auf-
forderung ne timeas formuliert er in der Weise um, dass er nicht die Furcht-,



Mittit ad virginem = 213

sondern die Sorglosigkeit der Jungfrau betont: und bis von sorge fry (IVa,5). Die
folgende Apostrophe an die Gottesmutter (IVb) ist, im Unterschied zur lateini-
schen Vorlage, als fortgesetzte Rede des Engels zu verstehen. Zundchst erldautert
Laufenberg, dass das, was der Jungfrau anvertraut werde (depositum), das
schone Gotteskind sei: gotz sun gar wol getan. Wieder also wird die Beziehung
zwischen Mutter und Kind hervorgehoben. In den nachfolgenden Versen
streicht Laufenberg die Motive des Heilsplans Gottes (propositum) und des Ge-
liibdes Marias (votum) zugunsten einer Erlduterung, die sich wieder unmittelbar
auf das Lukasevangelium bezieht, dass namlich der Heilige Geist in Maria wirke
und ihre Keuschheit unangetastet bleibe: dz wiirkt der helig geist, / din kiuschi
die du treist, / die soltu bhan da by (zu Lk 1,35). Eben die Tatsache, dass hier, wie
schon in IVa, aus der Bibel zitiert wird, spricht dafiir, die Apostrophe in diesem
Fall dem Engel und nicht dem Sprecher zuzurechnen.

In der fiinften Strophe halt sich Laufenberg wieder weitgehend an die Vor-
lage. Akzente setzt er auf die Motive der Erlosung (Vb,2: die welt erloeset) und
der Freude (statt patriam) des Himmelreichs.

Insgesamt zeichnet sich Laufenbergs Bearbeitung durch die Tendenz aus,
die metaphorische und theologische Dimension der lateinischen Mariensequenz
zugunsten einer schlichteren Szene zu reduzieren, die das Verhiltnis von Mut-
ter und Kind in den Vordergrund riickt. Zudem greift er in die formale Struktur
ein, die nicht mehr auf der Identitdt, sondern der Variation der Strophen ba-
siert. Wachinger hilt fest, dass Laufenberg einerseits ,,Hymnen und Sequenzen
formtreu — und damit sangbar - iibertragen“ habe, andererseits aber auch
vielstrophige Gedichte verfasst habe, die ,,nicht zum Singen bestimmt [seien],
sondern zum Lesen in privaten Andachtsiibungen“.’® Manches spricht dafiir,
dass sich auch Laufenbergs Bearbeitung der Sequenz Mittit ad virginem eher als
Lesegedicht denn als sangbares Lied versteht.

5 Liturgie und Volkssprache

Die Mariensequenz Mittit ad virginem war bis zum Konzil von Trient, das die
Fiille der mittelalterlichen Sequenzen erheblich reduzierte, in liturgischem
Gebrauch. Sie hatte ihren Ort am Fest Marid Verkiindigung, das am 25. Marz
gefeiert wird, wurde aber auch als Adventslied verwendet, das insbesondere am
Quatembermittwoch, dem Fastenmittwoch nach dem Festtag der hl. Luzia (13.

30 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 621.



214 —— Andreas Kraf

Dezember), gesungen wurde.” Wie aber verhilt es sich mit dem liturgischen
Status der mittelalterlichen deutschen Ubersetzungen?

Blicken wir zundchst auf die Prosaiibertragungen, die allesamt in Hand-
schriften des fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert sind. Bislang war nur eine
niederdeutsche Prosafassung bekannt, die in der Greifswalder Universitatshib-
liothek aufbewahrt wird.*? Zwei weitere kommen hinzu: eine niederdeutsche,
die in drei Textzeugen der Liibecker Stadtbibliothek erhalten ist,” sowie eine
moselfrdnkische, die heute in der Trierer Stadtbibliothek liegt.>* Es handelt sich
teils um Gebet- und Andachtsbiicher, teils um Stunden- und Messbiicher, die in
Nonnenklostern und Schwesternschaften im Gebrauch waren. Der Trierer Text-
zeuge ist in einem Gebetbuch iiberliefert, das aus einem Nonnenkloster, ,,mog-
licherweise aus dem Dominikanerinnenkloster St. Barbara, Trier*, stammt.® Die
Uberlieferungsgemeinschaft innerhalb der Handschrift bilden Marienandachten
und Marienpreisungen mit Gebeten. Der Greifswalder Textzeuge ist Teil eines
Gebetbuchs, das ,,vermutlich aus einem Benediktinerinnenkloster oder aus
einem andern weiblichen Orden nach der Regel Benedikts*“ kommt.* Es bietet
mehrere Nester mit deutschen Ubertragungen lateinischer Hymnen und Se-
quenzen, darunter eine Gruppe von 35 Sequenzen, eine Gruppe von 41 Hymnen
sowie ein Paar von Sequenzen, das die Ubersetzung des Mittit ad virginem ent-
hilt. Die Liibecker Textzeugen sind in niederdeutschen Stunden- und Messbii-
chern des fiinfzehnten Jahrhunderts iiberliefert; eines davon stammt aus dem
Besitz Grete Kerkrings, einer Liibecker Schwester vom gemeinsamen Leben, die
auch als Schreiberin hervortrat.” Der letztgenannte Textzeuge (Ms. theol. germ.
21) ist in eine niederdeutsche Ubersetzung der adventlichen Rorate-Messe ein-
gebettet (fol. 175'-178": De misse Rorate celi de super); er trigt die Uberschrift

31 Vgl. Janota: Studien, S. 88.

32 Greifswald, UB, 8° nd. Hs. 17, fol. 160"-162" (HC 13414), Incipit: De beleuer der mynschen
hefft ghesent to der juncfruwen; vgl. Spechtler: Art. ,Mittit ad virginem (deutsch)‘, Sp. 629, Nr. 4.
33 Liibeck, StB, Ms. theol. germ. 21, fol. 176'-177", Incipit: De seliger des mynschen vth sendet
nicht enen mynsten enghel; ebd., Ms. theol. germ. 65, fol. 71'-72", Incipit: De saligher des
mynschen vt sande nicht enen mysten engel; ebd., Ms. theol. germ. 68, fol. 261'-262", Incipit: De
salychmaker der mynschen sande nycht vt enen van den mynsten enghelen. Vgl. das Handschrif-
tenarchiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften.

34 Trier, StB, Hs. 823/1696 8°, fol. 198" (HC 8687), Incipit: Des menschen lieffhauer en sante nyt
zu der juncfrauwen icklichen engel.

35 Bushey, S. 94-104, hier S. 95.

36 Deutsch, S. 58-63, hier S. 58.

37 Ms. theol. germ. 21; vgl. Hagen, S. 16. Zu Grete Kerkring vgl. Schnabel, S. 165-216, hier
S.192.



Mittit ad virginem == 215

Sequencia Mittit ad virginem und ist somit als Sequenz ausgewiesen. Man hat es
hier mit einem Zeugnis fiir den volkssprachlichen Mitvollzug der lateinischen
Liturgie seitens einer Schwesternschaft zu tun. Da es sich um eine Prosafassung
handelt, ist die Ubersetzung der lateinischen Sequenz nicht sangbar und somit
auch nicht als liturgiebegleitendes Lied verwendbar.

Wie aber verhilt es sich mit den Versiibertragungen des Monchs von Salz-
burg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Laufenbergs, die vielfach mit
Noten iiberliefert sind? Sie werden in der Uberlieferung der Gattung der Se-
quenz® und in einem Fall dem liturgischen Gebrauch im Advent zugewiesen.*”
Burghart Wachinger betont, dass sich diese Hinweise nicht auf die volkssprach-
lichen Ubertragungen, sondern ,,in der Regel auf die lat[einischen] Originale
beziehen“.*° Auch Johannes Janota, der sich in seinen ,Studien zu Funktion und
Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittelalter* mit den volkssprachli-
chen Versiibertragungen der Sequenz Mittit ad virginem befasst, stellt fest, dass
die Uberlieferung keinerlei Hinweise auf eine liturgische Verwendung der Uber-
setzungen gebe:

Trotz dieser mehrfachen Ubertragungen und der breiten Ubetlieferung, die wir von der
Fassung des Monchs von Salzburg haben, finden sich keine Anhaltspunkte fiir die liturgi-
sche Funktion der deutschen Texte, etwa in Form einer rubrizistischen Anmerkung. Auch
die Uberlieferung der Lieder spricht gegen einen solchen Brauch [...]. Gerade diese relativ
zahlreiche Uberlieferung einer Sequenziibertragung zeigt durch ihre Tradierung in aus-
schliefllich nichtliturgischen Handschriften anschaulich, daf} die deutsche Fassung eines
liturgischen Textes keineswegs auch die liturgische Funktion des lateinischen Originals
iibertragen bekommt.*!

Andererseits rdumt Janota die Méglichkeit ein, dass die Ubertragungen zwar
nicht als liturgische, aber doch in bestimmten Gebrauchszusammenhéngen als
liturgiebegleitende Lieder verwendet wurden. Zum einen denkt er an die Ver-
wendung als Prozessionslied:

38 Monch von Salzburg: Sequitur sequencia mittit ad uirginem secundum textum monachus
(Wien, ONB, Hs. 2975, fol. 134%); Prosa Mittit ad virginem in wigari (Breslau, Di6zesanarchiv, Hs.
58, Bl. 182") (Prosa hier im Sinne von Sequenz); Oswald von Wolkenstein: Sequitur sequencia
mittit ad virginem secundum textum wolkchensteiner (ONB, Hs. 2975, fol. 154"); Heinrich Lau-
fenberg: Sequitur sequentia Mittit ad virginem (vgl. Wackernagel 2, S. 583, Nr. 760).

39 Monch von Salzburg: Mittit ad virginem singt man in dem advent (Miinchen, BSB, cgm 715,
fol. 2 [Register]).

40 Wachinger: Art. ,M6nch von Salzburg‘, Sp. 665.

41 Janota: Studien, S. 90; vgl. zu diesem Zusammenhang auch ders.: Art. ,Kirchenlied’,
Sp. 62-67.



216 —— Andreas Kraf

Die nur allmdhliche Verbreitung der Adventsliturgie scheint sich in den wenigen deut-
schen Adventsliedern des Mittelalters widerzuspiegeln, die fast ausschlieflich Ubertra-
gungen lateinischer Hymnen aus den kanonischen Tagzeiten sind. Gerade diese Ubertra-
gungen fordern aber bei der Frage nach ihrer méglichen liturgischen Funktion besondere
Aufmerksamkeit: Verschiedentlich wurden Hymneniibersetzungen bei gewissen Anlés-
sen, etwa bei Prozessionen an Hochfesten, abwechselnd mit dem lateinischen Text ge-
sungen; sie standen also in enger Verbindung mit der Liturgie. Fiir die Adventszeit 1483t
sich ein solcher abwechselnd lateinisch-deutscher Hymnengesang bislang nicht belegen,
obgleich diese Moglichkeit auch hier nicht grundsatzlich ausgeschlossen ist. Es gab aber
dafiir in der Adventszeit offensichtlich keinen Anlaf}, im Gegensatz etwa zu den gottes-
dienstlichen Feiern an Ostern, Himmelfahrt oder Pfingsten. Es wéare im Advent héchstens
an die Missa aurea am Quatembermittwoch im Advent und an das Votivamt ,De Beata Ma-
ria Virgine tempore Adventus‘ zu denken, die sich bereits im Mittelalter besonderer
Beliebtheit erfreuten und mit einem Concursus populi gefeiert wurden.*

Zum anderen weist er auf Verkiindigungsspiele hin, die in einigen Kirchen am
Quatembermittwoch aufgefiihrt wurden. Bei diesem Brauch, der der Unterwei-
sung der Gemeinde diente, iibernahm der Priester die Rolle des Engels und eine
Jungfrau die Rolle der Gottesmutter. Die Auffiihrung der deutschen Bearbeitun-
gen zu diesem Anlass sei nicht nachweisbar, aber durchaus méglich: ,,Bei dieser
auferliturgischen Instructio plebis konnte man etwa an die Darbietung der Se-
quenz zum Feste Annuntiatio Beatae Mariae Virginis, das Mittit ad virginem,
denken. Eine solche Praxis ist bei den genannten Gelegenheiten aber bislang
nicht belegt.“*

In jedem Fall kdnnen die sangbaren Hymnen- und Sequenzen-Ubertra-
gungen des Ménchs von Salzburg, Oswalds von Wolkenstein und Heinrich Lau-
fenbergs als Vorlaufer und Wegbereiter der Gattung des Kirchenlieds gelten. Die
Lieder des Monchs von Salzburg blieben nicht auf den erzbischéflichen Hof von
Salzburg beschrdankt, sie fanden weite Verbreitung bis in den Norden des
deutschsprachigen Raums hinein. So gehort das Monchs-Korpus ,,zu den bedeu-
tendsten [mittelalterlichen] Sammlungen mit Hymneniibertragungen“.** Zwar
ist, wie Janota betont, ,,das gottesdienstliche Gemeindelied vom weitverzweig-
ten Strom der geistlichen Lyrik und des geistlichen Liedes im Mittelalter abzu-
grenzen®, insbesondere auch von den ,,Hymnen- und Sequenzeniibertragungen
etwa des Monchs von Salzburg“.* Dies betrifft auch die Ubertragungen der
Sequenz Mittit ad virginem:

42 Janota: Studien, S. 85 (meine Hervorhebungen).
43 Ebd., S. 85-86.

44 Wachinger: Art. ,Monch von Salzburg’, Sp. 664.
45 Janota: Art. ,Kirchenlied‘, Sp. 63.



Mittit ad virginem = 217

Innerhalb des Weihnachtsfestkreises finden sich zum Advent kaum Gemeindelieder. Lie-
der mit adventlicher Thematik fiihren zumeist in klosterliche oder hofische Kreise, so die
Ubertragungen [...] der Sequenz ,Mittit ad virginem* (Ménch von Salzburg, Oswald von
Wolkenstein, Heinrich Laufenberg).*®

Gleichwohl hilt Janota fest: ,,Vermutlich trug das geistliche Liedgut der Hofge-
sellschaften (vgl. etwa den Mo6nch von Salzburg) [...] zur auBerordentlichen
Aufwertung des mittelalterlichen geistlichen Liedes zum Kirchenlied und seiner
ungemeinen Resonanz seit der Reformation bei.“*” Entsprechendes gilt auch fiir
Oswald von Wolkenstein, dessen Ubersetzung sich im Laufe der Uberliefe-
rungsgeschichte bald an das (Euvre des Mdnchs von Salzburg anlagerte.

Ein anderes Bild bietet Heinrich Laufenberg. Im Unterschied zu den Liedern
des Monchs von Salzburg und Oswalds von Wolkenstein entstanden seine Lie-
der nicht in einem héfischen Umfeld. Vielmehr dienten sie dem privaten und
pastoralen Gebrauch:

Das Liederdichten scheint ihm einerseits eine [...] private Kunst- und Meditationsiibung
gewesen zu sein. Andererseits ist es wohl [...] auch im Zusammenhang mit der seelsorger-
lichen Betreuung einzelner Frauen und religiéser Frauengemeinschaften zu verstehen,
wie sie L[aufenberg] [...] oblegen hat.*®

Laufenbergs Ubertragung der Sequenz Mittit ad virginem scheint ohne Noten
iiberliefert worden zu sein, sie weicht auch geringfiigig von der Form der Vorla-
ge ab. Doch hat Laufenberg ebenfalls einen Beitrag zur Vorgeschichte des Kir-
chenlieds geleistet. Einige seiner Lieder fanden, wie Wachinger zeigt, den Weg
in die evangelischen Liederbiicher der Neuzeit.*

Wenn die deutschen Bearbeitungen der lateinischen Sequenz Mittit ad vir-
ginem auch nicht der Liturgie im engeren Sinne gedient haben konnen, stehen
sie ihr doch nicht v6llig fern. Die Prosaiibertragungen sind teilweise in deutsch-
sprachigen Messhiichern iiberliefert, und die Versiibertragungen stellen geistli-
che Lieder dar, die sich auf die Melodie der Vorlage singen lassen und oftmals
mit Noten {iberliefert sind. Man wird den volkssprachlichen Ubertragungen der
Hymnen und Sequenzen also kaum gerecht, wenn man sie in eine Antithese
zum lateinischen liturgischen Lied riickt. Vielmehr kann man sich das mittelal-
terliche Verhdltnis von Liturgie und Volkssprache als produktives Spannungs-

46 Ebd., Sp. 64-65.

47 Ebd., Sp. 67.

48 Wachinger: Art. ,Heinrich Laufenberg’, Sp. 623.
49 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 349-350.



218 —— Andreas Kraf

feld vorstellen, das verschiedene Formen und Grade der Liturgiendhe umfasst,
die es jeweils genauer zu bestimmen gilt.

Literaturverzeichnis

Bérnthaler, Giinther: Ubersetzen im deutschen Spitmittelalter. Der Ménch von Salzburg,
Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Ubersetzer lateinischer Hymnen und
Sequenzen. Géppingen 1983 (GAG 371).

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsiibersetzung. Stuttgart 1980.

Bushey, Betty C.: Die deutschen und niederldndischen Handschriften der Stadtbibliothek Trier
bis 1600. Wiesbaden 1996, S. 94-104.

Deutsch, Josef: Die Handschriften der Abteilung fiir niederdeutsche Literatur bei der Universi-
tatshibliothek zu Greifswald. Leipzig 1926 [Neudruck 1968], S. 58-63.

Gaul, Hilde: Der Wandel des Marienbildes in der deutschen Dichtung und bildenden Kunst vom
friihen zum hohen Mittelalter. Textband. Diss. masch. Marburg 1948.

Die geistlichen Lieder des Ménchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Hagen, Paul: Die deutschen theologischen Handschriften der Liibeckischen Stadtbibliothek.
Libeck 1922.

Janota, Johannes: Art. ,Kirchenlied II*. In: MGG2. Sachteil 5 (1996), Sp. 62-67.

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes
im Mittelalter. Miinchen 1968 (MTU 23).

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der Mariense-
quenz Stabat mater dolorosa. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994.
Hg. von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-
Studien 14), S. 87-108.

KraB, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Uberlieferung und volkssprachliche
Ubertragungen im deutschen Mittelalter. Miinchen 1998.

Kraf3, Andreas: Siinder, Prediger, Dichter. Rollenspiele im Beichtlied Oswalds von Wolkenstein.
In: Punishment and Penitential Practices in Medieval German Writing. Hg. von Sarah Bow-
den, Annette Volfing [im Druck].

Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4., grundlegend neu bearb.
Auflage von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55).

Loser, Freimut: Oswald von Wolkenstein: Geistliche Lieder. In: Oswald von Wolkenstein.

Leben — Werk — Rezeption. Hg. von Ulrich Miiller, Margarete Springeth. Berlin, New York
2011, S. 251-261.

Nemes, Balazs ).: Das lyrische CEuvre von Heinrich Laufenberg in der Uberlieferung des 15.
Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22).

Schnabel, Kerstin: Mittelalterliches Buch- und Bibliothekswesen geistlicher Gemeinschaften in
Schleswig-Holstein. In: Kloster, Stifte und Konvente nordlich der Elbe. Zum gegenwarti-
gen Stand der Klosterforschung in Schleswig-Holstein, Nordschleswig sowie den Hanse-
stadten Liibeck und Hamburg. Hg. von Oliver Auge, Katja Hillebrand. Neumiinster 2013,
S.165-216.



Mittit ad virginem = 219

Spechtler, Franz Viktor: Art. ,Mittit ad virginem (deutsch)‘. In: VL? 6 (1987), Sp. 628-629.

Spicker, Johannes: Oswald von Wolkenstein. Die Lieder. Berlin 2007 (Klassiker-Lektiiren 10),
S.20-97.

Wachinger, Burghart: Art. ,Heinrich Laufenberg‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614-625.

Wachinger, Burghart: Art. ,M6nch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658-670.

Wachinger, Burghart: Lieder und Liederbiicher. Gesammelte Aufsdtze zur mittelhochdeutschen
Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 329-362.

Wachinger, Burghart: Der Ménch von Salzburg. Zur Uberlieferung geistlicher Lieder im spiten
Mittelalter. Tiibingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum
deutsch. Beitrdge zur deutschen Literatur des hohen und spaten Mittelalters. Fs. fiir Kurt
Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tiibingen 1979, S. 349-385.

Wachinger, Burghart: Art. ,Oswald von Wolkenstein®. In: VL2 7 (1989), Sp. 134-169.






