
  

Youri Desplenter 

Ave sonder wee sterre der zee 

Die älteste mittelniederländische Reimübersetzung 
des Ave maris stella 

In einer Handschrift, die höchstwahrscheinlich aus einem der für die geistliche 

mittelniederländische Literatur wichtigsten Klöster stammt, Groenendaal (Hoei-

laart, in der Nähe von Brüssel), befinden sich nicht nur grundlegende Exzerpte 

aus den volkssprachlichen Schriften der Mystiker Jan van Ruusbroec († 1381) 

und vor allem Jan van Leeuwen († 1378), des Klosterkochs.1 Zudem stoßen wir 

hier auch auf einen Text, der sich als die älteste mittelniederländische Reim-

übersetzung des Marienhymnus Ave maris stella (AH 51, S. 140–142, Nr. 123) 

herausstellen könnte. Weil bisher nur zwei gereimte mittelniederländische 

Übersetzungen des bekannten Marienliedes gefunden worden sind,2 und die 

andere aller Wahrscheinlichkeit nach vom Ende des fünfzehnten oder Anfang 

des sechzehnten Jahrhunderts datiert,3 dürfte die oben genannte die ältere sein. 

Sie befindet sich in Hs. Brüssel, KB, 2559–62, die aus drei verschiedenen Teilen 

besteht (fol. 3–175; fol. 176–179; und fol. 180–253), wobei die Hymnenüberset-

zung im ersten Teil (fol. 88r) niedergeschrieben worden ist. Dieser wurde ver-

mutlich zwischen circa 1420 und 1460 verfasst.4  

In diesem Beitrag möchte ich die mögliche Herkunft der Reimübersetzung – 

im Zusammenhang mit ihrer Position in jener Handschrift – untersuchen, diese 

mittelniederländische Version des Ave maris stella besprechen und sie mit an-

deren Übersetzungen desselben Hymnus, die in der niederländischsprachigen 

Region zustande gekommen sind, vergleichen. 

|| 
1 Zu den neueren Übersichten über die volkssprachlichen Werke aus Groenendaal gehören 

Ruh, S. 25–149 und McGinn, S. 5–95. Für Jan van Ruusbroec siehe auch Warnar und Arblaster, 

Faesen. Für Jan van Leeuwen siehe auch Desplenter: Zukunftsvision; und Vandemeule-

broucke, Desplenter. 

2 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 655–656, D und f; ders.: Overgezet, S. 196. 

3 Es handelt sich um das Lied Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt jonf-

frouwe / Des hemels salighe porte, das sich in Hs. Gent, UB, 901–I (Flandern oder Brabant; 1517–

1518) befindet. Für das Lied und die Handschrift siehe auch Nederlandse Liederenbank.  

4 Zu dieser Handschrift siehe De Vreese: Handschriften, S. 565–588 (Hs. Qq); Stooker, Verbeij, 

Bd. 2, S. 219, Nr. 662; Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448–1451; Bd. 4, S. 453–455 sowie  

Simons.  

DOI 10.1515/9783110475371-012,  © 2017 Youri Desplenter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



158 | Youri Desplenter 

  

1 Die gereimten mittelniederländischen 
Übersetzungen lateinischer Hymnen und 
Sequenzen 

Im Gegensatz zur deutschen Tradition sind aus dem mittelniederländischen 

Sprachgebiet auffällig wenige Reimübersetzungen lateinischer Hymnen und 

Sequenzen überliefert. Im Rahmen meiner Doktorarbeit habe ich nicht mehr als 

elf solcher Texte gefunden (bis zum Jahre 1565).5 Es handelt sich dabei um  

(1)  Ave maris stella (Assumptio B. M. V.; AH 51, S. 140–142, Nr. 123): Ave sonder 

wee sterre der zee / gods moeder niet ontwee (Hs. Brüssel, KB, 2559–62: 

fol. 88r); 

(2)  Cultor Dei memento (Fastenzeit; Prudentius; AH 50, S. 29–30, Nr. 30): Goidts 

minnaer uutvercoren / Denct hoe syt herboren (Hs. Brüssel, KB, 2955–56: 

fol. 138r–v);  

(3)  Vexilla regis prodeunt (Hl. Kreuz; Venantius Fortunatus; AH 50, S. 74–75, 

Nr. 67): Des conincs banieren sijn nu voert comen / Die teykene des crucen 

schinen claer (Hs. Den Haag, KB, 135 E 36: fol. 134v–135v);6  

(4)  Vexilla regis prodeunt (dasselbe): Des coninghs wympel toenen hem des 

cruces crafft / gheefft sijnen schijn dair aen myt vleisch ghehanghen hefft (Hs. 

Brüssel, KB, 11797: fol. 218v–219r);  

(5)  Ave mundi spes maria (Maria; PL 217, Sp. 917–920): Ic gruetu hope der welt al 

Ic gruetu moeder sonder misval / Ic gruetu sachtmoedige vrouwe (Hs. Brüssel, 

KB, IV 1239: fol. 153r–154v);7  

(6)  Ave mundi spes maria (dasselbe): God groete di der weerelt hope maria / God 

groete di milde ende goedertiere maria (Hs. Leuven, UB, 2: fol. 93r–96v );8  

(7)  nicht identifiziert (über Vinzentius): Grote lyden ende grote striden / om 

godes willen nu te liden (Hs. Brüssel, KB, 5106: fol. 37va–vb);  

|| 
5 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 196. 

6 Siehe Oosterman, R 222. 

7 Siehe ebd., R 172. 

8 Siehe ebd., R 82. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 159 

  

(8) O beatae Margaretae (Margaretha; AH 44, S. 200–201, Nr. 223): Hoe 

ghenoechlijc is die hoochtijt der glorioser maghet sinte mergriet / Want van 

haren edelen strijt die heilighe kerc haer nu verblijt (Hs. Den Haag, KB, 71 J 

71: fol. 172r–v und Hs. Leiden, UB, Ltk. 276: fol. 95va–96rb).  

Drei weitere Reimübersetzungen eignen sich dazu, auf die Melodie des lateini-

schen Originals gesungen zu werden, nämlich:  

(1)  Ave maris stella: Ave meers sterre Een moeder goede werde bleven Ghy zyt 

jonffrouwe / Des hemels salighe porte (Hs. Gent, UB, 901–I: fol. 34r);  

(2)  Christe qui lux es et dies / Noctis (Komplet; AH 51, S. 21–23, Nr. 22): Christe 

die lucht zijt en dagheraet / Duer U den donckeren nacht vergaet (Hs. Brüssel, 

KB, 19547: fol. 120r);  

(3)  Christe qui lux es et dies / Noctis (dasselbe): Cryste du byste licht ende 

dach / voer di sich nyemant verborgen en mach (Hs. SBB, mgo 185: S. 208).  

Auffällig ist, dass fast alle diese Reimübersetzungen aus dem Süden des nieder-

ländischsprachigen Gebietes stammen. Ob dies im Zusammenhang steht mit der 

Beobachtung, dass in jener Region relativ wenige Prosaübersetzungen lateini-

scher Hymnen und Sequenzen verfasst wurden, lässt sich aufgrund der gerin-

gen Anzahl der Texte schwer ermitteln. Vielleicht dürfen wir mit Oosterman 

annehmen, dass vor allem die Devotio Moderna und die weite Verbreitung des 

Stundenbuchs von Geert Grote († 1384; siehe auch unten) für die geringe Anzahl 

von Reimgebeten (und möglicherweise von Reimübersetzungen lateinischer 

religiöser Lieder) aus dem Norden verantwortlich sind.9  

Weiterhin ist erwähnenswert, dass drei der oben genannten Handschriften 

– Hss. Brüssel, KB, 2559–62; 2955–56 und 11797 – mit Männergemeinschaften in 

Verbindung stehen.10 Für die erste Handschrift ist möglicherweise ein Zusam-

menhang mit Groenendaal anzunehmen, wie oben schon erwähnt. Darauf wird 

noch einzugehen sein. In Hs. 2955–56 steht die Reimübersetzung in einem Teil 

der Handschrift, der im Jahre 1564 von einem Mann kopiert wurde. Für wen die 

Handschrift ursprünglich bestimmt war, ist unklar, aber möglicherweise hat 

dieser scriver [Schreiber] Texte aus seiner eigenen Gemeinschaft als Vorlage 

verwendet. Die dritte Handschrift hat keine sicher nachweisbare Verbindung zu 

einer religiösen Männergemeinschaft. Das Buch wurde um 1465 zwar von Frau-

en im Tal von Josaphat (Bergen op Zoom) geschrieben, diese aber haben sich 

|| 
9 Siehe ebd., S. 114–116.   

10 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 546. 



160 | Youri Desplenter 

  

auf eine Vorlage gestützt, die 1451 von Minderbrüdern aus Mecheln geschrieben 

wurde, und dabei sicherlich Stellen übernommen. Daher könnte auch die 

Reimübersetzung von Vexilla regis prodeunt aus der älteren Handschrift kopiert 

worden sein.  

Im Gegensatz zum Beispiel zur englischen oder deutschen Tradition schei-

nen alle mittelniederländischen Reimübersetzungen Einzelschöpfungen zu 

sein, die keine (weite) Verbreitung fanden. Auffällig ist jedoch, dass von Ave 

maris stella und Vexilla regis prodeunt auch im englischen Sprachgebiet die 

meisten Reimübersetzungen angefertigt worden sind.11 Es handelt sich dabei 

natürlich um äußerst bekannte lateinische liturgische Lieder mit einer Thema-

tik, die im gesamten Mittelalter sehr populär gewesen ist (Maria und Passion). 

Der Teil der Handschrift Brüssel, KB, 2559–62, in dem sich Ave sonder wee 

sterre der zee befindet, ist sicherlich älter als der Codex, in dem die andere mit-

telniederländische Reimübersetzung des bekannten Marienhymnus bewahrt 

worden ist; sie könnte sogar älter als alle anderen Manuskripte mit mittelnieder-

ländischen gereimten Versionen lateinischer Hymnen und Sequenzen sein. 

Damit wäre Ave sonder wee sterre der zee wohl die älteste überlieferte mittelnie-

derländische Reimübersetzung eines lateinischen liturgischen Liedes aus dem 

niederländischen Sprachgebiet überhaupt.12 

2 Hs. Brüssel, KB, 2559–62: Inhalt  

Obwohl die Handschrift Brüssel, KB, 2559–62 vor allem eine sehr interessante 

Quelle für die Van Leeuwen-Forschung darstellt, ist sie bisher relativ wenig 

beachtet worden. Das ist erstaunlich, weil schon seit einem halben Jahrhundert 

bekannt ist, dass die Handschrift vermutlich aus Groenendaal stammt,13 und vor 

allem Ruusbroec im letzten Jahrhundert intensive Aufmerksamkeit gefunden 

hat.14 Wir haben es hier mit einem Konvolut aus drei Teilen zu tun: (1) Beim 

ersten Teil handelt es sich möglicherweise um ein Rapiarium eines Klosterbru-

ders, auf das noch zurückzukommen sein wird (um 1420–1460), fol. 3r–175v.15 

|| 
11 Siehe ebd., S. 547. 

12 Für die Datierungen der Handschriften siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 901–958.  

13 Siehe Lourdaux, Persoons, S. 66.  

14 Siehe Anm. 1.  

15 Ein Rapiarium ist eine Sammlung von Zitaten und Aufzeichnungen, die zum persönlichen 

Bedarf aufgeschrieben wurden. Rapiaria sind charakteristisch für die Spiritualität der Devotio 

Moderna (siehe Van Beek, S. 96–98). 



 Ave sonder wee sterre der zee | 161 

  

Hinzu kommen (2) ein Fragment des Textes Der mynnen regel aus einem ande-

ren Manuskript (um 1500), fol. 176r–179v,16 und (3) das Fragment eines Kollatien-

buches mit Exzerpten aus der Bibel und aus den Schriften u. a. von Augustinus, 

Hieronymus, Ambrosius, Gregorius und Bernardus aus einer dritten Handschrift 

(2. H. 15. Jh.).17 Wie schon angegeben, befindet sich die Übersetzung von Ave 

maris stella im ersten Teil dieses Konvoluts (fol. 88r). Dieser enthält einige Dut-

zend Exzerpte aus den Schriften Ruusbroecs, aber vor allem auch aus denen des 

sogenannten ‚guten Koches‘ von Groenendaal, Jan van Leeuwen.18 Sie wechseln 

sich mit Reimsprüchen, geistlichen Gedichten und Liedern ab.19 Viele dieser 

Kleintexte bilden Gruppen; aber die Reimübersetzung von Ave maris stella zählt 

nicht dazu. Diese befindet sich nämlich isoliert ungefähr in der Mitte einer Rei-

he von achtzehn Exzerpten aus Ruusbroecs Rijcke der ghelieven (um 1333).20  

Es handelt sich dabei keineswegs um beliebige Exzerpte aus dieser Erst-

lingsarbeit. Obwohl Ruusbroec seine Schriften im Allgemeinen in Prosa verfasst 

hat, enthalten bestimmte seiner Traktate längere Abschnitte in Reim oder 

Reimprosa, vor allem seine erste und seine letzte Schrift (Rijcke der ghelieven 

[‚Das Reich der Geliebten‘] und Vanden XII beghinen [‚Von den zwölf Begi-

nen‘]).21 Die achtzehn Exzerpte in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 sind allesamt Frag-

mente aus Rijcke der ghelieven, die mit Ausnahme des ersten alle gereimt sind. 

In dieser Schrift kommen fast alle gereimten Stellen im mittleren Teil vor, in 

dem die sieben Gaben des Heiligen Geistes besprochen werden.22 Bei dieser 

Auseinandersetzung ist Ruusbroec ziemlich systematisch vorgegangen: Bei 

jeder Gabe hat er zuerst dargelegt, was die Gabe ist und was sie bei den Men-

schen bewirkt, und danach hat er diejenigen, die mit der Gabe versehen sind, 

mit einer der Seligpreisungen aus der Bergpredigt, mit einem der Engelchöre, 

mit Gott in seiner Gottheit und in seiner Menschheit und schließlich mit einem 

|| 
16 Es ist nicht deutlich, ob es sich hier um einen weiteren Zeugen desselben Textes handelt, 

den 1987 Vekeman besprochen hat, und der in mindestens einer Handschrift (falsch) Jan van 

Ruusbroec zugeschrieben wurde (Vekeman, S. 147). Ich danke Thom Mertens (Universiteit 

Antwerpen) für den Hinweis auf den Beitrag von Vekeman.  

17 Siehe Simons, S. 7 und Van Beek, S. 175–177. 

18 Simons, S. 72–73 hat 153 Exzerpte von Van Leeuwen gezählt und (nur) 65 von Ruusbroec. 

Bisher hat man die Handschrift jedoch vor allem als wichtig für die Ruusbroec-Forschung 

betrachtet.  

19 Die meisten dieser Gedichte und Sprüche sind von De Vreese (Middelnederlandsche 

geestelijke gedichten) herausgegeben worden (1900–1901).  

20 Siehe Anm. 24. 

21 Siehe Willaert: Prozaïst, S. 142. 

22 Siehe ebd., S. 148. 



162 | Youri Desplenter 

  

Teil des Kosmos verbunden. Das alles hat er in Prosa geschrieben. Nachdem 

eine Gabe auf solche Weise erläutert worden ist, folgt eine Auseinandersetzung 

in Reimform, die teils aus einer Wiederholung, teils aus neuen Perspektiven auf 

die Gabe besteht. Der gereimte Teil enthält dabei jedes Mal drei Komponenten: 

Die erste ist eigentlich eine Paraphrase der Prosaauseinandersetzung, die zwei-

te erklärt, welche vier Sünden den Erhalt der Gabe erschweren, und die dritte 

Komponente macht deutlich, welche vier Sünden jene Gabe vertreiben können. 

Den gereimten Teilen kommen also verschiedene Funktionen zu,23 indem sie 

erstens signalisieren, dass die Auseinandersetzung mit einer der sieben Gaben 

fast abgeschlossen ist (strukturierende Funktion), zweitens zusammenfassen, 

was im Prosateil zu lesen ist (komprimierende Funktion), und es drittens dem 

Leser ermöglichen, sich das Wesentliche durch den Reim leichter einzuprägen 

(mnemotechnische Funktion). Es sind also diese gereimten Schlussbestandteile 

jeder Gabenauseinandersetzung, die in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 aufgenommen 

worden sind, mit der mittelniederländischen Übersetzung von Ave maris stella 

(fast) genau in der Mitte. Der Kopist dieser Handschrift hat dabei nicht einfach 

die Folge des Ruusbroec-Textes übernommen, sondern hat die gereimten Stel-

len auf eine andere Weise geordnet, wie die folgende Übersicht zeigt:24 

Gottesgabe, Reihenfolge  
Rijcke der ghelieven 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62, 
fol. 84v–88r 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62, 
fol. 88v–90v 

Gottesfurcht (vreese Gods) 2 11 

Frömmigkeit (goedertierenheit) 1 (Prosa); 4 12 

Erkenntnis (const) 3 13 

Stärke (cracht) 5; 6 14 

Rat (raet) 7; 8 15; 16 

Verstand (verstandicheit) 9 17 

Weisheit (wijsheyt) 10 18 

|| 
23 Siehe ebd. 

24 Es handelt sich um: Rijcke der ghelieven, 1) Z. 757–770 (Prosa); 2) Z. 715–749; 3) Z. 1056–

1070; 4) Z. 877–910; 5) Z. 1197–1231; 6) Z. 1434–1471; 7) Z. 1843–1879; 8) Z. 2037–2067; 9) 

Z. 2205–2234; 10) Z. 2452–2484; 11) Z. 685–714; 12) Z. 846–876; 13) Z. 1012–1038; 14) Z. 1171–

1196; 15) Z. 1816–1842; 16) Z. 2011–2036; 17) Z. 2176–2204; 18) Z. 2422–2451. Die Zeilen verweisen 

auf die neueste Ruusbroec-Edition (The Complete Ruusbroec, Bd. 2). In der ersten Spalte der 

Tabelle sind die Gottesgaben in der Reihenfolge aufgelistet, wie sie Ruusbroec in Rijcke der 

ghelieven besprochen hat. Manchmal hat der Kopist der Hs. Brüssel, KB, 2559–62 zwei Exzerpte 

aus der Darstellung ein und derselben Gabe nacheinander gewählt (siehe zum Beispiel Exzerpt 

5 und 6 aus ‚Stärke‘), manchmal nur eines. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 163 

  

Nach den ersten zehn Exzerpten (fol. 84v–88r) finden wir die Übersetzung von 

Ave maris stella, danach folgen die acht anderen Exzerpte (11–18; fol. 88v–90v). 

Auf diese Weise sind (fast) alle gereimten Stellen aus dem mittleren Teil des 

Traktates, in dem Ruusbroec die sieben Gaben des Heiligen Geistes bespricht, in 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62 aufgenommen worden. Dabei hat es den Anschein, 

dass der Kopist, der mit dem Hersteller des Rapiarium gleichzusetzen ist,25 zu 

Beginn noch nicht sicher war, wie er verfahren würde.26 Erst ab dem fünften 

Exzerpt weicht er nämlich nicht mehr von der Folge des Traktats ab. Das wäre 

auch die Erklärung dafür, dass erst die zweite Reihe von Exzerpten, nach der 

Hymnenübersetzung, eine Rubrik bekommen hat, in der deutlich angegeben 

wird, was folgt:  

Dits ghenomen uuten rike der ghelieve ende is vanden .vij. godleken gaven ende ho datse 

de mensche besitten mach inder hoester volcomenheit met haren doechden [„Das ist ge-

nommen aus dem Rijcke der ghelieven und handelt von den sieben göttlichen Gaben und 

wie der Mensch sie in der höchsten Volkommenheit mit ihren Tugenden bekommen 

kann“; fol. 89r].  

Das Ende ist auch explizit vermerkt worden: Hier eindet van den .vij. godleken 

ghaeven uten rike der ghelieve [„Hier endet (der Teil) über die sieben göttlichen 

Gaben aus Rijcke der ghelieven“; fol. 90v]. Die erste Reihe von zehn Exzerpten 

hat keine Rubrik oder ein Explizit.  

Nach der zweiten Reihe folgt ein Exzerpt aus Die gheestelike Brulocht [‚Die 

geistige Hochzeit‘], einem der wichtigsten Traktate Ruusbroecs (fol. 91r). Danach 

sind jedoch erneut Exzerpte aus Rijcke der ghelieven aufgenommen worden, drei 

insgesamt (fol. 91v–92v): Das erste ist mit der Nummer zwölf in der obigen Über-

sicht identisch, die anderen zwei sind relativ kurze Auszüge in Prosa. Die Über-

nahme aus Rijcke der ghelieven endet mit zwei (fast) vollständigen Kapiteln aus 

dieser Schrift (Kap. 37 und 38; fol. 92v–95v).27 

Auf jeden Fall ist es dem Hersteller des Rapiarium auf diese Weise gelun-

gen, auf knapp sieben Folioseiten die Lebensphilosophie Ruusbroecs zusam-

menzufassen, die daraus besteht, dass die Sorge um die irdischen Dinge dem 

|| 
25 In den folgenden Ausführungen wird deutlich, weshalb ich annehme, dass ein Mann dieses 

Rapiarium hergestellt hat. 

26 Nur eine Hand hat den ganzen ersten Teil der Handschrift geschrieben (siehe De Vreese: 

Handschriften, S. 580–581).  

27 Siehe ebd., S. 570 für einen Verweis auf die genauen Stellen aus den genannten Schriften.  



164 | Youri Desplenter 

  

Menschen nicht die Ausrichtung auf Gott rauben darf.28 Dass für Ruusbroec die 

Weltentsagung grundlegend war, wird hier besonders deutlich. Obwohl min-

destens ein Ruusbroec-Forscher die Lebensphilosophie Ruusbroecs aus den 

gesamten Reimzusammenfassungen extrahiert hat29 und diese Lesemöglichkeit 

eigentlich auf der Hand liegt, ist, soweit ich feststellen konnte, mit Hs. Brüssel, 

KB, 2559–62 nur eine Handschrift überliefert, in der diese gereimten Stellen als 

eine Art Kompendium des Rijcke der ghelieven gezielt exzerpiert worden sind. 

Nach Warnar könnten die gereimten Schlüsse der Kapitel in diesem Text als 

sehr handliche Zusammenfassungen funktioniert haben für diejenigen, die 

Ruusbroecs Rijcke – oder Teile daraus – in der Öffentlichkeit vorgetragen ha-

ben, zum Beispiel in Predigten oder während informeller Zusammenkünfte, bei 

denen Ruusbroec auch selbst Anhänger und Anhängerinnen unterrichtet hat.30 

Schlagende Beweise, dass Ruusbroecs literarischer Erstling tatsächlich so funk-

tioniert hat, gibt es bisher jedoch nicht. Warnar hat auf jeden Fall nicht auf die 

Möglichkeit hingewiesen, dass die von ihm angenommene Funktion vielleicht 

mit den Exzerpten in Ms. Brüssel, KB, 2559–62 verbunden werden kann. 

Dass sich die Übersetzung des Ave maris stella zwischen den Exzerpten be-

findet, könnte Absicht gewesen sein, aber auch Zufall. Es fällt nämlich auf, dass 

die Größe der Buchstaben in den achtzehn Exzerpten aus Rijcke der ghelieven 

mehr oder weniger dieselbe ist, aber die der Übersetzung deutlich kleiner (siehe 

Abbildung). Die erste Reihe von Exzerpten (1–10) endet ungefähr in der Mitte 

von Folio 88r, die zweite fängt auf der Rückseite an (mit der bereits genannten 

Rubrik). Es ist daher durchaus möglich, dass, wie auch an vielen anderen Stel-

len im Rapiarium deutlich wird, der Kopist einfach Raum gelassen und dann 

später die Hymnenübersetzung eingefügt hat. Das könnte auch erklären, wes-

halb der Rand unter der Übersetzung deutlich kleiner ist als der auf anderen 

Seiten des Rapiarium. Höchstwahrscheinlich brauchte der Kopist den Rand, 

weil er die Rückseite bereits beschrieben hatte (nämlich mit den Exzerpten 11 

und 12 aus Rijcke der ghelieven). Trotzdem könnte er sich bewusst dafür ent-

schieden haben, die Übersetzung des Ave maris stella dort aufzuschreiben und 

nicht an einer anderen Stelle, zum Beispiel, weil dem Hymnus für das Kloster 

Groenendaal – das der Gottesmutter gewidmet war – eine besondere Bedeutung 

zukam, und er so in der Mitte der Lebensphilosophie Ruusbroecs – des ersten 

|| 
28 So deutet Warnar (S. 21–23) die Gesamtheit der gereimten Kapitelschlüsse in Rijcke der 

ghelieven.  

29 Siehe die vorhergehende Anm. 

30 Siehe Warnar, S. 62–64. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 165 

  

Priors des Klosters – platziert wurde. Die genaue Absicht des Kopisten lässt sich 

jedoch schwer ermitteln.  

Nach der Erörterung des innerhandschriftlichen Kontextes, in dem sich die 

älteste mittelniederländische Übersetzung des Ave maris stella befindet, stellt 

sich die Frage nach den Entstehungsbedingungen des Rapiarium. 

 

Abb. 1: Die älteste mittelniederländische Übersetzung des Ave maris stella (Hs. Brüssel, KB, 

2559–62, fol. 88r). 



166 | Youri Desplenter 

  

3 Hs. Brüssel, KB, 2559–62: Sitz im Leben 

Die drei Teile des Konvoluts sind alle vor dem Jahre 1500 entstanden, der Ent-

stehungsort aber ist weniger deutlich. Auf jeden Fall befand sich die ganze 

Handschrift im späteren sechzehnten Jahrhundert in Gent; dort gehörte sie den 

Augustiner-Chorfrauen im Kloster Galilea. Das lesen wir auf dem zweiten Folio, 

das erst nach dem Einbinden der drei Teile hinzugefügt wurde.31 Darüber hinaus 

wird hier erwähnt, dass die Handschrift 1573 von dem ehemaligen Rektor Jan 

Stevens († 1578) geschenkt wurde.32 Dieser stammte aus Groenendaal, und dies 

dürfte nach den Ergebnissen mehrerer Studien auch für das Konvolut zutref-

fen.33 Ferner wird vermutet, dass der Groenendaaler Kanoniker Hendrik uten 

Boghaerde, alias Pomerius († 1469), an dem Zustandekommen der Handschrift 

beteiligt gewesen sein könnte,34 dass er zum Beispiel einen großen Teil zusam-

mengesetzt hat und/oder für die Exzerpte verantwortlich gewesen ist. Pomerius 

hat nämlich um 1420 De origine monasterii Viridisvallis geschrieben, eine Über-

sicht der Groenendaaler Frühgeschichte, welche die hagiografischen Biografien 

von Jan van Ruusbroec und Jan van Leeuwen enthält. Bestimmte Zeugnisse 

über Ruusbroec im Rapiarium hat Pomerius zum Beispiel in seine Chronik ein-

gearbeitet (und nicht umgekehrt).35 Eine andere Hypothese lautet, dass Pomeri-

us vor dem Zustandekommen des Rapiarium Texte aus einer anderen Quelle 

benutzt hat, die letztendlich (auch) in Hs. Brüssel, KB, 2559–62 Eingang gefun-

den haben.36 

Dass im ersten Teil des Konvoluts von nur einem lateinischen Hymnus eine 

mittelniederländische Übersetzung aufgenommen worden ist,37 und dies von 

|| 
31 Siehe De Vreese: Handschriften, S. 586. 

32 Siehe fol. 2r der Handschrift und Sherwood-Smith u. a., Bd. 3, S. 1448. 

33 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201, Kienhorst, Kors, S. 231–237 und Simons, S. 13–15. Den fast 

unleserlichen Besitzervermerk auf fol. 180r hat Van Den Gheyn (S. 452) wie folgt gelesen: Desen 

boeck behoort toe den cloester onseren lieven [vrouwen ...] [„Dieses Buch gehört dem Kloster 

unserer lieben (Frau ...)“]. Weil Groenendaal der Mutter Gottes gewidmet war, steht dieser 

Eintrag nicht in Widerspruch zur Herkunftshypothese (siehe auch Van Beek, S. 176).  

34 Siehe Geirnaert, Reynaert, S. 201. Beide wollten diese Hypothese in einem anderen Aufsatz 

ausarbeiten, der jedoch nie erschienen ist.  

35 Siehe Kienhorst, Kors, S. 236. 

36 Vgl. ebd. 

37 In dieser Handschrift findet sich auch eine mittelniederländische Paraphrase des Te Deum 

(siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 293–310). Der ambrosianische 

Lobgesang gehört jedoch zu einem deutlich anderen Genre als Ave maris stella; trotzdem 



 Ave sonder wee sterre der zee | 167 

  

dem bekanntesten Marienhymnus überhaupt, steht sicherlich nicht im Wider-

spruch zu der Hypothese, dass die Handschrift aus Groenendaal stammt. Das 

Kloster war nämlich der Mutter Gottes gewidmet.38  

Wenn Hs. Brüssel, KB, 2559–62 tatsächlich aus Groenendaal stammen soll-

te, stellt sich die Frage, ob Pomerius oder ein anonymer Kompilator die mittel-

niederländische Übersetzung von Ave maris stella selbst angefertigt oder sie 

einfach kopiert hat (vielleicht auch aus dem Nachlass Ruusbroecs oder Van 

Leeuwens). Für eine Antwort müssen wir uns die Übertragung näher ansehen.  

4 Ave sonder wee sterre der zee 

Wie De Vreese schon bemerkt hat, zeigt die Übersetzung einige Mängel.39 Des-

halb können wir bereits jetzt mit Sicherheit davon ausgehen, dass es sich hier 

um eine Abschrift handelt und nicht um das Autograf. Ein Vers fehlt zum Bei-

spiel, während ein anderer nicht an der richtigen Stelle steht. Weil auch der 

Titel des Hymnus einen Fehler enthält – Ave maria stella statt Ave maris stella –, 

könnte man sich fragen, ob der Kopist überhaupt mit dem lateinischen Hymnus 

vertraut war. Seine Identität mit Pomerius, einem gelehrten Kanoniker, könnte 

daher bezweifelt werden.  

Anders als bei den meisten mittelniederländischen Prosaübersetzungen von 

Hymnen ist dem lateinischen Original hier nicht sklavisch gefolgt worden. Pro-

saübersetzungen wurden denn auch oft als Übersetzungshilfe angewandt, da-

mit auch die Lateinunkundigen die Hymnen verstehen und den Texten in der 

Liturgie folgen konnten. Im niederländischsprachigen Gebiet war ein wesentli-

cher Anteil der Prosaübersetzungen daher für religiöse Frauen bestimmt, die 

dem lateinischen Stundengebet beiwohnen sollten, aber die Sprache der Litur-

gie nicht ausreichend beherrschten.40 Mit solchen Prosaübersetzungen konnten 

sie fast Wort für Wort die lateinische Version mitverfolgen. Das ist mit einer 

gereimten, eher freien Übersetzung wie der von Ave maris stella kaum möglich 

und war höchstwahrscheinlich auch nicht die Absicht. Hier haben wir es mit 

einer einmaligen mittelniederländischen Version zu tun, die von einem poetisch 

ambitionierten Autor verfasst worden ist, etwa, weil der Hymnus ihm gefallen 

|| 
scheint er diesen Marienhymnus beeinflusst zu haben (siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 42 und 

die dort aufgenommenen Hinweise).  

38 Siehe auch Anm. 33. 

39 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292–293. 

40 Siehe Desplenter: Overgezet, S. 208–209 und ders.: Al aertrijc, S. 563–564. 



168 | Youri Desplenter 

  

hat und/oder für ihn wichtig war. Dass die Übersetzung im Rapiarium isoliert 

steht und aus weiteren Handschriften nicht bekannt ist, bestätigt dies.  

Ein Vergleich mit der bekanntesten mittelniederländischen Prosaüberset-

zung desselben Hymnus verdeutlicht, dass der Autor der gereimten Übertra-

gung tatsächlich nicht die primäre Absicht hatte, dem Original sklavisch zu 

folgen. Weitverbreitet im niederländischen Sprachgebiet war die volkssprachli-

che Version im sogenannten Getijdenboek van Geert Grote, einem sehr populä-

ren Stundenbuch, das im letzten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts in den 

heutigen Niederlanden zu Stande gekommen ist.41 Die Übersetzung von Ave 

maris stella befindet sich dort zwischen den Vespertexten in den marianischen 

Tagzeiten.  

Außerdem ist zu untersuchen, ob die gereimte Übersetzung, wie De Vreese 

zur Übersetzung des Te Deum in derselben Handschrift (fol. 97r–100v) bemerkt 

hat, Wörter enthält, die typisch für Ruusbroec und/oder Van Leeuwen sind.42 

Das muss jedoch nicht zwangsläufig bedeuten, dass einer der beiden Mystiker 

auch tatsächlich der Übersetzer des Hymnus ist: Vermutlich wurde die mittel-

niederländische Paraphrase des Te Deum von einer Frau verfasst.43 

Hs. Brüssel, KB, 2559–62,  
fol. 88r44 

Ave maris stella  
(AH 51, S. 140–142, 
Nr. 123) 

Stundenbuch Geert Grote45 

1.  

Ave sonder wee, sterre der zee,  

Gods moeder, niet ontwee, 

Maer maget eweliken,  

Saeleghe porte van hemelrike.  

2.  

Die ontfinghes die hoeghe groete  

Van des inghels monde suete,  

Ave, maris stella, 

Dei mater alma 

Atque semper virgo, 

Felix caeli porta. 

 

Sumens illud Ave 

Gabrielis ore, 

Ghegruet sijstu, sterne des meers,  

hoghe godes moder  

ende altoes maghet,  

selighe hemelsche poerte.  

 

Du neemst dat ave  

van gabriels monde.  

|| 
41 Zum Stundenbuch von Geert Grote siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 161–213 und die dort 

angegebenen Verweise.  

42 Vgl. De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 310. 

43 Vgl. ebd.  

44 Hier habe ich die Interpunktion und die Orthografie der Übersetzung an die jetzt geltende 

angepasst (u/v/w, i/j). Im Anhang findet man eine diplomatische Abschrift des Textes. Siehe 

S. 173–174. 

45 Für die Hymnenübersetzung im Stundenbuch von Geert Grote wurde die Edition von Van 

Wijk (Het getijdenboek) benutzt. Sie befindet sich dort auf den Seiten 65–66. Auch hier habe 

ich die Interpunktion und die Orthografie angepasst. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 169 

  

Vest ons in vreden, maeght 

bequaem,  

Verwandelt ons yeven naem.  

3.  

Die bande der sculdiger ontbinde, 

 

 

Jage van ons onse quaede,  

Alle goet ons berade.  

 

4.  

Dattu bist een moeder toene. 

 

Bi di si nemende die ghene  

Ons ghebet, die woude sijn  

Om onsen wille, die sone dijn.  

No mijn no meere  

den wedergevers een eere. 

5.  

Eenghe maget niet ghemeine, 

Boven al saechtmoedich reine, 

Saechtmoedich rein ende 

ontbonden, 

Maect ons quit van al onsen 

sonden. 

6.  

Een leeven puer gheef sonder 

beyde,  

Den sekeren wech ons bereyde.  

Dat wi siende mogen jhesus 

anschijn,  

Euwelijc blide moghen sijn.  

7.  

Loef moet sijn den hemelschen  

Vader,  

Eerre den oversten cristus te 

gaeder  

ende den heilegen gheest. 

Funda nos in pace 

 

Mutans nomen Evae. 

 

Solve vincla reis, 

 

Profer lumen caecis 

Mala nostra pelle, 

Bona cuncta posce. 

 

 

Monstra te esse 

matrem, 

Sumat per te precem, 

Qui pro nobis natus 

Tulit esse tuus. 

 

 

 

 

Virgo singularis, 

Inter omnes mitis, 

Nos culpis solutos 

 

Mites fac et castos. 

 

 

Vitam praesta  

puram, 

Iter para tutum, 

Ut videntes Iesum 

 

Semper collaetemur. 

 

 

Sit laus Deo patri, 

 

Summum Christo 

decus, 

Spiritui sancto, 

Honor, tribus unus.  

Vest ons in vreden  

 

in den dattu den naem eva omkeers. 

 

 

Ontbinde die bande den 

schuldighen  

brenghe voert dat licht den blinden. 

Drijf en wech onse quade, 

eysche ons alle goet.  

 

 

Bewise dattu bist een moeder. 

 

Hij neem vermits di dat ghebet  

die om ons dijn kint wesen wolde. 

 

 

 

 

 

Sonderlinghe maghet  

onder allen sachtmodich,  

maec ons van schulden ontbonden, 

 

sachtmoedich ende cuysch.  

 

 

Verleen een puer leuen, 

 

make den wech seker,  

op dat wi jhesum siende  

 

altoes mit di verbliden.  

 

 

Lof si gode den vader,  

 

den oversten cristo weerdicheit,  

 

den heilighen gheist, 

ere drievoldich ende een.  

Amen. 



170 | Youri Desplenter 

  

Bereits in der ersten Strophe verlässt der Übersetzer den lateinischen Wortlaut 

und stattet die Gottesmutter aufgrund des Reimes mit Attributen aus, die im 

Original keine Erwähnung finden. So fängt die Übersetzung mit Ave sonder wee 

an, eine Formulierung, die sich auf zweifache Weise interpretieren lässt. Einer-

seits ist sonder wee eine zeitgenössische etymologische Deutung von ave, wie 

sie etwa auch im sogenannten Luikse Leven van Jezus [‚Lütticher Leben Jesu‘], 

einer mittelniederländischen Evangelien-Harmonie aus dem dreizehnten Jahr-

hundert, vorkommt.46 Andererseits weist sonder wee [‚ohne Schmerzen‘] auf die 

Überzeugung hin, dass Maria Jungfrau geblieben ist und aufgrund ihrer Sün-

denfreiheit keine Geburtswehen empfunden hat.47 Auf das Letztere deutet wohl 

auch niet ontwee [‚nicht entzwei‘] hin. So wird die Aussage des dritten Verses 

(semper Virgo) bereits vorbereitet. Vielleicht war die Jungfräulichkeit Marias für 

den Übersetzer von größerer Bedeutung, und so hat er alma nicht übersetzt; 

oder es bot sich für den Reim (der zee, maris) an, auf diese Weise zu verfahren. 

Die Übersetzung des Stundenbuchs dagegen folgt dem Original sehr genau, und 

das bestätigt sich auch in den nächsten Strophen. Dennoch kann Grotes Version 

nicht ‚sklavisch‘ genannt werden:48 Sie diente auch nicht der Absicht, es den 

Lateinunkundigen zu ermöglichen, dem Original mittels einer Übersetzung zu 

folgen. Soweit wir wissen, betete man das Stundengebet an vielen Orten tat-

sächlich so, wie es im Stundenbuch von Geert Grote in niederländischer Spra-

che stand; die Texte waren keine ‚Untertitel‘ zu einem lateinischen Stunden-

gebet.49 

Auch in der zweiten Strophe passt der Übersetzer einiges an, sodass hier 

aufs Neue deutlich wird, dass er nicht vorhatte, eine originalgetreue Version zu 

bieten. Weder das Ave noch Gabriel werden nämlich explizit genannt, der Über-

setzer hat für beide eine Umschreibung gesucht. 

In der dritten Strophe fehlt der zweite Vers; dass es sich hier um einen Ko-

pistenfehler handelt, geht aus dem Reim hervor: Vorgesehen war, dass sich 

ontbinde (solve) mit blinden (caecis) reimt.  

Auch in der nächsten Strophe könnte der Kopist einen Fehler gemacht ha-

ben, wahrscheinlicher ist jedoch, dass er die Vorlage angepasst hat: toene 

|| 
46 Aue – dat lut also vele alse sonder we [„Ave – das bedeutet so viel wie ‚ohne Schmerzen‘“]; 

siehe Het Luikse Diatessaron, S. 8, Z. 6.  

47 Siehe auch das bekannte mittelniederländische Marienmirakel Beatrijs (um 1374; S. 86, 

V. 811–815): Ende Maria, maghet fijn […] In uwen reine magedoeme / Droeghedi een kint sonder 

wee [„Und Maria, fromme Jungfrau [...] In Eurer reinen Jungfräulichkeit / gebart Ihr ein Kind 

ohne Weh“].  

48 Siehe Desplenter: Al aertrijc, S. 164. 

49 Siehe ebd., S. 162–164. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 171 

  

(monstra) im ersten Vers reimt sich nicht mit die ghene [‚derjenige‘] im zweiten; 

es sollte denn auch die ghone (oder die ghoene) lauten, eine regionale Variante 

für die ghene.50 Die letzte Form war in Brabant, wo sich das Kloster Groenendaal 

befand, die geläufige; aber die originäre Form gho(e)ne war typisch für westli-

chere Dialekte, nämlich für die aus West-Flandern.51 Möglicherweise hat der 

Kopist der Handschrift die westliche Form (vielleicht mechanisch) an seinen 

eigenen Dialekt angepasst und nicht damit gerechnet, dass sich auf diese Weise 

die zwei Verse nicht mehr reimen würden.  

Daraus ergeben sich folgende Überlegungen: Erstens wird nochmals bestä-

tigt, dass wir es hier mit einer Kopie zu tun haben und nicht mit einem Autogra-

fen. Zweitens stellt sich die Frage, ob die Übersetzung in Groenendaal, einem 

Kloster in Brabant, entstanden ist, oder ob sie nicht doch aus dem Westen im-

portiert wurde. Das wäre an sich nicht erstaunlich, denn es handelt sich um ein 

verbreitetes Phänomen, das unlängst zum Beispiel für die mittelniederländische 

Epik bemerkt worden ist, und auch für Schriften aus anderen Genres gilt.52 Es ist 

jedoch bisher noch nicht genügend erklärt worden. Das westflämische Reim-

paar toene/gho(e)ne könnte also darauf hindeuten, dass der Text nicht in Bra-

bant entstanden ist.53 Es ist jedoch bekannt, dass die Form die gho(e)ne in 

Reimposition auch außerhalb von West-Flandern, zumal in Brabant, benutzt 

wurde.54 Weniger zweideutig ist das Reimpaar groete/suete aus der zweiten 

Strophe, in dem die erste Form eher westlich ist, die zweite – mit Palatalisierung 

– jedoch nur in Brabant vorkommt.55 Meines Erachtens geht hieraus hervor, 

dass der Text ursprünglich im Westen des niederländischen Sprachgebietes 

(West-Flandern) entstanden ist (groete statt gruete), und dass der Kopist die 

deutlich nicht-brabantische Form soete durch suete ersetzt hat, eigentlich wie 

bei toene/gho(e)ne. Dabei hat er auch hier nicht mit der Tatsache gerechnet, 

dass der Reim auf diese Weise verlorenging. Trotz des geringen Textumfangs 

meine ich, dass wir auf Grund dieser zwei Stellen davon ausgehen können, dass 

die Übersetzung nicht in Brabant und also auch nicht in Groenendaal entstan-

den ist. Typische Wörter für Ruusbroec oder Van Leeuwen enthält die Überset-

zung übrigens auch nicht. Der Text wurde von einem Kopisten in das Rapiarium 

|| 
50 Darauf hat auch De Vreese (Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292) hingewie-

sen, ohne jedoch weitere Schlussfolgerungen zu ziehen.  

51 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 248. 

52 Siehe Willaert: Ruimte, S. 31–32 (Epik) und Desplenter: West-Vlaamse vertaling, S. 113–114 

(Bibelübersetzungen). 

53 Siehe auch Berteloot, S. 284 für dieselbe Schlussfolgerung in Bezug auf einen anderen Text. 

54 Siehe Van den Berg, Berteloot, S. 264. 

55 Siehe Van Loey, § 87. 



172 | Youri Desplenter 

  

aufgenommen, der höchstwahrscheinlich wenig mit Latein und der lateinischen 

Liturgie vertraut war (siehe Ave maria stella), und sich auch wenig um eine 

wortgetreue Transkription oder Wiedergabe des Originals bemüht hat. 

Die letzten zwei Verse der vierten Strophe (No mijn no meere […]) stehen of-

fensichtlich nicht an der richtigen Stelle. Wie De Vreese schon vermutete, gehö-

ren sie zur Doxologie,56 und meiner Meinung nach handelt es sich eigentlich um 

die letzten zwei Verse der Übersetzung (für Honor tribus unus). 

Die fünfte Strophe zeigt erneut, dass es nicht die Absicht war, sklavisch zu 

übersetzen. Der vierte Vers des Originals kommt schon im zweiten Vers der 

Übersetzung an die Reihe und wird im dritten nochmals wiederholt. Der dritte 

Vers der lateinischen Version erscheint in der Übersetzung an letzter Stelle. Die 

beiden Strophen (eins und fünf) lassen vermuten, dass der Autor vor allem die 

konventionellen Eigenschaften der Mutter Gottes (jungfräulich, sanftmütig, 

rein) betont hat. Vielleicht war das nur eine Folge des Reimzwangs, aber den-

noch hätte er zum Beispiel in seinem dritten Vers der fünften Strophe eine ande-

re Lösung suchen können.  

Die sechste Strophe hat keine auffälligen Stellen, und in der siebten Strophe 

der mittelniederländischen Version fehlt, wie schon angegeben, die Überset-

zung des vierten Verses als Bestandteil der Doxologie (Honor tribus unus).  

5 Schlussfolgerungen 

Diese gereimte Übersetzung des Ave maris stella ist nicht sehr überraschend. 

Trotzdem handelt es sich hier um die älteste gereimte mittelniederländische 

Version einer der bekanntesten lateinischen Hymnen überhaupt, und schon 

deshalb verdient sie unsere Aufmerksamkeit. Zudem befindet sie sich in einem 

sehr interessanten, doch noch immer zu wenig untersuchten Manuskript.  

Der Übersetzer hat offenbar versucht, den Sinngehalt des lateinischen Ori-

ginals möglichst getreu in die Volkssprache umzusetzen, dabei entfernt er sich 

weiter von der Vorlage als Geert Grote in seiner Übersetzung. Weshalb ‚unser‘ 

Übersetzer bestimmte Wörter aus dem Original durch Umschreibungen ersetzt 

hat – wie Ave und Gabriel – ist nicht ganz deutlich. Hat er gedacht, dass sein 

Publikum die ursprünglichen Wörter nicht verstehen würde, und Umschreibun-

gen daher notwendig wären? Wenn das der Fall gewesen ist, könnte man sich 

fragen, für welches Publikum die Übersetzung primär gedacht war. Wie schon 

|| 
56 Siehe De Vreese: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, S. 292. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 173 

  

angegeben, waren die Brabanter Kanoniker und/oder Laienbrüder Groenen-

daals aller Wahrscheinlichkeit nach nicht die Zielgruppe. Die Übersetzung muss 

nämlich aus Flandern stammen. War sie dort auf Laien ausgerichtet, die zum 

Beispiel weniger mit dem Namen Gabriel vertraut waren? Anhand dieses kurzen 

Textes ist diese Frage natürlich sehr schwer zu beantworten.  

Wichtig für die Einschätzung, wer der Kopist des Rapiarium (fol. 3–175) in 

diesem Konvolut war, scheinen mir die Fehler in der Übersetzung zu sein. Es ist 

schwer vorstellbar, dass diese ein gelehrter Kanoniker wie Pomerius (oder ein 

anderer) angefertigt hat. Im Gegensatz zu anderen Forschern meine ich daher, 

dass wir es hier mit einem Rapiarium eines Laienbruders aus Groenendaal zu 

tun haben.57 Möglicherweise haben er und Pomerius einige gemeinsame Quel-

len benutzt, wie weiter oben schon bemerkt worden ist, und vielleicht hat der 

Kopist des Rapiarium auch irgendwo eine westflämische Übersetzung des Ave 

maris stella gefunden. Er muss es außerdem als angemessen erachtet haben, sie 

inmitten einer Reihe von gereimten Stellen aus Ruusbroecs Erstlingsarbeit nie-

derzuschreiben. Dass Groenendaal der Gottesmutter gewidmet war, könnte 

damit zusammenhängen.  

Anlage: diplomatische Edition der Übersetzung 

Hs. Brüssel, KB, 2559-62, fol. 88r:  
dits aue maria stella in dietsche  

Aue sonder wee . sterre der zee gods moeder . niet ontwee 

Maer maget eweliken Saeleghe porte van hemelrike Die  

ontfinghes die hoeghe groete van des inghels monde sue/ 

te . vest ons in vreden maeght bequaem . verwandelt  

ons yeuen naem . Die bande der sculdiger ontbinde 

jage van ons onse quaede alle goet ons berade Dattu  

bist een moeder toene Bi di si nemende die ghene Ons  

ghebet die woude siin Om onsen wille die sone diin  

|| 
57 Siehe jedoch Simons, S. 105–106. Obwohl sie auch bemerkt hat, dass das Rapiarium viel 

mehr Exzerpte des Laienbruders Jan van Leeuwen enthält (siehe auch oben), meint sie, dass 

diese Textsammlung grundlegende Kenntnisse und Belesenheit voraussetze, die Laienbrüder 

im Allgemeinen nicht hätten. Die Hymnenübersetzung legt jedoch eine andere Schlussfolge-

rung nahe; dies umso mehr, als die Ungebildetheit der Laienbrüder für das Spätmittelalter 

keine Allgemeingültigkeit mehr hat. 



174 | Youri Desplenter 

  

No miin no meere den wedergeuers een eere Eenghe  

maget niet ghemeine Bouen al saechtmoedich reine 

Saechtmoedich rein ende ontbonden Maect ons quit van al onsen  

sonden Een leeuen puer gheef sonder beyde . Den sekeren  

wech ons bereyde . Dat wi siende mogen ihesus anschiin 

euwelijc blide moghen siin . Loef moet siin den hemelschen  

vader Eerre den ouersten cristus te gaeder ende den heilegen  

gheest 

Literaturverzeichnis 

Arblaster John, Rob Faesen (Hgg.): A Companion to John of Ruusbroec. Leiden, Boston 2014 

(Brill’s Companions to the Christian Tradition 51). 

Beatrijs. Een middeleeuws Maria-mirakel. Hg. von Theo Meder, Willem Wilmink. 

Amsterdam 1995. 

Berteloot, Amand: Flandrijs in Brabant? Een taalonderzoek op basis van gegevens uit 

dertiende-eeuwse oorkonden. In: Leuvense Bijdragen. Tijdschrift voor Germaanse 

Filologie 72 (1983), S. 273–293. 

De Baere, Guido, Thom Mertens (Hgg.): The Complete Ruusbroec. English Translation with the 

Original Middle Dutch Text. Turnhout 2014 (Corpus Christianorum. Scholars Version). 

Desplenter, Youri: Al aertrijc segt lofsanc. Middelnederlandse vertalingen van Latijnse hymnen 

en sequensen. Gent 2008 (Studies op het gebied van de oudere Nederlandse 

letterkunde 3). 

Desplenter, Youri: De West-Vlaamse vertaling van het psalter en haar Brabantse bewerkingen 

(ca. 1300–ca. 1400). In: De Bijbel in de Lage Landen. Elf eeuwen van vertalen. Hg. von Paul 

Gillaerts u. a. Heerenveen 2015, S. 113–124. 

Desplenter, Youri: Die verbotene Zukunftsvision eines mystischen Kochs. Fünf ‚verdeutschte‘ 

Schriften Jans van Leeuwen († 1378). In: Dialog mit den Nachbarn. Mittelniederländische 

Literatur zwischen dem 12. und 16. Jahrhundert. Hg. von Bernd Bastert, Helmut Tervooren, 

Frank Willaert. Berlin 2011 (ZfdPh, Sonderheft zum Band 130), S. 285–299. 

Desplenter, Youri: Overgezet voor het gebed. Latijnse hymnen en sequensen in het 

Middelnederlands. In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 122 (2006), 

S. 193–212. 

De Vreese, Willem: De handschriften van Jan van Ruusbroec’s werken. Gent 1900–1902. 

De Vreese, Willem: Middelnederlandsche geestelijke gedichten, liederen en rijmen. 

In: Tijdschrift voor Nederlandse Taal- en Letterkunde 19 (1900), S. 289–324 und 20 (1901), 

S. 249–290. 

Geirnaert, Dirk, Joris Reynaert: Geestelijke spijs met zalige vermaning. Verspreiding, 

overlevering en receptie van Jan van Leeuwen. In: Boeken voor de eeuwigheid. 

Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom Mertens u. a. Amsterdam 1993 

(Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8), S. 190–209 und 426–434. 

Het getijdenboek van Geert Grote. Naar het Haagse handschrift 133 E 21. Hg. von Nicolaas 

van Wijk. Leiden 1940. 



 Ave sonder wee sterre der zee | 175 

  

Kienhorst, Hans, Mikel M. Kors: Een studiereis naar Groenendaal. De Nacomelinc en de 

totstandkoming van Ruusbroec-handschrift D. In: Ons Geestelijk Erf 72 (1998),  

S. 221–245.  

Lourdaux, Willem, Ernst Persoons: De Bibliotheken en Scriptoria van de Zuidnederlandse 

Kloosters van het Kapittel van Windesheim. Een bibliografische Inleiding. In: Archief- en 

bibliotheekwezen in België 37 (1966), S. 61–74. 

Het Luikse Diatessaron. Hg. von Cebus Cornelis de Bruin. Leiden 1970 (Corpus Sacrae Scrip-

turae Neerlandicae Medii Aevi. Series Minor. Tomus 1: Harmoniae Evangeliorum.  

Volumen 1). 

McGinn, Bernard: The Varieties of Vernacular Mysticism (1350–1550). New York 2012 (The 

Presence of God. A History of Western Christian Mysticism 5). 

Nederlandse Liederenbank. http://www.liederenbank.nl/ (24. Mai 2016). 

Oosterman, Johan: De gratie van het gebed. Overlevering en functie van Middelnederlandse 

berijmde gebeden. Amsterdam 1995 (Nederlandse literatuur en cultuur in de 

middeleeuwen 12). 

Ruh, Kurt: Die niederländische Mystik des 14. bis 16. Jahrhunderts. München 1999 (Geschichte 

der abendländischen Mystik 4). 

Sherwood-Smith, Maria u. a.: Repertorium van Middelnederlandse preken in handschriften tot 

en met 1550. Leuven 2003–2008 (Miscellanea Neerlandica 19). 

Simons, Irene: ‚Ende dit hebbic selve alte wel dore prueft …‘. Een onderzoek naar de ratio 

achter de tekstverzameling op f. 3r–175v in het handschrift KB 2559–2562. Leiden 2011 

(unpublizierte Magisterarbeit). 

Stooker, Karl, Theo Verbeij: Collecties op orde. Middelnederlandse handschriften uit kloosters 

en semi-religieuze gemeenschappen in de Nederlanden. 2 Bde. Leuven 1997 (Miscellanea 

Neerlandica 16). 

Van Beek, Lydeke: Leken trekken tot Gods Woord. Dirc van Herxen (1381–1457) en zijn Eerste 

Collatieboek. Hilversum 2009 (Middeleeuwse Studies en Bronnen 120). 

Vandemeulebroucke, Eva, Youri Desplenter: How Jan van Leeuwen († 1378) was Made an 

Author. Opera Omnia and Authority. In: Shaping Authority. How Did a Person Become an 

Authority in Antiquity, the Middle Ages and the Renaissance? Hg. von Shari Boodts, Johan 

Leemans, Brigitte Meijns. Turnhout 2016 (Lectio. Studies in the Transmission of Texts & 

Ideas 4), S. 363–387. 

Van den Berg, Evert, Amand Berteloot: Taalgeografische variabelen in Middelnederlandse 

rijmen. In: Verslagen en Mededelingen van de Koninklijke Academie voor Nederlandse 

Taal- en Letterkunde (1991), S. 238–273. 

Van den Gheyn, Joseph: Catalogue des manuscrits de la Bibliothèque Royale de Belgique. 

Bd. 3. Brüssel 1903. 

Van Loey, Adolphe: Middelnederlandse spraakkunst. II. Klankleer. 8. Aufl. Groningen, 

Antwerpen 1980.  

Vekeman, Herman W. J.: De spiritualiteit van Der mynnen regele. In: Miscellanea Neerlandica. 

Opstellen voor Dr. Jan Deschamps ter gelegenheid van zijn zeventigste verjaardag. Hg. 

von Elly Cockx-Indestege, Frans Hendrickx. Leuven 1987 (Miscellanea Neerlandica 1), 

S. 147–159.  

Warnar, Geert: Ruusbroec. Literature and Mysticism in the Fourteenth Century. Leiden, Boston 

2007 (Brill’s Studies in Intellectual History 150). 

Willaert, Frank: De prozaïst als dichter. Berijmd proza en verzen in de werken van Ruusbroec. 

In: Boeken voor de eeuwigheid. Middelnederlands geestelijk proza. Hg. von Thom 



176 | Youri Desplenter 

  

Mertens u. a. Amsterdam 1993 (Nederlandse literatuur en cultuur in de middeleeuwen 8), 

S. 141–155 und 408–413. 

Willaert, Frank: De ruimte van het boek. Literaire regio’s in de Lage Landen tijdens de 

middeleeuwen. Leiden 2010. 


