
  

Britta Bußmann 

Das Spiel mit der Nähe 

Zwei spätmittelalterliche Übertragungen 
(Mönch von Salzburg/Heinrich Laufenberg) der Sequenz 
Verbum bonum et suave im Vergleich 

„Das Problem des Übersetzens lateinischer Texte in die Volkssprache“, so re-

sümiert Reiffenstein, „begleitet die Geschichte des Deutschen von ihren Anfän-

gen an.“1 Reiffenstein hat mit dieser Äußerung nicht nur die inhaltliche Bin-

dung der beginnenden volkssprachlichen Literatur an lateinische Vorlagen im 

Auge, er fokussiert vielmehr ebenso den Umstand, dass das Deutsche – ähnlich 

wie die anderen europäischen Volkssprachen – seine Schriftfähigkeit nicht 

zuletzt in Auseinandersetzung mit lateinischen Formidealen und mit der latei-

nischen Sprache gewonnen hat.2 Die Frage danach, wie das Verhältnis zwischen 

lateinischer und deutscher Literatur zu verstehen ist, ist insofern kein neues 

Forschungsproblem. Dennoch stellt sie sich für die spätmittelalterliche Literatur 

des vierzehnten und fünfzehnten Jahrhunderts aus einer veränderten Perspek-

tive in neuer Form. In dieser Zeit nämlich dringt die Volkssprache nicht allein in 

Literaturbereiche ein, die zuvor ganz oder fast ausschließlich dem Lateinischen 

vorbehalten waren (wie etwa enzyklopädisches Schrifttum oder Predigtlitera-

tur),3 umgekehrt wird auch die lateinische Dichtkunst plötzlich vorbildlich für 

bestimmte volkssprachliche Gattungen, für die sie in früheren Jahrhunderten 

kaum modellbildend gewirkt hat. Die Orientierung an lateinischen Vorlagen 

impliziert dann immer schon eine Entscheidung gegen eine Ausrichtung an 

einer etablierten lebendigen deutschsprachigen Tradition, sodass diese Wahl 

mit einem besonderen literarischen Zugewinn verbunden gewesen sein muss.  

Diese zweite Entwicklung betrifft ganz wesentlich die Gattung des geistli-

chen Liedes, zählt doch die in ihren Anfängen vor allem mit dem Namen des 

Mönchs von Salzburg und später mit demjenigen Heinrich Laufenbergs4 ver-

|| 
1 Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 173. 

2 Vgl. ebd. sowie Reiffenstein: Deutsch, S. 195. 

3 Vgl. Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 173–174. 

4 Der Mönch von Salzburg war in der zweiten Hälfte des vierzehnten Jahrhunderts am Hof des 

Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. tätig. Heinrich Laufenberg ist wahrscheinlich in den 1390er 

Jahren geboren, vermutlich als Mitglied der Freiburger Familie Laufenberg. Ab 1421 war er 

Kaplan und Vizepleban im Freiburger Münster, spätestens ab 1433 Dekan des St. Mauritius-

DOI 10.1515/9783110475371-011,  © 2017 Britta Bußmann. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



138 | Britta Bußmann 

  

bundene Rezeption verschiedener Typen des lateinischen liturgischen Liedes 

(Hymnus, Sequenz, cantio) und ihrer formalen Besonderheiten (wie etwa die 

Gestaltung als Abecedarium oder die Ausschmückung durch Akrosticha) zu den 

entscheidenden Innovationsschüben, durch die sich die geistliche Lyrik um und 

kurz vor 1400 gegenüber derjenigen älterer Zeiten auszeichnet.5 Für die Anbin-

dung an die lateinische Liedtradition lässt sich ein ganzes Bündel potentieller 

Motive erwägen: ein gesteigertes Interesse an der lateinischen Formensprache, 

ein Interesse an der Sublimierung des Deutschen durch die Konfrontation mit 

dem Lateinischen,6 womöglich aber auch ein Interesse an der Auseinanderset-

zung mit dem liturgischen Gehalt der lateinischen Originale. Der Mäzen des 

Mönchs von Salzburg, Erzbischof Pilgrim II. von Puchheim, hat jedenfalls über 

das Liederœuvre des Mönchs hinaus die Pflege der liturgischen Musik in seinem 

Erzbistum gefördert; die finanzielle Unterstützung der Übersetzungs- und Über-

tragungstätigkeit7 des Mönchs ist demzufolge vielleicht als Teil einer großflä-

chigeren Strategie zu deuten.8 Wie sich die Lieder des Mönchs hier konkret ein-

geordnet hätten, bleibt freilich aus heutiger Sicht unklar: Eine direkte 

liturgische Funktion hätten sie wahrscheinlich nicht einnehmen können, da 

eine solche im vierzehnten Jahrhundert, zumindest wenn man Janota folgt, 

|| 
Stifts in Zofingen, ab 1441 Dekan des Landkapitels in Freiburg. 1445 legte er dieses Amt nieder 

und trat in das Johanniterkloster in Straßburg ein – dies markiert im Wesentlichen das Ende 

seiner dichterischen Tätigkeit. In der Liederhandschrift Straßburg, StB (ehem. Johanniterbibl.), 

Cod. B 121 4° ist nur ein einziges Lied nach 1445 datiert. Laufenberg starb 1460. Siehe zu diesen 

knappen biographischen Informationen Wachinger: Art. ,Mönch‘; ders.: Art. ‚Laufenberg‘; 

Nemes, S. 9–24. Zum Aufbau der Lieder-Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 351–357 sowie 

Schiendorfer: Liederhandschrift und ders.: Wächter, insbes. S. 301–304. 

5 Vgl. Brunner, S. 409–410. Brunner ist der erste Forscher, der nicht nur die hohe Anzahl an 

Übersetzungen und Neutextierungen im Werk des Mönchs betont, sondern ihn mit dieser 

Beobachtung an den Beginn einer literarischen Entwicklung stellt. Diese Sicht hat sich danach 

durchgesetzt; vgl. etwa Wachinger: Überlieferung, S. 1.  

6 Vgl. Reiffenstein: Deutsch, S. 195–196. 

7 Der Begriff ‚Übertragungen‘ bezeichnet hier allgemein jede Art von „Reproduktionsprozes-

se[n], bei denen von einer Vorlage […] ein Reprodukt hergestellt wird, um Inhalte, gegebenen-

falls aber auch Form und Gestalt der Vorlage an einem anderen Ort, in einem anderen Medium 

oder in einem anderen gesellschaftlichen oder sprachlichen Kontext verfügbar zu machen“. 

Hausmann, S. XI. Im Gegensatz zum Terminus ‚Übersetzung‘ impliziert der Begriff ‚Übertra-

gung‘ noch keine bestimmte Erwartung in Bezug auf die textuelle Nähe zwischen Vorlage und 

Reprodukt.  

8 In der Stiftungsurkunde (datiert: 2. Februar 1393) für die Pilgrimskapelle im Salzburger Dom 

legt Pilgrim II. beispielsweise nicht allein die Zahl der Altäre und der Kaplanstellen fest, son-

dern schreibt zudem im Detail vor, wie häufig die Kapläne die Messe zu singen haben (im 

Unterschied zu allein gesprochenen Messen). Vgl. Spechtler: Einleitung, S. 23–24. 



 Das Spiel mit der Nähe | 139 

  

noch überwiegend an die lateinische Sprache geknüpft war.9 Wenn Wachinger 

dem Mönch und Heinrich Laufenberg pauschal zuschreibt, mit ihren Übertra-

gungen „nicht auf eine deutsche Liturgie, sondern auf meditative Aneignung 

und freieren Gebrauch in privaten Frömmigkeitsübungen“ abzuzielen, formu-

liert er damit gleichwohl zunächst nur eine These, die an den Texten belegt 

werden muss.10 

Auf Basis dieser Überlegungen lassen sich für die Analyse des Abhängig-

keitsverhältnisses zwischen spätmittelalterlichen geistlichen Liedern und ihren 

lateinischen Vorlagen drei zentrale Leitfragen formulieren: Wie wird das jewei-

lige Vorbild formal umgesetzt, wie wird die inhaltliche Aussage übertragen und 

wie reagiert das Reprodukt auf die liturgische Funktion der Vorlage? In meinem 

Beitrag werde ich diese Fragen an zwei volkssprachliche Übertragungen der 

Mariensequenz Verbum bonum et suave richten, nämlich diejenige des Mönchs 

von Salzburg und diejenige Heinrich Laufenbergs. Die beiden Adaptationen 

interessieren mich primär deswegen, weil die von den beiden Autoren gewähl-

ten Übertragungsarten hinsichtlich ihrer textuellen Nähe zum Original zumin-

dest auf den ersten Blick relative Extrempunkte des denkbaren Spektrums zwi-

schen wörtlicher Wiedergabe und vollständiger Loslösung zu markieren 

scheinen. So hat sich Laufenberg, wie im Einzelnen noch zu zeigen sein wird, 

für eine stark ausgangssprachenorientierte Übersetzung entschieden, die viel-

fach sogar ganze Wortgruppen der Vorlage übernimmt, während der Mönch von 

Salzburg die lateinische Sequenz gänzlich neu textiert hat, freilich unter Beibe-

haltung der inhaltlichen Ausrichtung auf Maria. Die Erkennbarkeit und die 

Brücke zum Original werden hier zunächst allein durch den Rückgriff auf die 

Form und die Übernahme der Melodie geschaffen. Die Zusammenschau beider 

Übertragungen gestattet es daher, verschiedene Möglichkeiten der Anbindung 

an die Vorlage in den Blick zu nehmen und auf ihr Potential als Gestaltungsmit-

tel hin zu untersuchen. Zugleich wird es möglich, Aussagen darüber zu treffen, 

ob die Auseinandersetzung mit denjenigen Elementen des lateinischen Origi-

nals, die auf seine liturgische Funktion abgestimmt sind, in Abhängigkeit zur 

Ausgangs- oder Zielsprachenorientiertheit der jeweiligen Übertragung steht. 

|| 
9 Vgl. insgesamt Janota. Die Diskussion auf der Tagung hat freilich ergeben, dass diese An-

sicht vonseiten der Liturgiewissenschaft heute wieder in Zweifel gezogen wird. Für diese An-

merkung danke ich Thomas Lentes, Münster.  

10 Wachinger: Notizen, S. 375. 



140 | Britta Bußmann 

  

1 Die lateinische Sequenz 
Verbum bonum et suave 

Die wahrscheinlich bereits ins elfte Jahrhundert zu datierende lateinische Se-

quenz Verbum bonum et suave gehört zu den populärsten Sequenzen des Mittel-

alters.11 Sie wird in der Forschung vor allem für ihre hohe technische Vollkom-

menheit gelobt: „Rhythmus und Reim sind nämlich tadellos“, wie bereits Blume 

anmerkt, und dies sei angesichts des „hohen Alters […] von grundlegender Be-

deutung“.12 Ich zitiere sie hier nach Blumes Ausgabe in den Analecta Hymnica: 

Verbum bonum et suave 

Personemus, illud Ave, 

Per quod Christi fit conclave 

Virgo, mater, filia; 

Per quod Ave salutata 

Mox concepit fecundata 

Virgo, David stirpe nata, 

Inter spinas lilia. 

1 

 

2 

Das gute und süße Wort 

sollen/mögen wir besingen, jenes Ave, 

durch das die Jungfrau, Mutter, Tochter 

zum Zimmer für Christus gemacht wird. 

Durch das Ave gegrüßt, 

empfing die befruchtete 

Jungfrau bald, geboren aus dem Stamm Davids, 

Lilie (eigentlich: Lilien) unter Dornen. 

Ave, veri Salomonis 

Mater, vellus Gedeonis, 

Cuius magi tribus donis 

Laudant puerperium; 

Ave, solem genuisti, 

Ave, prolem protulisti, 

Mundo lapso contulisti 

Vitam et imperium. 

3 

 

4 

Ave, des wahren Salomos 

Mutter, Fell des Gedeon, 

deren Niederkunft die Magier 

mit den drei Gaben loben.  

Ave, du hast die Sonne geboren, 

Ave, du hast das Kind hervorgebracht, 

der gestrauchelten Menschheit hast du 

Leben und das (Himmel)reich verschafft. 

Ave, mater verbi summi, 

Maris portus, signum dumi, 

Aromatum virga fumi, 

Angelorum domina; 

Supplicamus, nos emenda, 

Emendatos nos commenda 

Tuo nato ad habenda 

Sempiterna gaudia. 

5 

 

 

 

6 

Ave, Mutter des höchsten Wortes, 

Meereshafen, Zeichen des Strauches, 

Zweig der Wohlgerüche des Rauches, 

Herrin der Engel; 

wir bitten demütig, befreie uns von Fehlern, 

uns Fehlerfreie empfehle (dann) 

deinem Sohn, damit wir 

die ewige Freude besitzen/erhalten. 

|| 
11 Die von Blume im 54. Band der Analecta Hymnica besorgte Ausgabe weist jedenfalls über 

80 Manuskripte des elften bis fünfzehnten Jahrhunderts nach, die die Sequenz tradieren. Vgl. 

AH 54, S. 343–345, Nr. 218. Zur Datierung vgl. ebd., S. 345 sowie Bernt, S. 591.  

12 AH 54, S. 345, Nr. 218. 



 Das Spiel mit der Nähe | 141 

  

Lesarten:13 

2,1 salutata] saluata Lau. 3,1 Ave veri] Ave mater ε. 3,2 Mater] Ave b ε. 4,1 und 2 Um-

stellung von genuisti und protulisti (in Ausg. ohne Hinweis auf Handschriften). 5,1 mater] 

sponsa in allen jüngeren Handschriften. 5,2 und 3 Umstellung der Verse Lau. 

Die Sequenz besteht aus sechs Versikeln, die alle gleich aufgebaut sind: Der 

anonyme Dichter des Verbum bonum kombiniert jeweils drei untereinander 

reimende Achtsilber mit einem Siebensilber. Dieser besitzt im Einzelversikel 

keinen Gegenpart, sondern findet ihn erst in der Zusammenführung zum Dop-

pelversikel, so dass der solchermaßen hergestellte umarmende Reim der Ver-

klammerung der beiden Versikelhälften dient. Im Gegensatz zu den paroxyto-

nischen Versschlüssen der Achtsilber besitzen die Siebensilber eine proparoxy-

tonische Kadenz. Beachtenswert ist die kompromisslose Umsetzung dieses 

Schemas über die gesamte Sequenz hinweg: Hinsichtlich der beschriebenen 

Silbenzahlen gibt es keinerlei Abweichungen. Ebenso ausnahmslos werden das 

streng alternierende Metrum und die generelle Auftaktlosigkeit umgesetzt. Bis 

auf den allerletzten umarmenden Reim domina/gaudia (5,4 und 6,4) sind über-

dies auch die Reime rein, und diese eine Exzeption ist offenbar kein Versehen, 

sondern der vorgetragenen Argumentation geschuldet: Sie soll Aufmerksamkeit 

auf die Schlussbitte um Aufnahme ins Himmelreich lenken. 

 Inhaltlich fällt auf, dass Maria nicht von vornherein im Zentrum der Se-

quenz steht. Den Auftakt bildet vielmehr die Erinnerung an jenes vom Erzengel 

Gabriel an Maria gerichtete Ave, das die Verkündigung und mit ihr die Mensch-

werdung des Gottessohns initiiert hat (1,1–2): Die als Kollektiv (Personemus; 1,2) 

agierende Sprecherinstanz soll dieses ‚gute und süße Wort‘ loben, da es die 

dreifach als Virgo, mater und filia (1,4), als Jungfrau, Mutter und Tochter, apo-

strophierte Maria zum ‚Zimmer‘ (conclave; 1,3) für den Gottessohn werden ließ. 

Der Blick auf Maria eröffnet sich also gleichsam durch die gedankliche Hinter-

tür. Danach freilich rückt sie rasch in den Fokus, weil sie diejenige ist, an deren 

Geschick die Abfolge der Heilsereignisse Verkündigung, Empfängnis, Geburt 

und Huldigung durch die Heiligen Drei Könige festgemacht wird. Auffällig 

bleibt dennoch, dass Maria zu Beginn der Sequenz nur in der dritten Person, das 

heißt als Gegenstand der Rede, erscheint. Direkt angesprochen wird sie erst mit 

den Ave-Anaphern der Versikel 3 und 4: Ave, veri Salomonis / Mater […] Ave, 

solem genuisti / Ave, prolem protulisti (3,1–4,2). 

|| 
13 Angegeben sind nicht alle von Blume ermittelten Varianten, sondern nur diejenigen, die 

für die Übertragung Heinrich Laufenbergs relevant sind (für eine vollständige Liste vgl. AH 54, 

S. 345, Nr. 218). Einige der hier aufgeführten Varianten sind in der Edition nicht erfasst. Sie 

sind direkt aus Laufenbergs Bearbeitung erschlossen und mit der Sigle ,Lau‘ gekennzeichnet. 



142 | Britta Bußmann 

  

Dieser argumentative Umweg hat Auswirkungen auf die Mariendarstellung 

der Sequenz. Zumindest in den Anfangsversikeln wird Marias Bedeutung nach-

drücklich und vergleichsweise einsinnig an ihre Funktion im Heilsplan zurück-

gebunden. Wichtig ist sie nicht aus sich selbst heraus, sondern als Mutter des 

Erlösers Christus, der im ersten Versikel auch vor ihr genannt wird: Per quod 

Christi fit conclave / Virgo (1,3–4). Und selbst wenn sich die Sprecherinstanz in 

den Versikeln 3 und 4 schließlich an sie wendet, geschieht dies zunächst allein, 

um ihre Mutterschaft zu loben. Die Anrede an Maria geht also vorerst nicht, wie 

man es vielleicht vermuten könnte, mit der Artikulation einer innigeren Bin-

dung oder einer Bitte um Hilfe einher. Ganz im Gegenteil: Als Teil des Heils-

plans ist Maria zwar mitverantwortlich für die Erlösung der Menschheit (Mundo 

lapso contulisti / Vitam et imperium; 4,3–4), sie hat diese Rolle aber durch die 

Geburt des Gottessohnes bereits erfüllt – mehr scheint von ihr an dieser Stelle 

nicht erwartet zu werden.  

Erst in den beiden Schlussversikeln erweitert sich diese Perspektive, wenn 

die Sprecherinstanz Maria in Versikel 5 als maris portus (5,2) und angelorum 

domina (5,4) anredet. Sie hebt damit ihre Barmherzigkeit, ihre Hilfsbereitschaft 

und ihre Macht als Himmelskönigin hervor, spricht ihr also bislang ungehörte 

Eigenschaften zu. Dies soll wohl die argumentative Aufgipfelung der Sequenz in 

Versikel 6 vorbereiten. Hier nämlich wendet sich das Sprecher-Kollektiv in 

dringlicher Bitte direkt an Maria und fleht darum, durch sie von Fehlern befreit 

zu werden (Supplicamus, nos emenda; 6,1), um sich dann in neuerlich sünden-

freiem Zustand Jesu Urteilsspruch zu stellen. Ziel dieser recht unverhohlen erbe-

tenen Manipulation ist die sichere Aufnahme in den Himmel (ad habenda /

 Sempiterna gaudia; 6,3–4). Die theologische Brisanz dieser Bitte muss sicher-

lich nicht eigens betont werden: Einer Maria, die aus eigener Macht die Men-

schen von Sünden befreien kann, wird schließlich ein weit größerer Einfluss auf 

das göttliche Gericht zugebilligt, als ihn die ihr üblicherweise zugestandenen 

Rollen als mediatrix und advocata vorsehen. Sie wird in dem angedeuteten 

Gerichtsverfahren immerhin geradezu zur Verbündeten der Sünder gegen ihren 

Sohn.  

 Auffällig sind zudem die Ausgestaltung der Sprechsituation und die zeitli-

che Struktur der Sequenz. Denn wenn das kollektive Wir der Gläubigen die mit 

Maria verbundenen Ereignisse der Heilsgeschichte reflektiert und sich schließ-

lich mit der Bitte um Hilfe an die aufgefahrene Himmelskönigin wendet, dann 

wird die Schlussbitte zwar situations- und erwartungsgemäß im (z. T. im futuri-

schen Sinn zu verstehenden) Präsens formuliert (Versikel 5–6), aber nicht alle 

der auf die Heilsgeschichte – d. h. auf die Vergangenheit – bezogenen Passagen 

im Präteritum. Stattdessen wird sowohl das Ergebnis des anfänglich besunge-



 Das Spiel mit der Nähe | 143 

  

nen Engelsgrußes an Maria, nämlich die jungfräuliche Empfängnis (fit conclave; 

1,3), als auch die Anbetung des Gottessohnes und seiner Mutter durch die Heili-

gen Drei Könige (Laudant; 3,4) im Präsens geschildert. Folgt man der Zeitstruk-

tur der Sequenz, werden diese Ereignisse als simultane Geschehnisse zu dem 

Handeln der Sprecher-Instanz dargestellt: Der Gesang des Wir (1,1–2), der Engli-

sche Gruß (1,2–4), das Lob der Heiligen Drei Könige (3,4) und die Hinwendung 

der Sprecher-Instanz an Maria (Versikel 3–6) verschmelzen gewissermaßen zu 

einer Geschehens-Einheit und erinnern damit an die Art und Weise, wie Heils-

geschichte in der Liturgie erfahren wird. Dass einzelne Partien der Sequenz – 

der weitere Bericht über die Empfängnis in Versikel 2 (concepit; 2,2) und der 

Hinweis auf Marias Mutterschaft in Versikel 4 (genuisti/protulisti/contulisti; 4,1–

3) – dieses Muster durchbrechen und die Heilsgeschichte als gegenüber der 

Sprechergegenwart vorgängig einordnen, ist dabei keineswegs als Inkonse-

quenz der Gestaltung zu deuten: „Was im Ritus ge[schieht], [gilt] […] sowohl als 

Inszenierung des vergangenen Geschehens wie ebenso als dessen leibhaftige 

und nachzuvollziehende Vergegenwärtigung.“14 Die Zeitstruktur reflektiert 

demnach die liturgische Funktion der Sequenz, und dies fügt sich dazu, dass 

bereits der Beginn mit seiner Aufforderung zum gemeinschaftlichen Gesang 

(Personemus; 1,2) eine liturgische Aufführungssituation evoziert. 

Letztlich wird man diese zeitliche Anlage der Sequenz so deuten müssen, 

dass gemäß ihrer Argumentationsstruktur Maria nicht einfach aufgrund ihrer 

Stellung im Heilsplan als Fürbitterin und Beschützerin prädestiniert ist, son-

dern dass sich das Wissen der Gläubigen um Marias Hilfsbereitschaft und um 

ihre Macht zur Reinigung der Sünder ihrem eigenen Miterleben des Heilsge-

schehens in der Liturgie verdankt. Gleichzeitig stellt diese Möglichkeit des Mit-

erlebens auch eine besondere Beziehung zwischen Maria und den Sprechenden 

her, da sich ihr an Maria gerichtetes Ave, das als Anapher die einzelnen Versikel 

einleitet, mit dem Gruß des Erzengels und dem Lob der Heiligen Drei Könige zu 

einem gemeinsamen Lobpreis verbindet.  

2 Die Übertragung des Mönchs von Salzburg 

In seiner Übertragung von Verbum bonum et suave scheint sich der Mönch von 

Salzburg der inhaltlichen Seite des Originals nur in allgemeinster Form anzu-

nähern. Ebenso wie Verbum bonum dient Wir süllen loben all die raine dem Preis 

|| 
14 Angenendt, Meiners, S. 32.  



144 | Britta Bußmann 

  

der Gottesmutter und endet mit einer Bitte um Beistand in der Gerichtssituation: 

fraw, du uns mit im verslichte / und hilf uns an der engel schar (6,3–4). Direkt 

übersetzt ist dabei kein einziger Vers.15 Die Bindung an das Original wird daher 

zuvorderst durch die Übernahme der Melodie und des Strophenbaus geleistet, 

doch war sie für das zeitgenössische Publikum offenbar problemlos nachvoll-

ziehbar. Diejenigen Handschriften, die in den Paratexten die Abhängigkeitsver-

hältnisse der Mönch-Lieder zu ihren Vorlagen diskutieren, verweisen jedenfalls 

auf die (Melodie-)Gleichheit von Verbum bonum und Wir süllen loben all die 

raine (Von vnnser vrawen schiedung alz verbum bonum; Register der Hs. A, Mün-

chen, BSB, cgm 715, fol. 2r bzw. Als verbum bonum; Hs. B, München, BSB, cgm 

1115, fol. 27v) oder bezeichnen die deutsche Sequenz direkt als Kontrafaktur: De 

beata virgine sub melodia verbum bonum („Über die selige Jungfrau auf die Me-

lodie von Verbum bonum“; Hs. F, Wien, ÖNB, Hs. 2975, fol. 155r).16  

Ich zitiere das Marienlied des Mönchs nicht nach der gängigen Edition Franz 

Viktor Spechtlers, sondern auf Basis eines normalisierten Transkripts der Hand-

schrift A (fol. 68r–69v u. 71r).17 Zur Erläuterung sei Folgendes angeführt: Bereits 

Spechtler greift für die Textherstellung zweimal auf Lesarten der Handschrift A 

zurück, um offensichtliche Fehler seiner Leithandschrift D (Wien, ÖNB, 

Hs. 2856, Mondsee-Wiener Liederhandschrift, fol. 234r–v) zu korrigieren: zuerst 

in Vers 1,4 zur Emendation der Reimstörung, dann noch einmal in Vers 5,1 zum 

Austausch des inhaltlich wenig sinnvollen sunner durch sunne.18 In seiner 1989 

|| 
15 Vgl. die ähnliche Einschätzung bei Wachinger: Überlieferung, S. 31. Dass es sich bei der 

Sequenz um keine Übersetzung handelt, hat zudem direkte Auswirkung auf das Forschungsin-

teresse. Obwohl Wachinger die Neutextierungen lateinischer Sequenzen als Eigentümlichkeit 

des Mönch-Corpus erwiesen hat (vgl. ebd., S. 127), gibt es keine Auseinandersetzung mit ihnen 

– Wir süllen loben all die raine ist bislang noch keiner genaueren Analyse unterzogen worden. 

16 Ich zitiere die Handschriften-Beischriften nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209. 

Die von Wachinger neu ausgewertete Handschrift c (Udine, Archivio Capitolare, Ms. n. 58, 

fol. 139r) und die Handschrift M (Wien, ÖNB, Hs. 3946, fol. 471v), deren Fassung der Sequenz 

Spechtler separat abdruckt (Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 210), verzeichnen neben 

bzw. über den Doppelversikeln die lateinischen Initien, artikulieren in dieser Form also eben-

falls die Abhängigkeit von der lateinischen Vorlage. Vgl. Wachinger: Überlieferung, S. 30; Die 

geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209–210. 

17 Die Handschrift ist in ihrer Gesamtheit online einsehbar unter: http://daten.digitale-

sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/index.html?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1 

(19. Juli 2016). Die Normalisierung folgt den von Spechtler artikulierten Grundsätzen (Spechtler: 

Einleitung, S. 101–103). Andere Lieder des Mönchs zitiere ich nach Spechtlers Edition (Die geistli-

chen Lieder des Mönchs). 

18 Vgl. Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209. 



 Das Spiel mit der Nähe | 145 

  

vorgelegten Diskussion der Überlieferungsverhältnisse des Mönch-Corpus hat 

Burghart Wachinger überdies darauf aufmerksam gemacht, dass auch weitere 

Sonderlesarten von D – balsams versus balsam in 4,2, seit versus wann in 4,4, 

und für versus hilf in 6,4 – als „deutlich sekundär[]“ zu werten seien. Zumindest 

die Lesart balsams, so regt er an, sei durch die – grammatikalisch korrekte – 

Form balsam auszutauschen.19 Sicherlich ist die semantische Abweichung zwi-

schen Textvarianten wie für uns an der engel schar und hilf uns an der engel 

schar gering. Bei Editionsfragen kommt es aber auch auf das Prinzip an. Und da 

die Mönch-Überlieferung ein strenges Leithandschriften-Verfahren ohnehin 

nicht zulässt, weil keines der bekannten Manuskripte alle geistlichen Lieder 

tradiert,20 scheint es mir am sinnvollsten, nach Möglichkeit die jeweils beste 

Fassung zur Grundlage der Edition zu machen. Im Fall der Verbum-bonum-

Übertragung hat A gegenüber D den Vorteil, dass hier zur Textherstellung nur 

ein einziges Mal in den handschriftlich bezeugten Wortlaut eingegriffen werden 

muss, nämlich um den offenbar schon in der Vorlage von A ausgefallenen Vers 

4,1 zu ergänzen. In seiner Abschrift hat der Redaktor an der entsprechenden 

Stelle eine Lücke für spätere Nachträge gelassen (cgm 715, fol. 69r), zu denen es 

aber nicht gekommen ist. Zur Besserung kann leicht auf das Zeugnis der ande-

ren Corpushandschriften BFCGJ zurückgegriffen werden, die sich auch sonst 

mit A gegen D stellen und im Wortlaut des fraglichen Verses übereinstimmen. 

Insgesamt bietet A mithin einen störungsfreieren Text.  

Von unser vrawen krönung 

1. Wir süllen loben all die raine, 

  die got erwelt hat allaine, 

  und die mueter, die ich maine, 

  die ist genannt Maria. 

2. Sie ist gelobet in dem throne 

  von den engeln also schone,  

  auf tregt sie der himmel krone, 

  voller genaden ist sie da.  

3. Sunne, liechter morgensterne, 

  vrawe, süesser mandelkerne, 

  in deiner huet so wär ich gerne 

  und deins suns Jhesus Crist.  

|| 
19 Wachinger: Überlieferung, S. 31 (Zitat) und S. 70. 

20 Spechtler: Einleitung, S. 100. 



146 | Britta Bußmann 

  

4.  Hilf uns, vrawe minnikleiche, 

  balsam aller genaden reiche, 

  liebe mueter, von uns nicht weiche, 

  wann du so genedig pist.  

5.  Sunne, süenerinne raine, 

  pitt dein kint für uns allaine 

  und die engel all gemaine, 

  die dich loben durch das jar.  

6.  Als er sitzt an dem gerichte 

  aller werlt zu angesichte, 

  vraw, du uns mit im verslichte, 

  und hilf uns an der engel schar.  

Lesarten:21 

1,1 Wier loben alle dy vil reyne c. 1,2 erwelt hat] abolt hat G, hat erweelt c. 1,3 die1] sein 

c. 1,4 genannt Maria] Maria (maid G) genat BFDCGJ, geheysen Maria c. 2,2 engeln] en-

gel C. 2,3 himmel] erē c. krone] throne R. 2,4 voller genaden] Aller gnadē c. 3,1–4 nach 

4,1–4 c. 3,1 Sunne] Ave D. liechter] leichter CJ. 3,2 süesser] edler c. 3,3 wär] war R. in 

deiner huet so wär] Zu dein huldē wer c. 3,4 und deins suns Jhesus Crist] und deins suns he-

ren Jesu Christ BFDCGJR. Deynes sunes Jesun crist c. 4,1 fehlt A, ergänzt aus BFCGJR. 

Hilf uns] Ave D. Du hilf myer rose myiclichē c. 4,2 balsam] Balsams D, Balsmen c. 4,3 

von] fehlt c. 4,4 wann] Seit D, Wē c. 5,1 Sunne] Sunner D. 5,2 Vraw v pit auch yn alley-

ne c. 5,4 die] fehlt c. durch das jar] das gancze jar c. 6,1 Als er sitzt] Zam du siczest c. 

6,2 aller] al der c. 6,3 vraw du] Liebe mueter BCGJR, Frawe D. mit im] fehlt BR. Wan 

wier vns mit dier vorslichten c. 6,4 und] So c. hilf] für D. der] dy G. schar] schar Amen 

Rc. 

Obwohl der Reproduktion der Strophenform ein gewisses Gewicht für die Er-

kennbarkeit der Vorlagenbindung zukommt, gestattet sich der Mönch kleinere 

Abweichungen vom Schema des Originals, die die Sangbarkeit der Strophen 

jedoch nicht beeinträchtigen: So beginnen die Verse 1,1; 1,2; 1,4; 2,1; 3,3 und 6,4 

mit Auftakt, obwohl die lateinische Vorlage nur auftaktlose Verse besitzt. Den 

im Original zu beobachtenden Wechsel zwischen paroxytonischen und propa-

roxytonischen Verschlüssen ersetzt der Mönch zudem durch den Wechsel zwi-

schen weiblichen und einsilbig männlichen Kadenzen. Für das Mönch-Corpus 

ist das ein habituell zu beobachtendes Verfahren.22  

|| 
21 Nach Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 209–210. Die Varianten berücksichtigen über-

dies die von Wachinger: Überlieferung, S. 31 mitgeteilten Lesarten der Handschrift c, nicht aber 

diejenigen der Handschrift M, da diese eine eigene Textfassung bietet. 

22 Vgl. Reiffenstein: Übersetzungstypen, S. 182, der allerdings den Aspekt verschleiert, indem 

er die lateinischen Verschlüsse mit deutschen Kadenzen bezeichnet (‚weiblich voll‘ und ‚männ-

lich‘ statt paroxytonisch und proparoxytonisch). 



 Das Spiel mit der Nähe | 147 

  

Die Übernahme von Strophenform und Reimschema erweist sich freilich 

nicht als einzige Anbindung an die Quelle. Bei genauerer Betrachtung fällt auf, 

dass der Mönch durch inhaltliche und vor allem strukturelle Übernahmen 

Querverbindungen zur Originalsequenz schafft, die diese gleichsam als Folie 

hinter seinem eigenen Lied sichtbar machen. Bezeichnend ist hier bereits der 

Beginn, da der Appell Wir süllen loben all die raine (1,1) mit seiner Aufforderung 

zum gemeinschaftlichen Lobpreis die Wendung Verbum bonum et suave /

 Personemus (1,1–2) aufruft; weiterhin könnte die Syntax des gesamten ersten 

Versikels mit ihrem doppelten Ansatz des Relativsatzes durch die lateinische 

beeinflusst sein. Womöglich erlaubt sich der Mönch sogar eine theologische 

Umdeutung seiner Quelle. Denn wenn er Maria in Versikel 3 und 5 jeweils als 

Sunne tituliert,23 greift er damit eines der Bilder auf, das im Original noch für 

Christus verwendet worden ist: Ave, solem genuisti (4,1).24 Die Umwidmung des 

Bildes ließe sich dann als Kommentar zu der in der Originalsequenz implizier-

ten Hierarchisierung deuten, das heißt der heilsgeschichtlich begründeten Un-

terordnung der Gottesmutter unter ihren Sohn, die der Mönch nicht übernimmt. 

Er scheint von einer Gleichordnung von Maria und Christus auszugehen, deren 

doppelten Schutz sich das Ich erhofft: in deiner huet so wär ich gerne / und deins 

suns Jhesus Crist (3,3–4). 

Jenseits solcher womöglich zu spitzfindigen Spekulationen bleibt festzuhal-

ten, dass der Argumentationsgang vom gemeinschaftlichen Lob der Gottesmut-

ter in der dritten Person (Versikel 1–2), über die lobende Anrede (Versikel 3) bis 

hin zur direkten Bitte (Versikel 4–6) denjenigen des lateinischen Originals 

nachformt, dabei aber die einzelnen Stufen schneller abhakt und die abschlie-

ßenden Bitten um Schutz, Erlösung und Mittlerschaft gegenüber Gott rascher 

und ausführlicher formuliert. Dabei wird bereits von Anfang an Marias Rolle als 

Helferin deutlicher konturiert als in der lateinischen Sequenz. Schon in den 

Lobteilen der Anfangsversikel wird Marias Bereitschaft zur Gnade (voller gena-

den; 2,4) als ihre besondere Eigenschaft hervorgehoben; das Substantiv genade 

und seine Derivate werden dann in den Anreden (balsam aller genaden reiche; 

4,2) und Bittformulierungen (wann du so genedig pist; 4,4) zu Leitworten. Der 

als Begründung für die Hilfeerwartung formulierte Schlussvers des vierten Ver-

|| 
23 An dieser Stelle wird die Entscheidung über die Leithandschrift interpretatorisch relevant. 

D nämlich bietet nicht die in A und den anderen Corpushandschriften zu beobachtende Ana-

pher Sunne (3,1; 5,1), sondern – womöglich in sekundärer Anbindung (Wachinger: Überliefe-

rung, S. 31) an das lateinische Original – Ave, das Leitwort der Vorlage. 

24 Zum Marienbeiwort der ‚Sonne‘ vgl. Salzer, S. 32–33 und S. 391–399. 



148 | Britta Bußmann 

  

sikels (wann; 4,4) erweist die Gnade Marias ausdrücklich als zentrales Element, 

auf das die Menschen ihre Hoffnung stützen können. 

Im Grunde ließe sich daher konstatieren, dass der Mönch die Schlusswen-

dung seiner Vorlage zur inhaltlichen Keimzelle seiner Bearbeitung macht und 

die Maria hier zuerkannte Rolle als barmherzige Beschützerin für die Mensch-

heit zum Kernelement der Mariendarstellung erhebt. Auffällig bleibt dann aber, 

dass er diese Rolle zwar quantitativ ausweitet, qualitativ jedoch beschneidet. In 

der Mönch-Sequenz ist Maria wieder auf ihre traditionelle Rolle als Fürbitterin 

und Mittlerin festgelegt: 

Als er sitzt an dem gerichte  

aller werlt zu angesichte, 

vraw, du uns mit im verslichte, 

und hilf uns an der engel schar (6,1–4). 

Dies ist auch deswegen überraschend, weil der Mönch sonst durchaus nicht 

abgeneigt ist, Maria einen größeren Einfluss auf das Urteil zuzubilligen und ihr 

in anderen Liedern ausdrücklich die Fähigkeit zur Sündenreinigung zuspricht. 

In seiner Übertragung der Sequenz Salve mater salvatoris25 beispielsweise formt 

er das dort an Maria herangetragene Flehen um Fürbitte bei Christus: Nos com-

menda tuae proli (,Empfehle uns deinem Sohnʻ; 22,2) ausdrücklich zu einer an 

sie gerichteten Bitte um Befreiung von den Sünden um: wasch von uns der sün-

den schimel (G 7,XI,68).26  

 Auffällig ist zudem, dass der Mönch die intrikate zeitliche Strukturierung 

der Original-Sequenz ersatzlos streicht. Stattdessen verankert er die gesamte 

Sequenz im Hier und Jetzt der Sprecher-Instanz, denn selbst der Versikel 2, in 

dem aus einer Beobachter-Perspektive über die Gottesmutter gesprochen wird, 

bezieht sich auf Maria in ihrer gegenwärtigen Gestalt als Himmelskönigin. Der 

Rest des Liedes wendet sich in direkter Rede an Maria in ihrer Funktion als (zu-

künftige) Helferin; die einzige Anspielung auf ihr heilsgeschichtliches Handeln 

– die Erwählung durch Gott – ist im Perfekt formuliert und so eindeutig als 

vergangenes Ereignis gekennzeichnet (erwelt hat; 1,2). Dem Verzicht auf eine 

|| 
25 AH 54, S. 383–386, Nr. 245. 

26 Die Handschrift c stößt allerdings in die von den Hauptfassungen gelassene Lücke vor und 

findet eine Schlusswendung, die an Brisanz sogar noch diejenige des lateinischen Originals 

übertrifft. c nämlich streicht Christus aus dem letzten Versikel und erklärt kurzerhand Maria 

zur alleinigen Richterin über die Menschen: Zam du siczest an dem gerichte / Al der werlt zu 

angesichte, / Wan wir vns mit dier vorslichten. / So hilf vns an der engel schar (6,1–4). Ich zitiere c 

nach den Varianten bei Wachinger: Überlieferung, S. 31. 



 Das Spiel mit der Nähe | 149 

  

Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens entspricht, dass bereits zu Beginn der 

Sequenz die Kommunikationssituation gegenüber dem Original verändert wird: 

Das Wir fordert nicht zum gemeinschaftlichen liturgischen Singen, sondern – 

situationsoffener – zum gemeinsamen Lob der Gottesmutter auf (Wir süllen 

loben; 1,1). Außerdem wird die kollektive Sprecher-Instanz zweimal zu einem 

Ich zugespitzt: in Vers 1,3, als das Ich Maria als Gegenstand seiner Reflexion 

offenbart (und die mueter, die ich maine), und in Vers 3,3, als sich das Ich stell-

vertretend für das Wir der Gläubigen die Hilfe der Gottesmutter herbeisehnt: in 

deiner huet so wär ich gerne.27  

 Letztlich wird man folgern müssen, dass der Mönch damit gerade jene Ele-

mente von Verbum bonum umformuliert, die die liturgische Funktion der latei-

nischen Sequenz betreffen: Diese kann eine liturgische Zeitebene auch deswe-

gen eröffnen, weil ihre Aufführung ohnehin Teil der Liturgie ist und in dieser 

Situation so immer schon eine Verbindung zum Heilsgeschehen besteht. Wir 

süllen loben all die raine hingegen richtet sich offenbar vordringlich an ein Pub-

likum, das die Sequenz zur eigenen Erbauung rezipiert und in der neu inserier-

ten Instanz des Ich eine Identifikationsfigur findet, durch deren Mund die Bitte 

um Schutz formuliert werden kann.  

3 Die Übertragung Heinrich Laufenbergs 

Anders als der Mönch von Salzburg hat Heinrich Laufenberg sich darum be-

müht, in seiner Übertragung des Verbum bonum seine Bindung an die Vorlage 

geradezu demonstrativ herauszukehren.28 Wie sehr er sich ihren Vorgaben (zu-

mindest auf den ersten Blick) fügt, kann bereits der Anfangsvers nachdrücklich 

unterstreichen: Ejn verbum bonum et suaue (1,1) ist in der Formulierung weitest-

gehend ein Zitat des lateinischen Initiums – lediglich die Einfügung des Artikels 

‚ein‘ wahrt den Eindruck einer wenigstens rudimentären Verdeutschung. Im 

|| 
27 Unbenommen bleibt dabei, dass das Ich auch so gelesen werden kann, dass es sich auf den 

Dichter bezieht. Zu diesem Punkt hat sich während der Tagung eine intensive Diskussion 

ergeben. Für ihre Anregungen danke ich Andreas Kraß, Berlin, und Anja Becker, München.  

28 Heinrich Laufenberg hat das Œuvre des Mönchs von Salzburg mindestens in Auszügen 

gekannt. In der Liederhandschrift B 121 4° sind mit G 33, G 1, G 28 und G 10 vier Lieder des 

Mönchs aufgenommen. Ob Laufenbergs Übersetzungstätigkeit durch den Mönch beeinflusst 

worden ist, bleibt indes schwierig einzuschätzen. Von den vier sicher von ihm rezipierten 

Mönch-Liedern handelt es sich nur bei G 28 (Mundi renovatio) um eine Übersetzung aus dem 

Lateinischen. Zum Fremdgut in der Handschrift vgl. Wachinger: Notizen, S. 354–355.  



150 | Britta Bußmann 

  

Gegensatz zu der sonst bei Übersetzungen öfter zu beobachtenden Neigung, 

Nähe zum Ausgangstext nur zu Beginn der Adaptation gleichsam strategisch zu 

signalisieren, um dann von der Quelle abweichen zu können,29 ist im Fall der 

Verbum-bonum-Übertragung Laufenbergs die anfänglich zu konstatierende 

Bearbeitungstendenz durchaus prägend für die gesamte Sequenz. Dies kann die 

nachfolgende Wiedergabe der von Wackernagel besorgten Edition des Liedtex-

tes verifizieren:30  

Verbum bonum et suave 

 1.  Ejn verbum bonum et suaue 

   sand dir got, dz heisset aue: 

   zehande wert du gotz conclaue, 

   mter, magt et filia. 

2.  Da mitte wurdest saluata 

   vom helgen geiste fecundata, 

   von herr dauitz stammen nata, 

   on dorne sind din lilia. 

3.  Aue, mter salomonis, 

   maget, schâper gedeonis, 

   die dryg künge tribus donis 

   lobent puerperium. 

4.  Aue, dsunnen protulisti, 

   aue, jhesum genuisti, 

   diser welte contulisti 

   leben vnd imperium. 

5.  Aue, sponsa verbi summi, 

   aromatum virga fumi, 

   port des meres, signum dumi, 

   vnd der engel domina. 

|| 
29 Kraß beobachtet ein solches strategisches Vorgehen bereits für die sogenannte ‚Mariense-

quenz von Muri‘, eine Bearbeitung der Mariensequenz Ave praeclara maris stella, bei der die im 

ersten Versikel suggerierte Vorlagentreue offenbar die Aktualisierung der Sequenz im Dienst 

ihrer neuen Gebrauchssituation als geistliches Lied speziell für Frauen überspielen soll. Vgl. 

Kraß, S. 94–96. 

30 Da die Straßburger Handschrift B 121 4° verbrannt ist, müssen die Lieder Heinrich Laufen-

bergs nach der heutigen Maßstäben nicht genügenden Edition Wackernagels (Verbum bonum 

et suave: Wackernagel 2, S. 603, Nr. 782) zitiert werden (vgl. zur Kritik: Bärnthaler, S. 53–54). 

Die Lesarten sind ebenfalls dieser Edition entnommen. Die Strophenzählung der Ausgabe ist 

zugunsten einer Versikelzählung ersetzt worden.  



 Das Spiel mit der Nähe | 151 

  

6.  Nun bittend wir dich, vns emenda, 

   dar nah, mter, vns commenda,  

   dinem kinde adhabenda 

   yemer ewig gaudia. 

Lesarten: 

1,4 magt] mag. 2,1 wurdest] wurdestu? 6,1 dich] später übergeschrieben.  

Folgt man der Argumentation Burghart Wachingers, dann richtete sich Laufen-

bergs Interesse primär auf die formal-sprachliche Seite des Transfers. Denn wie 

es sonst nur für wenige andere seiner Lieder gelte, lege er diese Adaptation als 

„kühne[], experimentell wirkende[] Sprach- und Zitatmontage“ an, indem er in 

den einzelnen Zeilen deutsche Versanfänge mit lateinischen Reimwörtern kom-

biniere.31 Da er dabei gleichzeitig die originale Syntax vereinfache – sichtbar 

wird dies vor allem in der Umsetzung der ersten drei Versikel, in der die kom-

plexeren Relativsatz- und Partizipialkonstruktionen in simplere parataktische 

Gefüge umgemodelt wurden –, lasse dies an ein in geringem Umfang latein-

kundiges Zielpublikum denken, das dem anspruchsvolleren Latein des Origi-

nals nicht gewachsen war, die Zitate aber aufzulösen vermochte.32  

 Dieser Analyse wird man sich in vielen Punkten anschließen können. Tat-

sächlich bindet Laufenberg sich derart eng an die lateinische Vorlage, dass sein 

Lied sogar zum Nachweis bislang unbekannter Überlieferungsvarianten der 

Originalsequenz herhalten kann: Ich denke hier an den Austausch des Reim-

worts salutata gegen saluata in Vers 2,1 und die Umstellung der Verse 5,2 und 

3.33 Eine ostentative Nähe zum Prätext herrscht freilich nicht allein in den direkt 

zitierten Passagen, deren Inserierung, das sei in Erweiterung von Wachingers 

Analyse hinzugefügt, besonders zum Ende der Sequenz hin die bloße Über-

nahme der Reimwörter bei weitem übersteigt. Die Wiedergabe von Versikel 5 

beispielsweise kommt, ähnlich wie der Transfer des Initiums, mit einem Mini-

|| 
31 Wachinger: Notizen, S. 376 und S. 378 (Zitat). Der Sonderstatus dieser Adaptation erklärt 

sich durch ihre späte Abfassungszeit, die durch die Anordnung in der Handschrift dokumen-

tiert ist. Während die regelrechten Übersetzungen größtenteils der Anfangsphase von Laufen-

bergs Schaffenszeit zuzurechnen sind, ist Wackernagel 2, Nr. 782 nämlich im Verbund mit 

mehreren auf die Spanne von 1442 bis 1445 datierten Liedern tradiert. Die Übertragung gehört 

also der Zeit kurz vor Laufenbergs Klostereintritt an. Vgl. Wachinger: Notizen, S. 353–357. – Die 

besondere Form der Vorlagenaneignung hat auch für das Laufenberg-Lied dazu geführt, dass 

es kaum eine Auseinandersetzung mit ihm gibt. Bärnthaler hat es in seine Studie zur Analyse 

von Laufenbergs Übersetzungstechnik nicht aufgenommen. Vgl. Bärnthaler, S. 70–71.  

32 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 376. 

33 Siehe hierzu die Varianten der diesem Beitrag beigefügten Edition, S. 140–141.  



152 | Britta Bußmann 

  

mum an deutschen Wendungen aus: Nur die zwei Halbverse port des meres und 

und der engel (5,3–4) sind keine direkten Übernahmen des lateinischen Wort-

lauts. Nähe zum Original entsteht darüber hinaus auch dadurch, dass sich im 

zweiten Teil der Sequenz viele der deutschen Versanteile als direkte, die ur-

sprüngliche Wortreihenfolge reproduzierende Übersetzungen erweisen.  

 Für diese Art der Übertragung ist Laufenberg offenbar durchaus bereit, 

Konzessionen einzugehen. Grundsätzlich nämlich scheint er die sprachliche 

Nähe zur Vorlage und die exakte Wiedergabe der Reimwörter und der lateini-

schen Kadenzen als wichtiger empfunden zu haben als die Bewahrung der Met-

rik. So geht die Regelmäßigkeit der Form, die Verbum bonum so sehr auszeich-

net, in der Übertragung an einigen Stellen verloren. Gerade in den ersten beiden 

Versikeln führt Laufenberg viele Auftakte neu ein.34 Gegenüber den Acht- bzw. 

Siebensilbern der lateinischen Vorlage finden sich hier zudem eine Reihe von 

zusätzlichen Silben.35 Dies wäre an sich nicht unbedingt bemerkenswert. In 

einem hebungszählenden Verfahren sind Auftakte schließlich folgenlos, und 

die flexible Taktfüllung der mittelalterlichen Musik stört sich nicht an einzelnen 

Plussilben. Dennoch fällt auf, dass Laufenberg im späteren Verlauf der Sequenz 

die Auftaktlosigkeit und die geforderte Silbenzahl der Verse weitestgehend 

respektiert hat.  

 Dass Laufenberg zugunsten seiner sprachlichen Experimentierfreudigkeit 

vollständig von einer eigenen inhaltlichen Deutung abgesehen hat, wie es die 

bisherige Analyse und auch Wachingers Einschätzung der Sequenz als verein-

fachende Bearbeitung vielleicht suggerieren mögen, wird man in dieser Zuspit-

zung freilich nicht sagen können. Vielmehr ist Laufenbergs Sequenz durchaus 

ein Beispiel dafür, dass sprachliche Nähe eigene Lesarten nicht von vornherein 

ausschließen muss. Schlüssel für sein Verständnis ist dabei die bereits von 

Wachinger hervorgehobene Ummodellierung der Satzstruktur in den ersten drei 

Versikeln. Sicherlich vereinfachen diese Veränderungen die Grammatik der 

fraglichen Partien und können daher im Sinne Wachingers als strategische 

Eingriffe zur Rezeptionssicherung aufgefasst werden. Doch haben sie darüber 

hinaus weitreichende inhaltliche Folgen, weil Maria nun wesentlich früher ins 

Zentrum des Textes tritt und überdies von vornherein direkt angesprochen wird: 

Ein verbum bonum et suaue / sand dir got (1,1–2). Jene Distanz zwischen Sprech-

|| 
34 Neu hinzugefügte Auftakte finden sich in den Versen 1,1; 1,3; 2,1; 2,2; 2,4 und 6,1.  

35 Neun statt der von der Verbum-bonum-Strophe geforderten acht Silben finden sich in den 

Versen 1,1; 1,3 und 2,2; acht statt der geforderten sieben in Vers 2,4. Dennoch kann Laufenberg 

die Struktur der Strophe genauer reproduzieren als der Mönch, der die vorgegebene Silbenzahl 

nie erreicht. 



 Das Spiel mit der Nähe | 153 

  

instanz und Gottesmutter, die in der Originalsequenz zu Anfang prägend ist und 

bis zur Formulierung der Schlussbitte schrittweise überwunden werden muss, 

ist in Laufenbergs Version folglich immer schon getilgt. Als Bearbeitungsten-

denz fügt sich das zu seinen sonstigen Übersetzungen, die ebenfalls das Ver-

hältnis zwischen Maria und den Gläubigen betonen.36  

 Die Umformulierung des Sequenzbeginns nimmt zudem entscheidend Ein-

fluss darauf, wie Laufenberg die auf die liturgische Funktion des Verbum bonum 

bezogenen Elemente in seine Bearbeitung transferiert. Zwar repetiert er in sei-

ner Adaptation den Wechsel zwischen präsentischen (wert; 1,3/lobent; 3,4) und 

präteritalen Verbformen, den das Original vorgibt, schafft also die Grundlage, 

um in ähnlicher Weise wie die lateinische Sequenz die in der Liturgie vermittel-

te doppelte Wahrnehmung des Heilsgeschehens als zugleich Gegenwärtiges wie 

Vergangenes herauszustellen. Aus dieser Perspektive könnte seine Übertragung 

die liturgischen Aufgaben der Vorlage übernehmen. In der neu gestalteten Ein-

gangspartie der Verdeutschung fehlt allerdings gerade jener Hinweis auf die 

Sprechsituation, mit der sich das Sprecher-Wir des Verbum bonum als Akteur 

der Liturgie inszeniert, nämlich der Hinweis auf das eigene Singen (Perso-

nemus; 1,2). Die Kommunikationssituation der Laufenberg-Sequenz erscheint 

wie diejenige der Mönch-Fassung intimer, als direktes Gespräch zwischen dem 

erst zum Ende des Liedes konkretisierten wir (6,1) und der Gottesmutter. Ob-

wohl dies im Fall von Laufenbergs Übertragung insgesamt weniger eindeutig 

ist, könnte man daher – vergleichbar zu der Sequenz des Mönchs von Salzburg 

– an eine gebetsähnliche Rezeptionssituation des Liedes im Rahmen der priva-

ten Frömmigkeit denken.37  

4 Fazit 

Überblickt man die Befunde, dann lassen sich zwei grundsätzliche Beobach-

tungen festhalten: Zunächst zeigen beide Lieder, wie spielerisch die spätmittel-

alterlichen Autoren mit Kategorien wie Nähe zum oder Ferne vom Ausgangstext 

umzugehen vermögen. Gerade die Umsetzung der lateinischen Syntax wird für 

den Mönch von Salzburg und Heinrich Laufenberg zu einem flexibel handhab-

|| 
36 Vgl. Bärnthaler, S. 263. 

37 Vgl. Wachinger: Notizen, S. 375. Er denkt zudem an eine ,meditative Aneignungʻ (ebd.) der 

Originalsequenz in der Übertragung, sodass dann also offenbar der Übersetzungsprozess als 

fromme Übung zu werten wäre.  



154 | Britta Bußmann 

  

baren Instrument, das einerseits für Laufenberg Freiraum für Eigenes schafft, 

andererseits vom Mönch zur Verknüpfung des Reprodukts mit dem Prätext, also 

zumindest zu einer graduellen Beschränkung des inhaltlichen Freiraums, ge-

nutzt werden kann.  

Darüber hinaus bestätigt die detailliertere Analyse der Liedtexte Wachin-

gers Thesen zur Gebrauchssituation der volkssprachlichen Adaptationen. Beide 

Bearbeitungen remodellieren gerade jene Elemente der lateinischen Vorlage, 

die direkt auf ihre liturgische Funktion zugeschnitten sind. Ob sich die These 

von einer primären Nutzung der Hymnen- und Sequenzübertragungen im Kon-

text der privaten Frömmigkeit über den konkreten Fall hinaus pauschalisieren 

lässt,38 können freilich nur weiterführende Analysen erweisen. Das letzte Wort 

über den Zweck der spätmittelalterlichen Hymnen- und Sequenzübertragungen 

ist ohnehin selbst für die hier behandelten Lieder nicht gesprochen. Hier ein 

auch nur annähernd abschließendes Urteil fällen zu können, setzte nämlich 

immer schon einen Einbezug der Melodie voraus. Die grundsätzliche Sangbar-

keit der Bearbeitungen sowie der Umstand, dass zumindest der Mönch den 

Wortlaut seines Textes deutlicher auf die Musik abgestimmt hat, als das Origi-

nal dies tut,39 legen nahe, dass eine Aufführung der Lieder wenigstens von den 

Dichtern antizipiert worden ist. Ob hierin ein Widerspruch zu der in die Texte 

eingeschriebenen intimeren Kommunikationssituation zwischen Sprecherin-

stanz und Gottesmutter liegt, kann zu diesem Zeitpunkt noch nicht abschlie-

ßend beantwortet werden, soll aber als Problem ausdrücklich benannt sein.  

Literaturverzeichnis 

Angenendt, Arnold, Karen Meiners: Erscheinungsformen spätmittelalterlicher Religiosität. In: 

Divina Officia. Liturgie und Frömmigkeit im Mittelalter. Hg. von Patrizia Carmassi. Wolfen-

büttel 2004 (Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek 83), S. 25–35. 

|| 
38 Im Fall der hier besprochenen Übertragungen sind Aussagen auch deswegen relativ ein-

fach zu treffen, da die lateinische Vorlage die liturgische Sprechsituation vergleichsweise 

direkt abbildet, und Veränderungen daher rasch ins Auge fallen. Dies muss aber nicht notwen-

dig so sein.  

39 In den Versikeln 5 und 6 werden beispielsweise die entscheidenden Personalpronomen 

dich (5,4), das heißt die Anrede an Maria, und uns (6,4), das sich auf das Sprecher-Kollektiv 

bezieht, so angeordnet, dass sie durch Melismen betont werden. Vgl. Mönch: Melodien, S. 112–

114. 



 Das Spiel mit der Nähe | 155 

  

Bärnthaler, Günther: Übersetzen im deutschen Spätmittelalter. Der Mönch von Salzburg, 

Heinrich Laufenberg und Oswald von Wolkenstein als Übersetzer lateinischer Hymnen und  

Sequenzen. Göppingen 1983 (GAG 371). 

Bernt, G.: Art. ‚Verbum bonum et suave‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 591. 

Brunner, Horst: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. Beschreibung und 

Versuch der Erklärung. In: Textsorten und literarische Gattungen. Dokumentation des 

Germanistentages in Hamburg vom 1. bis 4. April 1979. Berlin 1983, S. 392–413. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, 

New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germani-

schen Völker, N. F. 51).  

Hausmann, Albrecht: Übertragungen: Vorüberlegungen zu einer Kulturgeschichte des Repro-

duzierens. In: Formen und Konzepte von Reproduktion in Mittelalter und Früher Neuzeit. 

Hg. von Britta Bußmann u. a. Berlin, New York 2005 (Trends in Medieval Philology 5), 

S. XI–XX.  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kraß, Andreas: Spielräume mittelalterlichen Übersetzens. Zur Bearbeitung der Mariensequenz 

Stabat mater dolorosa. In: Übersetzen im Mittelalter. Cambridger Kolloquium 1994. Hg. 

von Joachim Heinzle, L. Peter Johnson, Gisela Vollmann-Profe. Berlin 1996 (Wolfram-

Studien 14), S. 87–108. 

Der Mönch von Salzburg: Die Melodien zu sämtlichen geistlichen und weltlichen Liedern. 

Hg. von Hans Waechter, Franz Viktor Spechtler. Göppingen 2004 (GAG 719). 

München, BSB, cgm 715. http://daten.digitale-sammlungen.de/0007/bsb00079143/images/

index.html?fip=193.174.98.30&id=00079143&seite=1 (19. Juli 2016). 

Nemes, Balázs J.: Das lyrische Œuvre von Heinrich Laufenberg in der Überlieferung des 

15. Jahrhunderts. Untersuchungen und Editionen. Stuttgart 2015 (ZfdA, Beihefte 22). 

Reiffenstein, Ingo: Deutsch und Latein im Spätmittelalter. Zur Übersetzungstheorie des 14. und 

15. Jahrhunderts. In: Fs. für Siegfried Grosse. Hg. von Werner Besch u. a. Göppingen 1984 

(GAG 423), S. 195–208.   

Reiffenstein, Ingo: Übersetzungstypen im Spätmittelalter. Zu den geistlichen Liedern des 

Mönchs von Salzburg. In: Lyrik des ausgehenden 14. und des 15. Jahrhunderts. Hg. von 

Franz Viktor Spechtler. Amsterdam 1984 (Chloe 1), S. 173–205.   

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und  

lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen  

Literatur. Eine literar-historische Studie. Linz 1893. 

Schiendorfer, Max: Der Wächter und die Müllerin verkêrt, geistlich. Fußnoten zur Liedkontra-

faktur bei Heinrich Laufenberg. In: Contemplata aliis tradere. Studien zum Verhältnis von 

Literatur und Spiritualität. Hg. von Claudia Brinker u. a. Bern u. a. 1995, S. 273–316. 

Schiendorfer, Max: Johanniterbibliothek Straßburg, Cod. B 121. Die verlorene Lieder-

handschrift Heinrich Laufenbergs. In: Entstehung und Typen mittelalterlicher Lyrik-

handschriften. Akten des Grazer Symposiums 13.–17. Oktober 1999. Hg. von Anton 

Schwob und András Vizkelety unter Mitarbeit von Andrea Hofmeister-Winter. Bern u. a. 

2001 (Jahrbuch für Internationale Germanistik A 52), S. 223–241. 

Spechtler, Franz Viktor: Einleitung. In: Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von 

dems. Berlin, New York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte 

der germanischen Völker, N. F. 51), S. 1–109.  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Laufenberg, Heinrich‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 614–625. 



156 | Britta Bußmann 

  

Wachinger, Burghart: Art. ‚Mönch von Salzburg‘. In: VL2 6 (1987), Sp. 658–670. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57).  

Wachinger, Burghart: Notizen zu den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium Aevum 

deutsch. Beiträge zur deutschen Literatur des hohen und späten Mittelalters. Fs. für Kurt 

Ruh. Hg. von Dietrich Huschenbett u. a. Tübingen 1979, S. 349–385. 


