
  

Simon Falch 

Maria – und Josef? Marianische Liturgie als 
Präzedenzfall für die Verehrung des hl. Josef 

Der Kult des Josef von Nazareth ist im Stellenwert nicht mit der hyperdulischen 

Verehrung der Gottesmutter zu vergleichen und doch auf das Engste mit der 

Entwicklung marianischer und eucharistischer Frömmigkeit verflochten.1 Denn 

es lässt sich wohl kaum „vom Geheimnis der Inkarnation“ bzw. „von der Erlö-

sung reden“, ohne an Maria, aber auch an den Vater Jesu „vor dem Gesetz“ zu 

erinnern:2 Maria mater est Jesu […]. Nutritius est Ioseph huius Iesu: est et custos, 

ut bonum et fructuosum sanctitatis propositum.3 Josef partizipiert somit immer an 

der Verehrung Jesu und Mariä, ohne im gleichen Umfang Person eigenständiger 

kultischer Verehrung zu sein – dabei „beginnt [das Neue Testament] mit der 

Gestalt Josefs“,4 und über dessen Abstammung ist der Messias, die Prophezei-

ung erfüllend, von davidischem Geschlecht.5 Doch neben der Bedeutung Josefs 

als Adoptivvater6 und Ernährer Christi im Heilsplan bieten auch seine Tugenden 

Anlass, seiner zu gedenken. Schließlich ist er der Garant für die Jungfräulichkeit 

der Gottesmutter,7 denn, so sei es nach Ambrosius in der Hl. Schrift festgestellt 

worden, ut et desponsata esset, et virgo: virgo, ut expers virilis consortii videretur: 

|| 
1 Bei Thomas von Aquin fänden sich, so Berger (S. 137), „zwei eng zusammenhängende 

Grundgedanken […]: Joseph als der jungfräuliche Ehemann der Gottesmutter und Joseph als 

der Vater Christi. Beide werden am intensivsten entfaltet in den Quaestionen über die Jung-

fräulichkeit und die Vermählung der Mutter Christi (IIIa, q. 28–29).“ Zum ‚Wurzelfassen‘ der 

Josefsverehrung siehe Barth, S. 5–14.  

2 Schumacher, S. 21. Wenig Forschungsinteresse am hl. Josef konstatiert Signori (S. 189). 

3 Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII,9 (PL 198, 347B–C). 

4 Wucherpfennig, S. 1; Lamarzelle, S. 532.  

5 Josef stammt aus dem Haus David, also müsse dies auch für Maria gelten. Vgl. Johannes 

Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthäus, hom. II,1,IV: „Denn es war nicht 

nur nicht erlaubt, aus einem anderen Stamme jemand zu heiraten, sondern auch nicht einmal 

aus einer anderen Familie, d. h. Verwandtschaft.“  

6 Berger, S. 143: „So könne man auch bezüglich der Vaterschaft des hl. Joseph von der proles 

als einem echten bonum matrimonii sprechen. Freilich ist dies so ungewöhnlich, dass die Tho-

misten von einer paternitas omnino sui generis, quae superat paternitatem adoptivam commu-

nem, et paternitatem nutritii sprechen.“  

7 Vgl. Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 735C–D): Sentit hoc Hieronymus ‚Epistola contra 

Helvidium‘. Cujus dicti rationem ipse, ac posteriores multi talem tradunt: Joseph itaque pri-

usquam jungeretur cum Virgine Maria corruptus, vel uxoratus non fuerat. 

DOI 10.1515/9783110475371-010,  © 2017 Simon Falch. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



112 | Simon Falch 

  

desponsata, ne temeratae virginitatis adureretur infamia.8 Für die Absicherung 

des Dogmas der immerwährenden Jungfräulichkeit Mariens spielt Josef also 

eine zentrale Rolle: 

Et ideo qui Incarnationis incorruptum susceperat probare mysterium, non putavit uberius 

prosequendum virginitatis Mariae testimonium; ne defensor magis Virginis, quam asser-

tor mysterii crederetur. Certe quando iustum docuit Ioseph, satis declaravit quod sancti 

Spiritus templum, uterum mysterii, matrem Domini violare non potuit.9 

Gerecht und keusch sei Josef, deswegen kann Petrus Damianus auf ihn verwei-

sen, um seiner Forderung nach einer zölibatären Lebensweise des Klerus Nach-

druck zu verleihen.10 Der Kanzler von Paris empfiehlt sogar auf dem Konzil von 

Konstanz der Kirche – als Braut Christi – den Bräutigam der unbefleckten Jung-

frau als Schutzpatron,11 denn „[d]urch die Ehe der jungfräulichen Gottesmutter 

mit Joseph werden nicht nur Ehe und Jungfräulichkeit zugleich geehrt, diese ist 

vielmehr ein Sinnbild für die ganze Kirche, die ‚obwohl Jungfrau, dennoch mit 

einem Manne, Christus, vermählt ist (Augustinus)‘“.12 Im Franziskaneroffizium 

(1490) wird daher in der Vesper nachfolgende Antiphon gesungen:  

Laetare, sponsa Christi,  I 

alma mater ecclesia,  

Sancti Ioseph, sponsae Mariae, 

assunt sollemnia […] 

Senex beatus Ioseph et virgo  III 

Virginitatem suam  

Ad honorem Dei  

Servare semper promiserat,  

Nisi Deus aliter iubeat, 

Cui se totaliter commiserat.13  

|| 
8 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam II,1,1 (PL 15, 1552D–1553A). 

Siehe auch Thomas de Aquino: Catena in Lc I,1,8. 

9 Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam II,1,6 (PL 15, 1555B). 

10 Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum III (PL 145, 384D): Si igitur Redemptor noster 

tantopere dilexit floridi pudoris integritatem, ut non modo de virgineo utero nasceretur, sed 

etiam a nutricio virgine tractaretur, et hoc cum adhuc parvulus vagiret in cunis, a quibus nunc, 

obsecro, tractari vult corpus suum, cum iam immensus regnat in coelis? Zum ‚Kampf gegen die 

Priesterehe‘ vgl. Zschoch, S. 30–31. 

11 Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1358D). Siehe auch Seitz, S. 205. 

12 Berger, S. 141–142. 

13 AH 26, S. 181–184, Nr. 63; hier S. 181, Str. 1 und 3. Siehe auch Seitz, S. 356. 



 Maria – und Josef? | 113 

  

Die Ehren des hl. Josef sind mannigfaltig, wie Petrus de Alliaco (Pierre d’Ailly) 

zu vermitteln weiß, zwölf an der Zahl, darunter freilich auch dessen Jungfräu-

lichkeit.14 Ein ähnliches Lob stimmt Bernhard von Luxemburg auf bisher im 

Detail noch nicht nachvollzogener Kompilationsgrundlage an, ohne jedoch auf 

den Traktat des Petrus hinzuweisen, dessen zwölf Lobpreisungen hier lediglich 

als Nachtrag berücksichtigt wurden.15 Der Augustiner-Chorherr Balthasar 

Boehm aus Rebdorf (*um 1462, †1530), dessen monumentales Œuvre 2638 latei-

nische und 36 volkssprachliche Predigten umfasst, kann alle bis dahin bekann-

ten Josefstraktate in Bezug auf die Informationsfülle überbieten.16 In seinem 

Traktat Von dem helligen vater Ioseph fügt er gegenüber Petrus de Alliaco, den 

er freilich häufig zitiert, fünf weitere Lobpreisungen hinzu: so find ich sibencze-

hen besundere grosse er vnd wirdikeit mit den wir erkennen sein grosse lob vnd 

preisung.17 

Balthasar Boehm Petrus de Alliaco 

1o hoch edel geporn in dise werlt (fol. 158ra) 1o ex nobilissima stirpe regia propaga-

tur (fol. 1r) 

2o warer vnd noher frevndt [Mariae und Ihesu 

Cristi] noch dem pluet vnd fleisch (fol. 160ra) 

2o nascitur […] ex semine Dauid ex quo 

nascitur Maria […] [e]x quo etiam […] 

nascitur Christus filius dei […] Christus, 

Maria et Ioseph vera consanguinitate 

iunguntur (fol. 1r–v) 

|| 
14 Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph. 

15 Bernhard von Luxemburg: Compilatio, fol. 9r–v. Zu ‚Meister Bernart‘ siehe Weidenhiller, 

Sp. 743. 

16 Eichstätt, UB, Cod. st 451, Florianus Federer (Lang?), Balthasar Boehm: Traktate und Ser-

mones dt., darin der 9. Sermo: Von dem helligen vatter Joseph der do waß ein sponß der Junck-

frawen Marie, fol. 157ra–188va, im Folgenden Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9). Vgl. Keller, S. 263–268. 

In den Transkriptionen wurden Groß- und Kleinschreibung reguliert, Abkürzungen aufgelöst, 

Ligatur sz handschriftengetreu als ß beibehalten und eine (modernisierende) Interpunktion 

eingeführt. Es findet sich kein Hinweis darauf, dass Boehm den Josefstraktat seines Zeitgenos-

sen Bernhard von Luxemburg kannte, weder erwähnt er das Werk noch findet sich ein Eintrag 

im Rebdorfer Bibliothekskatalog, allein dessen Sermones de rosario beatissime virginis Marie 

sind verzeichnet. Siehe Ruf, S. 271, Z. 35. 

17 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158ra.  



114 | Simon Falch 

  

3o got der almechtig hot im geben seins suns 

Ihesu Cristi mütter, die kunigen der himel, zu 

einer elichen hauß frawen (fol. 161va) 

3o sacratissime virgini matri dei matri-

monialiter desponsatur (fol. 1v) 

4o hoch gelobt auß dem ewangelio, wan es 

spricht Matheus […] Ioseph, Marie man, der do 

was gerecht (fol. 163rb–va) 

7o ipse iustus euangelico testimonio 

comprobatur: Joseph inquit vir eius 

cum esset iustus (fol. 4r) 

5o got der vatter hot im enpfolen das kintpet, 

das do nit allein menschlich, sunder auch got-

lich was (fol. 166rb) 

 

6o wurd geheissen ein hausvatter in dem aller 

helligsten hausgesindt (fol. 167ra) 

 

7o wurdt scheinperlich figuri[r]t in dem helligen 

Ioseph, dem alt vatter, von dem gesc[h]riben stet 

Genesis 39 (fol. 169va) 

 

8o man helt vnd schreibt in ein gantze reine 

iu[n]ckfraw an leib vnd gemvde (fol. 171rb) 

4o sanctus hic sponsus virginitatis 

titulo decoratur (fol. 2r) 

9o wurd clerlich gelert vnd vnterweist durch die 

helligen propheten (fol. 172vb) 

10o non solum veterum sed etiam 

nouorum prophetarum oraculis de hiis 

que de Xpo futura erant edocetur 

(fol. 7v) 

10o ist von got geert worden wie ein heimlicher 

rodts man in grossen gotlichen sachen 

(fol. 173vb) 

6o ei tanquam celesti secretario secre-

tum incarnationis Christi misterium a 

deo per angelum reuelatur (fol. 3r) 

11o hot ser dugenthafftiglich gelebt mit der 

schon Maria (fol. 174vb) 

 



 Maria – und Josef? | 115 

  

11o,9. Subdivisio:18 der demutig Ihesus hab 

enpoten der schon Maria, seiner mütter, vnd 

dem Ioseph, seinem zu gegeben vatter, groeß er 

mit worten, wercken vnd siten; hab in geheissen 

wi[r]diger her vatter vnd hab im gepogen sein 

knie (fol. 178va) 

12o non solum dei mater, non solum 

regina celorum et domina angelorum 

sed etiam dei filius rex et dominus 

omnium cui omne genii flectitur ce-

lestium, terrestrium et infernorum huic 

sancto Ioseph humiliter obediendo 

subicitur (fol. 9v) 

12o wurd gelobt groslich in dem, wan er hot 

gedient dem sün gottes leiplich vnd geistlich 

(fol. 179ra) 

5o non solum ad virginis matris sed 

etiam ad filii eius obsequa singulariter 

deputatur (fol. 2v) 

13o wurd von got fast vnd groeß gelibt vnd von 

der junckfrawen Maria. Wan vnter in ist gewest 

ein grosse vnd besundere gotliche libe (fol. 179vb) 

 

14o wurd ffast betrubt vnd geen[g]st mit dem 

schon kind Ihesu vnd mit seiner liben mütter 

Maria in mangerley weiß (fol. 181rb) 

 

15o das er offt ist visitirt vnd heimgesugt worden 

von den heligen engel auß dem gepot gottis 

(fol. 183rb) 

11o non solum prophetica sed etiam 

angelica allocutione sepe familiariter 

consolatur (fol. 9r) 

16o got hot in offt einngelassen in sein heimli-

che redt vnd gotliche gro̊sse geschik vnd werck 

(fol. 184vb) 

9o ipso presente multa et magna ac 

mira nostre fidei mysteria declarantur 

(fol. 7r) 

16o,3. Subdivisio: dem helligen Ioseph von dem 

engel (als Matheus sagt) [Klammer im Original] 

enpfolen, das er dem kind solt geben den nomen 

vnd heissen es Ihesus (fol. 185ra) 

8o nomen Ihesus […] a sancto Ioseph 

hominibus solemniter publicatur 

(fol. 5v) 

17o ist von disem elend abgescieden mit selli-

keit, sussikeit vnd gerechtikeit (fol. 187rb) 

 

|| 
18 Untergliederungen zu den von Boehm genannten siebzehn Lobpreisungen, die selbst 

wiederum Detailfragen zum Gliederungspunkt traktieren sowie weitere Dilatationen zum Lob 

des hl. Josef vorbringen oder Exkurse bspw. zur Genealogie bieten. Die Auswahl der subdivisio-

nes wurde hier auf die Parallelen zu Petrus’ Traktat beschränkt, um exemplarisch eine Kompi-

lationsgrundlage aufzuzeigen und gleichzeitig den Umfang der Abweichungen zu skizzieren. 



116 | Simon Falch 

  

Dass ausgerechnet dieser Augustiner-Chorherr, der weder durch Amt noch 

durch Würden ausgezeichnet war,19 den nach derzeitigem Kenntnisstand um-

fangreichsten volkssprachlichen Josefstraktat (mit 64 Folioseiten) seiner Zeit 

kompilierte, überrascht in zweierlei Hinsicht: nicht nur, weil dieser ungewöhn-

lich lang geriet, sondern auch, weil Boehms Schwerpunkt auf dem Lob der Got-

tesmutter20 und den hl. Jungfrauen21 liegt, denen Altäre in der Rebdorfer Stifts- 

und Gemeindekirche geweiht waren.22 Doch wird gerade so der von Kirchen-

vätern und -lehrern theologisch begründete Zusammenhang zwischen Marien- 

und Josefsverehrung deutlich23 – dass das eine immer schon das andere ein-

schließt. Daher wurde das Fest des Gemahls der Hl. Jungfrau gerade den Ge-

|| 
19 In Akrostichonform vermittelt Balthasar Boehm in Cod. st 344 dem Leser eine Selbstaus-

kunft, vgl. Keller 1999, S. 66: Balthasar Behem in Stefft natus Erfordie promotus in Eistat 

ordinatus in Rebdorf pro[fessus] A[ugustinus]. Daraus geht keine spezielle Funktion im 

Rebdorfer Chorherrenstift hervor. Vgl. Fink-Lang, S. 81. 

20 Boehm bietet 134 lateinische Marienpredigten (Signaturen der UB Eichstätt, Predigtzählung 

nach den originalen Angaben in den Predigtbänden, die Angabe des Anlasses ([S = Sermones 

de Sanctis] folgt der in der Predigtforschung üblichen Zählung nach Schneyer [CD-ROM]): S5 

Cod. st 345 (Nr. 12–16) und Cod. st 423 (Nr. 125–129); zu S21 Cod. st 345 (Nr. 58–63) und Cod. st 

423 (Nr. 189–201); zu S28 Cod. st 345 (Nr. 100–113) und Cod. st 423 (Nr. 244–256); zu de com-

memoratione virginis Marie ab aduentum domini vsque ad natiuitatem eius (vgl. Missale Eyste-

tense, fol. CClVva) Cod. st 423 (Nr. 260–261); zu Mariae ad martyres Cod. st 424 (Nr. 40); zu S145 

Cod. st 344 (Nr. 38–42) und Cod. st 424 (Nr. 97–108), in octava Cod. st 424 (Nr. 119); zu S59 in 

vigilia Cod. st 424 (Nr. 175–176), in festo Cod. st 344 (Nr. 73–85) und Cod. st 424 (Nr. 177–193), in 

octava Cod. st 424 (Nr. 200); zu S65 Cod. st 344 (Nr. 109–114) und Cod. st 424 (Nr. 234–241), in 

octava Cod. st 424 (Nr. 252); zu S140 Cod. st 424 (Nr. 264–266); zu S143 Cod. st 344 (Nr. 153–154) 

und Cod. st 423 (Nr. 96–99). 

21 In den volkssprachlichen Predigten (aber auch im lateinischen Werk mit über achtzig 

Sermones) sind die Feste der virgines sanctae gemessen an ihrer Bedeutung in den Kalendarien 

oder den gedruckten Musterpredigten der Zeit deutlich überrepräsentiert: Cod. st 451: Maurili-

us, Petronilla, Appolonia (S96), Kunigunde (S132), Margareta (S47), Von der aufdeilung der 

zwelffpoten (S97), Joseph (S129), Laurentius (S56), Matthaeus (S67). Cgm 4337: Walpurga, 

Sebold, Mariae Empfängnis (S5), Barbara (S98), Lucia (S7), Mariae Heimsuchung (S145). 

Cgm 4438: Martha (S148), Dorothea (S115), Anna (S94), Mt 8,2 (T13), Martha (S148), Otilia, 

Appolonia (S96), Ursula (S97), Prisca, Monica, Dorothea (S115), Juliana, Elisabeth (S82). 

Cgm 371: Thomas (S8), Anna (S94), Magdalena (S49), Gertrude. 

22 „Der Hauptaltar […] ist dem Kirchenpatron Johannes d. Täufer geweiht.“ Die weiteren 

Altäre sind folgendermaßen gewidmet: Nikolaus, Anna, Jungfrauen, Georg, Willibald, Martin, 

den vier Kirchenlehrern, den vierzehn Nothelfern, Luzia und Othilie, Augustinus, Dreikönige, 

Stephanus und Laurentius, Johannes d. Evangelisten, Michael, Clemens, der Schmerzhaften 

Mutter und der Dreifaltigkeit. Höcherl, S. 26. 

23 Vgl. Anm. 5, 7 und 8. 



 Maria – und Josef? | 117 

  

meinschaften empfohlen, die in besonderer Weise Maria zum Dienst verpflichtet 

waren:24 

Ecclesiis universis, præsertim dedicatis in memoriam beatissimae, & gloriosæ semper Vir-

ginis Mariæ. Unus ex zelatoribus suis indignus, volens diem in honorem Virginis ejusdem, 

atque justi Joseph sponsi sui, testis ac custodis sui celebriter venerari. ‚Pertransibunt plu-

rimi‘ (juxtà verbum Danielis.XIII.4.)‚ & multiplex erit scientia.‘ Placuit itaque divinæ sapi-

entiæ (quæ ‚attingit à fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter‘ Sap.VIII.I.) 

inclinare novissimis temporibus istis corda multorum, ut justi Joseph, & Mariæ virginale 

(sicut Hieronymus appellat) conjugium esse venerandum solemni cultu Ecclesiæ doceret, 

atque promoveret sua devotio.25 

Mit seinem lateinischen und volkssprachlichen Œuvre verdeutlicht Balthasar 

Boehm diesen Verehrungszusammenhang in idealer Weise, findet sich doch im 

‚Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters von 1350 bis 1500‘ kein 

weiteres Predigtœuvre, das zu beinahe allen in den Kalendarien der Zeit ver-

breiteten Marienfesten Muster26 und darüber hinaus noch drei Josefspredigten27 

|| 
24 Dies dürfte auch für das Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf zutreffend gewesen sein, da 

wohl ein Patrozinium bestand, vgl. Anm. 22. 

25 Gerson: Epistola (Du Pin IV, Sp. 732D–733A); vgl. Seitz, S. 201. 

26 Wie ein Vergleich mit der von Schneyer erfassten Überlieferung zeigt: Zu den Anlässen In 

purificatione b. Mariae (S21), In adnuntiatione b. Mariae (S28), In adsumptione b. Mariae (S59) 

und In nativitate b. Mariae (S65) sind nach Kenntnisstand Schneyers (CD-ROM) 204, 237, 264 

und 199 Predigten überliefert, zum Anlass In conceptione b. Mariae (S5) nur noch 106, zu De 

visitatione Mariae (S145) 67 und zu In compassione Mariae (S140) nur acht bzw. zu De praesen-

tatione Mariae ad templum (S143) nur sieben. Die Predigten zu S140 stammen von Bernhardi-

nus de Bustis, Johannes Stekna und Johannes Hus, die Predigten zu S143 von Hieronymus von 

Prag, Johannes Keck, Johannes II. de Jenzenstein und Udalricus Kaegerl. Die Überlieferungsla-

ge erklärt sich aus der in den verschiedenen Diözesen und Orden zeitversetzten Einführung 

bestimmter Marienfeste wie S5, S140 und S143. Weder dem Umfang nach noch im Hinblick auf 

die Vollständigkeit der Marienfeste gibt es in der spätmittelalterlichen Überlieferung, nach 

bisherigem Kenntnisstand, eine Parallele zu Boehms Werk. Selbst Augustinus Holzapfler, der 

mit 86 von Schneyer registrierten Sermones – zu S5 (6), S21 (12), S28 (13), S59 (25), S65 (16), 

S145 (14) – nach Boehm zu den produktivsten Verfassern von Marienpredigten gehört, deckt 

nicht die gleiche Anzahl an Festanlässen ab. Um das spezielle Interesse Holzapflers und 

Boehms zu verdeutlichen: Von Bernhardinus de Bustis stammen laut Schneyer 34 Marienpre-

digten, von Johannes Herolt (vorbehaltlich der Verfasserfrage) 27 Sermones.  

27 Die lateinischen Josefspredigten Boehms sind in die chronologische Ordnung des Muster-

predigtbands Cod. st 423 eingefügt, demnach datiert Boehm das Josefsfest auf den 19. März und 

folgt damit den Vorgaben des Missale Eystetense, vgl. Anm. 47. Die Perikopen lauten für die 

erste Predigt (Nr. 237) Spr 10,1, für die zweite Predigt (Nr. 238) Gen 41,40 und für die dritte 

(Nr. 239) Mt 1,20. Schneyer (CD-ROM) registrierte zwei Predigten zu S129 (bzw. T5); eine von 

Bernhard von Siena (Nr. 161) und eine von Robertus Caracciolo (Nr. 142). 



118 | Simon Falch 

  

enthält. Wenn es im Folgenden nun aber nicht um Maria in einem Hymnus oder 

einer Sequenz geht, sondern um Boehms volkssprachlichen Traktat, der das 

Fest des hl. Josef propagiert, so ist dies dennoch als Beitrag zur Wirkungsge-

schichte der Verehrung der Mutter Gottes und zur Entwicklungsdynamik der 

spätmittelalterlichen Liturgie zu verstehen; lieferte doch die marianische Fest-

praxis, insbesondere auch die Feier der Unbefleckten Empfängnis, wie zu zei-

gen sein wird, einen entscheidenden Beitrag zur Aufwertung des Kults des 

hl. Josef.28 

1 Boehms Traktat zum Gedenktag des hl. Josef 

Der Text Von dem helligen vatter Joseph könnte, da er der „Verkündigung religi-

öser Heilsbotschaft[en]“29 dient, als Predigt bezeichnet werden. Dies legt auch 

der Überlieferungszusammenhang in der Sammelhandschrift Cod. st 45130 der 

Universitätsbibliothek Eichstätt mit weiteren Sermones des Augustiner-

Chorherrn nahe, jedoch nimmt diese Kompilation im Œuvre eine Sonderstel-

lung ein. So wird hier die Fortsetzung der Lektüre angekündigt (Nvn so wollen 

wir die deilung dis buchs fleiß thvn, ob wir morgen obtwaß sagen von dem lobe 

des groß helligen vatters sant Ioseph),31 was singulär in Boehms Predigten ist, 

also nicht den üblichen Formulierungen zur Kennzeichnung der Aufführung 

entspricht, wie Dise wort [...] werden hewt gelesen32 oder Dise wort […] an disem 

hewtigen fest.33 Freilich wäre die obige Ausführung auch in einer längeren Lese-

predigt denkbar, doch dürfte der Begriff buch auf eine wesentlich umfangrei-

chere und zur Fortsetzung konzipierte lectio verweisen (bspw. von der Vigil bis 

zur Oktav des Fests), worauf auch die Datierung Deo gracias 1520 in octava die 

sancti Ioseph34 schließen lässt. Ob dies bereits auf eine geänderte Festpraxis im 

Chorherrenstift Rebdorf hinweist oder nur dem frommen Wunsch, das Josefsfest 

mit Oktav zu feiern, Rechnung trägt, ist nicht mehr zu erschließen. Als Rezipien-

|| 
28 Eine ähnliche Aufwertung erfährt in der Zeit schließlich auch das Fest der hl. Anna. So 

weist Dörfler-Dierken (S. 73) darauf hin, dass „[i]n die meisten Diözesan- und Ordenskalender 

[...] das Annenfest erst nach 1481 eingeführt worden“ sei. 

29 Hasebrink, H.-J. Schiewer, S. 151. 

30 Vgl. Anm. 16. 

31 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 158ra. 

32 Von sant Thomas dem appostelein ein predig, Cgm 371 (Nr. 1), fol. 41r. 

33 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 33r. 

34 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 188va. 



 Maria – und Josef? | 119 

  

ten können, da es sich um einen volkssprachlichen Text handelt, Chorherren 

und Laienbrüder vermutet werden. Dass es sich um eine Gemeindepredigt han-

delt, ist wegen der Länge, vor allem aber aufgrund der erörterten Fragen un-

wahrscheinlich. Auch geht der Kompilator über das in den Artes Praedicandi 

diskutierte prädikable Wissen hinaus, indem er quaestiones traktiert, die übli-

cherweise, d. h. gemäß den Predigtlehren, nur dann in einer volkssprachlichen 

geistlichen Ansprache zu erörtern seien, wenn Irrglauben begegnet werden 

müsse.35 So lässt Boehm bei seinen Ausführungen besondere Vorsicht walten: 

Ich mein ich sag recht, wer es anders, so wolt ich schweigen oder das wider ruffen, daß 

ich itzund sagen will. Also sag ich, ich halt das, so got der almechtig het gewolt vnd ge-

ordenirt, das sein liber sun Ihesus solt geparn worden sein in diser werlt von mans sam-

men, so halt ich das, das got het do zu auserwelt Ioseph zu einem vatter, wie er hot auß er 

welt Mariam zu einer mutter.36  

In diesem Zitat wird die quaestio37 in eigentümlicher Weise berührt, ob die Pro-

phezeiung,38 dass der Messias aus dem Geschlecht Davids hervorgehen werde, 

erfüllt worden sei. Wenn Maria durch den Hl. Geist empfing, ist dann Josef 

überhaupt als Vater Jesu anzusehen? Praeterea, impossibile est unum hominem 

duos patres habere.39 Boehms Ziel ist es nicht, an Dogmen zu rütteln, sondern 

die besondere Ehrwürdigkeit Josefs als pater familias zu illustrieren und gleich-

zeitig Wissen über die Genealogie der Hl. Familie zu vermitteln. Die Positionen 

werden nach scholastischer Manier referiert: 

|| 
35 Siehe Roth, S. 174. 

36 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 159rb. Vgl. auch im Anschluss an die Ausführungen zur 

Genealogie Josefs und Marias: Noch merck das, du leser diser wort, daß sag ich, dise wort redt 

ich nit ver war, sunder vß duncken vnd andacht vnd auß ausczugen vil bucher, hab ich geirt so 

wider ruff ich das (ebd., fol. 161va).  

37 Vgl. Thomas de Aquino: S. th. III, q. 31: Deinde considerandum est de ipsa conceptione 

salvatoris. Et primo, quantum ad materiam de qua corpus eius conceptum est; secundo, 

quantum ad conceptionis auctorem; tertio, quantum ad modum et ordinem conceptionis. Circa 

primum quaeruntur octo. Primo, utrum caro Christi fuerit sumpta ab Adam. Secundo, utrum 

fuerit sumpta de David. Tertio, de genealogia Christi quae in Evangeliis ponitur. Quarto, utrum 

decuerit Christum nasci de femina quinto, utrum fuerit de purissimis sanguinibus virginis 

corpus eius formatum. Sexto, utrum caro Christi fuerit in antiquis patribus secundum aliquid 

signatum. Septimo, utrum caro Christi in patribus fuerit peccato obnoxia. Octavo, utrum fuerit 

decimata in lumbis Abrahae.  

38 Num 24,17: Videbo eum sed non modo intuebor illum sed non prope orietur stella ex Iacob 

et consurget virga de Israhel et percutiet duces Moab vastabitque omnes filios Seth. 

39 Thomas de Aquino: S. th. III, q. 31, a. 3, arg. 2. 



120 | Simon Falch 

  

Merck, eß spricht Damascenus lib. 4, c. 6: Maria, die hellig mütter vnd junckfraw, sey ge-

porn von David durch Nathan, Ioseph aber von David durch den Salomon. Wan Dauid 

vnter vil sünen het er zwen sün, Nathan prophetem vnd Salomon, der wurd der aller 

weisst künig, als stet geschriben an dem ersten puch Paralippomenom an dem tritten ca-

pitel vnd als vns sagt Lyra vber Lucam. Wie wol die weisen der hebreischen mit einikeit 

haben gehalten auß der schrifft, das Cristus geporn solt werden von Dauid. Etlich doch 

auß in haben gemeint, er solt werden geporn von Dauid durch de sün Nathan, wmb der 

groß wirdikeit seiner hellikeit vnd seiner prophecey, die der selbig Nathan durch die ein-

gebung des helligen geistes hot auß gesprochen. Etlich aber haben geschaczt, das Cristus, 

der war messias, solt geporn werden von Dauid durch sein sün Salomonem vmb vrsag der 

kuncklichen wirdikeit vnd ere der grossen weisheit. Aber noch der rechten warheit ist 

Cristus entsprungen vnd geporn von allen peiden vnd durch alle peiden, daß ist durch Sa-

lomonem vnd Natham, ped süne Dauid. Aber anders vnd anders, wan durch Salomonem 

ist er kumen durch die naturlich linien der gepurt, aber durch Nathan ist er kummen noch 

der geseczlichen linien der gepurt.40  

Erst auf dieser Grundlage – weitere Erläuterungen zu Melchi oder Panthera 

(Barpanthera) können wir überspringen – lässt sich schließlich Marias Ver-

wandtschaft mit Josef und damit die gesetzliche und natürliche Abstammung 

Christi in direkter Linie von David über Maria (fleischlich) sowie von David und 

Salomon über Josef (gesetzlich) begründen. Wie Boehm in Übereinstimmung 

mit der Doktrin41 erläutert, bestehe die Lösung der Frage nach der Vaterschaft 

des Josef darin, nach mosaischem Recht zwischen der fleischlichen und der 

gesetzlichen Abstammung zu unterscheiden: Dem Gesetz nach (Dtn 25,6) sei 

Jesus Josefs Sohn, wie auch Josef nur dem Gesetz nach Sohn des Eli gewesen 

sei.42 Wie er erläutert, sind damit aber beide im obigen Abschnitt dargelegte 

Annahmen über die Abstammung Christi kompatibel: 

Nu merck, als do vns sagen vnd beweisen die schrifft, so man recht auß rechent, so find 

man, daß Maria vnd Ioseph sein gefrevndt gewest noch dem pluet bey dem segsten grad 

in der frevntschafft, in dem die ee ist erlewbt. Es spricht Matheus: Mathan hot geporn Ia-

cob. Do mocht yemant claffen, also anders spricht Lucas an dem tritten capitel, wan 

Mathat hot geporn Heli vnd Heli hot geporn Ioseph. Do spricht Lyra, das Mathat vnd 

Matan sein kümen von Dauid, aber Mathat durch Nathan, der do was ein sün Dauid. 

Mathan aber kumpt von Dauid durch den Salomon vnd die zwen Mathat vnd Mathan het-

ten ein frawen noch eynander mit nomen Hesta. Vnd Hesta entpfing von dem Mathan, 

entpfing Iacob, vnd dor noch entpfing si von Mathat den Heli, als das Iacob vnd Heli wa-

ren bruder von der mütter, aber si komen von zweyen prudern, die von Dauid abstigen in 

der gepurt, einer durch Nathan, einer durch den Salomon. Nun es geschae, das Heili nam 

|| 
40 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160ra–b. 

41 Vgl. Catalogus Sanctorum III,48. 

42 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160rb.  



 Maria – und Josef? | 121 

  

ein weip noch dem gesecz Moisi vnd starb oen kind vnd samen, dor vmb Iacob, sein pru-

der, müst nemen seins toͤten pruders weip, vnd must auf wecken den samen an seins pru-

ders stadt, vnd gepar den selligen vnd helligen Ioseph. Also was Ioseph ein naturlicher 

sun des Iacobs, also meint es Matheus in seinem ewangelio, aber er was ein sun auch Heli 

noch dem gesecz, nit noch der natur, also hot in gemeint Lucas in seinem ewangelio, vnd 

si haben pet ein rechte meynung, Lucas vnd Matheus.43  

Über die Leviratsehe wäre somit die direkte Abstammung Josefs von Salomon 

(gesetzlich) und von David (fleischlich) sowie die Verwandtschaft zwischen 

Maria und Josef (fleischlich) gesichert. Obwohl oder gerade weil Josef nicht der 

natürliche Vater Jesu ist, spielt die Genealogie – auch im Hinblick auf die Levi-

ratsehe „Jakob[s] mit der Witwe seines Stiefbruders Eli“, über die Josef „die 

beiden Linien der Davidssöhne wieder zusammen[führt]“44 – eine entscheiden-

de Rolle, um aus dieser Abstammungsgeschichte auch Marias Zugehörigkeit 

zum Stamm Davids zu begründen.45 Genealogischen Beziehungen geht Boehm 

mit großem Interesse nach, was der im Spätmittelalter wachsenden Bedeutung 

der Hl. Familie und aller Verwandten des Herrn in der Liturgie entspricht.46 

Doch bilden dies die für Boehm maßgeblichen Liturgica der Diözese, der Win-

desheimer Kongregation sowie der Augustiner-Chorherren Rebdorfs nicht ab. 

Überhaupt liefert die Josefsliturgie weder dem Umfang noch dem Inhalt nach 

Anstöße für ein über 64 Folioseiten tragfähiges Konzept.47 Dennoch sind gerade 

|| 
43 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 160va. 

44 Wucherpfennig, S. 56–57. 

45 Damit knüpft Boehm an die Tradition der Väter an, „die Genealogie“ zu erörtern, wozu die 

Evangelisten Anlass bieten, da sie Jesu Abstammung bei Josef ansetzen. Zu den Aussagen der 

Väter vgl. Seitz, S. 24–29. 

46 Vgl. De sancto Joseph, AH 19, S. 164–165, Nr. 284; hier S. 164, Str. 1: O veneranda trini-

tas, / Jesus, Joseph et Maria, / Quam conjunxit divinitas / Caritatis concordia. 

47 Allein das Eichstätter Messbuch (nur für den Gemeindegottesdienst verbindlich) weist ein 

Formular auf, doch bietet dieses keine spezielle, d. h. in besonderer Weise ausgestaltete Litur-

gie zum Fest des hl. Josef an. Vgl. Missale Eystetense, fol. CCLXXIIIIra–rb. Das Fest De s. Josepho 

wird im Kalender des Missale Eystetense nicht genannt, im Prolog (fol. 6v) findet sich der Ver-

weis: De sanctis Ioseph et tribus Regibus et cautele circa pericula misse cclxxiii. Oratio: de sancto 

Ioseph nutritore domini. Beati Ioseph patriarche tui presidiis domine muniamur: qui et tempora-

lem vnigeniti tui fideliter educauit infantiam et eiusdem virgini genitrici, virgineus ipse custos et 

testis esse meruit et minister. Per eundem. Secreta: Hec oblatio domine ad salutem mentis et 

corporis eius nobis intercessione proueniat: per quem temporaliter celi panis et pastor est pastus, 

et cibus ipse cibatus est angelorum. Per eundem. Complenda: Illius quesumus domine interuentu 

ecclesie tue deuotio foueatur, cuius immaculate virginitati, beate Marie coniugata virginitas 

sanctospiritu fecundata mundo peperit saluatorem dominum nostrum Iesum Xpm filium tuum. 

Qui tecum. Es handelt sich wohl um eine gekürzte Fassung des Regensburger Formulars (1434), 

Liber missalis secundum chorum ecclesiae maioris Ratisponensis 1479 (Clm 2506, fol. 339), 



122 | Simon Falch 

  

im Josefstraktat die Verweise auf die Liturgie von besonderer Relevanz für den 

argumentativen Aufbau – allerdings steht dabei die Marienliturgie im Vorder-

grund, in der immer schon Josef, bspw. über die Perikopen Mt 1,148 oder Lk 1,26–

2749 oder auch zahlreiche Hymnen,50 präsent ist. Die Perikopen belegen damit 

einen in Liturgie und Predigtpraxis stets möglichen unmittelbaren Verehrungs-

zusammenhang, entweder über die Genealogie (nach Matthäus) oder über die 

Jungfräulichkeit Mariens (nach Lukas), für die Josef der Garant war.51 Diese 

Schriftzitate, die auch in der Diskussion um die immaculata conceptio und der 

Rechtfertigung des Annenkults von Bedeutung sind,52 bieten Boehm zentrale 

argumenta für eine Aufwertung des Josefsfests.  

|| 
abgedruckt bei Seitz, Anhang II, S. 341–342. Weitere für Boehm relevante liturgische Vorgaben, 

sei es von den Augustinern oder von den Windesheimern, konnten nicht ermittelt werden. 

48 Siehe Boehms Predigt In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 128) zu Mt 1,1. 

49 Siehe Boehms Predigt In adnuntiatione b. Mariae, Cod. st 345 (Nr. 100) und Cod. st 423 

(Nr. 245), entsprechend den Vorgaben des Missale Eystetense, fol. CCVIIIrb (EVA). Sowohl auf 

Grundlage der vorgegebenen lectio wie der antiphona als Perikope wählbar, vgl. Marbach, 

S. 423: „Lc 1,26.27. Missus est Gabriel Angelus ad Mariam virginem desponsatam Joseph. Ant. I. 

ad Vesp. et Laud. in Annuntiatione B.M.V.“ 

50 AH 2, S. 80–81, Nr. 109; hier S. 80, Str. 4; AH 4, S. 39–40, Nr. 52; hier S. 40, Str. 5; AH 4, 

S. 49–50, Nr. 72; hier S. 49, Str. 5; AH 5, S. 70–72, Nr. 20; hier S. 70, Str. 2; AH 8, S. 75, Nr. 92; 

hier Str. 2a; AH 10, S. 81–82, Nr. 96; hier S. 82, Str. 10a; AH 10, S. 94–95, Nr. 118; hier S. 94, Str. 

3b; AH 10, S. 97–98, Nr. 123; hier S. 97, Str. 2b; AH 12, S. 54, Nr. 86; hier Str. 2; AH 12, S. 54–55, 

Nr. 87; hier S. 54, Str. 1; AH 12, S. 56–57, Nr. 89; hier S. 56, Str. 2; AH 17, S. 34–37, Nr. 8, hier S. 

35, Str. 2 (Responsoria); AH 23, S. 57–58, Nr. 84; hier S. 57, Str. 4; AH 48, S. 128–131, Nr. 107; 

hier S. 128, V. 25–26; AH 54, S. 291–294, Nr. 189; hier S. 292, Str. 16. 

51 Vgl. Anm. 8. 

52 De Dieu, S. 29: „D’ailleurs, sans prétendre que le titre de mère de l’Immaculée ait été 

l’unique raison du culte rendu à sainte Anne – ce serait pur artifice, car plusieurs causes y 

contribuèrent – nous allons constater que la qualité de Mère de la Vierge Immaculée en a été la 

raison principale. Fait d’autant plus remarquable que le titre de Mère de la Mère de Dieu eût pu 

être pris davantage en considération, puisque la Maternité divine de Marie fut objet de foi 

explicite dès l’origine, tandis que l’Immaculée-Conception demeura longtemps de foi impli-

cite.“ Als „notwendige Folge der Verehrung der unbefleckten Empfängnis Marias“, wie es 

Kleinschmidt (S. 162) und De Dieu (S. 16–39) bewerten, betrachtet Dörfler-Dierken (S. 46 u. 

ebd., Anm. 3) den Annenkult nicht. Sie bezweifelt die Bedeutung der „feinen Distinktionen der 

Theologen“, doch konstatiert sie selbst (ebd.): „Sämtliche in diesen Jahren [an der Wende vom 

15. zum 16. Jh.] entstandene und verbreitete Texte vertreten die Auffassung von einer besonde-

ren Auszeichnung der Gottesmutter im Sinne einer vorgeburtlichen Heiligung beziehungsweise 

einer schon im Moment der Empfängnis wirksamen Heiligung, nicht aber die Lehre der erst 

1854 als Dogma fixierten immaculata conceptio.“ Doch stellte Sixtus IV. ja bereits 1477 (Denzin-

ger, Hünermann, Nr. 1400) fest, dass es angeraten sei, das Fest zu feiern. Vgl. Anm. 59. Auch 



 Maria – und Josef? | 123 

  

2 Die Immaculata-Frage als Präzedenzfall 

Das Fest Mariä Empfängnis wurde im Spätmittelalter zwar in vielen Diözesen 

gefeiert,53 doch bestand über die Immaculata-Frage bis 1854 Uneinigkeit; erst 

dann wurde die Unbefleckte Empfängnis, d. h. die Empfängnis Mariens frei von 

der Erbsünde, von Pius IX. zum Dogma erklärt.54 Besonders im Spätmittelalter 

„war das Thema Gegenstand scharfsinniger Disputationen, aus denen sich im 

Laufe der Zeit heftige Kontroversen zwischen den Schulen entwickelten“.55 

Boehm weist in seiner Predigt Von vnser liben frawen entpfenckniß auf die Prob-

lematik der ungeklärten Frage einer Teilhabe Mariens an der Erbsünde hin und 

wird schließlich in seinem Josefstraktat auf diese Kontroverse bezugnehmend 

Konsequenzen für die Verehrung des hl. Josef fordern. In seiner volkssprachli-

chen Marienpredigt fasst er den aktuellen Stand der Diskussion um das Fest 

Conceptio Mariae zusammen. Selbst wird er keine Position explizit verteidigen, 

obgleich die Anlasspredigt, gemäß den für ihn verbindlichen liturgischen Vor-

gaben,56 nur eine zustimmende Haltung zulässt: 

Nvn seitemal der prvn, Ihesus Cristus, der vrsprunck aller gutikeit, tugent, sussikeit, 

weisheit, reinikeit vnd sellikeit ist entsprungen vnd aüsgeflossen auß der helligen iunck-

frawen Maria. So ist daß vns ein anzeigung, daß si sey gewesen die aller reinst vnd lawter 

vnd schon oͤn alle sund dechlich, dotlich vnd auch oen alle erbsund. Wie wol fil gelerten 

sprechen, si geporn vnd entpfangen sein in erbsundt vnd legen fur vil vrsag vnd auch, als 

ich nit anders weiß, dan es sey auß des pobst gewalt hoch verpoten, daß niemant sol 

sprechen oder halten festickligen, daß si sey geporn oen erb sund. Ader wider vmb, daß si 

sey geporn oen erb sundt dannoch, so halten vil mer doctores in einer gutigen meinung, 

daß si got hab vorkummen vnd behut vnd behalten vor der erbsund.57 

Ausschlaggebend für die Durchsetzung des Fests war trotz des päpstlichen 

Vorbehalts und unabhängig von der Frage, wie groß die Lager von Befürwortern 

|| 
scheinen sich Annabruderschaften im Zusammenhang mit Marienbruderschaften entwickelt zu 

haben; vgl. Schnurrer, S. 87. 

53 Grotefend, s. v. ‚Marie Conception‘. Auch sind frühe deutsche Predigten zu S5 von 

R. Schiewer nicht ermittelt worden.  

54 Vgl. Lohse, S. 202. 

55 Horst, S. 1. 

56 Boehm berücksichtigt bei der Konzeption seiner Musterpredigten die liturgischen Vorgaben 

der Augustiner-Chorherren, die der Windesheimer Kongregation sowie die der Diözese 

Eichstätt. Dies ergibt sich aus dem Anschluss des Stifts an die Kongregation (1458) sowie da-

raus, dass die Rebdorfer Stiftskirche zugleich als Gemeindekirche fungierte. Vgl. Falch, S. 124. 

57 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34r. 



124 | Simon Falch 

  

oder Gegnern waren, die spätmittelalterliche Glaubenspraxis,58 worauf Boehm 

in der Argumentation hinweist: 

Auch haben die pebst geben grossen ablaß zu disem fest, gleich als der aplas lavt vnd ge-

ben ist an vnsers hern leichnams dag. Man feiert keinß helligen entpfenckniß dan allein 

der iunckfrawen Maria als hewt vnd auch deß hern Ihesu Cristi in der fasten, do der engel 

Gabriel von himel rab kam vnd gruest die mutter gottis Maria vnd sprach: Aue Maria etc.59 

Durch die Anerkennung der Nützlichkeit des Festes für das Seelenheil durch 

Ablässe ist die Festpraxis hinreichend legitimiert. Der Augustiner-Chorherr 

kann freilich in Ermangelung geeigneter Autoritäten (aus Patristik und Bibel) 

keine Belege für die Unbefleckte Empfängnis Mariens vorbringen. Und so lassen 

sich nur argumenta und dicta anführen, die die besondere Auserwähltheit Mari-

ens als dei genetrix belegen bzw. darauf schließen lassen, wie bspw. Lk 1,3560 

oder auch, trotz anderer Auffassung in der Immaculata-Frage, Bernhard von 

Clairvaux.61 Boehm verweist letztlich auf die unentschiedene Diskussion, auch 

wenn er sich den Befürwortern anschließt: 

|| 
58 Horst, S. 2–3: „Durch eine intensive Predigttätigkeit in den Jahrzehnten nach dem Basler 

Konzil wuchs beim Volk der Glaube an die unbefleckte Empfängnis Mariens in einem bisher 

unbekannten und für die Theologen folgenschweren Ausmaß.“ Vgl. De Dieu, S. 36. 

59 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35v. 

60 Ebd., fol. 35r–v: Aber got der almechtig hot geert sein libe mvtter Maria, wan ee er dem leib 

Marie ein guß die helligen sel, hot er iren leip gereinickt von aller poeser neigvng vnd vergiff-

tung von Ademßfal. Vnd vber daß hot got si gehelligt mit grossen gnaden deß helligen geistes 

vnd dor noch hot er dem leib Marie ein gossen die helligen sel vnd hot si also behut vor der 

erbsund. Hellig must sein der leip Marie vnd die pruest Marie, die do solten geperen, neren vnd 

seigen den sun deß ewigen kvnigs von himel. Als man list Ieremie primo in dem alten testa-

ment ist sant Ieremias geheligt worden in mütter leib, ee er wurd geporn. Auch als man list 

Luce primo[,15], sant Iohannes wurd erfuldt mit dem helligen geist, do er noch was in mvtter 

leib. Vnd sant Ieremias vnd sant Iohannes sein allein gewest propheten vnd knecht gottes vnd 

sein geheligt in mvtter leib. Wie mer daß ist vns billig zu gleiben vnd gutlichen zu meinen, daß 

got sein hellige, aller libste mutter Maria hab in mvtter leib, si vber alle helligen geert vnd 

gehelligt. Hot got also geert vnd gehelligt sein knegt, wie vil mer hot er geert die hochwirdigen 

kunigen vnd sein libe mv̈tter. Wan Maria ist vn aussprechlich hellig an leib vnd sele, dor vmb 

hot got offenpar thon den cristen lewten, vf daß man ere vnd feire die reine entpfenckniß 

seiner mv̈tter Marie. 

61 Ebd., fol. 35v: Etlich probieren, daß si sein geporn oͤn erbsund, etlich sagen anders, von den 

wil ich schweigen vnd wollens alls got entpfel. Daß wissen wir wol, wan die junckfraw Maria 

ist aller ern wirdig, wan got hot si auserkorn vnd geert vber alle creatur. Wan eß spricht Bern-

hardus: O Maria, als dein svn Ihesus Xpus vnser her ist benedeit vber alle mender, also bistu 

gelobt vnd gebenedeit vber alle frawen in den himeln vnd auf erden. So wird Bernhard von 

Boehm als Autorität vereinnahmt, ohne dass entschieden werden kann, ob der Augustiner-



 Maria – und Josef? | 125 

  

Nvn wie wol Maria ist entpfangen von mendlicher mit wirckvng vnd mendlichem samen 

in dem leib sant Anne, ir mutter, wie ander lewt, dannoch hot got geert sein mütter, als et-

lich doctores halten vnd etlich do wider sein: Hot got geert sein schon mvtter Maria, also 

wan er hot si, als ich auch gutlich mein vnd nit wil festicklich daß verbar halten, vff daß 

ich nit vngehorsam sein dem pebstlichen gepot.62 

Das gepot steht dem Glauben an die Unbefleckte Empfängnis Mariens nicht im 

Wege, nur die Verteidigung einer Position gegen die andere ist untersagt. 

Schließlich hat sich das Fest bereits in vielen Diözesen, Orden und Kommunitä-

ten etabliert, wenn auch in unterschiedlicher Ausprägung.63 Der Augustiner-

Chorherr lässt also alle Vorsicht walten. Trotzdem markiert er seine Position 

durch die Wahl des Predigtthemas, das uns wohl nachdrücklich auf das Festge-

heimnis hinweisen soll. 

Für die deutsche Predigt Von vnser liben frawen entpfenckniß wählt Boehm 

in Abweichung von den Perikopen der lateinischen Musterpredigtsammlung, 

die streng an den liturgischen Vorgaben ausgerichtet sind,64 den eher für einen 

Commune-Anlass zu erwartenden Versikel Fluminis impetus laetificat civitatem 

Dei65 bzw. den zweiten Versbestandteil sanctificavit tabernaculum suum Altis-

simus (Ps 45,5) als Perikope. Ebenfalls unzitiert bleibt in der deutschen Predigt 

die Lesung Dominus possedit me initium viarum suarum antequam quicquam 

faceret a principio (Spr 8,22), die im Missale66 und Brevier67 vorgegeben ist und 

von Verfassern von Predigthilfsmitteln zum Anlass Conceptio Mariae gewählt 

wurde.68 Diese wird erst gar nicht erwähnt, obwohl sich das Thema Dominus 

possedit me ab initio69 doch auch anbieten würde, einen Beleg für Marias Geburt 

frei von Erbsünde zu insinuieren; schließlich hat Boehm auch zu dieser Lesung 

ein Muster verfasst.  

|| 
Chorherr die Position des Zisterziensers kannte, vgl. Horst, S. 18. Ob und aus welchen 

Predigthilfsmitteln Boehm das Zitat bezog, lässt sich abschließend nicht mehr ermitteln; zur 

Kompilationstechnik von Boehm siehe Falch. 

62 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 34v. 

63 Vgl. Heal, S. 25–26. Siehe auch Anm. 48. 

64 Vgl. Falch, S. 124.  

65 Marbach, S. 130: „Ps 45,6. Adjuvabit eam […] [Ps 45,5] V. Fluminis impetus […]. Grad. in 

Missa Me exspectauerunt pro Virg. et Mart.“  

66 Missale Eystetense, fol. CXCVIIva. 

67 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 208va. 

68 Bspw. von Guillermus Parisiensis: Postilla, fol. XXXVIIIv: In festo conceptionis beate vir-

ginis Marie pro epistula presens lectio [Proverbia VIII] karissimus seculares legitur: que lectio 

principaliter exponitur de eterna sapientia que Xps est filius Marie virginis. Honor autem 

filii / est honor matris / et econuerso: honor matris / est honor filii. 

69 Perikope der Predigt Boehms: In conceptione b. Mariae, Cod. st 423 (Nr. 127). 



126 | Simon Falch 

  

Die Themenwahl Boehms akzentuiert jedoch stärker den Gedanken der 

vollendeten Reinheit Mariens. Denn der Ps 45,5 ist, obwohl vom Aussagegehalt 

vergleichbar,70 auch lyrischer als Spr 8,22 – vor allem komplementär zum Versi-

kel Elegit eam deus et praeelegit eam. Et habitare fecit eam in tabernaculo suo.71 

So wird dann nicht nur an die Erfüllung der Prophezeiung, sondern auch nach-

drücklich an die Reinheit der Jungfrau erinnert. Im Zentrum der Predigten zu 

diesem Anlass steht schließlich das Festgeheimnis von der Geburt Jesu durch 

die reine Jungfrau im Hause David. Deswegen ist mit dem Verweis auf das ta-

bernaculum suum [des Herrn] id est uterum Virginis; Maria namque stella maris 

interpretatur72 wiederum die Verbindung zur Jungfrauschaft (nach Lukas) und 

zur Genealogie (nach Matthäus) geknüpft, die beide obligatorisch zum Predigt-

anlass gehören; so hält es bspw. auch der Catalogus Sanctorum: [in] 

[n]atiuit[ate] gloriose virginis Marie ex tribu Iuda et regia stirpe Dauid.73 Aus die-

ser Verknüpfung von Familienkunde und Jungfräulichkeitslob ergibt sich, wie 

gleich zu zeigen sein wird, ein Beweiszusammenhang: zum einen für die Ab-

stammung Mariens, zum anderen für die Frage nach dem Status der Jungfräu-

lichkeit des Josef. Denn so wie die Evangelisten über die Stammeszugehörigkeit 

Mariens schweigen und die Kirchenväter und Kirchenlehrer diese aus der Ehe 

mit Josef ableiten, begründen sie wiederum Josefs Jungfräulichkeit, über die 

ebenfalls die Hl. Schrift schweigt, mit der Virginität Mariens.  

3 Die Position Jean Gersons 

Betrachten wir die Argumentation in Gersons Marienpredigten für das Lob des 

hl. Josef. Auch dieser Verfasser koordinierte Marien- und Josefspredigten, auf 

die Boehm in seinem Josefstraktat durchgehend Bezug nimmt. Gerson beginnt 

sein Lob Mariä nach den liturgischen Vorgaben mit Mt 1,16: Jacob autem genuit 

Joseph virum Mariae de qua natus est Jesus qui vocatur Christus und überträgt 

die Deutung im Hinblick auf die besondere Auserwähltheit der Mutter Jesu auch 

auf den Hausvater Josef. Boehm greift diesen Kerngedanken – Unde, sicut laus 

Mariæ est laus Christi Filii sui; ita laus Joseph in præconium redundat utriusque, 

|| 
70 So wählt bspw. auch Herolt (Sermones discipuli de sanctis, V) diese Perikope. Immerhin 

handelt es sich bei dieser Musterpredigtsammlung um die verbreitetste. Vgl. Thayer, S. 17.  

71 Breviarium Eystetense, Bd. 3, fol. 255rb–258rb. Purificatio Mariae. Cantus-ID: 008046.1. 

72 Oddo Astensis: Expositio in Psalmos XVIIII (PL 165, 1187D). 

73 Catalogus Sanctorum, VIII,51.  



 Maria – und Josef? | 127 

  

Jesu & Mariae74 – aus Gersons Predigt zur Geburt der Hl. Jungfrau Maria auf. 

Boehm folgt dieser Position, wodurch eine Orientierung an Marienpredigten für 

das Lob Josefs erfolgen kann: 

Wan als got der vatter seinen sun in seiner mensch werdung hot auß erwelt die edelst vnd 

helligst mutter, die junkfrawen Mariam, die do waß also rein, als spricht Anshelmus, das 

kein reiner vnd helliger fraw vnter got mocht erdocht werden. Also wolt auch got der vat-

ter seinen sün Ihesum ordiniern vnd zu fugen ein versorger vnd ernerer vnd ein vatter der 

sorg, der do wer in sulcher frumickhait vnd eren vnd hellikeit, daß keiner grosser vnd bes-

ser mogt erfünden werden in der gantzen werlt vff die selbigen zeit. Wan wie wol Cristus 

spricht, Mathei an dem eilfden capitel: Vnter den sünen der frawen ist niemant grosser auf 

erstanden dan Iohannes der dewffer. Doch was Iohannes noch nit geporn, do der hellig 

Ioseph nam zu der helligen ee die schonen junckfrawen Mariam.75 

Boehm übersetzt hier Mt 11,11 (non surrexit inter natos mulierum maior Iohanne 

Baptista qui autem minor est in regno caelorum maior est illo), also die Stelle, die 

analog zum Beginn des Lukasevangeliums die besondere Dignität des Johannes 

belegt. In Eichstätt wurde Erit enim magnus coram Domino et vinum et sicera non 

bibet et Spiritu Sancto replebitur adhuc ex utero matris suae (Lk 1,15) freilich In 

vigilia natiuitatis Iohannis baptiste76 gelesen. Gerson zufolge sei der lectio aber 

ebenfalls zu entnehmen, dass nicht nur Johannes im Mutterleib geheiligt wur-

de, sondern eben auch Josef: 

Nun es spricht Iohannis Gerson: Maria die iunckfraw ist in mütter leib gehelligt worden, 

auch der hellig Ioseph, als Ieremiaß vnd Iohannes Baptista, als man singt vnd list in dem 

helligen ampt, das zu Iherusalem ist worden gemacht von dem helligen Ioseph.77  

Boehm paraphrasiert hier Gerson, der freilich im Lateinischen differenzierter 

operiert und graduale Abstufungen in Hinblick auf den jeweiligen Anteil oder 

Nicht-Anteil an der Erbschuld von Maria und Josef berücksichtigt. Doch geht es 

beiden Verfassern nicht um diese quaestio, sondern darum, die besondere Stel-

lung Josefs vor Gott zu begründen. 

|| 
74 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1346B). 

75 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 157rb. 

76 Missale Eystetense, fol. CCXIIIIra–rb. 

77 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 172rb. 



128 | Simon Falch 

  

Maria (de qua natus est Jesus) sicut fuerat in utero sanctificata priusquam nasceretur, ita 

de Joseph virginali viro suo pia credulitate credi potest, quamvis non omninò similiter. 

Potest forsan hæc dissimilitudo notari in hoc, quòd Joseph post originale contractum 

sanctificatus est in utero Baptismo flaminis, sicut Joannes Baptista, & aliorum plurimi. Sic 

enim in officio Jerosolymitano de Joseph composito contitinetur, & ex præmisso quadru-

plici principio sequi videtur.78 

Der Bezug zur liturgischen Tradition Jerusalems verleiht der Theorie von der 

Gnade Josefs aufgrund der Altehrwürdigkeit des Ritus besonderes Gewicht.79 Die 

Aussage hat hier den Status eines argumentum, ist doch die in Liturgie gegosse-

ne Exegese von der höchsten Autorität approbiert; darauf weist Boehm auch in 

seiner Predigt über die Geburt Mariens hin.80 Zwar bedürfte es nach der Feststel-

lung, dass das Lob Mariens auch für Josef in Anspruch zu nehmen sei, schon 

gar nicht mehr dieses Belegs, doch wird diese Aussage so noch einmal unter-

strichen und auf eine liturgische Parallele zwischen Josef und Maria von alters 

her hingewiesen. Die Übertragung der Textstelle Lk 1,15 in der Jerusalemer Li-

turgie für das Fest des hl. Josef ist dabei nur konsequent, ist doch die Passage 

bereits genutzt worden, um die Feier der Geburt Mariä zu begründen.81 Diese 

Übertragung hat zwar in der Marienliturgie keinen expliziten Niederschlag ge-

funden,82 doch bildete Augustinus’ Erklärung, dass von einer Abstufung der 

Gnadengaben auszugehen sei, die Johannes der Täufer und Maria empfangen 

hätten, wohl eine wesentliche Grundlage für die Tolerierung der Festpraxis. 

Schließlich sei es vernünftig anzunehmen, dass, wenn Jeremias und Johannes 

der Täufer besonders von Gott geehrt wurden, dies auch, und eben mehr, für die 

Hl. Jungfrau angenommen werden müsse.83 Trotz des Streits über die Frage, ob 

Maria bereits frei von der Ursünde von der hl. Anna empfangen oder erst im 

Mutterleib geheiligt wurde, gab die liturgische Praxis aufgrund des Fehlens 

einer klaren Festlegung keinen Anlass, diese Grauzone zu beseitigen.  

Ohne Augustinus zu zitieren, greift Boehm in seinem Traktat auf die augus-

tinische Argumentation zurück84 und überträgt diese auf Josef: 

|| 
78 Gerson: Sermo de nativitate (Du Pin III, Sp. 1349C). 

79 Schließlich ging Boehm von der Einsetzung der Liturgie durch Christus und die Apostel aus 

(vgl. Die ander predig von sant Thoma appostel, Cgm 371 [Nr. 2], fol. 47v), die dann weiter 

ausgebaut wurde. Siehe dazu Lentes, S. 336. 

80 Von vnser liben frawen entpfenckniß, Cgm 4337 (Nr. 3), fol. 35v. 

81 Vgl. Preuss, S. 199.  

82 Vgl. Horst, S. 13. 

83 Vgl. ebd., S. 12. 

84 Siehe auch Anm. 60. 



 Maria – und Josef? | 129 

  

Wan der her Ihesus Cristus, der do ist die ewige vnwidersprechlige vnd hogste warheit, nit 

sprech in den helligen ewangelio Mathei 11[,11]: Vnter den sünen der weiber ist kein gros-

ser aufersta[n]den dan Iohannes Baptista, so sprech ich mit lauter stvm vnd in guten 

glawben vnd vertrawen, daß der hoch geporn leibs halm vnd der auß vnsphrechlich hellig 

vater sanctus Ioseph, der gesponß der junckfrawen Marie, wer der aller helligst man noch 

Xpum Ihesum in diser werlt. Wan was alle helligen ie haben gehabt fur vbüng, gnad, ver-

dienst vnd ere vnd wirdikeit vnd hellikeit, die hot der groß hellig vatter Ioseph an im ge-

habt mit grosser menge vnd crafft vnd volkümmeheit. Kan ich aber mit der warheit daß 

thun, so wil ich den ser helligen vater Ioseph seczen dem helligen sant Iohans dem dewf-

fer an sein rechten seiten, aber etlich gaden vber in in der hellikeit.85 

Die Logik, dass die Eltern Jesu den höchsten Rang unter den Heiligen einneh-

men müssen, führte jedoch zu der bereits von Bernhard von Clairvaux befürch-

teten Ausweitung des Kults um die Hl. Familie,86 die im Spätmittelalter ihren 

vorläufigen Höhepunkt erreichte, denn schließlich wurde auch Anna87 und 

Joachim ein Sonderstatus unter den Heiligen eingeräumt.88 Jedoch bilden die 

liturgischen Formulare diese Ehrwürdigkeit der Mitglieder der hl. Sippe nicht 

ab, da die Verehrungstradition erst lange nach der karolingischen Liturgiere-

form einsetzte.89  

|| 
85 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 157ra. 

86 Bernhard von Clairvaux: Epist. CLXXIV,6 (PL 182, 334D–335A): Quid adhuc addendum his 

putamus honoribus? Ut honoretur, inquiunt, et conceptus, qui honorandum praeivit partum, 

quoniam si ille non praecessisset, nec iste esset qui honoratur. Quid si alius propter eamdem 

causam, etiam utrique parenti eius festos honores asserat deferendos? Sed et de avis ac proavis 

idipsum posset pro simili causa quilibet flagitare, et sic tenderetur in infinitum, et festorum 

non esset numerus. 

87 Dörfler-Dierken, S. 63: „So wurde Anna, in einer Situation der allgemeinen Akzeptanz ihrer 

Verehrung, für die Diskussion um die Empfängnis ihrer Tochter funktionalisiert.“  

88 Wie bspw. die zahllosen im Spätmittelalter gegründeten Bruderschaften belegen; siehe 

Dörfler-Dierken, S. 253–254. Vgl. Boehms Begründung in der Predigt Sermo de S. Anna, Cgm 371 

(Nr. 3), fol. 55r–v: Nun ist eß sag, haben wir lip den sun gottis, Ihesum Cristum, wollen wir eren 

sein wirdige vnd reine mütter Maria, so sollen wir mit nichten auf horen von dem lob seiner 

anfrawen, der aller helligsten Anne.  

89 Vgl. Odenthal, S. 25: Auch die Bezeichnung ‚bonifatianisch-karolingische Liturgiereform‘ 

wird verwendet, um den ‚komplexe[n] Verschmelzungsvorgang‘ liturgischer Traditionen zu 

bezeichnen. Vgl. auch Argarate für die Bedeutung der mittelalterlichen Liturgiereformen als 

‚transformation culturelle‘. 



130 | Simon Falch 

  

4 Die Konsequenz für Boehms Josefstraktat 

Mit dieser Diskrepanz zwischen zugesprochener virtus und Fehlen eines Propri-

ums für den hl. Josef setzt sich Boehm im Folgenden auseinander. Seine Hin-

weise auf die Festpraxis im Augustiner-Chorherrenstift Rebdorf sind daher von 

besonderem Aufschlusswert: 

Nun zu dem nevnten: Ioseph hot groeß loen, verdienst vnd frewdt mit allen peichtigern in 

dem himel, wan er ist gewest ein worer gotlicher peichtiger. Was ist ein confessor? Das ist 

ein peichtiger, dan ein cristen mensch, der do recht in got glewbt vnd helt den glawben 

aüs libe auch in den wercken. Als man singt von den peichtigern also in dem [h]ymnus: 

Der peichtiger ist gutig, fursichtig, demutig, geschawmig vnd vernunftig vnd messig vnd 

kewsch. Auch singt man in der metten in dem vers des achten respons also: Segt ein 

mensch oen clag, ein warer diener gotis, der sich obczewgt von allen vbel vnd pleibt in 

seiner vnschuldikeit. Also ist Ioseph gewesen, oen alle zweifel, hie auf erden auß der gnad 

der peywanung des hern Ihesu, der do ist ein kunig aller tugent vnd auß pey wanung der 

kunige aller gnaden vol Maria […]. Wan es spricht Gregorius: Die crafft des almechtigen 

hot Mariam vmb geben mit seim schaten seiner gnaden. Die hot si auch oen allen zweifel 

auch mit gedeilt dem helligen Ioseph, wan als stet geschriben in dem 6 puch sant Brigitte: 

Do Ioseph durch des engels wort ward vnderweist vnd legt von im den arckwan, von mei-

ner entpfangung in dem leib oen sein wissen, do hub er an zu verwilligen pey mir zu plei-

ben. Dise wort sagt Maria zu Brigitta.90  

Als Beleg für die besondere Auserwähltheit dient dem Kompilator die Liturgie. 

Josef wird als Bekenner verehrt, weshalb dann die Aussagen über den Heiligen-

typ confessor auf den nutritius Christi übertragen werden dürfen. Zu denken 

wäre bspw. an den Hymnus Gratulare sponsa Christi91 oder auch an das von 

Boehm erwähnte Responsum Ecce homo sine querela92 aus dem Commune-

Formular De uno confessore des Breviarium Eystetense.93 Ob die Verweise auf die 

Liturgie nun einen Anstoß liefern sollten oder aber eine Reaktion auf eine be-

reits geänderte Praxis darstellen, ist auf der Grundlage der vorhandenen Quel-

len nicht mehr zu entscheiden. Doch fügt sich Boehms Traktat über den hl. Josef 

in die spätmittelalterliche Tendenz ein, die Feste zu Ehren Mariens, Annas und 

Josefs aufzuwerten.94 Die offensichtlichen amplificationes gegenüber Gersons 

|| 
90 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 177va–vb. 

91 AH 9, S. 54, Nr. 66. 

92 Vgl. CAO 6592. 

93 Breviarium Eystetense, Bd. 4, fol. 340rb. 

94 Dieses Interesse ergab sich wohl aus dem Potenzial, das Kleriker für die Laienbelehrung 

sahen, durch eine Idealisierung des „Lebensstil[s] der Mitglieder der hl. Sippe“ eine „Gott 

wohlgefällige[n] Lebensweise“ zu fördern. Dörfler-Dierken, S. 253. 



 Maria – und Josef? | 131 

  

Sermones durch Stammbäume, legendarische Erzählungen und Erläuterungen 

der Liturgie sind nicht bloße Ausschmückungen, auch wenn deren meditativer 

Mehrwert bereits hinreichend die Ausweitung rechtfertigen könnte, sondern 

zielen auch auf eine erweiterte Betrachtung des Phänomens der Verehrung der 

Hl. Familie95 und besonders auch des hl. Josef im zeitgenössischen Kontext: 

Also gleich die sun Ihesus vnd der mond Maria vnd die stern des himels, das sein die hel-

ligen engel, haben geert dern wirdigen vatter vnd hern Ioseph, wie als ein haws vatter in 

dem haws vnd wie ein hern, der do ist ein hawpt seiner frawen. Dor vmb wer ist in angsten 

vnd noten, der ruff an sant Ioseph, wan er vermach groeß vor gottis angesigt. Hot in got 

geert auf erden, noch mer ert in got itzund in dem himel vnd versagt im nigs. Als ich gele-

sen hab in dem schwaben landt, in der stat oder closter zu sant Gallen, do singt man alle 

tag frwe ein meß von vnser liben frawen vnd albe[i] list man auch ein besundere collect in 

der selbigen meß von sant Ioseph, dem spons Marie, vnd die zw collect beschlewst man 

mit einem pro dominum vnd die trit collect ist albeg von sant Ioachim vnd von sant Anna, 

vnd das ist von dem pobst bestetigt zu halten werden in ewig zeit etc.96 

Ein Officium Beatae Virginis Mariae zur Laudes an jedem Tag der Woche ist in der 

Tat im Kloster St. Gallen belegt;97 auch wird dabei an Anna und Josef gedacht.98 

Wie Boehm die Kunde von der liturgischen Praxis und den Kollekten99 erreichte, 

bleibt unklar, doch zeigt er sich bestens über aktuelle Entwicklungen informiert, 

wenn ihm das erst 1475 gestiftete Officium und die seit 1480 eingeführte Kollekte100 

|| 
95 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 167vb–168ra: Joseph der hellig vnd gerecht man mit seiner 

erbeit vnd mve vnd fleiß hot ernert den sun Iesum Xpum mit seiner mütter Maria. Daß ist ein 

newe vnd aller helligiste triueltikeit, die vns auf erden ist auferstanden, vns zu eren vnd selli-

keit: Ihesus der sun, Maria die mutter, Ioseph geheissen ein vatter. Es spricht Iohannes Gerson 

in einer predigt von der gepurt Marie also: Ich begert, das ich genunck wort mocht haben vnd 

erfinden zu aüß legen das hoch vnd groß hellig gotlich werck, das von anbeging der werlt wis 

vff hewt ist plieben verporgen. Ia, ich mein die zu verwunderlichen vnd wirdigen triveltikeit: 

Ihesu, Marie vnd Ioseph. Ich het wol den willen, aber das vermügen find ich in mir nigt. Wir 

mogen gedencken wie auß der naturlicher frevntschafft entspringt ein grosse libe vnd fleiß vnd 

dinstperlikeit vnd neigüng des svns zu der mütter vnd der mütter zu irem man vnd auch aller 

peider, das ist des suns, vnd auch der mutter gegen dem aller trewsten vnd aller fleissigsten 

verweser vnd ernerer vnd havsvatter Ioseph, der do was das hewbt vnd prelat Marie mit magt 

vnd gewalt, der do als ein ee man mocht ir gepieten, gleich als Maria was gewaltig vber iren 

sun Ihesum auß dem recht der naturlichen mütterschafft. Vgl. Gerson: Sermo de nativitate (Du 

Pin III, Sp. 1356B). 

96 Joseph, Cod. st 451 (Nr. 9), fol. 184va. 

97 Vgl. Bruggisser-Lanker, S. 186. 

98 Siehe in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11–45.  

99 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 141. 

100 Vgl. in diesem Tagungsband Lenz: Marienverehrung, S. 11–45. 



132 | Simon Falch 

  

für den hl. Josef im Detail bekannt sind.101 Sogar die Regelung, „dass Weltpriester 

der umliegenden Kapellen in der Klosterkirche liturgische Dienste […] verrichte-

ten“, um den Gesang zu unterstützen,102 deutet Boehm vielleicht an, wenn er die 

Formulierung in der stat oder closter zu sant Gallen verwendet. Wie die Ausfüh-

rungen von Lenz zum Tropus O Maria benedicti sint parentes tui zeigen, ist in 

dieser Frühmesse, insofern der Tropus „die Lehre der Unbefleckten Empfängnis 

Mariens [propagiert]“,103 wiederum ein Hinweis auf die inhaltliche Verbindung 

zwischen der Entwicklung der Marienverehrung und der stetig anwachsenden 

Bedeutung des Josefkults gegeben.104 Die ‚Eigenständigkeit‘ von Boehms Traktat 

besteht, trotz der unverkennbaren Abhängigkeit vom Traktat des Petrus de Allia-

co sowie von den Predigten Gersons, dann aber vor allem im Praxisbezug, indem 

er mittels Verweisen auf die Marienliturgie und den Usus im Umgang mit dem 

Gedenktag des hl. Josef andernorts Konsequenzen für die eigene Kommunität 

fordert. Ein Hinweis auf das Kloster St. Gallen, das für die Pflege der Liturgie seit 

Notker Balbulus in der Christenheit bekannt war, und auf das Muttergottes-

Offizium, welches vom Papst ausdrücklich bestätigt worden sei,105 so Boehm (s. 

o.), darf als starker Appell gelten. 

Die Intention des Augustiner-Chorherren, die eigenen liturgischen Traditio-

nen zu hinterfragen und Impulse zu Veränderungen zu geben, ist evident. Das 

Vorhaben, das Josefsfest in Rebdorf zu etablieren (?), fügt sich in die Bemühun-

gen des Autors Boehm ein,106 das in Musterpredigten und Traktaten kodifizierte 

Wissen der Zeit in einer Phase intensiver Reformtätigkeiten im Konvent, aber 

auch der Eichstätter Bischöfe,107 den liturgischen Vorgaben vor Ort anzupassen 

und vice versa die Liturgie zu bereichern. Er berücksichtigte daher bei seiner 

Kompilationsarbeit alles, was ihm durch Liturgica, ‚sermon collections‘ und 

‚preaching tools‘108 aller Art zugänglich war. Damit führt er praktisch, in seinen 

Sermones und in dem hier betrachteten Josefstraktat, vor, wie mit dem Anwach-

sen der liturgischen Möglichkeiten – die sich aus Marienfesten und der ‚neuen‘ 

|| 
101 Auch eine Stiftung des Kaplans Knüsli in St. Gallen ‚zur Beförderung des Josefskultes‘ fällt 

in diese Zeit; siehe Barth, S. 19. 

102 Lenz: Reichsabtei, S. 398. 

103 Lenz: Marienverehrung (in diesem Tagungsband), S. 16. 

104 Vgl. Barth, S. 15. 

105 Siehe Lenz: Reichsabtei, S. 402, Anm. 142. 

106 Zu den verbreitetsten Sammlungen diesen Typs vgl. Thayer, S. 36–37. 

107 Siehe die Beiträge im Tagungsband ‚Reform und früher Humanismus‘, hg. von Jürgen 

Dendorfer, darin besonders den Aufsatz von Bärsch. 

108 Einen Überblick über ‚preaching tools‘ bieten Kaske, Groos, Twomey. 



 Maria – und Josef? | 133 

  

Josefsfrömmigkeit ergeben – auch im Hinblick auf die Wissensvermittlung in 

der Volkssprache produktiv umgegangen werden kann.  

Literaturverzeichnis 

Adamus Scotus: Sermones, ser. XXXVIII: In eadem dominica infra octavam nativitatis Domini. 
De interno cordis nostri statu (PL 198, 342–352). 

Ambrosius Mediolanensis: Expositio Evangelii secundum Lucam (PL 15, 1526–1850).  
Argarate, Pablo: Les réformes liturgiques carolingienne et grégorienne. In: Questions 

liturgiques 93 (2012), S. 157–170. 
Bärsch, Jürgen: Die Erneuerung des gottesdienstlichen Lebens zur Zeit des Bischofs Johann 

von Eych. In: Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof Johann von Eych  
(1445–1464). Hg. von Jürgen Dendorfer. Regensburg 2015 (Eichstätter Studien 69),  
S. 213–231. 

Barth, Médard: Die Verehrung des heiligen Josef im Elsass vom Mittelalter bis auf die 
Gegenwart. Hagenau 1970 (Éditions de la Société d’Histoire de l’Église d’Alsace 67). 

Berger, David: Jungfräulicher Bräutigam und Vater Jesu: der hl. Joseph in thomistischer 
Betrachtung. In: Teresianum 57 (2006), S. 134–147. 

Bernardus Claraevallensis: De moribus et officio episcoporum tractatus seu epistola XLII ad 
Henricum archiepiscopum senonensem (PL 182, 807–834). 

Bernard von Luxenburg: Compilatio in recomendationem beati Josephi. Colonia 1510 
[BSB München, http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/bsb00003133/images/]. 

Breviarium Eystetense im Auftrag von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichstätt. 4 Bde. 
Bd. 3: Proprium de tempore. Proprium de sanctis. Würzburg 1483 [BSB München, urn:nbn:
de:bvb:12-bsb00026406-7]. 

Bruggisser-Lanker, Therese: Musik und Liturgie im Kloster St. Gallen in Spätmittelalter und 
Renaissance. Göttingen 2004 (Abhandlungen zur Musikgeschichte 13). 

CAO, Bd. 4: Responsoria, versus, hymni et varia. Rom 1970.  
Catalogus Sanctorum et gestorum eorum. Ed. Petrus de Natalibus. Lugdunum 1514 [UB 

Freiburg, urn:nbn:de:bsz:25-digilib-883]. 
De Dieu, Jean: Sainte Anne et l’immaculée conception. In: Études franciscaines 30 (1934), 

S. 16–39. 
Dendorfer, Jürgen (Hg.): Reform und früher Humanismus in Eichstätt. Bischof Johann von Eych 

(1445–1464). Regensburg 2015 (Eichstätter Studien 69). 
Denzinger, Heinrich: Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et 

morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. 
Lateinisch-Deutsch. Hg. von Peter Hünermann. Freiburg, Basel, Wien 432010. 

Dörfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spätmittelalter und früher 
Neuzeit. Göttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50). 

Falch, Simon: Das Predigtœuvre des Rebdorfer Augustiner-Chorherren Balthasar Boehm 
(† 1530) als vorreformatorische Wissenssumme. Diss. Eichstätt 2015 [im Druck].  

Fink-Lang, Monika: Untersuchungen zum Eichstätter Geistesleben im Zeitalter des Huma-
nismus. Regensburg 1985 (Eichstätter Beiträge 14, Abteilung Geschichte).  



134 | Simon Falch 

  

Grotefend, Hermann: Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. 2 Bde,  
Hannover 1891–1898, hier nach der HTML-Version von Dr. H. Ruth (2004) 
[http://bilder.manuscripta-mediaevalia.de/gaeste//grotefend/grotefend.htm]. 

Guillermus Parisiensis: Postilla Guillermi super Epistolas et Euangelia de tempore et de sanctis 
et pro defunctis. Basel (um 1501) [BSB München, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00007966-7]. 

Hasebrink, Burkhard, Hans-Jochen Schiewer: Art. ‚Predigt‘. In: RLW 3 (2003), S. 151–156. 
Heal, Bridget: The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany. Protestant and Catholic 

Piety, 1500–1648. Cambridge 2007. 
Heinzer, Felix: Karwoche in Blaubeuren. Zur liturgischen Nutzung von Chor und Klosterkirche. 

In: Das Kloster Blaubeuren. Der Chor und sein Hochaltar. Hg. von Anna Moraht-Fromm, 
Wolfgang Schürle. Stuttgart 2002, S. 33–39. 

Herolt, Johannes: Sermones de tempore. Darin: Sermones de sanctis; Promptuarium exem-
plorum secundum ordinem alphabeti; Promptuarium de miraculis beatae Mariae virginis. 
Nürnberg 1496 [BSB München, urn:nbn:de:bvb:12-bsb00043084-3]. 

Hilg, Hardo: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt. Bd. 1: Aus 
Cod. st 1–Cod. st 275. Wiesbaden 1994 (Kataloge der Universitätsbibliothek Eichstätt 1,1). 

Höcherl, Josef: Kloster Rebdorf. Von der Gründung bis zur Gegenwart. Rebdorf 1996. 
Horst, Ulrich OP: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen um die 

Immaculata Conceptio. Berlin 2009 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des 
Dominikanerordens, N. F. 16). 

Johannes Chrysostomus: Kommentar zum Evangelium des hl. Matthäus. Aus dem Griechischen 
übers. von Joh. Chrysostomus Baur. Kempten, München 1915 (Des heiligen Kirchenlehrers 
Johannes Chrysostomus ausgewählte Schriften Bd. 1, Bibliothek der Kirchenväter, 1/23). 

Johannes Gerson: Epistula ad quedam ut celebretur Festum sancti Joseph, alia epistola. 
In: ders.: Opera Omnia, Bd. 4. Hg. von Louis Ellies Du Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck 
Hildesheim, Zürich, New York 1987], Sp. 732–736. 

Johannes Gerson: Sermo de nativitate. In: ders.: Opera Omnia, Bd. 3. Hg. von Louis Ellies Du 
Pin. Antwerpen 1706 [Nachdruck Hildesheim, Zürich, New York 1987], Sp. 1345–1360. 

Kaske, Robert Earl, Arthur Groos, Michael W. Twomey: Medieval Christian Literary Imagery. A 
Guide to Interpretation. Toronto, Buffalo, London 1988 (Toronto Medieval  
Bibliographies 11). 

Keller, Karl Heinz: Die mittelalterlichen Handschriften der Universitätsbibliothek Eichstätt, 
Bd. 2: Aus Cod. st 276–Cod. st 470. Wiesbaden 1999 (Kataloge der Universitätsbibliothek 
Eichstätt 1,2).  

Kleinschmidt, Beda: Die heilige Anna: ihre Verehrung in Geschichte, Kunst und Volkstum. 
Düsseldorf 1930 (Forschung für Volkskunde 1–3). 

Lamarzelle, Agnès de: Joseph, le père du fils de la Promesse. Étude de MT 1,18–25: 
L’annonciation à Joseph. In: Nouvelle Revue Théologique 135 (2013), S. 529–548. 

Lentes, Thomas: A maioribus tradita. Zur Kommunikation von Mythos und Ritus im 
mittelalterlichen Messkommentar. In: Literarische und religiöse Kommunikation in 
Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von Peter Strohschneider. Berlin 2009, S. 324–370. 

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt 
Ulrich Rösch 1457–1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6). 

Littger, Klaus Walter: Die Bibliothek des Augustiner-Chorherrenstifts Rebdorf. In: Kloster und 
Bibliothek: zur Geschichte des Bibliothekswesens der Augustiner-Chorherren in der 
Frühen Neuzeit. Tagung der Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim vom 
12. bis zum 14. November 1998 in der Benediktinerabtei Mariendonk bei Kempen. Hg. von 



 Maria – und Josef? | 135 

  

Rainer A. Müller. Paring 2000 (Congregatio Vindesemensis-Victorina, Publikationen der 
Akademie der Augustiner-Chorherren von Windesheim 2), S. 109–138. 

Littger, Klaus Walter: Eichstätt, Universitätsbibliothek. In: Handbuch der historischen 
Buchbestände in Deutschland. Bd. 11. Hg. von Eberhard Dünninger. Hildesheim, Zürich, 
New York 1997, S. 216–239. 

Lohse, Bernhard: Epochen der Dogmen-Geschichte. ‚Dogmen verschweigen heißt Dogmen 
verleugnen.‘ 9. Aufl. Berlin 2011 (Red Guide 5). 

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ‚Marienfeste‘. In: LexThK3 3 (1997), Sp. 1370–1374.  
Marbach, Carl: Carmina Scripturarum. Scilicet antiphonas et responsoria ex sacro scripturae 

fonte in libros liturgicos sanctae ecclesiae romanae derivata collegit et edidit Carolus 
Marbach. Straßburg 1907, 2. Nachdruck. Hildesheim, Zürich, New York 1994. 

Missale Eystetense mit dem Mandat von Wilhelm von Reichenau, Bischof von Eichstätt. 
Kanonholzschnitt von Michael Wolgemut. Eichstätt 1494 [BSB München, urn:nbn:de:bvb:
12-bsb00032906-4]. 

Oddo Astensis: Expositio in Psalmos (PL 165, 1152–1297). 
Odenthal, Andreas: Liturgie vom Frühen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung. 

Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 61). 
Petrus Damiani: De caelibatu sacerdotum (PL 145, 380–388). 
Petrus de Alliaco: Tractatus de duodeci honoribus sancti Joseph (1497–1498)  

[Bibliothèque nationale de France, http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k110642d]. 
Preuss, Eduard: Die römische Lehre von der unbefleckten Empfängniss [!]. Aus den Quellen 

dargestellt und aus Gottes Wort widerlegt. Berlin 1865. 
Roth, Dorothea: Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Curatorum des Johann 

Ulrich Surgant. Basel 1956. 
Ruf, Paul (Bearb.): Bistum Eichstätt. München 1969 (Mittelalterliche Bibliothekskataloge 

Deutschlands und der Schweiz 3,2). 
Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008. 
Schneider, Karin: Art. ‚Silvester von Rebdorf‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1248–1253. 
Schneyer, Johannes Baptist: Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die 

Zeit von 1350–1500. CD-ROM-Edition. Hg. von Ludwig Hödl, Wendelin Knoch. 
Münster 2001. 

Schnurrer, Ludwig: Rothenburg als Wallfahrtsstadt im Spätmittelalter. In: Die oberdeutschen 
Reichsstädte und ihre Heiligenkulte. Traditionen und Ausprägungen zwischen Stadt, 
Ritterorden und Reich. Hg. von Klaus Herbers. Tübingen 2005 (Jakobus Studien),  
S. 69–100. 

Schumacher, Joseph: Die Bedeutung der Verehrung des heiligen Joseph im Kontext der 
Heiligenverehrung der Kirche [http://www.theologie-heute.de/Verehrung_des_HL_
Joseph2.pdf (26. Juli 2016)]. 

Seitz, Joseph: Die Verehrung des hl. Joseph in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis zum 
Konzil von Trient. Freiburg i. Br. 1908. 

Signori, Gabriela: Die verlorene Ehre des heiligen Joseph oder Männlichkeit im Spannungsfeld 
spätmittelalterlicher Altersstereotypen. Zur Genese von Urs Grafs ‚Heiliger Familie‘ (1521). 
In: Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Hg. von Klaus Schreiner, Gerd Schwerhoff. Köln, Weimar, Wien 1995 (Norm und Struktur. 
Studien zum sozialen Wandel in Mittelalter und Früher Neuzeit 5), S. 183–213. 

Thayer, Anne: Penitence, Preaching and the Coming of the Reformation. Aldershot 2002 
(St Andrews Studies in Reformation History). 



136 | Simon Falch 

  

Thomas de Aquino: Catena aurea in quatuor Evangelia. http://www.corpusthomisticum.org/ 
(1. Juni 2016). 

Thomas de Aquino: Summa Theologiae. http://www.corpusthomisticum.org/ (1. Juni 2016). 
Weidenhiller, Egino: Art. ‚Meister Bernart‘. In: VL2 1 (1978), Sp. 744. 
Wenzel, Siegfried: Medieval Artes Praedicandi: A Synthesis of Scholastic Sermon Structure. 

Toronto 2015. 
Wucherpfennig, Ansgar: Josef der Gerechte. Eine exegetische Untersuchung zu Matthäus 1–2. 

Freiburg i. Br. u. a. 2008 (Herders Biblische Studien 55). 
Zschoch, Hellmut: Die Christenheit im Hoch- und Spätmittelalter. Göttingen 2004 (UTB 2520). 


