
  

Ruth Wiederkehr 

Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende:  

Maria im Sarner Gebetbuchbestand 

[...] brunn der erbarmhertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der 

miltikeit und der friden, brunn des trostes und applaus [...]: Dieses Zitat stammt 

aus einem Mariengebet im ‚Hermetschwiler Gebetbuch‘, dem Cod. chart. 208 

aus dem Benediktinerkollegium Sarnen (Schweiz), einer kleinformatigen, stark 

abgenutzten Gebetbuchhandschrift vom Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts.1 

Es zeigt die Funktionen, die der Fürbitterin Maria zugesprochen werden: Die 

milde Gottesmutter, magd vor der geburd, magd in der geburt, magt nach der 

geburt (HG, fol. 22r), ist Spenderin von Barmherzigkeit, Heil, Gnade, Freude und 

Trost – auch die Sündenvergebung wird hier direkt von Maria erhofft. 

Dieser Beitrag definiert einleitend den Begriff des deutschsprachigen Ge-

betbuchs und stellt die Sarner Bibliothek und ihr wohl bekanntestes Gebetbuch, 

Cod. membr. 69, auch ‚Gebete und Benediktionen von Muri‘ oder ‚Gebetbuch 

von Muri‘ genannt, vor. In einem zweiten Teil illustriert er anhand von fünf 

Mariengebeten aus dem bereits genannten Gebetbuch die Vielfalt deutschspra-

chiger Mariengebete im Spätmittelalter. Er zeigt im dritten Teil ausgewählte, 

breit rezipierte Mariengebete aus volkssprachlichen Gebetbüchern des Bestan-

des aus dem Benediktinerkollegium Sarnen. Ziel ist es, das Marienbild und die 

Marienfrömmigkeit der Anrufungen und Gebete anhand einzelner Textaus-

schnitte zu umreißen und bisher unbekannte Texte in die Forschungsdiskussi-

on einzuführen. Besonders bei den weit verbreiteten Gebeten interessiert auch, 

sofern nachvollziehbar, die Funktion der Gebete respektive die konkrete Gebets-

praxis, in die diese Texte eingebunden waren. Eine wichtige Rolle spielen die 

Ave- oder Grußgebete, um die sich die Tradition der Mariengebete gebildet hat-

te, und die ab dem vierzehnten Jahrhundert in volkssprachlicher Überlieferung 

weit verbreitet sind.2  

|| 
1 Dieser Beitrag stützt sich für Ausführungen zum ‚Hermetschwiler Gebetbuch‘, fortan HG 

genannt, im Wesentlichen auf Wiederkehr. Der erste umfassende Handschriftenbeschrieb zum 

HG, Sarnen, Benediktinerkollegium, Cod. chart. 208, findet sich in Bretscher-Gisiger, Gamper, 

S. 331–335. Das Zitat findet sich auf fol. 22r. 

2 Zur lateinischen Tradition vgl. beide Bände von Meersseman 1958 und 1960 und Hinweise 

(inkl. Literatur) zur deutschsprachigen Tradition in Biedermann u. a., Sp. 271. 

DOI 10.1515/9783110475371-009,  © 2017 Ruth Wiederkehr. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



90 | Ruth Wiederkehr 

  

1 Grundlagen: 

Die Sarner Bibliothek, das ‚Hermetschwiler 

Gebetbuch‘ und die ‚Mariensequenz von Muri‘ 

Die Sarner Bibliothek beherbergt, nebst anderen Handschriften, einen Bestand 

von insgesamt achtzehn größtenteils deutschsprachigen Gebetbüchern. Für 

Untersuchungen zu inhaltlichen Aspekten – wie zum Beispiel der Mariengebe-

te – eignet sich der Bestand gut, da er eine vergleichsweise homogene Überlie-

ferung aufweist. Die Gebetbuchhandschriften sind, bis auf die Ausnahme des 

‚Gebetbuchs von Muri‘ vom Ende des zwölften Jahrhunderts, alle im fünfzehn-

ten und frühen sechzehnten Jahrhundert entstanden und stammen zumeist aus 

dem alemannischen Raum. Die Schreiber sind in der Regel nicht auszumachen, 

jedoch verweisen Tagzeitengebete und andere stark mit der Liturgie verbunde-

ne Texte in den Gebetbüchern auf eine monastische Provenienz, weibliche For-

men suggerieren eine weibliche Rezeption, vielleicht auch Autorschaft. In zahl-

reichen Gebetbüchern sind Einträge von Besitzerinnen aus dem siebzehnten 

Jahrhundert enthalten. Womöglich haben erst diese Monialen, die meisten 

stammten aus dem bürgerlichen Milieu von Städten wie zum Beispiel Zug, die 

mittelalterlichen Handschriften mit in das Kloster gebracht. Die meisten Gebet-

bücher sind über das Benediktinerinnenkloster Hermetschwil (Kanton Aargau, 

Schweiz), dessen Bestand im Verlaufe des neunzehnten Jahrhunderts an die 

Sarner Bibliothek überging, überliefert worden.3  

Die erwähnten Charakteristika sind typisch für das deutschsprachige Ge-

betbuch, wie es Peter Ochsenbein in den 1980er und 1990er Jahren vertieft er-

forscht und 1988 im grundlegenden Artikel ‚Deutschsprachige Privatgebetbü-

cher vor 1400‘ beschrieben hat.4 Die Überlieferung dieses Handschriftentyps ist 

auf den oberdeutschen Raum beschränkt, während beispielsweise in Nord-

deutschland, Frankreich oder den Niederlanden vor allem Stundenbücher tra-

diert wurden. Ochsenbein definiert das ‚Deutschsprachige Gebetbuch‘ vor 1400 

mittels folgender Merkmale: Erstens ist die textliche Vielfalt in diesem Hand-

schriftentypus groß, zweitens sind darin lateinische Texte häufig, auch wenn 

Deutsch überwiegt. Drittens gehören unterrichtende Texte zu diesem Hand-

|| 
3 Zur Überlieferung vgl. den Überblick in Wiederkehr, S. 91–98, sowie die Beschriebe in Bret-

scher-Gisiger, Gamper. Inzwischen (Herbst 2016) lagert ein Teil der Gebetbücher in Hermet-

schwil, vgl. den aktuellen Stand des Transfers auf www.e-codices.ch. 

4 Vgl. Ochsenbein: Deutschsprachige Privatgebetbücher. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 91 

  

schriftentyp wie viertens auch Prosa. Fünftens sind im vierzehnten Jahrhundert 

Anweisungen oder Belehrungen durch Christus und Maria häufig, thematisch 

überwiegen sechstens die Passion, das Leiden Christi sowie die Hinwendung zu 

Maria.5 

Ochsenbeins Feststellungen gelten auch für das fünfzehnte Jahrhundert im 

Sarner Bestand: Maria nimmt in den achtzehn untersuchten Gebetbuchhand-

schriften als Angerufene einen wichtigen Rang ein; viele deutschsprachige 

Gebete sind Übertragungen lateinischer Hymnen und Sequenzen. Die Gebetbü-

cher erscheinen – anders als die Stundenbücher – inhaltlich wenig systema-

tisch, thematische Einheiten sind nur teilweise auszumachen. Gebetbücher 

scheinen als persönliche Begleiter nach individuellen Wünschen abgefasst 

worden zu sein und folgten aus diesem Grund einer individuellen, durch 

Schreiberin, Auftraggeberin oder Rezipientinnen geprägten Systematik. Gestal-

terische Elemente wie rubrizierte Incipits, aber auch Gebetsanweisungen oder 

Heilsversprechen unterteilen die einzelnen Gebete. Solche Anweisungen geben 

Aufschluss über die spätmittelalterliche Gebetspraxis in der Volkssprache. Ob-

wohl es sich bei den Gebeten grundsätzlich um Privatgebete handelt, ist auch 

über liturgische Funktionen dieser Gebete nachzudenken, besonders bei den 

deutschsprachigen Kommuniongebeten. Materielle Befunde stützen generell 

den Eindruck, Gebetbücher seien für individuelle Zwecke erstellt und als private 

Begleiter genutzt worden: Die überlieferten Handschriften sind häufig stark 

abgenutzt und zeichnen sich nur selten durch eine besondere Kalligrafie oder 

Buchgestaltung aus; mehrere sichtbare Tinten- und Federwechsel innerhalb 

einer Handschrift sind üblich.6 

Zwei Gebetbücher stechen aus dem Sarner Bestand hervor: Es ist dies einer-

seits das ‚Gebetbuch von Muri‘, aus dem in der Folge die ‚Mariensequenz von 

Muri‘ in Kürze kommentiert wird, weil es sich hierbei um eines der ersten (größ-

tenteils) deutschsprachigen Gebetbücher überhaupt handelt. Andererseits ist 

dies das HG, weil es aufgrund seiner überdurchschnittlichen Abnutzung und 

seines heterogenen Textbestands darlegt, welche Funktionen spätmittelalterli-

che deutschsprachige Gebetbücher im (monastischen) Alltag innehatten. 

Die Geschichte des ‚Gebetbuchs von Muri‘ und somit der darin enthaltenen 

‚Mariensequenz‘ ist eng verknüpft mit der Erforschung der Bibliothek des Klos-

ters Muri:7 Just im Zeitraum eines aufkommenden Interesses für mittelalterliche 

|| 
5 Vgl. ebd., S. 394–397. 

6 Vgl. Wiederkehr, S. 116–122. 

7 Zur Forschungsgeschichte vgl. Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175–176; Bretscher-Gisiger, 

Gamper, S. 51. 1827 wird die ‚Mariensequenz von Muri‘ von Eberhard Gottlieb ediert, Heinrich 



92 | Ruth Wiederkehr 

  

Handschriften zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts verschärfte der Kanton 

Aargau den Druck auf die Klöster. 1841 wird Muri (gemeinsam mit Wettingen 

sowie den mittelalterlichen Frauenklöstern Fahr, Gnadenthal und den Badener 

Kapuzinerklöstern) aufgehoben, das Eigentum verstaatlicht oder von den flüch-

tenden Monialen in ihre neuen Niederlassungen außerhalb des Kantons mitge-

nommen. Die Handschrift – irrtümlich auch mit Zuschreibung als ‚Gebetbuch 

der Agnes von Ungarn‘ bezeichnet – wird in der Forschung zu diesem Zeitpunkt 

als ,verloren‘ beklagt. Beim ‚Gebetbuch von Muri‘ handelt es sich um ein Per-

gamentgebetbuch aus dem späten zwölften Jahrhundert (wohl um 1180 ent-

standen), das wahrscheinlich im sechzehnten Jahrhundert in das Kloster Muri 

kommt und im Rahmen der Wirren um die Klosterschließung mit den flüchten-

den Mönchen in die katholische Innerschweiz gelangt. Es ist also nicht wie die 

vorgestellten Gebetbücher eine Handschrift, die in enger Verbindung mit dem 

Ort steht. Eher war das ‚Gebetbuch von Muri‘ ein Prestigeobjekt, gekauft von 

einem Murenser Abt im sechzehnten Jahrhundert. Denn es handelt sich, wie 

Ochsenbein 1989 schreibt, um ein „frühes Zeugnis privater Frömmigkeit einer 

Frau“ und nicht um eine Gebetbuchhandschrift eines Benediktinermönchs.8  

Die ‚Mariensequenz‘ (fol. 33v–36r) im ‚Gebetbuch von Muri‘, die erste deut-

sche Überlieferung von Ave praeclara maris stella, folgt zu Beginn inhaltlich 

und formal der lateinischen Sequenz, behält später die Form der Sequenz bei, 

ist aber inhaltlich keine Übertragung mehr.9 In diesem Text wird, wie in dem im 

ersten Absatz zitierten Ausschnitt eines ‚Mariengebets‘ aus dem HG, das Marien-

bild der Mutter und Jungfrau (mter unde maget) und der Mutter voller Gnaden 

kolportiert. Andere Motive hingegen sind einzigartig – so zum Beispiel das der 

Maria lactans (fol. 35r) oder die in der Marienfrömmigkeit häufige Parallele, die 

zwischen Eva und Maria gezogen wird, vgl. fol. 34r: frwe, du hast virsnit daz 

eva zirstorte, diu got ubirhorte.10 

Beim HG handelt es sich um eine kleinformatige Handschrift (14,5 x 10,5 

cm) von 120 Bl., recto und verso beschriftet, die in den ersten zwei Jahrzehnten 

des fünfzehnten Jahrhunderts in der Region südwestlich des Bodenseeraumes 

|| 
Hoffmann erwähnt sie drei Jahre später, Karl Lachmann untersucht ebendiese Handschrift 

noch einmal, Wilhelm Wackernagel übernimmt die Sequenz in sein ‚Altdeutsches Lesebuch‘. 

8 Ochsenbein: Das Gebetbuch, S. 175. 

9 Zur Sequenz generell vgl. den Beitrag von Rothenberger, S. 65–88. Zur Analyse vgl. Kunze, 

Sp. 51. Zur Melodie vgl. Flotzinger, S. 75–82; einen Überblick über die Handschriften und 

Sprachgebiete gibt im selben Band Barbara Gutfleisch, S. 61–75. Beide Beiträge entstanden im 

Rahmen der Untersuchung von Oxford, Bodleian Library, Can. lit. 325. Gutfleisch zeigt dabei, 

wie stark der Oxforder Text mit dem Text aus Sarnen, Cod. membr. 69, übereinstimmt.  

10 Text auch in Wehrli, S. 16–22.  



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 93 

  

entstanden ist. Ein 103. Blatt ist nur fragmentarisch erhalten. Der Kopertein-

band deckt heute nur noch einen Teil der Handschrift ab, die Rückseite ist abge-

rissen. Insgesamt ist die komplette Handschrift von starker Abnutzung gekenn-

zeichnet. Über ihre Entstehung und die Besitzverhältnisse ist nichts bekannt; 

die Datierung basiert auf Wasserzeichenbestimmungen. Insgesamt enthält die 

Handschrift 64 Texte, in ihrem Inhalt sind diese sehr heterogen. Der große Teil 

davon kann als Gebet – definiert als ein Text, bestehend aus einer Invocatio 

(Anrufung, Apostrophe), Lob und Dank, Bitte und einer abschließenden Bitte – 

eingestuft werden. Andere Texte lassen sich als Heilsegen bezeichnen, sind 

erbaulicher Natur oder entstammen dem Alltagswissen. Das HG enthält zum 

Beispiel einen lateinischen Wettersegen, dessen Kernstück sich bis ins zehnte 

Jahrhundert zurückverfolgen lässt, eine Donnerprognostik, mehrere Heilsegen 

gegen Hals- oder Augenbeschwerden oder einen Cisioianus (eine Art Abzählvers 

zur Memorisierung von Heiligentagen). Wenn unmittelbare Gefahr wie Krank-

heit oder Unwetter droht, sind einzelne spezifische Heilige und primär die gött-

liche Dreieinigkeit die Adressaten. Maria als Mittlerin wird bei solchen Gebeten 

und Anrufungen nie erwähnt. Insgesamt weist das HG vergleichsweise wenige 

Mariengebete auf: Es sind nur vier an der Zahl, doch Maria als Angerufene er-

scheint auch in mehreren weiteren Gebeten.  

2 Maria im deutschsprachigen Gebetbuch 

Anhand von fünf Beispielen aus dem HG wird die in spätmittelalterlichen Ge-

betbüchern vorhandene Vielfalt an Gebeten, die Maria nennen oder anrufen, 

gezeigt. Es sind dies erstens Kommuniongebete, in denen die magd als Fürbitte-

rin und Gottesmutter präsent ist, zweitens ein Privatgebet an Maria, in dem der 

Heilsgeschichte gedacht wird. Drittens wird ein Glossengebet auf das Ave Maria 

vorgestellt, viertens die hier fragmentarisch, generell aber sehr häufig überlie-

ferte ‚Hymne zu den sieben Freuden Marias‘. Als fünftes Beispiel von Marienge-

beten im HG wird ein Gebet präsentiert, in dem Maria in einer Gebetsanweisung 

als Unterweisende (und im Gebet schließlich als Verehrte) auftritt. In Klammern 

vermerkte Nummern beziehen sich jeweils auf die Edition des HG.11 

In Kommuniongebeten wird Maria als Gottesmutter entweder direkt angeru-

fen oder der Realpräsenz Gottes gedacht, indem Maria als jungfräuliche Mutter 

genannt wird. Zahlreiche Gebetsanweisungen suggerieren, dass solche Gebete 

|| 
11 Vgl. Wiederkehr, S. 275–361. 



94 | Ruth Wiederkehr 

  

parallel zur Eucharistie leise gesprochen wurden, so womöglich auch das Ave 

Verum auf fol. 17r. In deutscher Übertragung sowie als lateinischer Text ist das 

Ave Verum verbreitet in Gebetbüchern tradiert.12 Im HG erscheint es wie folgt: 

Sist gegrset gewerer lip, geborn von der magt Maria, gewerlich gemartret und geopfret an 

dem crütz um die mnscheit. Von der durgrabnen siten flos gewer blt. Sigist mir beko-

men an mines todes gerichte. O sser, o milter Marien sun, erbarm dich über üns und über 

all gelbig selen. Amen. 

 (HG, 17r) 

Der deutsche Text folgt seiner lateinischen Vorlage weitgehend. Aus dem latei-

nischen Text nicht übernommen worden ist hingegen dessen gereimte Form, 

hier durch Zeilenumbrüche gekennzeichnet: 

Ave verum corpus 

natum de Maria virgine, 

vere passum, immolatum 

in cruce pro homine, 

cujus latus perforatum, 

vero fluxit sanguine: 

esto nobis praegustatum 

in mortis examine. 

o dulcis, o pie, 

o fili Mariae 

in excelsis.13 

Miserere mei. Amen. 

In Kommuniongebeten ist die Leiblichkeit Marias als Gottesmutter eine wichtige 

Referenz, obwohl die Hostie von der Betenden nur in seltenen Fällen einge-

nommen wurde. Maria wird dabei aber auch direkt angerufen: In zwei weiteren 

Kommuniongebeten des HG, den beiden formal am klarsten strukturierten, 

allerdings umfangreichsten (Nr. 8 und 40), gilt jeweils der letzte Gebetsab-

schnitt Maria. Nachdem die Transsubstantiation gefeiert wurde und das Sakra-

ment begangen worden ist, wird Maria gleichzeitig verehrt und um Beistand 

gebeten: 

|| 
12 Zur Verbreitung: Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 498 und 542. Zum ‚Kommuniongebet‘ und 

seiner Überlieferung vgl. Wiederkehr, S. 269, mit Verweisen auf www.handschriftencensus.de/

werke/6699 (13.4.2016). Weiter auch: Heinz: Art. ,Ave Verum‘, Sp. 1307. 

13 Übernommen aus Mone 1, S. 281, Nr. 213. Auf S. 282 werden u. a. die verschiedenen Ab-

schlüsse, darunter auch miserere mei aufgeführt. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 95 

  

Ich bitte dich, daz du gerchest z im min fürsprechin sin, wo ich an disen unusprechli-

chen wirdigen sacrament unwissentlich, versumlich oder zvellech in dehein wis mich 

missehtet und verschuldet han, daz er mir daz durch diner heiligen bette willen gerche 

milteklich vergeben. Amen.  

(HG, fol. 13r, Hervorhebungen RW) 

Wie in diesem Textabschnitt sichtbar wird, soll Maria bei ihrem Sohn als Bitt-

stellerin um Sündenerlass und ,Würdigwerdung‘ auf Erden bitten. Die Doppel-

funktion Marias als Mutter des in der Kommunion Leibhaftigwerdenden sowie 

als Mittlerin ist auch im letzten Abschnitt eines weiteren Gebets, dem ‚Gereim-

ten Kommuniongebet‘ (Nr. 40), im dritten Vers sichtbar: 

Maria, sse mandel blt,  

und aller megde ein rose klar,  

nu bit in, den din lip gebar,  

daz er mich las uf erden 

sines lichamen wirdig werden 

und daz er mir gerche geben,  

daz ewig iemer werendes leben,  

mit friden ewiklich 

in sines vater rich. 

Amen.  

(HG, fol. 44r, Hervorhebung RW) 

Das HG enthält nur ein einziges umfassendes Mariengebet, welches nicht einer 

lateinischen bzw. liturgischen Tradition zugeordnet werden kann. Es handelt 

sich dabei um das eingangs dieses Beitrags in einem Ausschnitt zitierte ‚Gebet 

zu Maria‘ (Nr. 19), das mit einer Rubrik Von ünser frwen überschrieben ist. Es 

umfasst vier Seiten, ist also ein vergleichsweise langes Gebet, und ist sprachlich 

vielfältig konstruiert durch mehrere litaneiartige Reihen bei Lopreis und Bitten 

sowie prosaisch-erzählende Passagen. Im ersten Abschnitt wird Maria angeru-

fen und ihr eine Reihe von Funktionen zugeschrieben: 

Heilige frwe Maria, gottes Mter, vol gewaltes, des obersten künges tochteren, richostü 

maget, mter der weisen, der trostlosen trost, weg der irrenden, heil der hügenden an 

dich, magt vor der geburd, magt in der geburd, magt nach der geburt, brunn der erbarm-

hertzikeit, brunn des heiles, brunn der gnaden, brunn der miltikeit und der friden, brunn 

des trostes und applaus.  

(HG, fol. 22r) 

Maria ist in dieser Apostrophe nicht nur Gottesmutter und jungfräulich Gebä-

rende, sondern auch Heil- und Trostspenderin. Erst im Anschluss an diese um-

fassende Anrufung folgt die Bitte (fol. 22r): Ich bitt dich dur die heiligen unsagli-



96 | Ruth Wiederkehr 

  

chen frid [...].Bevor der Inhalt der Bitte folgt, wird die Heilsgeschichte rekapitu-

liert, von Mariae Empfängnis über die Geburt bis zur Kreuzigung, bei der das 

Leiden Christi besonders ausführlich geschildert wird. Dieser lange Andachts-

abschnitt lässt sich mit den Passionsgebeten vergleichen, in denen heilsge-

schichtliche Andachten fester Bestandteil sind und das Mitleiden angestrebt 

wird. Maria als Leidende eignet sich für diese Form von Andacht gut, denn sie 

ist im Hochmittelalter die Identifikationsfigur schlechthin, wie sich auch später 

in der ‚Hymne zu den Sieben Freuden‘ zeigen wird.14 

Erst im Anschluss an diese Andacht wird das zentrale Anliegen des Gebets 

angefügt (HG, fol. 22v–23r): daz damit allen heiligen und gotes usserwelten 

gerchest kommen und illen mir ze hilf und ze rat. In sieben kurzen Absätzen 

werden nun die Bereiche, für die dieses ,Zu-Rate-Eilen‘ erbeten wird, umschrie-

ben: Bei Gebeten, in Ängsten und Nöten, in Gedanken und im Wirken – überall 

soll Maria Beistand leisten. Den Schluss des Gebets bildet eine Reihe von weite-

ren Bitten in Form von 19 Imperativen wie min sel behte – zuletzt auch und 

enphach dis gebet und gib mir ewig leben. Zum Abschluss folgt die Bitte: Hr und 

erhr, ssse Maria, mter gottes und der erbarmhertziket, gefolgt von einem 

Amen.  

Die nächsten beiden Mariengebete, die in der Folge kommentiert werden, 

sind bedeutend strenger formalisiert und als Texte weit verbreitet. Die Fassung 

des ‚Glossengebets zum Ave Maria‘ (Nr. 42, fol. 45r–v) ist bisher allerdings nur in 

der Überlieferung aus dem HG bekannt.15 Das Glossengebet folgt Lk 1,28, hier 

mit Schrägstrichen die glossierten Abschnitte unterteilend: Ave Maria / Gracia 

plena / Dominus tecum / benedichtatu in mulieribus / et benedichtus ventris tui. 

Diese fünf Verse werden jeweils in gebundener Rede in drei oder vier weiteren 

Versen paraphrasiert und tropiert:16 

Ave Maria reine magt,  

min not und angst si dir geklagt 

Mich zvinget not, ich rf dich an.  

In miner angst du trste mich.  

|| 
14 Vgl. zu dieser Überlegung auch Visscher, S. 183–184. 

15 Vgl. Wachinger, Sp. 82–83. Das einzige annähernd ähnliche Glossengebet ist das bei Wa-

ckernagel in Teilen gedruckte, von Wachinger in Sp. 82 zitierte Glossenlied mit lateinischen 

Lemmata zu 19 Strophen, das „wohl Anfang des 15. Jh.s“ entstanden ist. 

16 Text nach Wiederkehr, S. 323–324. Hier mit Absätzen, um die Glossen zu verdeutlichen. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 97 

  

Gracia plena.  

Gnadenvol 

Din gnad mich armen bedeken sol.  

Nu trste frwe dinen knecht,  

wan din gnad ist besser den recht.  

Dominus tecum.  

Got ist mit dir,  

din hochgeleit si mit mir.  

Lip und sele si beht 

In dinen henden, reine maget, gt.  

Benedichtatu in mulieribus.  

Gesegnet sigest du, Frwe sss,  

über ellü reinü wib,  

not und angst du von mir vertrib.  

Et benedictus fructus ventris tui.  

Bis mir in allen nten bi,  

min lib in dinem schirme si.  

Die sele mach vor sünden fri 

in gotes namen. 

Amen.  

(HG, fol. 45r–v) 

In den ersten vier Versen wird das Lateinische direkt übertragen und darauf 

folgt eine deutsche Bitte. Beim fünften Vers fehlt die Übersetzung des lateini-

schen Verses, dafür wird eine für das ganze Gebet typische Bitte angefügt: Maria 

wird ganz im Sinne der verbreiteten Frömmigkeitspraktiken als Schutzmutter 

angerufen und das Bild der Schutzmantelmadonna (min lib in dinem schirme si) 

evoziert.17 In den anderen Strophen ist Maria Trostspenderin und Behüterin, in 

deren Hände die Bittstellerin sich begeben will. Das mit dem Amen beschlosse-

ne Glossengebet wird anschließend um zwei weitere Abschnitte ergänzt. Zu-

nächst folgen die Verse In aller angst und nten min, / kum mir ze helf himelschü 

küngin. Diesem Text ist kein lateinischer Vers vorangestellt. Erstaunlicherweise 

entspricht er aber dem nachtridentinischen letzten Teil des Gebetes Ave Maria, 

ora pro nobis peccatoribus nunc et in hora mortis nostrae, der nach dem Römi-

schen Brevier 1568 durch Pius V. hinzugefügt worden ist.18 Das volkssprachliche 

|| 
17 Vgl. Biedermann u. a., Sp. 254. 

18 Vgl. Heinz: Art. ‚Ave Maria‘, Sp. 1306–1307. 



98 | Ruth Wiederkehr 

  

Gebet ist in diesem Falle also innovativ: Es beinhaltet einen Zusatz, der erst 

nachreformatorisch in die lateinische Liturgie eingeht.  

Den letzten Absatz des Gebets bildet ein Ablassversprechen: Wer dis gebet 

sprichet mit andacht, der hat x dag aplas von gewalt bischof Heinrichs von Cos-

tontz. Dass das Gebet in andachtsvoller Weise gesprochen werden soll, um seine 

Wirkkraft entfalten zu können, zeigt, dass das Ablassversprechen gleichzeitig 

eine Gebetsanweisung ist: Es handelt sich also nicht um einen gesungenen 

Text, der unter Umständen eine Funktion im Rahmen einer Liturgie innehat, 

sondern um ein (leise bzw. privat) gesprochenes Gebet, das aber aufgrund des 

liturgischen Ursprungstextes einen solchen Rahmen als Kontext hat. Der Ablass 

erweist sich auch als interessant für die örtliche Zuordnung der Handschrift, 

denn Gebetsanweisungen und Ablassversprechen sind bei der Überlieferung 

von Gebeten flexibler Textbestandteil und werden je nach Praxis und Proveni-

enz ausgetauscht. Mittels dieses Ablasses kann also die Provenienz des Gebet-

buches aus dem Bistum Konstanz sichergestellt werden.19  

Auch der nächste Text, ein Ausschnitt aus der ‚Hymne zu den sieben Freu-

den Marias‘ (Nr. 50), verfügt über eine strenge Form und ist, analog zu seiner 

lateinischen Vorlage, in gebundene Rede gefasst. Überlieferungsgeschichtlich 

bedeutsam ist seine Position innerhalb der Handschrift: Das Blatt 73, recto und 

verso beschrieben, ist auf die neunte von insgesamt zehn Lagen aufgenäht und 

die Hand unterscheidet sich von der (in ihrer Regelmäßigkeit stark variieren-

den) Hand der restlichen Teile der Handschrift. Der Text wurde der Handschrift 

also womöglich zu einem späteren Zeitpunkt als demjenigen der Bindung hin-

zugefügt – oder er war Deckblatt für die Lage, als diese noch ungebunden ge-

nutzt worden ist.  

Es handelt sich bei den ‚Sieben Freuden‘ um eine beliebte marianische An-

dacht, in zahlreichen Fassungen als Hymne komponiert, volkssprachlich wie 

lateinisch, in Fünf- bis Zwölfzahl, wobei die Siebenzahl besonders verbreitet 

ist.20 Eine lateinische Vorlage dieses Textes lässt sich über ein Hymnenverzeich-

nis, zum Beispiel bei Franz Mone 1854, Nr. 457, als Septem Gaudia beatae Ma-

riae virginis finden.21 Bereits Mone verzeichnete für diesen Text volkssprachliche 

Übertragungen ins Italienische und Niederländische. Der Variantenreichtum für 

diesen Texttyp ist groß: Gemäß Hardo Hilg lassen sich die ‚Sieben Freuden Ma-

|| 
19 Vgl. Wiederkehr, zu Überlegungen zum Umfang des Ablasses S. 134, zu Bischof Heinrich S. 

240 im Rahmen der Datierung der Handschrift, zur Flexibilität von Gebetsanweisungen S. 132. 

20 Vgl. Wiederkehr, S. 172–173, insbes. Fußnote 241 (für Literaturangaben zu diesem Text). 

21 Mone 2, S. 165–166, vgl. weitere Wiederkehr, S. 272. Mones Text beruht auf drei Handschrif-

ten. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 99 

  

riens‘ in himmlische und irdische bzw. historische Freuden unterscheiden. Jede 

dieser Kategorien enthält wiederum verschiedene Texttypen, die bei Hilg spezi-

fiziert sind.22 Beim hier überlieferten Text handelt es sich um ein Fragment zu 

den irdischen Freuden, wovon lediglich die fünfte und sechste vollständig, die 

vierte zu Beginn und die siebte zum Schluss fragmentarisch überliefert sind. Die 

überlieferten Teile entsprechen der Texttradition: 4. die Auferstehung Christi, 5. 

Christi Himmelfahrt, 6. Pfingsten und 7. Mariae Himmelfahrt. 

Der lateinische Text wird hier dem deutschen gegenübergestellt, um deren 

enge Verwandtschaft zu zeigen:23 

[...] 

erstnd ze leben, 

da von der glbe sich hat gemert,  

daz leben ist nache, der tod geverrt.  

Der mensch uss gevangenheit komen ist,  

entbunden uss des tiefels list. 

Und hat der tiefel sin mechtikeit 

verlorn durch Crists erstandenheit. 

Der grossen frud etc. 

Quartum, virgo, tibi datur,  

cum a morte suscitatur 

Christus die tertiâ, 

per hoc fides roboratur,  

spes redit et mors fugatur 

per te plenâ gratiâ;  

hostis victus captivatur,  

dolet, gemit, anxiatur 

amissâ potentiâ;  

homo captus liberatur 

et ab humo sublevatur 

sursum ad cœlestia. 

(Mone 2, S. 165, Z. 55–66) 

Dü fünfte frud hast enphangen,  

als Crist ze himel ist usgegangen, 

da dir ch kuntlich worden ist,  

daz du bist kint des mter bist.  

 

Durch sin uffart ist uns bereit  

der weg, der üns 

Quintum, virgo, recepisti, 

ascendentem dum vidisti 

filium in gloriâ, 

tunc aperte cognovisti, 

quod tu mater extitisti 

cujus eras filia. 

in ascensu demonstratur 

via, per quam ascendatur 

|| 
22 Vgl. Hilg, Sp. 1158–1168. Zur Gaude-Literatur und der Zahl, die im vierzehnten Jahrhundert 

auch zwölf bis vierzehn Freuden umfassen kann, vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 38–43. 

Auf die Tradition des Hymnos Akathistos, das im Stehen gesungene Preislied, geht auch Im-

bach, S. 139, ein. 

23 Der deutsche Text ist hier nach Wiederkehr, S. 340–341, wiedergegeben. Die Gegenüber-

stellung verlangt an einigen Stellen Absätze, um die Parallelen zum lateinischen Text zu zei-

gen. Der lateinische Text folgt Mone 2, genaue Angaben siehe jeweils am Ende des Textab-

schnitts. 



100 | Ruth Wiederkehr 

  

ze himel trait. 

Har umb wir alle slnt üns kerren 

ze disen grossen himel eren. 

Der grossen frud erman ich d(ich).  

Etc. 

ad cœli palatia; 

ergo surgat et sequatur 

istam viam, qui moratur 

in mundi miseriâ. 

(Mone 2, S. 166, Z. 73–84) 

Die sechste frud ist dir erzgt,  

do sich oben her ab hat ggt 

in zungen der heilig geist minne 

hitzgend als fürin gneist  

und het entzündet, beschirmet,  

erfüllt, glütert und gefirmet  

sin iunger, die zwlf botten gentzlich, 

und tetz in zungen dem ze gelich.  

Sid von zungen der mnsch verlorn waz,  

daz im durch zungen wurd wider bas.  

Durch für macht er den mnschen rein,  

der vor durch sünd  

vermasgot schein.  

Der grossen frud erman ich dich. Etc.  

Sextum gaudium ostendit,  

de supernis qui descendit 

in linguis paraclitus, 

dum confirmat et defendit,  

replet, mundat et accendit 

apostolos penitus. 

ignis in linguis est datus, 

ut per ignem sit sanatus 

homo linguis perditus, 

et per ignem emendatus, 

qui fuerat maculatus 

per peccatum primitus. 

(Mone 2, S. 166, Z. 91–102) 

Die sibend frude du enphiengt,  

do Crist dir rft und mit im giengt  

von diser welt ze himelrich, 

und ob all chr erhhet dich. 

Dich erhchten er gecrnt had  

mit siner sunderbaren gnad.  

Des ist dir geben semlich er, 

die man entschl[ie]set nieman mer,  

weder hie noch [...]. 

Ad septimum invitavit,  

cum de mundo te vocavit 

Christus ad cœlestia, 

super thronos exaltavit, 

exaltatam honoravit 

speciali gratiâ. 

sic honor tibi praestatur, 

qui nemini reservatur 

in cœlesti curiâ, 

nec virtutibus ditatur, 

nisi cui per te datur 

virtutum custodia. 

(Mone 2, S. 166, Z. 9–20) 

Der wiederkehrende Vers der grossen frud erman ich dich ist in der zitierten 

lateinischen Fassung nicht enthalten. Dafür enthält diese nach den zitierten 

Strophen jeweils eine sechsversige Bitte an Maria, die variiert. Bei zwei dieser 

Bitten könnte der erste Vers als Vorlage für den Text aus dem HG gedient haben: 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 101 

  

Per hoc gaudium precamur,  

ut hunc regem mereamur 

habere propitium 

et ab eo protegamur,  

protecti recipiamur 

in terrâ viventium. 

(Mone 2, S. 165, Z. 13–18) 

Per hoc gaudium rogamus,  

ne subjici valeamus 

dæmonis imperio,  

sed ad cœlos ascendamus,  

ubi semper gaudeamus 

tecum et cum filio. 

(Mone 2, S. 166, Z. 85–90) 

Der Vermutung, Per hoc gaudium precamur oder Per hoc gaudium rogamus seien 

Ausgangsverse für Der grossen frud erman ich dich. Etc., ist entgegenzuhalten, 

dass das Wort gross in keiner der Vorlagen genannt wird; das Demonstrativpro-

nomen hoc fehlt außerdem in der deutschen Vorlage. Weiter stehen die lateini-

schen Verben precamur und rogamus beide in der ersten Person Plural, im deut-

schen Text jedoch in der ersten Person Singular. Derselbe Wechsel von einer 

Plural- zu einer Singularform bei der deutschsprachigen Übertragung eines 

lateinischen Textes lässt sich auch beim bereits kommentierten Ave-Verum-

Gebet (fol. 17r) beobachten: Sigist mir bekomen [...] lautet hier die deutsche Bitte, 

während im lateinischen esto nobis praegustatum [...] ein ‚Wir‘ das Ave Verum 

betet. Diese Änderung in der Verbform zeigt den Funktionswandel des Textes 

von einer in Gemeinschaft bzw. in der Liturgie gebeteten oder gesungenen la-

teinischen Hymne zu einem privaten bzw. persönlichen deutschsprachigen 

Gebet. Dieser Wandel ist durchaus typisch für volkssprachliche Gebetbücher 

des Spätmittelalters, die für die persönliche Andacht, unter Umständen in litur-

gischem Kontext zum Beispiel beim stillen Kommuniongebet, ihre Anwendung 

fanden.24 

In der fünften Form von Gebeten, in der ‚Anweisung zu sieben Andachten 

und Lobpreisungen an Maria‘ (Nr. 58), zeigt sich Maria als Unterweisende. Ge-

meinsam mit dem vorhergehenden Text ist diesem Gebet die Siebenzahl: Maria 

|| 
24 Hierzu jüngst auch Palmer in Hamburger, Palmer, Bd. 1, S. 379. Vgl. auch Wiederkehr, 

S. 157–162. 



102 | Ruth Wiederkehr 

  

gibt einem gte[n] mnsch[en] auf dessen Frage nach der richtigen Art zu beten 

– Frw Sant Maria, wie sol ich dir denne dienen, daz es dir geneme si? – Instruk-

tionen zum siebenteiligen Marienlob. Dieser hat nämlich jeden Abend mit siben 

hundert Ave Maria und als meng venie (Kniebeugen) (alle Zitate HG, fol. 91v) 

Maria verehrt – bis ihm diese erscheint und sagt, dass ihr diese Art des Gebets 

nicht behage. Diese Form von Unterweisung durch eine göttliche Instanz ist 

kein Einzelfall im HG: Sie ist in ähnlicher Form auch in einem weiteren Text, 

Nummer 62, enthalten. Ein guter Mensch bittet hier den Herrn um genaue In-

struktion zum Gebet. Solche Narrative von beispielhaften Menschen in Gebets-

haltung sind eine von vier verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen, die 

sich in deutschsprachigen Gebetbüchern finden lassen. In der Regel beschrän-

ken sich diese auf die Art und Weise des Gebets und des Gebetsvollzugs oder 

auf den Zeitpunkt des Betens oder auf den Zweck des Gebets, zum Beispiel in 

Form eines Ablasses, wie bereits beim ‚Glossengebet‘ dargelegt.25 Diese fünfte 

Form vereint alle bereits erwähnten und ermöglicht es, das Gebet direkt aus 

dem Mund der übergeordneten Instanz wiederzugeben, was den Text zu einem 

geoffenbarten macht und dadurch seine Heilsvergewisserung steigert. 

Der im HG überlieferte Text (Nr. 58) ist ebenfalls im ‚Engelberger Gebet-

buch‘ (EG) enthalten, dem Engelberger Cod. 151. Dieses Gebetbuch, das aus zwei 

zusammengebundenen Konvoluten besteht, stammt aus der zweiten Hälfte des 

vierzehnten Jahrhunderts. Nebst der erwähnten sind darin zehn weitere Paral-

lelüberlieferungen zum HG enthalten. Weiter lässt sich der Text ‚Anweisungen 

zu sieben Andachten und Lobpreisungen an Maria‘ in ähnlicher Form auch in 

einer Berliner Handschrift vom Ende des fünfzehnten Jahrhunderts, in Ms. 

germ. oct. 224, finden.26 Wie im ‚Gebet zu Maria‘ (Nr. 19) oder – fragmentarisch – 

auch in der ‚Hymne zu den Sieben Freuden‘ (Nr. 50) wird innerhalb der sieben 

Lobpreisungen in sieben Stationen der Leiden und Freuden Mariae gedacht: 

Maria erstens als würdigste, reinste aller Frauen ist zweitens auserwählte Mut-

ter, die drittens demütig ihren Körper für die göttliche Geburt hergibt, die vier-

tens Gnade ausübt und fünftens die Freude des Mensch gewordenen Gottes in 

den Händen halten darf, die sechstens die Auferstehung ihres Sohnes voll 

Freude erlebt und siebtens bei der Himmelfahrt selber in den himmlischen Kreis 

aufgenommen wird. 

Die vorgestellten Gebete aus dem HG zeigen die Rollen Marias als Fürspre-

cherin und Beschützerin, auch im Sinne der Rat-Spendenden und Barmherzi-

gen. Sie entsprechen der Tradition der mittelalterlichen Marienverehrung: Ma-

|| 
25 Vgl. Wiederkehr, S. 128–135. 

26 Vgl. ebd., S. 135, Fußnoten 56–57. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 103 

  

ria als mediatrix und mater misericordiae, die in der Spannung zwischen Mittle-

rin und Gottesmutter steht. Eine weitere Rolle ist die der Instruierenden. Formal 

unterscheiden sich die fünf vorgestellten Mariengebete stark voneinander. An-

hand der Verwandtschaften zu lateinischen Texten wird weiter sichtbar, wie 

liturgische Texte in deutscher Übertragung ihre Funktion wechseln: von einer 

liturgischen Verwendung (mit einem betenden ‚Wir‘) zu einem privaten oder 

paraliturgischen Gebet.27 

3 Verbreitete deutschsprachige Mariengebete 

aus dem Sarner Bestand 

Die Analyse von im Spätmittelalter überlieferten Mariengebeten hat sich im 

letzten Abschnitt auf eine Handschrift beschränkt. Parallelüberlieferungen 

wurden erwähnt, wenn sie in besonders großer Zahl bekannt waren. In diesem 

Abschnitt werden nun Mariengebete vorgestellt, die je mindestens in zwei Sar-

ner Gebetbüchern überliefert sind. Zwei Gebetbuchpaare bilden die Grundlage 

für diesen Vergleich: Es handelt sich einerseits um die Gebetbücher Sarnen, 

Cod. chart. 207 und Cod. chart. 210 sowie andererseits um Cod. chart. 191 und 

209.28 Diese vier Gebetbücher sind allesamt über ein halbes Jahrhundert jünger 

als das HG. Sie stammen aus der Zeit nach 1450, aus der im Vergleich zum vier-

zehnten Jahrhundert eine sehr große Zahl an deutschsprachigen Gebetbüchern 

überliefert ist mit einer unüberschaubaren Zahl an Texten, deren Parallelüber-

lieferungen kaum zu fassen sind. Bei den Mariengebeten, die in diesen Hand-

schriften enthalten sind, handelt es sich primär um rosenkranzartige Marienan-

rufungen, Namenreihen oder Gruß-Orationen, wie sie aus der entsprechenden 

Zeit in deutscher Überlieferung häufig vorliegen. 

Das erste Gebetbuchpaar, Codd. chart. 207 und 210, teilt miteinander elf 

Texte, darunter vier Mariengebete. Beide Gebetbücher stammen wahrscheinlich 

aus einem bürgerlichen Umfeld der zentralschweizer Stadt Zug. Bei Cod. chart. 

|| 
27 Den Begriff ‚paraliturgisch‘ verwende ich hier wie definiert und ausgeführt in Wiederkehr, 

S. 171–183. Das heißt, er steht „für Ausdrucksformen [...], die die Liturgie begleiten, aber auch 

außerhalb der Liturgie bedeutsam sind [...]“. Damit gemeint sind beispielsweise gewisse An-

dachtsformen außerhalb von Kirchenräumen oder musikalische Umsetzungen lateinischer 

Gebetstexte. Auch Meersseman: Der Hymnos II, S. 43, verwendet den Begriff in seinen Ausfüh-

rungen zur marianischen Gaude-Literatur, um den Gebrauch von volkssprachlichen Gebeten 

im monastischen Alltag zu umschreiben; er meint damit z. B. Prozessionen. 

28 Die beiden Gebetbuchpaare hat die Autorin in Wiederkehr, S. 102–108, vorgestellt. 



104 | Ruth Wiederkehr 

  

207 fällt auf, dass die Mariengebete alle aufeinander folgen (fol. 83r–110r). Zwei 

dieser Mariengebete werden hier hervorgehoben: erstens ein ‚Goldenes Ave 

Maria‘, zweitens ein ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘. Nicht weiter kommen-

tiert wird ein Mariengebet, das in der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhun-

derts eine sehr große Verbreitung kannte und das in den beiden erwähnten 

sowie in vier weiteren Gebetbüchern des Sarner Bestandes überliefert ist. Es 

handelt sich um ein xxx tägig gebett, wie es in zwei der Handschriften auch als 

Rubrik vermerkt ist. Es wird Johannes von Neumarkt zugeschrieben und ist 

auch in die Edition von Joseph Klapper aufgenommen worden.29  

Mit ‚Goldenes Ave Maria‘ werden Prosa-Grußgebete zum lateinischen Mari-

engebet Ave ancilla trinitatis oder Ave ancilla sanctae trinitatis bezeichnet. In 

beiden Handschriften, Codd. chart. 207 und 210,30 fol. 89v bzw. fol. 59r, wird der 

deutschsprachige Text mit derselben Rubrik eingeführt: Diss gebett gab der 

engel gottes sancto Brandalff und sprach: ‚Wer diss gebett sprycht all tag mit 

andacht, der stirbt nit an rüw und bicht und an den fron lichnam Jesu Christi.‘ 

Welcher Heilige mit Brandalff gemeint ist, ist nicht klar. Gemäß Burghart 

Wachinger ist die Prosafassung lateinisch wie deutsch mehrfach Bernhard von 

Clairvaux zugeschrieben worden.31 Auf die Gebetsanweisung folgen insgesamt 

24 (in Cod. chart. 207: 22) Marien-Orationen (Gott grss dich Maria, ein dienerin 

der heiligen dryvaltikeit. Gott grss dich, du Maria, du userwelti junckfröw des 

hymelschen vatters [...] [Cod. chart. 210, fol. 59r]). Im Anschluss daran sind Bitten 

um Barmherzigkeit, Gnade und Beistand in Nöten enthalten. Die genannten 

Texte sind in beiden Handschriften bis auf die zwei fehlenden Grüße in 207 

weitestgehend parallel überliefert, mit kleinsten Unterschieden im Detail. Auf-

fallend ist die gestalterisch verhältnismäßig sorgfältige und kunstvolle Darstel-

lung des Textes in Cod. chart. 210. Das ‚G‘ in Got grss dich ist abwechslungs-

weise rot und grün ausgezeichnet, ,Maria‘ jeweils grün geschrieben. 

Das ‚Goldene Ave Maria‘ in der Prosafassung, wie sie in den beiden Gebet-

büchern enthalten ist, ist sehr verbreitet und erscheint in diversen Fassungen 

häufig in Gebetbüchern – gemäß Wachinger „eher an den Rändern von literari-

schen Sammlungen, öfters im Zusammenhang von anonymem geistlichem 

|| 
29 Klapper, S. 335–343, Nr. 98, 1. Es ist in diesen Handschriften des Sarner Bestandes überlie-

fert: Codd. chart. 191, 192, 207, 209, 210 und 214. 

30 Ganze Texte: Cod. chart. 210, fol. 59r–61v; Cod. chart. 207, fol. 89v–93r. 

31 Vgl. Wachinger, Sp. 80. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 105 

  

Treibgut“.32 Der Text gehört als deutsche Übertragung zur großen Zahl von 

Gruß-Orationen auf Salve oder Ave. Er folgt der lateinischen ‚Gruß-Oration‘ aus 

dem vierzehnten Jahrhundert, wie sie bei Gérard G. Meersseman verzeichnet ist, 

die allerdings nur 13 solche Grüße umfasst.33 

Neben weiteren zwei gemeinsamen Mariengebeten in den beiden erwähn-

ten Handschriften fällt das litaneiartige ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘ auf. In 

seiner Form erinnert es an die ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘, die wie auch der 

hier vorliegende Text eine Anreihung von Ehrennamen oder -titeln für Maria 

sind. Bereits die älteste bekannte lateinische Fassung dieser ‚Zweiundsiebzig 

Namen Marias‘, die aus dem späten zwölften oder dreizehnten Jahrhundert in 

einer katalanischen Handschrift vorliegt, empfiehlt im Epilog das Gebet für den 

Samstag und verspricht Wirkung für Marienbeistand am Jüngsten Tag.34 Die 

deutschen Bearbeitungen dieses Textes enthalten unter anderem Reimpaarge-

dichte oder Glossenbearbeitungen mit variierender Zahl von Ehrennamen (72 

oder 77).35 Meersseman sieht die lateinische Tradition von solchen Namenrei-

hungen ab dem achten Jahrhundert, führt einen Hymnus mit 100 Ehrentiteln 

Marias an und betont, dass diese litaneiartige Auflistung von Namen auch vari-

abel übertragen werden konnte, also gekürzt oder erweitert wurde.36 
Im Strukturprinzip gleich wie die ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘ ist das 

Mariengebet ‚Gebet zu den 108 Namen Marias‘, das allerdings weder im Hand-

schriftencensus noch in anderen Textdatenbanken verzeichnet worden ist.37 

Dessen Struktur gliedert sich in Apostrophen und eine Bitte sowie eine Gebets-

anweisung, die im Anschluss an das Gebet folgt. Die ersten neun Anrufungen 

sind O Maria, o junckgfröw, O mter gottes, O geberin Christi, O edler blm, O 

liechter wölk, O künigin, O keyserin, O fröw [...] (Cod. chart. 210, fol. 64r). Sie füh-

ren die bekannten Bezeichnungen der Gottesmutter, Jungfrau oder Königin, 

aber auch Namen wie ,edle Blume‘ auf. Unter den Anrufungen finden sich des 

Weiteren liebesmystische Namen Mariens wie ,Gottesbraut‘ (Cod. chart. 210, fol. 

65r) oder ,Turteltäubchen‘ (Cod. chart. 210, fol. 65r). Die Gebete sind in beiden 

|| 
32 Ebd., Sp. 84. Zur Überlieferung dieses Textes vgl. ebd., Sp. 81 und – etwas erweitert – 

Handschriftencensus, ‚Goldenes Ave Maria‘, http://www.handschriftencensus.de/werke/6833 

(13.4.2016), zurzeit 20 Nachweise. 

33 Vgl. Meersseman: Der Hymnos II, S. 172. 

34 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1698. Zur Überlieferung vgl. ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘ (Latein 

und Deutsch) in http://www.handschriftencensus.de/werke/3102 (13.4.2016). 

35 Vgl. Kornrumpf, Sp. 1703–1708. 

36 Vgl. Meersseman: Der Hymnos I, S. 95–96. 

37 Cod. chart. 210, fol. 64r–66r; Cod. chart. 207, fol. 83r–93r. 



106 | Ruth Wiederkehr 

  

Gebetbüchern weitestgehend parallel überliefert und enthalten dieselbe Ge-

betsanweisung (bei Cod. chart. 210 ist der Text um einen Satz verlängert):  

Wer dysi vorgeschrybnen acht und hundert namen sprycht an dem Samstag an zwifel, er 

sol gewyss sin, daz unss liebi fröw an sinem end will sin in allen sinen nöten. Daz geb gott 

vom hymel und und erweck38 uns Maria die mter gottes, die reini magt. Amen etc.  

(Cod. chart. 210, fol. 66r) 

Die 108 Namen sollen also an einem Samstag gesprochen werden für den ewi-

gen Beistand der Gottesmutter. Die Namenreihen, wie sie im ‚Gebet zu den 108 

Namen Marias‘ vorhanden sind, sind eine Art Litanei, wobei bei Litaneien in der 

Regel noch ein Ora-pro-nobis-Ruf angeführt wird.39 

In den Kontext des Mariensamstags ist auch der Vergleich zwischen den 

Handschriften Cod. chart. 191 und Cod. chart. 209 zu stellen. Die eine Hand-

schrift (Cod. chart. 191), die aus mehreren Lagen gebunden wurde und teils 

schlecht lesbar ist, bildete bei diesem Handschriftenpaar die Vorlage für die 

saubere Abschrift der anderen.40 Für Zitate beziehe ich mich hier nur auf die Ab- 

und Schönschrift aus dem letzten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts (Cod. 

chart. 209), die gemäß Texteinteilung durch Charlotte Bretscher-Gisiger und 

Rudolf Gamper 22 Texte beinhaltet. Auffällig ist, dass acht davon Mariengebete 

sind.41  

Eines dieser Mariengebete ist dazu bestimmt, jeweils über die Woche hin-

weg von einem Samstag zum anderen gebetet zu werden. Es ist dies ein ‚Gebet 

zu den Freuden Marias‘, das in der Invocatio die acht Tage, an denen es gebetet 

wird, bereits nennt.42 In disen acht tagen will die betende Person im Zeichen 

aller Gnaden und Wunder, die Maria zuteil geworden sind, die Gottesmutter um 

Beistand bitten. Das Gebet ist sechsteilig und wird jeweils bei den einzelnen 

Abschnitten durch eine Rubrik unterbrochen mit der Anweisung bet i pater 

noster, i ave Maria und i Magnificat. Diese wird jeweils mit in disen acht tagen 

ergänzt – wahrscheinlich um die Repetition aller Abschnitte sicherzustellen. In 

einem weiteren solchen ‚Gebet zu den Freuden Marias‘ in der bereits bekannten 

|| 
38 Korrigiert: erwerb unss und erweck unss.  

39 Vgl. Wiederkehr, S. 140–141. Die Reihung von Mariennamen erinnert auch an die nachre-

formatorische Lauretanische Litanei, die sowohl die heilsgeschichtliche Rolle Marias als auch 

deren Jungfrauschaft und ihre königliche Rolle verehrt; vgl. Kürzestbeschrieb in Imbach, 

S. 141–142. 

40 Vgl. hierzu Wiederkehr, S. 105–107. 

41 Vgl. Bretscher-Gisiger, Gamper, S. 335–338. 

42 Cod. chart. 209, fol. 1r–6r. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 107 

  

Handschrift Cod. chart. 20743 findet sich eine Gebetsanweisung, die Aufschluss 

über die Gebetspraxis dieser Art von Mariengebeten gibt: Hie hebt an ein nütz 

gt gebett von unser frwen. Der das andächteklich spricht, knüwend vor unser 

frowen bild, von einem sampstag unz an den andern alltag einest, der sol des 

sicher sin an allen zwiffel [...]. Das Heilsversprechen umfasst beinahe sämtliche 

Lebensbereiche, das Gebet könne seine positive Wirkung auf eigene Krankhei-

ten oder auch auf eine[n] lieben fründ in frömde[n] landen entfalten: Dis ist ein 

ganz warheitt, was ess ist, waz bezsch worden ist (alle Textausschnitte aus Cod. 

chart. 207, fol. 95r–96r). Das darauffolgende Gebet entspricht ansatzweise Cod. 

chart. 209, allerdings weichen die Texte schon bald stark voneinander ab. Es ist 

also von derselben Texttradition, nicht aber von einer Parallelüberlieferung in 

Codd. chart. 207 und 209 zu sprechen. Trotzdem zeigt die Gebetsanweisung: Das 

Gebet, in Codd. chart. 191 und 209 sowie in Ansätzen in 207 überliefert, ist für 

die tägliche Andacht vor einem Marienbild bestimmt. 

Auch das Magnificat, welches zu den einzelnen Abschnitten der eben aus-

geführten Marienandacht gebetet wird, ist im Gebetbuchpaar Codd. chart. 191 

und 209 zu finden, begleitet von einem Ave Regina, wobei das Magnificat eine 

Übersetzung des lateinischen Textes ist, das Ave Regina allenfalls als Paraphra-

se gelten könnte. So heißt es beim Magnificat: Magnificat. Min sel grsset den 

heren und min geist hat sich erfröwt in got minem heil. Won er hat angesechen die 

demtikeit siner diener (Cod. chart. 209, fol. 24r), ganz gemäß Lk 1,46: Magnificat 

anima mea Dominum et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo quia respexit 

humilitatem ancillae suae. Eine Ausnahme bildet siner diener, die als Plural im 

Maskulinum erwähnt werden und somit den ursprünglichen Bibeltext, der im 

Magnificat gebetet wird, im Inhalt erheblich verändern. Das Magnificat, nach 

der Regula Benedicti Teil jeder Vesper, spricht von ancillae suae.44 

Zusammenfassend fällt bei den zitierten Mariengebeten auf, dass sie über-

lieferungsgeschichtlich häufig eng verwandt mit lateinischen Vorlagen sind. Mit 

den ‚108 Namen‘ beispielsweise liegt ein Text vor, der in ähnlicher Form in zahl-

reichen lateinischen Handschriften überliefert ist und dessen Nähe zur Litanei 

offenkundig ist. Andere Mariengebete wie die ‚Hymne zu den Sieben Freuden 

Marias‘ aus dem HG lassen sich direkt auf lateinische Hymnen beziehen. 

Deutschsprachige Mariengebete sind generell in den (liturgischen) Rahmen des 

Mariensamstags einzuordnen, auch wenn sie in Form von Andachten die Woche 

von Samstag bis Samstag verbinden. Die Verehrte, Maria, ist Identifikationsfi-

|| 
43 Cod. chart. 207, fol. 95r–102r. 

44 Vgl. Kirchschläger, Lechner, von Hübner; zur Vesper S. 237. 



108 | Ruth Wiederkehr 

  

gur in der Heilsgeschichte, so wie es in Passionsandachten Jesus am Kreuz ist.45 

Ihrer wird generell als würdigste aller Mütter, als Gottesmutter und Himmelskö-

nigin gedacht, die auserwählt zu ewigen himmlischen Ehren gekommen ist. 

Deshalb haben Mariengebete generell lobenden, bittenden und erinnernden 

Charakter zugleich. 

Literaturverzeichnis 

Biedermann, Hermenegild u. a.: Art. ‚Maria, hl‘. In: LMA 6 (1993), Sp. 243–275. 

Bretscher-Gisiger, Charlotte, Rudolf Gamper: Katalog der mittelalterlichen Handschriften der 

Klöster Muri und Hermetschwil. Zürich 2005. 

Flotzinger, Rudolf: Zur Melodie der sog. ‚Mariensequenz aus Muri‘. In: ZfdA 119 (1990),  

S. 75–82. 

Gutfleisch, Barbara: Eine ostoberdeutsche Handschrift der ,Mariensequenz aus Muri‘.  

In: ZfdA 119 (1990), S. 61–75. 

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Art-Historical and 

Literary Introduction. With a Conservation Report by Ulrike Bürger. Vol. 1. Dietikon,  

Zürich 2015. 

Hamburger, Jeffrey F., Nigel F. Palmer: The Prayer Book of Ursula Begerin. Reproductions and 

Critical Edition. Vol. 2. Dietikon, Zürich 2015. 

Heinz, Andreas: Art. ,Ave Maria‘. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1306–1307.  

Heinz, Andreas: Art. ,Ave verum corpus‘. In: LexThK 1 (1993), Sp. 1307.  

Hilg, Hardo: Art. ‚Sieben Freuden Mariens‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 1158–1168. 

Imbach, Josef: Marienverehrung zwischen Glaube und Aberglaube. Düsseldorf 2008. 

Kirchschläger, Walter, Gregor Martin Lechner, Dietmar von Hübner: Art. ‚Magnifikat‘. In:  

Marienlexikon 4 (1992), S. 235–241. 

Klapper, Joseph: Schriften Johanns von Neumarkt. Vierter Teil: Gebete des Hofkanzlers und des 

Prager Kulturkreises. Berlin 1935. 

Kornrumpf, Gisela: Art. ‚Zweiundsiebzig Namen Marias‘. In: VL2 11 (2004), Sp. 1698–1709. 

Kunze, Konrad: Art. ‚Mariensequenz aus Muri‘. In: VL2 5 (1985), Sp. 50–54. 

Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland I. Akathistos-Akoluthie und 

Grusshymnen. Freiburg (Schweiz) 1958 (Spicilegium Friburgense 2). 
Meersseman, Gérard G.: Der Hymnos Akathistos im Abendland II. Gruss-Psalter, Gruss-

Orationen, Gaude Andachten und Litaneien. Freiburg (Schweiz) 1960 (Spicilegium  

Friburgense 3). 

Ochsenbein, Peter: Das Gebetbuch von Muri als frühes Zeugnis privater Frömmigkeit einer Frau 

um 1200. In: Gotes und der werlde hulde. Hg. von Peter Schnell. Bern 1989, S. 175–199. 

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbücher vor 1400. In: Deutsche Handschriften 

1100–1400. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer. Oxforder Kolloquium 1985.  

Tübingen 1988, S. 379–398. 

|| 
45 Vgl. hierzu auch Biedermann u. a., Sp. 251–254, sowie Visscher, S. 182–187 u. a. 



 Fürbitterin, Gnadenmutter und Belehrende | 109 

  

Visscher, Eva De: Marian Devotion in the Latin West in the Later Middle Ages. In: Mary. The 

Complete Resource. Hg. von Sarah Jane Boss. Oxford 2007, S. 177–201. 

Wachinger, Burghart: Art. ,Goldenes Ave Maria‘. In: VL2 3 (1981), Sp. 80–84. 

Wehrli, Max: Deutsche Lyrik des Mittelalters. Auswahl und Übersetzung von Max Wehrli. 

5. Aufl. Zürich 1985. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Mit einer Edition. Berlin 2013 

(Kulturtopographie des alemannischen Raums 5). 

Worstbrock, Franz Josef: Art. ‚Sequenz‘. In: RLW 3 (2003), S. 429–431.



  

 


