Eva Rothenberger
Performative Heilsaneignung

Eine spatmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz
Ave praeclara maris stella als Gebet der privaten Frommigkeit

Im Gedenken an Volker Honemann (1943-2017)

In dem in das frithe sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Codex Lichtenthal
140! der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe findet sich auf fol. 72" bis 77"
eine unikal iiberlieferte Prosaiibertragung von Ave praeclara maris stella®
(11. Jh.), die innerhalb der breiten volkssprachlichen Rezeption der lateinischen
Mariensequenz Hermanns von Reichenau eine Sonderstellung einnimmt. Unter
den bisher knapp hundert bekannten volkssprachlichen Textzeugen?® handelt es
sich um den einzigen, der mit einer umfangreichen Anleitung zu seinem Ge-
brauch versehen ist. Die Anweisung, die innere Einstellung und duf3eres Geba-
ren des Rezipienten zusammenfiihrt, korrespondiert mit der sprachlich-
stilistischen Adaptation der Vorlage sowie einem verdnderten Gebrauchszu-
sammenhang. Wahrend die lateinische Mariensequenz als liturgischer Gesang
dem Gottesdienst zu bestimmten Marienfesten zugedacht war oder die wochent-
liche, auf den Samstag festgesetzte Marienmesse begleitete,* wird sie in der

1 Der gesamte Codex ist iiber die digitale Sammlung der BLB Karlsruhe einsehbar. Vgl.
http://digital.blb-karlsruhe.de/urn/urn:nbn:de:bsz:31-36001 (29. Juni 2016).

2 Vgl. AH 50, S.313-315, Nr. 241. Meine Dissertation, die sich unter dem Titel ,Ave praeclara
maris stella. Poetische und liturgische Transformationen der Mariensequenz im deutschen
Mittelalter’ den volkssprachlichen Versiibertragungen widmet, wird voraussichtlich 2018
erscheinen.

3 Vgl. zum aktuellen Kenntnisstand der volkssprachlichen Uberlieferung von Ave praeclara
die Datenbank des ,Berliner Repertoriums’.

4 Die Handschriften ordnen Ave praeclara unter anderem den Festen Assumptio Mariae und
Purificatio Mariae bei. In den meisten Féllen ist die Mariensequenz allerdings ohne spezifi-
schen Festzusammenhang {iberliefert. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 95. Als Audi nos-Sequenz, die ledig-
lich die bittenden Schlussversikel umfasst, fand Ave praeclara zudem Eingang in die liturgi-
sche Erneuerungsbewegung des Klosters St. Gallen. Vgl. den Beitrag von Philipp Lenz in
diesem Band, S. 11-45. In dieser verkiirzten Form fiigt sich die Sequenz unter dem Incipit Hoer
vns Maria magt zudem in eine volkssprachliche Paarreimiibertragung der Marienmesse Salve
sancta parens ein. Kurt Gértner bietet auf der Grundlage der fiinf bekannten Uberlieferungs-
zeugen eine Edition der gesamten Messe. Vgl. Gartner; die Teilparaphrase von Ave praeclara

DOI 10.1515/9783110475371-008, © 2017 Eva Rothenberger.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



66 —— Eva Rothenberger

spatmittelalterlichen Prosaiibertragung der Karlsruher Handschrift in ein Lese-
gebet fiir die private Frommigkeitsiibung transformiert.

Solche Anweisungen, die zumeist Ort und Zeitpunkt der Rezeption festle-
gen, zum korperlichen Mitvollzug des gesprochenen Wortes aufrufen und auf
eine Erweiterung der Heilswirksamkeit des Gebetstextes zielen, sind fiir die
spatmittelalterliche Gebetbuchliteratur konstitutiv’ und bereits gut erforscht.®
Nichtsdestotrotz stellt die vorliegende Ubertragung aufgrund ihrer Singularitit
innerhalb der volkssprachlichen Rezeption von Ave praeclara eine beachtens-
werte Ausnahme dar, die fiir eine ndhere Untersuchung lohnend scheint. Denn
wihrend sich die gereimten Ubertragungen (bislang 64 Textzeugen) in der Re-
gel darauf beschrdnken, in den Beischriften auf ihre lateinische Vorlage zu
verweisen und allenfalls die Art und Weise der Rezeption des volkssprachlichen
Textes anzugeben — gesangliche Darbietung oder Lektiire —, sind die Angaben
bei den Prosaiibertragungen an sich bereits ausfiihrlicher. Aber auch hier sind
Anleitungen, die eine Steigerung der Heilswirksamkeit des Textes implizieren,
mit Ausnahme des besagten Textzeugen nicht zu finden.” Der folgende Beitrag
widmet sich der volkssprachlichen Prosaiibertragung unter Beriicksichtigung
der Wechselwirkung von Anweisungsstruktur und semantischer Transforma-
tion der lateinischen Mariensequenz zu einem fiir die private Andacht bestimm-
ten Gebet.

findet sich auf S. 232. Die besagte Messiibertragung ist in den folgenden Handschriften iiberlie-
fert: Jena, Universitits- und Landesbibl., Cod. Bos. 4° 8, fol. 79""-80" (1. Viertel 14. Jh.); Klos-
terneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242, fol. 196"-200" (aus dem Jahr 1338); Kremsmiinster, Stiftsbibl.,
Cod. 5, fol.15"-17" (1. Halfte 15. Jh.); Niirnberg, Stadtbibl., Cod. Cent. VI, 86, fol. 13"-16" (3.
Drittel 16. Jh.); Miinchen, BSB, Cgm 5249/59d, fol. 2' (Mitte 14. Jh.). Vgl. ebd., S. 316.

5 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 252.

6 Zu erwdhnen sind insbesondere die auch dem Beitrag zugrunde liegenden Forschungen von
Johanna Thali und Thomas Lentes, die sich in mehreren Publikationen jeweils den Anweisun-
gen in der Gebetbuchliteratur widmen.

7 Dies sei an wenigen Beischriften exemplarisch verdeutlicht (es wurde eine moderne Inter-
punktion eingefiigt und der u/v-Ausgleich vorgenommen): Dar nach sprich den her nach ge-
schrieben sequencz von unser lieben frauen, der da genant ist ave preclara (Augsburg, UB, Cod.
111.1.8° 6, fol. 235'-239"); Hyr na folget der sequencie von unser lieber frauwen, den man pfleget
zu lesen ader zu singhen in der missen, der da heiszet Ave preclara maris (Trier, Stadtbibl., Hs.
2050/1695 8°, fol. 242"-246").



Performative Heilsaneignung —— 67

1 Heilsvermittlung und Heilsaneignung

Hinsichtlich der mittelalterlichen Vorstellung vom gottlichen Heil gilt es zwei
wesentliche Konstituenten zu bedenken: Zum einen steht das Heil in wechsel-
seitigem Bezug zur gottlichen Gnade, die unterschiedliche Vorstellungen von
Schutz, Heilung und Erbarmen vereint; zum anderen bedarf das gottliche Heil,
das die jeglicher Medialitét entkleidete Begegnung mit Gott meint, der medialen
Vermittlung.® Denn die kategoriale Differenz zwischen Immanenz und Trans-
zendenz, die sich temporal, lokal und insbesondere qualitativ manifestiert,
erfordert mediale Strategien, die in der rdumlichen und zeitlichen Gebunden-
heit des Diesseits das im Grunde Unverfiigbare, das jenseitige Heil, vergegen-
wartigen und einen intensivierten Kontakt zu Gott ermdglichen. Die Gnade
erweist sich hierbei als jene gottliche Kraft, die den Menschen zum Ziel des
christlichen Lebens, der Gottesschau, zu fiihren vermag.’ In diesem Sinne strebt
die christliche Gnaden- und Heilsmedialitit, die sich {iber die Parameter von
N&he und Distanz beziehungsweise von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit kon-
stituiert, nach unterschiedlichen Methoden der medialen Vermittlung.

Eine bedeutende Rolle nimmt in diesem Kontext Maria ein, die als von Gott
erwiahlte Mutter Jesu, dem Medium aller Gnade und allen Heils schlechthin,®
die gottliche Gnade empfingt und somit zu ihrer Vermittlung zwischen den
Menschen und Gott pradestiniert ist. Neben den Engeln und Heiligen verkdrpert
sie ,,[d]urch ihre mitleidende und passionsformige Heiligkeit [...] jene urspriing-
liche Gnaden- und Schutzmedialitit, aus der alle anderen Medialitdten des
Heils abgeleitet sind“." Maria fungiert somit als mediales Bindeglied zwischen
Diesseits und Jenseits und ist damit wesentlicher Bestandteil der christlichen
Heilsokonomie, da sie ,Trigerin des Heils’ und ,Heilsmittlerin® gleichermafen
ist.? Neben der Maria mediatrix, die eine Partizipation an der gottlichen Gnade
im Diesseits ermdéglicht, zdhlen in der mittelalterlichen Frommigkeitspraxis die
Heilige Schrift, die Sakramente und Abldsse sowie das Gebet zu den essentiellen

8 Vgl. Hamm, S. 22 u. S. 24.

9 Vgl. ebd.

10 Vgl. ebd., S. 28.

11 Ebd,, S.36.

12 Vgl. Mertens Fleury 2010, S.33-34. Die theologische Grundlage fiir die Vorstellung der
Maria mediatrix fiihrt Bernhard von Clairvaux auf die gottliche Erwdahlung zur Mutter Jesu
zuriick — die géttliche Begnadung ist die theologische Voraussetzung ihrer Mittlerschaft. Vgl.
Bernhard von Clairvaux: In Adventu, Sermo 2, § 5, S. 84, Z. 17-22 (S. 85: deutsche Uberset-
zung).



68 —— Eva Rothenberger

Gnadenmitteln. Die im mittelalterlichen Gebet regelmafiig geforderte korperli-
che Geste, die das gesprochene oder gelesene Wort zusatzlich performativ mit-
vollzieht und damit seinen Ausdruck steigert, dient der Einiibung der rechten
mentalen Einstellung — einer Voraussetzung fiir die Wirkmacht der gottlichen
Gnade. Denn diese erweise, wie Berndt Hamm feststellt,

ihre Ndhe dadurch, dass sie im Menschen wirkt und ihm eine neue Qualitédt der Andacht
(devotio), der Liebe, Reue und Dankbarkeit schafft, das notwendige Pendant zur externen
Gnadendimension. Ohne diese innere Entsprechung lauft das externe Versprechen, die
Vergebungs-, Schutz- und Heilszusage Gottes, Christi, Marias, der Heiligen und der Engel,
ins Leere der Wirkungslosigkeit."

Eine solche Wechselseitigkeit von Gabe und Gegengabe pragt auch die Gebets-
anweisung der vorliegenden Prosaiibertragung von Ave praeclara, welche die
korperliche Einiibung der Demut und damit eine intensivierte Hinwendung des
Betenden an Maria, Jesus Christus und den Schopfer fordert.

Die Anleitung der Prosaiibertragung ist zweigeteilt: Wahrend eine ausfiihr-
lichere Anweisung den bittenden Schluss des Textes einleitet, fiihrt die rubri-
zierte Beischrift zu Beginn zundchst die medialen Rahmenbedingungen der
lateinischen Mariensequenz und des volkssprachlichen Gebetstextes an
(fol. 7277v):14

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von unser lieben
frowen, genant zu latin Ave preclara.

Der erste verse: Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, pes-
tilentz, tirnygen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit ernst und andocht.
sprich also, wie nochfolgen ist [...].

Die Rubrik Der erste verse weist die Zeilen als ersten Versikel und somit als den
ersten Sinnabschnitt des Textes aus und ordnet sie bereits der eigentlichen
Ubertragung zu, die auf der Verso-Seite des Blattes mit dem Incipit — Got grusz
dich Maria dii verklerter fiierglentzender sterne des meres — einsetzt (fol. 72%). Die
solchermaflen als fester Bestandteil des Textes ausgezeichnete Anleitung diffe-
renziert in Verbindung mit der unmittelbar vorangehenden Eingangsrubrik den
Gebrauchskontext von lateinischer Vorlage und volkssprachlicher Ubertragung
in lokaler wie auch modaler Hinsicht. Wahrend Ave praeclara als gemeinschaft-
licher Gesang zur liturgischen Messfeier bestimmt ist, bleibt zwar auch der
volkssprachliche Prosatext prinzipiell lobe gesancke, jedoch als in Notlagen zu

13 Hamm, S. 46.
14 Beide Editionstexte finden sich im Anhang.



Performative Heilsaneignung —— 69

sprechendes Gebet. Der explizite Hinweis, wie dieses zu verrichten sei (mit ernst
und andocht), wird zur Voraussetzung fiir die Heilswirksamkeit des Gebets. Der
benannte Gebrauchszusammenhang ist zunichst ein spezifischer (in noten, als
in kriegen, pestilentz, tiirnjigen), um im Anschluss verallgemeinert und ausge-
weitet zu werden. In ihrer semantischen Unbestimmtheit 6ffnet die anschlie-
Bende Ergdnzung und in anderen noten den Wirkungskreis des Gebets fiir jegli-
che den Betenden bedridngende Notlage und fungiert so als Platzhalter: Je nach
Gebetssituation ldsst sich die offene Formulierung imaginativ neu besetzen, die
Verallgemeinerung aufheben und fiir diverse Bedarfsfdlle reaktualisieren. Die
kriegerischen Kampfhandlungen, die an erster Stelle genannt werden, scheinen
sich zundchst der durch das Adverb gewonlichen implizierten Alltaglichkeit zu
entziehen. Beriicksichtigt man allerdings den Uberlieferungszusammenhang
der Handschrift, 1dsst sich der genannte Rezeptionsrahmen von Krieg, Pest und
Turnier durchaus nachvollziehen und letztlich auch mit ihrer monastischen
Provenienz in Einklang bringen.” Die Themenbereiche von Krankheit, Sterben
und Tod sowie Reue und Heilung stellen das gemeinsame Bindeglied des ge-
samten, insgesamt aus drei in das ausgehende fiinfzehnte und beginnende
sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Teilen zusammengesetzten Codex dar:
Auf fiinf Drucke' (Teil I) folgen ein Sterbebiichlein, Ermahnungen fiir Kranke,
geistliche Spriiche iiber die Reue, Gebete — unter anderem zur Kommunion und
fiir einen guten Tod — sowie ein Ablasstraktat (Teil II: handschriftlich; fol. 1"—
1119); ein Arzneibiichlein mit Gesundheitsregeln und ein Aderlasstraktat be-
schlieflen die Handschrift (Teil III: handschriftlich; fol. 111'-140")."” Die Prosa-
libertragung von Ave praeclara ist das einzige Stiick, das auf ein geistliches Lied

15 Bereits Emil Ettlinger stellt den Codex in den Kontext der Dominikanerinnenkldster St.
Johann und St. Marx in Straburg. Vgl. Ettlinger, S. 8, Nr. 140. Kodikologisch ldsst sich diese
Vermutung sowohl durch den Erscheinungsort des eingebundenen Hortulus animae-Druckes
sowie die Schreibsprache des handschriftlichen Teils (alemannisch) als auch durch zwei hand-
schriftliche Eintrage aus dem sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert stiitzen. Vgl. Heinzer,
Stamm, S. 294.

16 Vgl. Hortulus Animae zu tiitsch (Strafburg, Martin Flach, 1513; VD16 H 5089); Johannes
Geiler von Kaysersberg: ABC, wie man sich schicken soll zu einem kdstlichen seligen Tod
(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar); daran anschlieBend die Drucke Hans Folz:
Von der Beichte: Wie sich ein Christenmensch schicken soll zu einer vollkommenen Beichte
(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar) und Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man
sich halten sol bei einem sterbenden Menschen (Speyer, Konrad Hist, 1497; GW 10580 / INKA
11000619).

17 Wahrend die Drucke aus dem ausgehenden fiinfzehnten und beginnenden sechzehnten
Jahrhundert stammen, datieren die beiden handschriftlichen Abschnitte des Codex in das
frithe sechzehnte Jahrhundert. Vgl. Heinzer, Stamm, S. 293-297.



70 —— EvaRothenberger

lateinischer Sprache und liturgischer Provenienz zuriickgeht. In diesem Uberlie-
ferungsumfeld erscheint die zu Beginn in der Gebetsanweisung angefiihrte
Trias der Gewalt als Sinnbild fiir die Bewdhrung des Einzelnen gegeniiber Ge-
fahren und Versuchungen. Eine solche Lesart legt — wie die nachfolgenden
Ausfiihrungen verdeutlichen — auch der anschlieflende Text in Versikel 3b
selbst nahe, der im Vergleich zur lateinischen Vorlage das Wirken des Bosen
drastischer und intensiver zeichnet. Freilich sollte der Erkenntniswert solcher
Riickschliisse von der Gebetsbeischrift auf einen spezifischen Gebrauchszu-
sammenhang nicht {iberstrapaziert werden, da sich Anweisungen innerhalb der
mittelalterlichen Gebetbuchliteratur oftmals als variabel erweisen’® und nicht
zwingend fester Bestandteil eines spezifischen Gebetstextes sind.” Diese prinzi-
pielle Variabilitdat der Beischriften impliziert damit aber auch die Moglichkeit,
dass diese auf den jeweils passenden Gebrauchszusammenhang abgestimmt
werden kénnen.

Unabhéngig davon, wie die Verbindung der Prosaiibertragung von Ave
praeclara mit dem Hinweis auf Krieg und Turnier zustande kam und konkret zu
deuten ist, erdffnet die Anweisung aufgrund ihrer semantischen Ausrichtung
auf allgemeine Notlagen, die bedarfsweise spezifiziert werden kénnen, einen
weiten Verwendungszusammenhang und stellt das anschlielende Gebet auf
diese Weise in den Kontext einer allumfassenden Heilsbitte. Jedoch ist die
Heilswirksamkeit nicht voraussetzungslos: Die Aufforderung, den Text mit ernst
und andocht zu sprechen, bindet das erhoffte Gnadenangebot an die innere
Einstellung des Betenden. Wahrend sich der erste Hinweis auf die mentale Ebe-
ne beschrankt, zielt der zweite zugleich auf die Performanz. Die Andacht, die
geradezu als Leitvokabel der Gebetbuchliteratur gelten kann, impliziert in der
mittelalterlichen Religiositdt zwei Bezeichnungsebenen: zum einen die innere
Einstellung des Betenden, zum anderen die konkrete Andachtsiibung.” In ih-
rem ersten Bedeutungsgehalt l1dsst sich die aneddht wohl am ehesten umschrei-
ben als ,,die Intensitdt der Hingabe an Gott im Gebet oder bei korperlichen
Frommigkeitsiibungen [...]“.? Der Aufruf, das Gebet mit sowohl geistig verinner-

18 Vgl. Wiederkehr, S. 118. Ich danke Stefan Matter fiir den Hinweis, dass Anweisungen, die
den Gebrauchszusammenhang des Turniers aufrufen, bei Gebeten, die meditativ auf verschie-
dene Riistungsteile Christi Bezug nehmen, haufig sind.

19 Wie Ruth Wiederkehr am Bestand der Sarner Gebetbiicher aufzeigt, sind auch ,parallel
iiberlieferte Gebete‘ oftmals mit ,unterschiedlichen Gebetsanweisungen‘ versehen. Vgl. Wie-
derkehr, S. 118.

20 Vgl. Thali: andacht und betrachtung, S. 234.

21 Ebd., S.245. Vor dem Hintergrund der mittelalterlichen Mystik und Scholastik vergleicht
Karl-Heinz Gottert das Bedeutungsspektrum der aneddht mit der lateinischen devotio bei Bern-



Performative Heilsaneignung = 71

lichter als auch koérperlich vollzogener und auf diese Weise eingeiibter Hingabe
vorzutragen, wird zur entscheidenden Voraussetzung fiir die Wirksamkeit des
Gebets. Eine solche Uberblendung von Innen und Auflen, die fiir das spétmit-
telalterliche Gebet konstitutiv ist, steht im Mittelpunkt der zweiten, die bitten-
den Schlussversikel des Textes einleitenden Anweisung.

In Analogie zur lateinischen Mariensequenz formuliert das sechste Versi-
kelpaar der Ubertragung zunichst das Gesuch an die Gottesmutter um ihre
Fiirbitte (6a), um sich anschlieflend mit der Aufforderung, die miitterliche Bitte
zu erhoren, an den Gottessohn zu wenden (6b). Beide Bitten werden zum Aus-
gangspunkt fiir eine komplexe Gebetsanweisung, die sich im Unterschied zur
Anleitungsformel zu Beginn auf das Engste mit dem Text verschrankt. Zundchst
wird der an Maria gerichtete Versikel dreimal mit identischem Wortlaut wieder-
holt:

Der alffte versche:

0 Maria, erhor unsz, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.
O Maria, erhér unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen.
O Maria, erhor uns, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

Die Quantifizierung der Bitte an die Maria mediatrix steigert nicht nur Eindring-
lichkeit und Nachdriicklichkeit der Worte, sondern potenziert mit der Verdreifa-
chung der Gnadenbitte auch die Gnadenhoffnung. Die nachfolgende Ansprache
an den Rezipienten nimmt auf die Vorlage und die Ubertragung gleichermaflen
Bezug:

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante dry versch — ,audi nos‘ genant — ,0 Maria, er-
hor unsz‘ kiimest, so solt du nider kntiwen und dan solt du wider uff ston und fir ausz
sprechen also ,salva nos'‘.

Erst auf die innerlich wie duflerlich vollzogene Hingabe folgt die in Uberein-
stimmung mit der lateinischen Sequenz einmalig formulierte Bitte an Christus:
O Jhesu, behalt unsz, fiir welches dy jiinckfrowe und miitter gottes Maria dich
bittet. Die anfianglich geforderte Andacht spiegelt sich nun in der Demutsgeste
des Niederkniens, die den Text als performativen Kommunikationsakt insze-
niert. Der gestische Wechsel von Stehen und Knien, der mit der Repetition der

hard von Clairvaux, Richard von St. Viktor, Bonaventura, Thomas von Aquin und Meister
Eckhart. Vgl. Géttert, S. 155-162. Die Vorstellung der devotio, die im zwolften und dreizehnten
Jahrhundert zunichst ,,die demiitig-innige Hinwendung zu Gott, die Versenkung in seine
Heilstaten* meint, wird schlief3lich bei Meister Eckhart ,,als ein im Grunde fraglos positiver
Grundbestandteil einer kontemplativen Spiritualitét fixiert“. Ebd.



72 — EvaRothenberger

Bitten einhergeht, ruft dariiber hinaus die oftmals in der spatmittelalterlichen
Gebetspraxis zu beobachtende ,gezdhlte Frommigkeit” auf: Der durch die
quantitative Steigerung erzielte intensivierte Ausdruck fiihrt zu einer Zunahme
des qualitativen Gehalts der Gnadenbitte. Die duflerliche Formalisierung, die
sich in der rituellen Geste sowie im Abzdhlen der Frommigkeitsiibung nieder-
schlégt, ist Ausdruck einer Verdienstlogik, welche die Heilswirksamkeit mess-
bar erscheinen ldsst. Zum einen gilt die Wiederholung eines Gebets bezie-
hungsweise in diesem Fall der einzelnen Bitte als Garant fiir ihre Erhérung,?
zum anderen bedingen sich das Gebaren und die Innenschulung des Betenden
wechselseitig — die erforderliche Andacht ist innere und dufiere Haltung zu-
gleich. Grundlegend fiir eine solche Spiegelbildlichkeit von inneren und dufie-
ren Sinnen ist die im Frommigkeitsdiskurs unter anderem vertretene Position
von einer Einheit zwischen Kérper und Seele: Das Korpergebaren galt als Spie-
gel der Seelenregung. Der Korper hatte in diesem Sinn ,,Zeichencharakter, so
daB an der Gebarde, dem actus corporis, der actus animae sichtbar wurde“.* Die
Subjektivitdt der mentalen Einstellung wird im performativen Vollzug des Ge-
bets mit Hilfe eines abzuzdhlenden Frommigkeitsakts gleichsam zu einer objek-
tiv beurteilbaren Handlung. Irdische Gabe und himmlische Gegengabe werden
in ein quantitatives Entsprechungsverhéltnis gesetzt,” die erzielbaren Gnaden-
wirkungen damit kalkulierbar. Jedoch verzichtet die volkssprachliche Prosafas-
sung von Ave praeclara auf eine konkrete Benennung des Gnadenangebots
beziehungsweise der erwartbaren Gegengabe.

22 Der Begriff der ,gezdhlten Frommigkeit‘, der das spatmittelalterliche Bediirfnis nach der
Messbarkeit von Frommigkeitsiibungen treffend zusammenfasst, findet sich in Angenendt u. a.
23 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 562.

24 Ebd., S. 52. Die duf3ere Demutsgeste und die mentale Einstellung korrespondieren insofern,
als das Gebaren auf das Innere einwirkt und zugleich sein Ausdruck ist. Vgl. ebd., S. 53. Die
mittelalterliche Affektenlehre in Philosophie und Theologie postuliert im Riickgriff auf antike
Gelehrte — allen voran Augustinus und Aristoteles — die Einheit von Seele und Korper. Eine
Erregung der Seele korrespondiert mit der Bewegung des Korpers, Affekt ist somit sowohl ein
psychisches als auch ein physisches Phdnomen, das als Phantasma seine ,Spur‘ im physiologi-
schen Wahrnehmungsapparat hinterldsst. Beziiglich der Differenzierung guter und schlechter
Leidenschaften heif3t es bei Thomas von Aquin: Unde oportet contrarietatem passionum ac-
cipere secundum contrarietatem motuum vel mutationum. S. th. I-1I, q. 23, a. 2, c.

25 Vgl. Hamm, S. 42.



Performative Heilsaneignung = 73

2 Transformation zu einem Gebetstext

Die Transformation der lateinischen Sequenz zu einem volkssprachlichen Gebet
spiegelt sich nicht nur in der ausfiihrlichen Anweisungsstruktur, sondern auch
im Text selbst wider. Zwar bleibt die Ubertragung bis auf wenige Ausnahmen
der lateinischen Vorlage thematisch verpflichtet, jedoch bewirken zahlreiche
sprachliche Modifizierungen erstens eine semantische sowie syntaktische Ver-
einfachung der lateinischen Allegorien. Zweitens driicken sie das Streben nach
einer Verringerung der Distanz zwischen Immanenz und Transzendenz aus, um
die Heilswirksamkeit des Textes auszuweiten. Die Adaptationen lassen sich zu
den folgenden Aspekten, die in der anschlieflenden exemplarischen Textanaly-
se verdeutlicht werden sollen, zusammenfassen:

(1) Die rhetorische Figur des Hyperbatons, das in den Versikeln jeweils das
Subjekt und Pradikat iiber etliche Verse hinweg voneinander trennt, wird
durch relativische und konjunktionale Satzanschliisse aufgehoben.

(2) Wahrend die Vorlage iiber den sensus spiritualis das Gottliche prinzipiell
entriickt — Sinn konstituiert sich hier auf mittelbare Weise —, nimmt die
Ubertragung die lateinischen Allegorien mit einer Ausnahme zwar auf,?
konkretisiert zumeist allerdings ihren Aussagegehalt.

(3) Zahlreiche Wiederholungen und Anaphern, die den Text prégen, tragen zu
einem memorativen Texteindruck bei.

(4) Direkte Ansprachen an Jesus und insbesondere an Maria fithren zu einem
innigeren Sprechakt. Diese oftmals mit Interjektionen versehenen und in-
tensivierten Anreden, die ohne Vorbild in der lateinischen Sequenz sind,
finden sich an zahlreichen Stellen: O jiinckfrowe Maria in Versikel 1b und
3b, Maria in Versikel 2b und 3a, O Maria in Versikel 5a und b sowie 6a, Du
in Versikel 4b. Analog hierzu stehen: O Jhesu (zu Salva nos) in Versikel 6b,
her in Versikel 7a und Got und mensch in Versikel 7b, O gutter here Jhesu im
Postludium.”

(5) Waihrend bereits das Marienbild der lateinischen Vorlage im Wesentlichen
auf der Vorstellung der Maria mediatrix basiert, erweitert die volkssprach-
liche Prosaiibertragung die Mittlerposition zwischen Immanenz und Trans-
zendenz deutlich.

26 Die Ubertragung verzichtet in Versikel 5b auf den alttestamentlichen Bezug der Aufforde-
rung Gottes an Mose, auf den brennenden Dornbusch ohne Schuhe zuzugehen (Ex 3,5).

27 Die Anrede Criste Jhesu zu Beginn des Postludiums steht analog zur Ansprache auctor der
lateinischen Vorlage (V. 96).



74 —— Eva Rothenberger

Bereits das Initium hebt die heilsgeschichtliche Rolle der Maria mediatrix, die in
der gottlichen Erwdhlung zur Gottesmutter griindet, durch eine thematische
Dopplung stirker hervor — verklerter, fiierglentzender sterne des meres steht fiir
praeclara maris stella (V.1-2). Zugleich wird die in der lateinischen Vorlage
lichtmetaphorisch gefasste Rolle Marias als Mittlerin zwischen Immanenz und
Transzendenz (V. 3-5: in lucem gentium [ [...] divinitus orta) um den Aspekt des
Trostes ergdnzt und in diesem Sinne konkretisiert — Maria ist uff gangen von
gottlicher fiirsichtickejt zu trost der welt.

Versikel 1a lehnt sich semantisch eng an die lateinische Mariensequenz an
und greift auch auf die Reihenfolge von marianischer Allegorie (V. 6: Dei porta)
und christologischen Lichtmetaphern (V. 8-9) zuriick. Die Verbalphrase, die in
Analogie zur Vorlage an den Schluss des Versikels gesetzt ist (woll in dy weltt
gelejittet hest fiir ducis in orbem [V. 11]) und so dem syntaktischen Klammerstil
der lateinischen Verse entspricht, wird mit einer zusitzlichen und semantisch
aquivalenten Verbalphrase zu Beginn des Versikels (di1 furest in dye welt) wie-
derholt. Auf diese Weise wird das Thema der Geburt Jesu, die Grundlage allen
Heils ist, zusétzlich akzentuiert.

Der Gegenversikel 1b fiihrt die thematische Fokussierung auf die Erwdhlung
Marias zur Gottesmutter weiter und verdoppelt das Attribut praeelecta: der
lichtmetaphorische Vergleich schone, usserwelte als dy sun entspricht der For-
mulierung praeelecta ut sol (V. 15), zusitzlich wird der Titel regina caeli (V. 13)
erweitert zu eyn ausserwelte kunigin der hjmeln. Die marianischen Ehrentitel
und Metaphern, die in den lateinischen Versen parataktisch angefiihrt werden,
dienen einer direkten und eindringlichen Ansprache an die Gottesmutter: O
jiinckfrowe Maria, dii bist ejn gezirde der welt und eyn ausserwelte kunigin der
hymeln [...].

Der ebenfalls durch die Ansprache O jiinckfrawe Maria eingeleitete Versikel
3b rekurriert auf die heilsgeschichtliche Rolle der Gottesmutter, indem er den
Ausgangspunkt bietet fiir eine sprachliche Vervielfaltigung sowohl des Bosen
als auch des Handelns Mariens. Die Formulierung erloset die welt von dem
schedlichen laster, die ihr Aquivalent in damnoso crimine mundum | exemisti
(V. 40-41) findet, wird nochmals durch die Schlussfolgerung bist erlosen die
welt von schedlicher missettat der stinden aufgegriffen. Maria ,zerdriickt‘ nicht
nur den Leviathan, wie es in der lateinischen Sequenz heif}t (V.36-39:
[...] furentem [ Leviathan serpentem [ tortuosumque [ et vectem collidens), son-
dern die zusitzlichen Verbalphrasen erzeugen den Eindruck einer Multiplikati-
on der heilssichernden Taten der Gottesmutter: Zum Akt des ,Zertretens‘ (zer-
tretten), der sich mit der lateinischen Sequenz deckt, kommt die Formulierung
du bist auch zerkniischen und zerbrechen hinzu. Die zahlreichen attributiven



Performative Heilsaneignung =—— 75

Ergdnzungen zeichnen das Bose dariiber hinaus negativer und drastischer als
die lateinische Vorlage.

Versikel 4a nimmt das Thema der Prasenz im eucharistischen Sakrament
der Vorlage auf, um von dieser zugleich deutlich abzuweichen. Wahrend die
lateinischen Verse das als Glaubensgeheimnis bezeichnete und metaphorisch
formulierte Wandlungsgeschehen in den Mittelpunkt stellen, spricht die Uber-
tragung explizit von Liebe, Gnade und Andacht: dy do synt in der ubiinge dyner
gotlichen lybe und glaubent an das lamp der genedickeyt. Die umfassendste Mo-
difikation des Versikels liegt allerdings in der Konzentration auf Maria — das
Sakrament dient nicht der Anrufung Jesu (V. 50: devocamus ad aram) und der
Vergegenwdrtigung des Heilsgeschehens um den Gottessohn (V. 42-44: [..]
gentium [ nos reliquiae [ tuae sub cultu memoriae), sondern der Gottesmutter
selbst: synt wir dich andechtiglichen anruffen by dem lamp, das do ist uff zu opf-
feren geystlich under der gezierde djner gedechtnisse in ejner wiinderbarlicher
mosze.

Wihrend die drei Christus und den Schopfer apostrophierenden Schluss-
versikel der lateinischen Mariensequenz eine syntaktische Einheit bilden, setzt
die Prosafassung durch zusitzliche Imperativformen jeweils neu ein und er-
weckt auf diese Weise den Eindruck einer Vervielfachung der Bitte. Die Reim-
ankldnge in den letzten drei Versikeln der ansonsten in Prosa formulierten
Ubertragung lassen einen Wechsel der Vorlage vermuten. Da die formale (vgl.
die Endreime) und morphologische Analogie zu der aus dem vierzehnten Jahr-
hundert stammenden Versiibertragung des Monchs von Salzburg frappierend
ist,”® muss dieser Text, der dem Schreiber der Prosaiibertragung wohl als pas-
sendes Versatzstiick fiir den Schluss seines eigenen Textes erschien, bekannt
gewesen sein oder sogar vorgelegen haben.?

Versikel 7a greift morphologisch auf den fontem boni (V. 86) und die purae
mentis oculos (V. 87) zuriick, bindet sie aber semantisch in den verdnderten
Gebetskontext ein: Hilffe unsz, her, des hertzen reynickejt, [ das wir den briinnen
bereyit [ in unsz schowent in der ewickeyt. Der Ort der geforderten inneren An-
dacht ist die als Herz bezeichnete Seele des Menschen, in die sich die kérperlich
eingeiibte Einstellung einprégen soll.

28 Ich danke Gisela Kornrumpf fiir den wertvollen Hinweis. Der Schluss der Prosaiibertragung
legt vor allem Zeugnis von der Verbreitung und Beliebtheit des Monchs-Textes ab. Vgl. die
Edition Franz V. Spechtlers in Die geistlichen Lieder des Monchs, S. 144-150, G 6.

29 Den Wechsel der Vorlage in Versikel 7a zeigt die Handschrift dariiber hinaus im Verzicht
auf die bis dahin relativ konstante interne Nummerierung der Versikel (vgl. Der ander versse)
an.



76 —— Eva Rothenberger

Die Ansprache im Postludium Criste Jhesu, syest ermant/dyner lieben
miitter Maria schlie3t nochmals an die Bitte an Jesus aus Versikel 6b an und ruft
zugleich die bereits auf das zwoélfte Jahrhundert zuriickgehende Vermenschli-
chung des Marien- und Gottesbhildes auf. Die intimisierte Mutter-Sohn-
Beziehung sowie die Inkarnation Gottes verringern die rdumliche Distanz zwi-
schen Immanenz und Transzendenz und stellen die theologische Grundlage des
menschlichen Hoffens auf die gottliche Gnade dar. Die letzten Verse wenden
sich im Unterschied zur Vorlage nicht an den Schopfergott (ad auctorem), son-
dern eindringlich an den Gottessohn Jesus: o giitter here Jhesu.

Wie die Textanalyse verdeutlicht, nehmen die mit Maria verbundenen Gna-
denattribute sowie die Nennung ihrer heilsspendenden Taten gegeniiber der
lateinischen Vorlage zu; es lasst sich geradezu von einer Potenzierung der Gna-
de sprechen. Insofern stellt sich die zum Gebet umgestaltete Sequenz als Medi-
um der erhofften Erlangung des géttlichen Heils in der Gegenwart des Betenden
dar. Die lateinische Sequenz wird zum Ausgangspunkt einer intensiven Suche
nach gottlicher Gnade, die sich im innigen Ton sowie der quantitativen Zunah-
me der Bitten insgesamt niederschlagt. Mit diesem Anliegen korrespondiert die
Positionierung der ausfiihrlichen, auf die rechte innere Einstellung rekurrieren-
den Gebetsanweisung unmittelbar vor den an Gottesmutter und Gottessohn
gerichteten Bitten.

3 Fazit

Nach Johanna Thali, die sich intensiv mit den performativen und rhetorischen
Strategien der Heilsvermittlung in mittelalterlichen Gebeten befasst, steht nicht
zuletzt die Ankniipfung an den liturgischen Ritus ,,und damit an die von der
Institution der Kirche sanktionierte Form des Gebets“*® — beispielsweise iiber
die liturgische Geste des Niederkniens — im Dienst einer gesteigerten Heilswirk-
samkeit der Texte. Das Bediirfnis, die private Frommigkeitsiibung an das Offizi-
um anzubinden, beruft sich, wie Thali annimmt, einerseits auf

die (in der Benediktsregel explizit formulierte) Uberzeugung [...], dass Gott insbesondere
beim Gottesdienst gegenwartig ist, andererseits [auf] die Vorstellung, dass sich in der Li-
turgie das Gebet der diesseitigen Kirche mit dem himmlischen Gesang der Engel und Hei-

30 Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 250.



Performative Heilsaneignung =—— 77

ligen zu einem einzigen Lobpreis Gottes verbindet. Bei der Feier der Liturgie [...] werden
die Grenzen zwischen Immanenz und Transzendenz durchlissig.”!

Eine solche ,Liturgisierung des privaten Betens‘* attestiert Thali volkssprachli-
chen Gebetstexten, die dem Laien im Vollzug der lateinischen Messfeier zum
privaten Beten dienen und ,,die Kommunikation mit dem absenten Gottlichen
ermoglichen und die Heilsvermittlung gewdihrleisten sollen“.®® So erlauben
beispielsweise volkssprachliche Messgebete die subjektive Partizipation am
objektiven Heilsgeschehen, dem eucharistischen Sakrament, in der eigenen
Muttersprache, um auf diese Weise dessen Gnadenwirkung zu intensivieren.>
Die Frage, ob auch der Codex Lichtenthal 140, der die besagte volkssprach-
liche Ubertragung von Ave praeclara enthilt, im Kontext der persénlichen An-
dacht steht, ist freilich nicht sicher zu beantworten; doch lasst der kodikologi-
sche Befund eine solche Vermutung moglich erscheinen. Zum einen bietet die
Handschrift aufgrund ihres kleinen Formats (14 x 9 cm) die prinzipielle Mog-
lichkeit einer Mitnahme in den Gottesdienst, zum anderen reiht sich die Se-
quenziibertragung, der ein Kommuniongebet unmittelbar vorausgeht, in andere
volkssprachliche Gebetstexte ein. Dariiber hinaus legt auch die Provenienz der
kleinformatigen Handschrift aus einem der beiden Dominikanerinnenkldster in
StraBburg® ein Bediirfnis nach einer volkssprachlichen Rezeption liturgischer
Texte in der Volkssprache nahe, denn aufgrund der insgesamt schwachen La-
teinkenntnisse dominikanischer Ordensfrauen war die Volkssprache bereits im
vierzehnten Jahrhundert gegeniiber dem Latein dominierend.* Die Prosaiiber-
tragung Got grusz dich Maria du verklerter flierglentzender sterne des meres ori-
entiert sich auf unterschiedliche Weise an der Liturgie. Zu nennen ist zum einen
die Aufforderung zur liturgischen Geste des Niederkniens, die zur Vorausset-
zung fiir die Gnadenerhérung wird, sowie der Wiederholungsakt der vorgetra-
genen, an die Gottesmutter gerichteten Bitte. Zum anderen ist die Sprecherposi-

31 Ebd.

32 Vgl. ebd., S. 265.

33 Ebd., S.248.

34 Vgl. ebd., S. 253-254.

35 Siehe Anm. 15.

36 In den siiddeutschen Dominikanerinnenkonventen hatte die Volkssprache insbesondere in
der Frauenseelsorge ihren festen Platz. Vgl. Ehrenschwendtner, S. 26 mit Anm. 174. Eine tiefer-
gehende Kenntnis des Lateinischen stand dabei im Hintergrund - ,,man hielt es allem An-
schein nach fiir eine im Grunde iiberfliissige Ubung, da die Frauen seiner nicht bedurften, um
lateinisch geschriebene Theologie zu studieren oder sich auf Latein mitzuteilen; intensive
Andacht schien sehr wohl moglich ohne direktes Verstandnis der liturgischen Texte“. Ebd.,
S. 28.



78 = Eva Rothenberger

tion anzufiihren: Wahrend in volkssprachlichen Privatgebeten, welchen nicht
selten lateinische Hymnen, Sequenzen und Antiphonen zugrunde liegen, oft-
mals ein personliches ,Ich”” spricht, bleibt die vorliegende Prosaiibertragung
von Ave praeclara — mit Ausnahme der Gebetsanweisungen — dem liturgischen
Sprechakt des kollektiven ,Wir‘ aus der lateinischen Mariensequenz verpflich-
tet. Da der volkssprachliche, als privates Gebet fungierende Prosatext eine litur-
gische Vorlage zugrunde legt, ldsst sich also in gleichem Maf3e auch von einer
Privatisierung des Liturgischen sprechen.

Die Mariensequenz Ave praeclara, die mit Hilfe von Allegorien das Diessei-
tige auf das Jenseitige perspektiviert, vermittelt im zeichenhaften Sprachduktus
das im Grunde Unverfiigbare.® Wahrend auf diese Weise das Gottliche prinzipi-
ell sprachlich entriickt wird, impliziert die als Medium zur Sicherung der gottli-
chen Gnade inszenierte volkssprachliche Ubertragung eine grofiere Kontaktzo-
ne zwischen Immanenz und Transzendenz. Das Streben nach einer gesteigerten
Unmittelbarkeit im Sinne einer grofieren Ndhe zur gottlichen Gnade und damit
letztlich zum jenseitigen Heil spiegelt sich in einer zusatzlichen Fokussierung
auf die Mittlerfunktion der Gottesmutter wider. Wahrend die Vorstellung der
Maria mediatrix bereits im thematischen Zentrum der lateinischen Sequenz
steht, wird sie im Zusammenhang der Suche nach medialen Vermittlungsstrate-
gien des gottlichen Heils in der volkssprachlichen Prosafassung umso wichtiger
und erreicht in der repetitiv und performativ vorgetragenen Gnadenbitte ihren
Hohepunkt. Die orale und mentale Vergegenwartigung des Gottlichen, die sich
in der Vorlage in der allegorisierten narratio der christlichen Heilsgeschichte
findet (Versikelpaare 2 bis 4), wird im volkssprachlichen Text auf zweifache
Weise zum Ausgangspunkt fiir eine Steigerung der Heilswirksamkeit: (1) Im
Unterschied zur sprachlichen und semantischen Verdichtung eben jener heils-
geschichtlichen Versikel der Mariensequenz stellt der Gebetstext das Verstehen
auf der sprachlichen und semantischen Ebene in den Mittelpunkt, das spates-
tens seit dem ausgehenden Mittelalter als wesentliche Voraussetzung fiir eine
gesteigerte innere Andacht und damit fiir die Entfaltung der Heilswirksamkeit
eines Gebets gilt.*? Mithilfe einer Auflésung der syntaktischen Verklammerung

37 Wie Peter Ochsenbein darlegt, greift die Dichotomie liturgisch versus privat freilich zu kurz,
allerdings lasst sich bei volkssprachlichen Gebetstexten der Gebrauchszusammenhang einer
privaten Andachtsform — sei sie im Einzelnen als stille Anteilnahme wéhrend des lateinischen
Gottesdienstes oder als personliche Frommigkeitsiibung zu verstehen — oftmals an den Rubri-
ken (Verweis auf die Funktion) oder dem Sprechakt des Gebetstextes (Ich-Form) festmachen.
Vgl. Ochsenbein, S. 380-381.

38 Vgl. Ohly, S. 15.

39 Vgl. Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 243.



Performative Heilsaneignung =—— 79

der lateinischen Versikel sowie einer semantischen Vereinfachung der zum Teil
schwer zugidnglichen allegorischen Beziige ist die Prosaiibertragung insgesamt
um ein besseres Verstandnis des fiir die lateinische Mariensequenz konstituti-
ven zeichengebundenen Sprachduktus bemiiht.*° (2) Vor diesem Hintergrund
ermdglicht allererst das Verstdndnis der syntaktisch wie semantisch duflerst
komplexen Mariensequenz Ave praeclara eine imaginatio und memoria der
vergangenen Heilszeit in der Gegenwart des Betens. Denn das ,,Gebet war Erin-
nerungsarbeit. Das vergangene Heilsgeschehen wurde betend erinnert, um
durch die Erinnerung seine Heilswirksamkeit fiir die Jetztzeit zu sichern.“*! Die
Formelhaftigkeit, die der volkssprachliche Text durch die Wiederholung einzel-
ner Ausdriicke und Formulierungen erzielt, stiitzt die mentale Vergegenwarti-
gung und Memorierbarkeit der heilsgeschichtlichen und heilsspendenden Er-
eignisse. Die Prosaiibertragung referiert auf die liturgische Gattung der Sequenz
und stellt sich so in die Ndhe der Liturgie, um einerseits die eigene Verbindlich-
keit und heilbringende Wirksamkeit zu steigern und sich andererseits zugleich
von der lateinischen Vorlage zu l6sen.

40 Die von Hennig Brinkmann stammende Beschreibungskategorie der ,Verratselung* fasst die
stilistischen Spezifika von Ave praeclara treffend zusammen, denn mit der Reihung alttesta-
mentlicher Prafigurationen und typologischer Verweise sowie durch das den Einzelversikel
bestimmende Hyperbaton erweist sich der Text auf semantischer wie auf sprachlicher Ebene
als schwer zugédnglich. Vgl. Brinkmann: Voraussetzungen und Struktur, S.50-51. Ein umfas-
sendes Verstdndnis der allegorischen Beziige war sicherlich nur auf der Grundlage einer ,,Ver-
trautheit mit der damals geltenden Auffassung der Heiligen Schrift“ méglich. Ebd., S. 50. Vgl.
in diesem Zusammenhang auch die aus dem dreizehnten Jahrhundert stammenden Sequenz-
kommentare des Caesarius von Heisterbach und eines Anonymus, die sich um eine versikel-
weise Allegorese der lateinischen Sequenz bemiihen. Beide Kommentare wurden von Robert
Huygens ediert und von Hennig Brinkmann ndher besprochen. Vgl. Huygens; Brinkmann:
Mittelalterliche Hermeneutik, S. 410-434.

41 Lentes, 1. Bd., S. 26.



80 — Eva Rothenberger

Anhang: Textgrundlagen

Ave praeclara maris stella (AH 50, S. 313-315, Nr. 241)*2

A
Ave, praeclara
maris stella,
in lucem gentium
Maria,
divinitus orta. 5
1a

Euge, Dei porta,

quae non aperta

veritatis lumen,

ipsum solum iustitiae,

indutum carne 10
ducis in orbem.

1b
Virgo, decus mundi,
regina caeli,
praeelecta ut sol,
pulchra lunaris ut fulgor, 15

agnosce omnes
te diligentes.

42 Der Text folgt der Ausgabe in den Analecta hymnica. Die Nummerierung wurde jedoch
modifiziert, um die Struktur von Einzel- und Doppelversikel zu verdeutlichen. Wahrend Initi-
um und Postludium fiir sich stehen und durch A und Z gekennzeichnet werden, sind die Versi-
kelpaare durchnummeriert — a kennzeichnet den Versikel, b den entsprechenden Gegenversi-
kel. In ihrer Studie zu den Sequenzen Hermanns von Reichenau legt Bettina Klein-Ilbeck eine
Neuedition von Ave praeclara vor, die im Unterschied zu den Analecta hymnica der mittellatei-
nischen Orthografie Rechnung trdgt und zum Teil die Interpunktion und Versaufteilung anders
setzt. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 82-91.



Performative Heilsaneignung = 81

2a
Te, lignum vitae,*
virgam almae stirpis lesse,
nascituram 20
priores
desideraverant
patres et prophetae.

2b

Te, plenam fide

sancto rorante pneumate 25
parituram

divini

floris amygdalum

signavit Gabriel.

3a
Tu agnum regem, 30
terrae dominatorem,
Moabitici
de petra deserti
ad montem filiae Sion
transduxisti. 35
3b

Tuque furentem

Leviathan serpentem
tortuosumque

et vectem collidens

damnoso crimine mundum 40
exemisti.

4a
Hinc gentium
nos reliquiae
tuae sub cultu memoriae,
mirum in modum 45
quem es enixa,
propitiationis agnum,

43 Wie der Lesartenapparat bei Klein-Ilbeck, S.95 verdeutlicht, werden die jeweils ersten
Verse von Versikel 2a und 2b innerhalb der Uberlieferung gelegentlich vertauscht, sodass man
durchaus von zwei Ave praeclara-Fassungen sprechen kann. Da sich die Prosaiibertragung auf
jene Fassung stiitzt, die innerhalb der Volkssprache seltener rezipiert wird, wurden hier die
beiden ersten Verse von Versikel 2a und 2b gegeniiber den Analecta hymnica getauscht.



82 — Eva Rothenberger

regnantem caelo

aeternaliter,

devocamus ad aram 50
mactandum mysterialiter.

4b
Hinc manna verum
Israelitis
veris, veri Abrahae filiis,
admirantibus, 55
quondam Moysi
quod typus figurabat, iam nunc
abducto velo
datur perspici;
ora, virgo, nos illo 60
pane caeli dignos effici.

5a

Fac fontem dulcem,

quem in deserto

petra praemonstravit,
degustare 65
cum sincera fide

renesque constringi

lotos in mari,

anguem aeneum in cruce
speculari. 70

5b
Fac igni sancto
patrisque verbo,
quod rubus ut flamma
tu portasti,
virgo mater facta, 75
pecuali pelle
discinctos pede
mundis labiis cordeque
propinquare.

6a
Audi nos, 80
nam te filius
nihil negans honorat.



Salva nos,
Iesu, pro quibus
mater virgo te orat.

Da fontem boni visere,
da purae mentis oculos
in te defigere,

Quo haustu sapientiae
saporem vitae valeat
mens intellegere,

Christianismi fidem
operibus redimire
beatoque fine

ex huius incolatu saeculi,

auctor, ad te transire.

6b

85

7a

7b

90

95

Performative Heilsaneignung =—— 83

Editionstext: Karlsruhe, BLB, Cod. Lichtenthal 140,

fol.

[721

[721]

72]’_77!’44

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von
unser®lieben frowen, genant zu latin Ave preclara.

Der erste verse:

Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen,
pestilentz, tirnygen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit
ernst und andocht. sprich also, wie nochfolgen ist:

44 Alle Zitate aus der Handschrift wurden hinsichtlich der Klein- und Grof3schreibung norma-
lisiert; u/v- sowie i/j-Wechsel ist dem Lautstand angeglichen; Schaft-s ist als rundes s wieder-
gegeben; Abbreviaturen wurden aufgeldst; zugunsten der Lesbarkeit wurde eine moderne
Interpunktion eingefiigt; Schragstriche markieren in den letzten drei Versikeln den Wechsel

zum

Endreim.

45 vser Hs.



84 = Eva Rothenberger

1a

1b
[731]

2a

[73']

2b

3a

[74]

Got grusz dich, Maria, dd verklerter, flierglentzender* sterne des meres,
uff gangen von gottlicher flrsichtickejt zu trost der welt.

Frauwe dich, du gottes port, dy do nit ist uffgethon. dd furest in dye welt
das licht der warhejyit. die stin der gerechtickeyt, bekleydet mit menschli-
cher nattir, woll in dy weltt gelejjttet hest.

Der ander versse:

0 jinckfrowe Maria, di bist ejn gezirde der welt und ejn ausserwelte
kunigin der hjmeln, schone, usserwelte als di sun, hubsch weysz als der
monlich schin. erkenne alle, di dich lib habent.

Dyr dryt versse:

Die vorgangen altvetter und propheten habentt dich begert geboren zu
werden, eyn” gebererinn des ewigen lebens und als ejn rutt von dem
heyligen geschlecht Yesse.

Der virde verse:

Under dem,*® das du, Maria, beschettiget” wurdt von dem hefjligen gejst
und vol der gnoden wert und der heylige ertzengell Gabriell dir kunt det,
das von dir geboren solt werden der sussz mandell kern der gotlichen®
blumen.

Der fflinffte verse:

Maria, du host gefuret daz lamp aller der welt, den kunige und den her-
scher des ertrichs zu dem berge der tochter von Sjon und von dem herten
felsen der wuste, und der* richset>® uber das volck der Moabitten.

46 fiierglentzeder Hs.

47 werden vnd eyn Hs.

48 Der Bezug von Under dem ist unklar.

49 beschettiget Part. von beschatten swV. ,bedecken‘ (BMZ I1/2, Sp. 89a).
50 gotliche Hs.

51 der fehlt Hs.

52 richsen swV. ,herrschen, regieren‘ (Le II, Sp. 420), siehe auch in 4b.



3b

4a

[74"]

4b
[75]

5a

[75]

Performative Heilsaneignung =—— 85

Der sechste versz:

O janckfrawe Maria, dii hast auch erloset die welt von dem schedlichen
laster, du bist auch zerkniischen und zerbrechen den hessligen® dufell
Leviathan, den greusslichen schlangen und* zertretten auch das schlosz
des ewigen dodes und den herten rigell und bist erlosen die welt von
schedlicher missettat der stinden.

Der sybende verse:

Dar umb wir criesten synt geben der volcker und wir niin synt die noch-
kummenden, dy do synt in der ubiinge® dyner gotlichen lybe und glau-
bent an das lamp der genedickeyt, das do ewickelichen richssen soll in
dem hymmell und sellicklichen von dir geboren ist, synt wir dich andech-
tiglichen anruffen bj dem lamp, das do ist uff zu opfferen geystlich*® un-
der der gezierde dyner gedechtnisse in ejner wiinderbarlicher mosze®.

Der achte verse:

Du gebtt das wore hifmmelbrott zu sehen den woren israhelischen, den
kinden des waren Abrahams, dy sich verwunderten und onmuglichen
diichtt, alsz es her Moyses betiitlinge fiirgebildet hett. ntin dy blintheyit
abgethon ist und wirt das brot geben in®® schowen. o miitter und
jinckfrowe gottes, wir bittend, das d unsz wollest wirdige machen des
hymmelschen brottsz.

Der nlinte versse:

O Maria, mach unsz wirdig, das mir® mogent versuchen den sussen
bronnen, der unsz doch entsprange in der wustenisse usz eynem herten
steyn, mit eynem onfermisten® glauben und mit gantzer kduscheyt; also,
das wir von unsern sunden und missetaten geweschen werden in dem

53 hessigen Hs.; hesslig in der Bedeutung von ,feindselig’.

54 vnder Hs.

55 iiebunge stf. ,Verehrung* (Le II, Sp. 1687).

56 geystlicher Hs.

57 mosze = wise.

58 in = Personalpronomen, gemeint sind die zuvor genannten Kinder Abrahams.

59 mir = wir, siehe auch weiter unten im Versikel.

60 fermist Partizip von vermischen swV. (Le III, Sp. 180); mit eynem onfermisten glauben im
Sinne von ,mit einem reinen Glauben‘?



86 —— Eva Rothenberger

5b

[76']

6a

[76']

6b
[771]

7a

7b

mere, das mir mogent ansehen den erin schlangen uff erhept an dem
criitze.

Der zehend versche:

O Maria, dii wollest unsz erneheren® mit ejnem sittigen gang und zu
nahen mit reynem lefftzen und mit luterem hertzen von der hitz des hey-
ligen geyistes fur® und den worten des vatters. welches wort du, heylige
jinckfrowe und mitter, hast getragen als der busch Moysi mit eynem
flammem, der do was unversertt und dar noch di desz eyn miitter wur-
dest mit megetlichem bilde.

Der alffte versche:

0 Maria, erhor unsz, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

0 Maria, erhér unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen.

0 Maria, erhor uns, wan dyn stin eret dich und ist dir nichtz versagen.

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante dry versch — ,audi nos‘ ge-
nant —,0 Maria, erhor unsz‘ kiimest, so solt du nider kniwen und dan solt
du wider uff ston und flr ausz sprechen also ,salva nos‘.

Der zwolfft versch:
0 Jhesu, behalt unsz, fiir welches dy jinckfrowe und mitter gottes Maria
dich bittet®.

Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeiit, / das wir den briinnen berejjt /in
unsz schowent in der ewickeyt.

Got und mensch, ler unsz wie dijin gotliche wyszhefjit trenckt alle dy, die
dir hie wol getrawent.

Wir crysten sijnt noch dir genant, /Criste Jhesu, syest ermant/dyner
lieben miutter Maria. o gutter here Jhesu, ntn hilffe unsz von sunden
banden mitt schneller hand / getatt und fur unsz hejm zu land.

Amen.

61 Die Bedeutung von erneheren ist unklar, moglicherweise handelt es sich um eine Ver-
schreibung von nahen swV.

62 fur =viuwer.

63 behalt ... bittet im Sinne von ,gewahre uns, was die Jungfrau und Mutter Gottes Maria von
dir erbittet’.



Performative Heilsaneignung =—— 87

Literaturverzeichnis

Angenendt, Arnold u. a.: Gezadhlte Frommigkeit. In: Frithmittelalterliche Studien 29 (1995),
S.1-71.

Bernhard von Clairvaux. Samtliche Werke lateinisch/deutsch. Bd. VII. Hg. von Gerhard B.
Winkler. Innsbruck 1996.

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. Tiibingen 1980.

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religioser Lyrik im Mittelalter. In: Mittel-
lateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37-54.

Die geistlichen Lieder des Monchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker, N. F. 51).

Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Die Bildung der Dominikanerinnen in Siiddeutschland vom
13. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart 2004 (Contubernium. Tiibinger Beitrdge zur Universitdts-
und Wissenschaftsgeschichte 60).

Ettlinger, Emil: Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek in Karlsruhe. Beilage 3: Die
urspriingliche Herkunft der Handschriften, die aus Kloster-, bischéflichen und Ritter-
schaftsbibliotheken nach Karlsruhe gelangt sind. Neudr. mit bibliogr. Nachtr. der
Ausgabe Heidelberg, Groos 1901. Wiesbaden 1974.

Gértner, Kurt: Eine Ubertragung der ,Marienmesse Salve sancta parens* in Reimpaarversen
vom Anfang des 14. Jahrhunderts. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materia-
lien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Friihen Neuzeit. Hg. von
Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jiirgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18),

S. 315-327.

Gottert, Karl-Heinz: devotio — andaht. Frommigkeitsbegriff und Darstellungsprinzip im legen-
darischen Erzahlen des hohen Mittelalters. In: Zeiten und Formen in Sprache und
Dichtung. Fs. fiir Fritz Tschirch zum 70. Geburtstag. Hg. von Karl-Heinz Schirmer, Bernhard
Sowinski. Kéln, Wien 1972, S. 151-169.

Hamm, Berndt: Die Medialitdt der nahen Gnade im spdten Mittelalter. In: Medialitat des Heils
im spdten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. Ziirich 2009 (Medien-
wandel — Medienwechsel — Medienwissen 10), S. 21-59.

Heinzer, Felix, Gerhard Stamm: Die Handschriften von Lichtenthal. Mit einem Anhang: Die
heute noch im Kloster Lichtenthal befindlichen Handschriften des 12. bis 16. Jahrhun-
derts. Wiesbaden 1987 (Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe XI).

Huygens, Robert B. C.: Deux commentaires sur la séquence Ave, praeclara maris stella.

In: Citeaux 20 (1969), S. 108-169.

Klein-1lbeck, Bettina: Antidotum vitae. Die Sequenzen Hermanns des Lahmen. Dissertations-
druck/Microfiche. Heidelberg 1998.

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebarde: religioses Ausdrucksverhalten in Gebetbiichern aus
dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu StraBburg (1350-1550).

Diss. masch. 2 Bde. Miinsteri. W. 1996.

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400. In: Deutsche Handschriften
1100-1400. Oxforder Kolloquium 1985. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer.
Tiibingen 1988, S. 379-398.

Ohly, Friedrich: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958). In: Schriften zur mittelal-
terlichen Bedeutungsforschung. Hg. von dems. Darmstadt 1977, S. 1-31.



88 = Eva Rothenberger

Thali, Johanna: andacht und betrachtung. Zur Semantik zweier Leitvokabeln der spatmittelal-
terlichen Frommigkeitskultur. In: Semantik der Gelassenheit. Generierung, Etablierung,
Transformation. Hg. von Burkhard Hasebrink u. a. G6ttingen 2012 (Historische
Semantik 17), S. 226-267.

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spatmittelalterlichen Gebetskultur.

In: Medialitdt des Heils im spaten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a.
Ziirich 2009 (Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen 10), S. 241-278.

Thomas von Aquin: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstandige, ungekiirzte deutsch-
lateinische Ausgabe der Summa Theologica. Hg. von der Albertus-Magnus-Akademie
Walberg bei Kéln. Bd. 7: Erschaffung und Urzustand des Menschen. I. 90-102. Miinchen,
Heidelberg 1941.

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-
literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spatmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston
2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).



