
  

Eva Rothenberger 

Performative Heilsaneignung 

Eine spätmittelalterliche Adaptation der Mariensequenz 
Ave praeclara maris stella als Gebet der privaten Frömmigkeit 

Im Gedenken an Volker Honemann (1943–2017) 

In dem in das frühe sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Codex Lichtenthal 

1401 der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe findet sich auf fol. 72r bis 77r 

eine unikal überlieferte Prosaübertragung von Ave praeclara maris stella2 

(11. Jh.), die innerhalb der breiten volkssprachlichen Rezeption der lateinischen 

Mariensequenz Hermanns von Reichenau eine Sonderstellung einnimmt. Unter 

den bisher knapp hundert bekannten volkssprachlichen Textzeugen3 handelt es 

sich um den einzigen, der mit einer umfangreichen Anleitung zu seinem Ge-

brauch versehen ist. Die Anweisung, die innere Einstellung und äußeres Geba-

ren des Rezipienten zusammenführt, korrespondiert mit der sprachlich-

stilistischen Adaptation der Vorlage sowie einem veränderten Gebrauchszu-

sammenhang. Während die lateinische Mariensequenz als liturgischer Gesang 

dem Gottesdienst zu bestimmten Marienfesten zugedacht war oder die wöchent-

liche, auf den Samstag festgesetzte Marienmesse begleitete,4 wird sie in der 

|| 
1 Der gesamte Codex ist über die digitale Sammlung der BLB Karlsruhe einsehbar. Vgl. 

http://digital.blb-karlsruhe.de/urn/urn:nbn:de:bsz:31-36001 (29. Juni 2016). 

2 Vgl. AH 50, S. 313–315, Nr. 241. Meine Dissertation, die sich unter dem Titel ‚Ave praeclara 

maris stella. Poetische und liturgische Transformationen der Mariensequenz im deutschen 

Mittelalter‘ den volkssprachlichen Versübertragungen widmet, wird voraussichtlich 2018 

erscheinen. 

3 Vgl. zum aktuellen Kenntnisstand der volkssprachlichen Überlieferung von Ave praeclara 

die Datenbank des ,Berliner Repertoriums‘. 

4 Die Handschriften ordnen Ave praeclara unter anderem den Festen Assumptio Mariae und 

Purificatio Mariae bei. In den meisten Fällen ist die Mariensequenz allerdings ohne spezifi-

schen Festzusammenhang überliefert. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 95. Als Audi nos-Sequenz, die ledig-

lich die bittenden Schlussversikel umfasst, fand Ave praeclara zudem Eingang in die liturgi-

sche Erneuerungsbewegung des Klosters St. Gallen. Vgl. den Beitrag von Philipp Lenz in 

diesem Band, S. 11–45. In dieser verkürzten Form fügt sich die Sequenz unter dem Incipit Hoer 

vns Maria magt zudem in eine volkssprachliche Paarreimübertragung der Marienmesse Salve 

sancta parens ein. Kurt Gärtner bietet auf der Grundlage der fünf bekannten Überlieferungs-

zeugen eine Edition der gesamten Messe. Vgl. Gärtner; die Teilparaphrase von Ave praeclara 

DOI 10.1515/9783110475371-008,  © 2017 Eva Rothenberger. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



66 | Eva Rothenberger 

  

spätmittelalterlichen Prosaübertragung der Karlsruher Handschrift in ein Lese-

gebet für die private Frömmigkeitsübung transformiert.  

Solche Anweisungen, die zumeist Ort und Zeitpunkt der Rezeption festle-

gen, zum körperlichen Mitvollzug des gesprochenen Wortes aufrufen und auf 

eine Erweiterung der Heilswirksamkeit des Gebetstextes zielen, sind für die 

spätmittelalterliche Gebetbuchliteratur konstitutiv5 und bereits gut erforscht.6 

Nichtsdestotrotz stellt die vorliegende Übertragung aufgrund ihrer Singularität 

innerhalb der volkssprachlichen Rezeption von Ave praeclara eine beachtens-

werte Ausnahme dar, die für eine nähere Untersuchung lohnend scheint. Denn 

während sich die gereimten Übertragungen (bislang 64 Textzeugen) in der Re-

gel darauf beschränken, in den Beischriften auf ihre lateinische Vorlage zu 

verweisen und allenfalls die Art und Weise der Rezeption des volkssprachlichen 

Textes anzugeben – gesangliche Darbietung oder Lektüre –, sind die Angaben 

bei den Prosaübertragungen an sich bereits ausführlicher. Aber auch hier sind 

Anleitungen, die eine Steigerung der Heilswirksamkeit des Textes implizieren, 

mit Ausnahme des besagten Textzeugen nicht zu finden.7 Der folgende Beitrag 

widmet sich der volkssprachlichen Prosaübertragung unter Berücksichtigung 

der Wechselwirkung von Anweisungsstruktur und semantischer Transforma-

tion der lateinischen Mariensequenz zu einem für die private Andacht bestimm-

ten Gebet.  

|| 
findet sich auf S. 232. Die besagte Messübertragung ist in den folgenden Handschriften überlie-

fert: Jena, Universitäts- und Landesbibl., Cod. Bos. 4° 8, fol. 79rb–80vb (1. Viertel 14. Jh.); Klos-

terneuburg, Stiftsbibl., Cod. 1242, fol. 196v–200r (aus dem Jahr 1338); Kremsmünster, Stiftsbibl., 

Cod. 5, fol. 15v–17r (1. Hälfte 15. Jh.); Nürnberg, Stadtbibl., Cod. Cent. VI, 86, fol. 13r–16v (3. 

Drittel 16. Jh.); München, BSB, Cgm 5249/59d, fol. 2r (Mitte 14. Jh.). Vgl. ebd., S. 316. 

5 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 252. 

6 Zu erwähnen sind insbesondere die auch dem Beitrag zugrunde liegenden Forschungen von 

Johanna Thali und Thomas Lentes, die sich in mehreren Publikationen jeweils den Anweisun-

gen in der Gebetbuchliteratur widmen. 

7 Dies sei an wenigen Beischriften exemplarisch verdeutlicht (es wurde eine moderne Inter-

punktion eingefügt und der u/v-Ausgleich vorgenommen): Dar nach sprich den her nach ge-

schrieben sequencz von unser lieben frauen, der da genant ist ave preclara (Augsburg, UB, Cod. 

III.1.8° 6, fol. 235r–239v); Hyr na folget der sequencie von unser lieber frauwen, den man pfleget 

zu lesen ader zu singhen in der missen, der da heiszet Ave preclara maris (Trier, Stadtbibl., Hs. 

2050/1695 8°, fol. 242v–246r). 



 Performative Heilsaneignung | 67 

  

1 Heilsvermittlung und Heilsaneignung 

Hinsichtlich der mittelalterlichen Vorstellung vom göttlichen Heil gilt es zwei 

wesentliche Konstituenten zu bedenken: Zum einen steht das Heil in wechsel-

seitigem Bezug zur göttlichen Gnade, die unterschiedliche Vorstellungen von 

Schutz, Heilung und Erbarmen vereint; zum anderen bedarf das göttliche Heil, 

das die jeglicher Medialität entkleidete Begegnung mit Gott meint, der medialen 

Vermittlung.8 Denn die kategoriale Differenz zwischen Immanenz und Trans-

zendenz, die sich temporal, lokal und insbesondere qualitativ manifestiert, 

erfordert mediale Strategien, die in der räumlichen und zeitlichen Gebunden-

heit des Diesseits das im Grunde Unverfügbare, das jenseitige Heil, vergegen-

wärtigen und einen intensivierten Kontakt zu Gott ermöglichen. Die Gnade 

erweist sich hierbei als jene göttliche Kraft, die den Menschen zum Ziel des 

christlichen Lebens, der Gottesschau, zu führen vermag.9 In diesem Sinne strebt 

die christliche Gnaden- und Heilsmedialität, die sich über die Parameter von 

Nähe und Distanz beziehungsweise von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit kon-

stituiert, nach unterschiedlichen Methoden der medialen Vermittlung.  

Eine bedeutende Rolle nimmt in diesem Kontext Maria ein, die als von Gott 

erwählte Mutter Jesu, dem Medium aller Gnade und allen Heils schlechthin,10 

die göttliche Gnade empfängt und somit zu ihrer Vermittlung zwischen den 

Menschen und Gott prädestiniert ist. Neben den Engeln und Heiligen verkörpert 

sie „[d]urch ihre mitleidende und passionsförmige Heiligkeit [...] jene ursprüng-

liche Gnaden- und Schutzmedialität, aus der alle anderen Medialitäten des 

Heils abgeleitet sind“.11 Maria fungiert somit als mediales Bindeglied zwischen 

Diesseits und Jenseits und ist damit wesentlicher Bestandteil der christlichen 

Heilsökonomie, da sie ,Trägerin des Heilsʻ und ,Heilsmittlerinʻ gleichermaßen 

ist.12 Neben der Maria mediatrix, die eine Partizipation an der göttlichen Gnade 

im Diesseits ermöglicht, zählen in der mittelalterlichen Frömmigkeitspraxis die 

Heilige Schrift, die Sakramente und Ablässe sowie das Gebet zu den essentiellen 

|| 
8 Vgl. Hamm, S. 22 u. S. 24. 

9 Vgl. ebd. 

10 Vgl. ebd., S. 28. 

11 Ebd., S. 36. 

12 Vgl. Mertens Fleury 2010, S. 33–34. Die theologische Grundlage für die Vorstellung der 

Maria mediatrix führt Bernhard von Clairvaux auf die göttliche Erwählung zur Mutter Jesu 

zurück – die göttliche Begnadung ist die theologische Voraussetzung ihrer Mittlerschaft. Vgl. 

Bernhard von Clairvaux: In Adventu, Sermo 2, § 5, S. 84, Z. 17–22 (S. 85: deutsche Überset-

zung). 



68 | Eva Rothenberger 

  

Gnadenmitteln. Die im mittelalterlichen Gebet regelmäßig geforderte körperli-

che Geste, die das gesprochene oder gelesene Wort zusätzlich performativ mit-

vollzieht und damit seinen Ausdruck steigert, dient der Einübung der rechten 

mentalen Einstellung – einer Voraussetzung für die Wirkmacht der göttlichen 

Gnade. Denn diese erweise, wie Berndt Hamm feststellt,  

ihre Nähe dadurch, dass sie im Menschen wirkt und ihm eine neue Qualität der Andacht 

(devotio), der Liebe, Reue und Dankbarkeit schafft, das notwendige Pendant zur externen 

Gnadendimension. Ohne diese innere Entsprechung läuft das externe Versprechen, die 

Vergebungs-, Schutz- und Heilszusage Gottes, Christi, Marias, der Heiligen und der Engel, 

ins Leere der Wirkungslosigkeit.13  

Eine solche Wechselseitigkeit von Gabe und Gegengabe prägt auch die Gebets-

anweisung der vorliegenden Prosaübertragung von Ave praeclara, welche die 

körperliche Einübung der Demut und damit eine intensivierte Hinwendung des 

Betenden an Maria, Jesus Christus und den Schöpfer fordert. 

Die Anleitung der Prosaübertragung ist zweigeteilt: Während eine ausführ-

lichere Anweisung den bittenden Schluss des Textes einleitet, führt die rubri-

zierte Beischrift zu Beginn zunächst die medialen Rahmenbedingungen der 

lateinischen Mariensequenz und des volkssprachlichen Gebetstextes an  

(fol. 72r–v):14 

Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von unser lieben 

frowen, genant zu latin Ave preclara. 

Der erste verse: Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, pes-

tilentz, trnÿgen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit ernst und andocht. 

sprich also, wie nochfolgen ist [...]. 

Die Rubrik Der erste verse weist die Zeilen als ersten Versikel und somit als den 

ersten Sinnabschnitt des Textes aus und ordnet sie bereits der eigentlichen 

Übertragung zu, die auf der Verso-Seite des Blattes mit dem Incipit – Got grusz 

dich Maria d verklerter ferglentzender sterne des meres – einsetzt (fol. 72v). Die 

solchermaßen als fester Bestandteil des Textes ausgezeichnete Anleitung diffe-

renziert in Verbindung mit der unmittelbar vorangehenden Eingangsrubrik den 

Gebrauchskontext von lateinischer Vorlage und volkssprachlicher Übertragung 

in lokaler wie auch modaler Hinsicht. Während Ave praeclara als gemeinschaft-

licher Gesang zur liturgischen Messfeier bestimmt ist, bleibt zwar auch der 

volkssprachliche Prosatext prinzipiell lobe gesancke, jedoch als in Notlagen zu 

|| 
13 Hamm, S. 46. 

14 Beide Editionstexte finden sich im Anhang. 



 Performative Heilsaneignung | 69 

  

sprechendes Gebet. Der explizite Hinweis, wie dieses zu verrichten sei (mit ernst 

und andocht), wird zur Voraussetzung für die Heilswirksamkeit des Gebets. Der 

benannte Gebrauchszusammenhang ist zunächst ein spezifischer (in noten, als 

in kriegen, pestilentz, trnÿgen), um im Anschluss verallgemeinert und ausge-

weitet zu werden. In ihrer semantischen Unbestimmtheit öffnet die anschlie-

ßende Ergänzung und in anderen noten den Wirkungskreis des Gebets für jegli-

che den Betenden bedrängende Notlage und fungiert so als Platzhalter: Je nach 

Gebetssituation lässt sich die offene Formulierung imaginativ neu besetzen, die 

Verallgemeinerung aufheben und für diverse Bedarfsfälle reaktualisieren. Die 

kriegerischen Kampfhandlungen, die an erster Stelle genannt werden, scheinen 

sich zunächst der durch das Adverb gewonlichen implizierten Alltäglichkeit zu 

entziehen. Berücksichtigt man allerdings den Überlieferungszusammenhang 

der Handschrift, lässt sich der genannte Rezeptionsrahmen von Krieg, Pest und 

Turnier durchaus nachvollziehen und letztlich auch mit ihrer monastischen 

Provenienz in Einklang bringen.15 Die Themenbereiche von Krankheit, Sterben 

und Tod sowie Reue und Heilung stellen das gemeinsame Bindeglied des ge-

samten, insgesamt aus drei in das ausgehende fünfzehnte und beginnende 

sechzehnte Jahrhundert zu datierenden Teilen zusammengesetzten Codex dar: 

Auf fünf Drucke16 (Teil I) folgen ein Sterbebüchlein, Ermahnungen für Kranke, 

geistliche Sprüche über die Reue, Gebete – unter anderem zur Kommunion und 

für einen guten Tod – sowie ein Ablasstraktat (Teil II: handschriftlich; fol. 1r–

111r); ein Arzneibüchlein mit Gesundheitsregeln und ein Aderlasstraktat be-

schließen die Handschrift (Teil III: handschriftlich; fol. 111v–140v).17 Die Prosa-

übertragung von Ave praeclara ist das einzige Stück, das auf ein geistliches Lied 

|| 
15 Bereits Emil Ettlinger stellt den Codex in den Kontext der Dominikanerinnenklöster St. 

Johann und St. Marx in Straßburg. Vgl. Ettlinger, S. 8, Nr. 140. Kodikologisch lässt sich diese 

Vermutung sowohl durch den Erscheinungsort des eingebundenen Hortulus animae-Druckes 

sowie die Schreibsprache des handschriftlichen Teils (alemannisch) als auch durch zwei hand-

schriftliche Einträge aus dem sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert stützen. Vgl. Heinzer, 

Stamm, S. 294. 

16 Vgl. Hortulus Animae zu tütsch (Straßburg, Martin Flach, 1513; VD16 H 5089); Johannes 

Geiler von Kaysersberg: ABC, wie man sich schicken soll zu einem köstlichen seligen Tod 

(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar); daran anschließend die Drucke Hans Folz: 

Von der Beichte: Wie sich ein Christenmensch schicken soll zu einer vollkommenen Beichte 

(weitere Angaben zum Druck nicht ermittelbar) und Johannes Geiler von Kaysersberg: Wie man 

sich halten sol bei einem sterbenden Menschen (Speyer, Konrad Hist, 1497; GW 10580 / INKA 

11000619).  

17 Während die Drucke aus dem ausgehenden fünfzehnten und beginnenden sechzehnten 

Jahrhundert stammen, datieren die beiden handschriftlichen Abschnitte des Codex in das 

frühe sechzehnte Jahrhundert. Vgl. Heinzer, Stamm, S. 293–297. 



70 | Eva Rothenberger 

  

lateinischer Sprache und liturgischer Provenienz zurückgeht. In diesem Überlie-

ferungsumfeld erscheint die zu Beginn in der Gebetsanweisung angeführte 

Trias der Gewalt als Sinnbild für die Bewährung des Einzelnen gegenüber Ge-

fahren und Versuchungen. Eine solche Lesart legt – wie die nachfolgenden 

Ausführungen verdeutlichen – auch der anschließende Text in Versikel 3b 

selbst nahe, der im Vergleich zur lateinischen Vorlage das Wirken des Bösen 

drastischer und intensiver zeichnet. Freilich sollte der Erkenntniswert solcher 

Rückschlüsse von der Gebetsbeischrift auf einen spezifischen Gebrauchszu-

sammenhang nicht überstrapaziert werden, da sich Anweisungen innerhalb der 

mittelalterlichen Gebetbuchliteratur oftmals als variabel erweisen18 und nicht 

zwingend fester Bestandteil eines spezifischen Gebetstextes sind.19 Diese prinzi-

pielle Variabilität der Beischriften impliziert damit aber auch die Möglichkeit, 

dass diese auf den jeweils passenden Gebrauchszusammenhang abgestimmt 

werden können. 

Unabhängig davon, wie die Verbindung der Prosaübertragung von Ave 

praeclara mit dem Hinweis auf Krieg und Turnier zustande kam und konkret zu 

deuten ist, eröffnet die Anweisung aufgrund ihrer semantischen Ausrichtung 

auf allgemeine Notlagen, die bedarfsweise spezifiziert werden können, einen 

weiten Verwendungszusammenhang und stellt das anschließende Gebet auf 

diese Weise in den Kontext einer allumfassenden Heilsbitte. Jedoch ist die 

Heilswirksamkeit nicht voraussetzungslos: Die Aufforderung, den Text mit ernst 

und andocht zu sprechen, bindet das erhoffte Gnadenangebot an die innere 

Einstellung des Betenden. Während sich der erste Hinweis auf die mentale Ebe-

ne beschränkt, zielt der zweite zugleich auf die Performanz. Die Andacht, die 

geradezu als Leitvokabel der Gebetbuchliteratur gelten kann, impliziert in der 

mittelalterlichen Religiosität zwei Bezeichnungsebenen: zum einen die innere 

Einstellung des Betenden, zum anderen die konkrete Andachtsübung.20 In ih-

rem ersten Bedeutungsgehalt lässt sich die anedâht wohl am ehesten umschrei-

ben als „die Intensität der Hingabe an Gott im Gebet oder bei körperlichen 

Frömmigkeitsübungen […]“.21 Der Aufruf, das Gebet mit sowohl geistig verinner-

|| 
18 Vgl. Wiederkehr, S. 118. Ich danke Stefan Matter für den Hinweis, dass Anweisungen, die 

den Gebrauchszusammenhang des Turniers aufrufen, bei Gebeten, die meditativ auf verschie-

dene Rüstungsteile Christi Bezug nehmen, häufig sind.  

19 Wie Ruth Wiederkehr am Bestand der Sarner Gebetbücher aufzeigt, sind auch ‚parallel 

überlieferte Gebete‘ oftmals mit ‚unterschiedlichen Gebetsanweisungen‘ versehen. Vgl. Wie-

derkehr, S. 118. 

20 Vgl. Thali: andacht und betrachtung, S. 234. 

21 Ebd., S. 245. Vor dem Hintergrund der mittelalterlichen Mystik und Scholastik vergleicht 

Karl-Heinz Göttert das Bedeutungsspektrum der anedâht mit der lateinischen devotio bei Bern-



 Performative Heilsaneignung | 71 

  

lichter als auch körperlich vollzogener und auf diese Weise eingeübter Hingabe 

vorzutragen, wird zur entscheidenden Voraussetzung für die Wirksamkeit des 

Gebets. Eine solche Überblendung von Innen und Außen, die für das spätmit-

telalterliche Gebet konstitutiv ist, steht im Mittelpunkt der zweiten, die bitten-

den Schlussversikel des Textes einleitenden Anweisung.  

In Analogie zur lateinischen Mariensequenz formuliert das sechste Versi-

kelpaar der Übertragung zunächst das Gesuch an die Gottesmutter um ihre 

Fürbitte (6a), um sich anschließend mit der Aufforderung, die mütterliche Bitte 

zu erhören, an den Gottessohn zu wenden (6b). Beide Bitten werden zum Aus-

gangspunkt für eine komplexe Gebetsanweisung, die sich im Unterschied zur 

Anleitungsformel zu Beginn auf das Engste mit dem Text verschränkt. Zunächst 

wird der an Maria gerichtete Versikel dreimal mit identischem Wortlaut wieder-

holt: 

Der alffte versche: 

O Maria, erhor unsz, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

O Maria, erhr unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen. 

O Maria, erhor uns, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

Die Quantifizierung der Bitte an die Maria mediatrix steigert nicht nur Eindring-

lichkeit und Nachdrücklichkeit der Worte, sondern potenziert mit der Verdreifa-

chung der Gnadenbitte auch die Gnadenhoffnung. Die nachfolgende Ansprache 

an den Rezipienten nimmt auf die Vorlage und die Übertragung gleichermaßen 

Bezug:  

Du solt wissen, wan du uff disse obgenante drÿ versch – ‚audi nos‘ genant – ‚o Maria, er-

hor unsz‘ kmest, so solt du nider knwen und dan solt du wider uff ston und fr ausz 

sprechen also ‚salva nos‘.  

Erst auf die innerlich wie äußerlich vollzogene Hingabe folgt die in Überein-

stimmung mit der lateinischen Sequenz einmalig formulierte Bitte an Christus: 

O Jhesu, behalt unsz, fr welches dÿ jnckfrowe und mtter gottes Maria dich 

bittet. Die anfänglich geforderte Andacht spiegelt sich nun in der Demutsgeste 

des Niederkniens, die den Text als performativen Kommunikationsakt insze-

niert. Der gestische Wechsel von Stehen und Knien, der mit der Repetition der 

|| 
hard von Clairvaux, Richard von St. Viktor, Bonaventura, Thomas von Aquin und Meister 

Eckhart. Vgl. Göttert, S. 155–162. Die Vorstellung der devotio, die im zwölften und dreizehnten 

Jahrhundert zunächst „die demütig-innige Hinwendung zu Gott, die Versenkung in seine 

Heilstaten“ meint, wird schließlich bei Meister Eckhart „als ein im Grunde fraglos positiver 

Grundbestandteil einer kontemplativen Spiritualität fixiert“. Ebd. 



72 | Eva Rothenberger 

  

Bitten einhergeht, ruft darüber hinaus die oftmals in der spätmittelalterlichen 

Gebetspraxis zu beobachtende ‚gezählte Frömmigkeit‘22 auf: Der durch die 

quantitative Steigerung erzielte intensivierte Ausdruck führt zu einer Zunahme 

des qualitativen Gehalts der Gnadenbitte. Die äußerliche Formalisierung, die 

sich in der rituellen Geste sowie im Abzählen der Frömmigkeitsübung nieder-

schlägt, ist Ausdruck einer Verdienstlogik, welche die Heilswirksamkeit mess-

bar erscheinen lässt. Zum einen gilt die Wiederholung eines Gebets bezie-

hungsweise in diesem Fall der einzelnen Bitte als Garant für ihre Erhörung,23 

zum anderen bedingen sich das Gebaren und die Innenschulung des Betenden 

wechselseitig – die erforderliche Andacht ist innere und äußere Haltung zu-

gleich. Grundlegend für eine solche Spiegelbildlichkeit von inneren und äuße-

ren Sinnen ist die im Frömmigkeitsdiskurs unter anderem vertretene Position 

von einer Einheit zwischen Körper und Seele: Das Körpergebaren galt als Spie-

gel der Seelenregung. Der Körper hatte in diesem Sinn „Zeichencharakter, so 

daß an der Gebärde, dem actus corporis, der actus animae sichtbar wurde“.24 Die 

Subjektivität der mentalen Einstellung wird im performativen Vollzug des Ge-

bets mit Hilfe eines abzuzählenden Frömmigkeitsakts gleichsam zu einer objek-

tiv beurteilbaren Handlung. Irdische Gabe und himmlische Gegengabe werden 

in ein quantitatives Entsprechungsverhältnis gesetzt,25 die erzielbaren Gnaden-

wirkungen damit kalkulierbar. Jedoch verzichtet die volkssprachliche Prosafas-

sung von Ave praeclara auf eine konkrete Benennung des Gnadenangebots 

beziehungsweise der erwartbaren Gegengabe.  

|| 
22 Der Begriff der ‚gezählten Frömmigkeit‘, der das spätmittelalterliche Bedürfnis nach der 

Messbarkeit von Frömmigkeitsübungen treffend zusammenfasst, findet sich in Angenendt u. a. 

23 Vgl. Lentes, 1. Bd., S. 562. 

24 Ebd., S. 52. Die äußere Demutsgeste und die mentale Einstellung korrespondieren insofern, 

als das Gebaren auf das Innere einwirkt und zugleich sein Ausdruck ist. Vgl. ebd., S. 53. Die 

mittelalterliche Affektenlehre in Philosophie und Theologie postuliert im Rückgriff auf antike 

Gelehrte – allen voran Augustinus und Aristoteles – die Einheit von Seele und Körper. Eine 

Erregung der Seele korrespondiert mit der Bewegung des Körpers, Affekt ist somit sowohl ein 

psychisches als auch ein physisches Phänomen, das als Phantasma seine ‚Spur‘ im physiologi-

schen Wahrnehmungsapparat hinterlässt. Bezüglich der Differenzierung guter und schlechter 

Leidenschaften heißt es bei Thomas von Aquin: Unde oportet contrarietatem passionum ac-

cipere secundùm contrarietatem motuum vel mutationum. S. th. I–II, q. 23, a. 2, c. 

25 Vgl. Hamm, S. 42.  



 Performative Heilsaneignung | 73 

  

2 Transformation zu einem Gebetstext 

Die Transformation der lateinischen Sequenz zu einem volkssprachlichen Gebet 

spiegelt sich nicht nur in der ausführlichen Anweisungsstruktur, sondern auch 

im Text selbst wider. Zwar bleibt die Übertragung bis auf wenige Ausnahmen 

der lateinischen Vorlage thematisch verpflichtet, jedoch bewirken zahlreiche 

sprachliche Modifizierungen erstens eine semantische sowie syntaktische Ver-

einfachung der lateinischen Allegorien. Zweitens drücken sie das Streben nach 

einer Verringerung der Distanz zwischen Immanenz und Transzendenz aus, um 

die Heilswirksamkeit des Textes auszuweiten. Die Adaptationen lassen sich zu 

den folgenden Aspekten, die in der anschließenden exemplarischen Textanaly-

se verdeutlicht werden sollen, zusammenfassen: 

(1) Die rhetorische Figur des Hyperbatons, das in den Versikeln jeweils das 

Subjekt und Prädikat über etliche Verse hinweg voneinander trennt, wird 

durch relativische und konjunktionale Satzanschlüsse aufgehoben.  

(2) Während die Vorlage über den sensus spiritualis das Göttliche prinzipiell 

entrückt – Sinn konstituiert sich hier auf mittelbare Weise –, nimmt die 

Übertragung die lateinischen Allegorien mit einer Ausnahme zwar auf,26 

konkretisiert zumeist allerdings ihren Aussagegehalt. 

(3) Zahlreiche Wiederholungen und Anaphern, die den Text prägen, tragen zu 

einem memorativen Texteindruck bei. 

(4) Direkte Ansprachen an Jesus und insbesondere an Maria führen zu einem 

innigeren Sprechakt. Diese oftmals mit Interjektionen versehenen und in-

tensivierten Anreden, die ohne Vorbild in der lateinischen Sequenz sind, 

finden sich an zahlreichen Stellen: O jnckfrowe Maria in Versikel 1b und 

3b, Maria in Versikel 2b und 3a, O Maria in Versikel 5a und b sowie 6a, Du 

in Versikel 4b. Analog hierzu stehen: O Jhesu (zu Salva nos) in Versikel 6b, 

her in Versikel 7a und Got und mensch in Versikel 7b, O gtter here Jhesu im 

Postludium.27 

(5) Während bereits das Marienbild der lateinischen Vorlage im Wesentlichen 

auf der Vorstellung der Maria mediatrix basiert, erweitert die volkssprach-

liche Prosaübertragung die Mittlerposition zwischen Immanenz und Trans-

zendenz deutlich. 

|| 
26 Die Übertragung verzichtet in Versikel 5b auf den alttestamentlichen Bezug der Aufforde-

rung Gottes an Mose, auf den brennenden Dornbusch ohne Schuhe zuzugehen (Ex 3,5). 

27 Die Anrede Criste Jhesu zu Beginn des Postludiums steht analog zur Ansprache auctor der 

lateinischen Vorlage (V. 96). 



74 | Eva Rothenberger 

  

Bereits das Initium hebt die heilsgeschichtliche Rolle der Maria mediatrix, die in 

der göttlichen Erwählung zur Gottesmutter gründet, durch eine thematische 

Dopplung stärker hervor – verklerter, ferglentzender sterne des meres steht für 

praeclara maris stella (V. 1–2). Zugleich wird die in der lateinischen Vorlage 

lichtmetaphorisch gefasste Rolle Marias als Mittlerin zwischen Immanenz und 

Transzendenz (V. 3–5: in lucem gentium / […] divinitus orta) um den Aspekt des 

Trostes ergänzt und in diesem Sinne konkretisiert – Maria ist uff gangen von 

gottlicher frsichtickeÿt zu trost der welt.  

Versikel 1a lehnt sich semantisch eng an die lateinische Mariensequenz an 

und greift auch auf die Reihenfolge von marianischer Allegorie (V. 6: Dei porta) 

und christologischen Lichtmetaphern (V. 8–9) zurück. Die Verbalphrase, die in 

Analogie zur Vorlage an den Schluss des Versikels gesetzt ist (woll in dÿ weltt 

geleÿttet hest für ducis in orbem [V. 11]) und so dem syntaktischen Klammerstil 

der lateinischen Verse entspricht, wird mit einer zusätzlichen und semantisch 

äquivalenten Verbalphrase zu Beginn des Versikels (d furest in dye welt) wie-

derholt. Auf diese Weise wird das Thema der Geburt Jesu, die Grundlage allen 

Heils ist, zusätzlich akzentuiert.  

Der Gegenversikel 1b führt die thematische Fokussierung auf die Erwählung 

Marias zur Gottesmutter weiter und verdoppelt das Attribut praeelecta: der 

lichtmetaphorische Vergleich schone, usserwelte als dÿ sun entspricht der For-

mulierung praeelecta ut sol (V. 15), zusätzlich wird der Titel regina caeli (V. 13) 

erweitert zu eÿn ausserwelte kunigin der hÿmeln. Die marianischen Ehrentitel 

und Metaphern, die in den lateinischen Versen parataktisch angeführt werden, 

dienen einer direkten und eindringlichen Ansprache an die Gottesmutter: O 

jnckfrowe Maria, d bist eÿn gezirde der welt und eÿn ausserwelte kunigin der 

hÿmeln [...]. 

Der ebenfalls durch die Ansprache O jnckfrawe Maria eingeleitete Versikel 

3b rekurriert auf die heilsgeschichtliche Rolle der Gottesmutter, indem er den 

Ausgangspunkt bietet für eine sprachliche Vervielfältigung sowohl des Bösen 

als auch des Handelns Mariens. Die Formulierung erloset die welt von dem 

schedlichen laster, die ihr Äquivalent in damnoso crimine mundum / exemisti 

(V. 40–41) findet, wird nochmals durch die Schlussfolgerung bist erlosen die 

welt von schedlicher missettat der snden aufgegriffen. Maria ‚zerdrückt‘ nicht 

nur den Leviathan, wie es in der lateinischen Sequenz heißt (V. 36–39: 

[...] furentem / Leviathan serpentem / tortuosumque / et vectem collidens), son-

dern die zusätzlichen Verbalphrasen erzeugen den Eindruck einer Multiplikati-

on der heilssichernden Taten der Gottesmutter: Zum Akt des ‚Zertretens‘ (zer-

tretten), der sich mit der lateinischen Sequenz deckt, kommt die Formulierung 

du bist auch zerknschen und zerbrechen hinzu. Die zahlreichen attributiven 



 Performative Heilsaneignung | 75 

  

Ergänzungen zeichnen das Böse darüber hinaus negativer und drastischer als 

die lateinische Vorlage. 

Versikel 4a nimmt das Thema der Präsenz im eucharistischen Sakrament 

der Vorlage auf, um von dieser zugleich deutlich abzuweichen. Während die 

lateinischen Verse das als Glaubensgeheimnis bezeichnete und metaphorisch 

formulierte Wandlungsgeschehen in den Mittelpunkt stellen, spricht die Über-

tragung explizit von Liebe, Gnade und Andacht: dy do synt in der ubünge dyner 

gotlichen lybe und glaubent an das lamp der genedickeyt. Die umfassendste Mo-

difikation des Versikels liegt allerdings in der Konzentration auf Maria – das 

Sakrament dient nicht der Anrufung Jesu (V. 50: devocamus ad aram) und der 

Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens um den Gottessohn (V. 42–44: [...] 

gentium / nos reliquiae / tuae sub cultu memoriae), sondern der Gottesmutter 

selbst: synt wir dich andechtiglichen anruffen bÿ dem lamp, das do ist uff zu opf-

feren geystlich under der gezierde dÿner gedechtnisse in eÿner wnderbarlicher 

mosze. 

Während die drei Christus und den Schöpfer apostrophierenden Schluss-

versikel der lateinischen Mariensequenz eine syntaktische Einheit bilden, setzt 

die Prosafassung durch zusätzliche Imperativformen jeweils neu ein und er-

weckt auf diese Weise den Eindruck einer Vervielfachung der Bitte. Die Reim-

anklänge in den letzten drei Versikeln der ansonsten in Prosa formulierten 

Übertragung lassen einen Wechsel der Vorlage vermuten. Da die formale (vgl. 

die Endreime) und morphologische Analogie zu der aus dem vierzehnten Jahr-

hundert stammenden Versübertragung des Mönchs von Salzburg frappierend 

ist,28 muss dieser Text, der dem Schreiber der Prosaübertragung wohl als pas-

sendes Versatzstück für den Schluss seines eigenen Textes erschien, bekannt 

gewesen sein oder sogar vorgelegen haben.29 

Versikel 7a greift morphologisch auf den fontem boni (V. 86) und die purae 

mentis oculos (V. 87) zurück, bindet sie aber semantisch in den veränderten 

Gebetskontext ein: Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeÿt, / das wir den brnnen 

bereÿt / in unsz schowent in der ewickeyt. Der Ort der geforderten inneren An-

dacht ist die als Herz bezeichnete Seele des Menschen, in die sich die körperlich 

eingeübte Einstellung einprägen soll.  

|| 
28 Ich danke Gisela Kornrumpf für den wertvollen Hinweis. Der Schluss der Prosaübertragung 

legt vor allem Zeugnis von der Verbreitung und Beliebtheit des Mönchs-Textes ab. Vgl. die 

Edition Franz V. Spechtlers in Die geistlichen Lieder des Mönchs, S. 144–150, G 6. 

29 Den Wechsel der Vorlage in Versikel 7a zeigt die Handschrift darüber hinaus im Verzicht 

auf die bis dahin relativ konstante interne Nummerierung der Versikel (vgl. Der ander versse) 

an. 



76 | Eva Rothenberger 

  

Die Ansprache im Postludium Criste Jhesu, syest ermant / dyner lieben 

mtter Maria schließt nochmals an die Bitte an Jesus aus Versikel 6b an und ruft 

zugleich die bereits auf das zwölfte Jahrhundert zurückgehende Vermenschli-

chung des Marien- und Gottesbildes auf. Die intimisierte Mutter-Sohn-

Beziehung sowie die Inkarnation Gottes verringern die räumliche Distanz zwi-

schen Immanenz und Transzendenz und stellen die theologische Grundlage des 

menschlichen Hoffens auf die göttliche Gnade dar. Die letzten Verse wenden 

sich im Unterschied zur Vorlage nicht an den Schöpfergott (ad auctorem), son-

dern eindringlich an den Gottessohn Jesus: o gtter here Jhesu.  

Wie die Textanalyse verdeutlicht, nehmen die mit Maria verbundenen Gna-

denattribute sowie die Nennung ihrer heilsspendenden Taten gegenüber der 

lateinischen Vorlage zu; es lässt sich geradezu von einer Potenzierung der Gna-

de sprechen. Insofern stellt sich die zum Gebet umgestaltete Sequenz als Medi-

um der erhofften Erlangung des göttlichen Heils in der Gegenwart des Betenden 

dar. Die lateinische Sequenz wird zum Ausgangspunkt einer intensiven Suche 

nach göttlicher Gnade, die sich im innigen Ton sowie der quantitativen Zunah-

me der Bitten insgesamt niederschlägt. Mit diesem Anliegen korrespondiert die 

Positionierung der ausführlichen, auf die rechte innere Einstellung rekurrieren-

den Gebetsanweisung unmittelbar vor den an Gottesmutter und Gottessohn 

gerichteten Bitten. 

3 Fazit 

Nach Johanna Thali, die sich intensiv mit den performativen und rhetorischen 

Strategien der Heilsvermittlung in mittelalterlichen Gebeten befasst, steht nicht 

zuletzt die Anknüpfung an den liturgischen Ritus „und damit an die von der 

Institution der Kirche sanktionierte Form des Gebets“30 – beispielsweise über 

die liturgische Geste des Niederkniens – im Dienst einer gesteigerten Heilswirk-

samkeit der Texte. Das Bedürfnis, die private Frömmigkeitsübung an das Offizi-

um anzubinden, beruft sich, wie Thali annimmt, einerseits auf  

die (in der Benediktsregel explizit formulierte) Überzeugung [...], dass Gott insbesondere 

beim Gottesdienst gegenwärtig ist, andererseits [auf] die Vorstellung, dass sich in der Li-

turgie das Gebet der diesseitigen Kirche mit dem himmlischen Gesang der Engel und Hei-

|| 
30 Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 250. 



 Performative Heilsaneignung | 77 

  

ligen zu einem einzigen Lobpreis Gottes verbindet. Bei der Feier der Liturgie [...] werden 

die Grenzen zwischen Immanenz und Transzendenz durchlässig.31  

Eine solche ‚Liturgisierung des privaten Betens‘32 attestiert Thali volkssprachli-

chen Gebetstexten, die dem Laien im Vollzug der lateinischen Messfeier zum 

privaten Beten dienen und „die Kommunikation mit dem absenten Göttlichen 

ermöglichen und die Heilsvermittlung gewährleisten sollen“.33 So erlauben 

beispielsweise volkssprachliche Messgebete die subjektive Partizipation am 

objektiven Heilsgeschehen, dem eucharistischen Sakrament, in der eigenen 

Muttersprache, um auf diese Weise dessen Gnadenwirkung zu intensivieren.34 

Die Frage, ob auch der Codex Lichtenthal 140, der die besagte volkssprach-

liche Übertragung von Ave praeclara enthält, im Kontext der persönlichen An-

dacht steht, ist freilich nicht sicher zu beantworten; doch lässt der kodikologi-

sche Befund eine solche Vermutung möglich erscheinen. Zum einen bietet die 

Handschrift aufgrund ihres kleinen Formats (14 x 9 cm) die prinzipielle Mög-

lichkeit einer Mitnahme in den Gottesdienst, zum anderen reiht sich die Se-

quenzübertragung, der ein Kommuniongebet unmittelbar vorausgeht, in andere 

volkssprachliche Gebetstexte ein. Darüber hinaus legt auch die Provenienz der 

kleinformatigen Handschrift aus einem der beiden Dominikanerinnenklöster in 

Straßburg35 ein Bedürfnis nach einer volkssprachlichen Rezeption liturgischer 

Texte in der Volkssprache nahe, denn aufgrund der insgesamt schwachen La-

teinkenntnisse dominikanischer Ordensfrauen war die Volkssprache bereits im 

vierzehnten Jahrhundert gegenüber dem Latein dominierend.36 Die Prosaüber-

tragung Got grusz dich Maria d verklerter ferglentzender sterne des meres ori-

entiert sich auf unterschiedliche Weise an der Liturgie. Zu nennen ist zum einen 

die Aufforderung zur liturgischen Geste des Niederkniens, die zur Vorausset-

zung für die Gnadenerhörung wird, sowie der Wiederholungsakt der vorgetra-

genen, an die Gottesmutter gerichteten Bitte. Zum anderen ist die Sprecherposi-

|| 
31 Ebd. 

32 Vgl. ebd., S. 265. 

33 Ebd., S. 248. 

34 Vgl. ebd., S. 253–254. 

35 Siehe Anm. 15. 

36 In den süddeutschen Dominikanerinnenkonventen hatte die Volkssprache insbesondere in 

der Frauenseelsorge ihren festen Platz. Vgl. Ehrenschwendtner, S. 26 mit Anm. 174. Eine tiefer-

gehende Kenntnis des Lateinischen stand dabei im Hintergrund – „man hielt es allem An-

schein nach für eine im Grunde überflüssige Übung, da die Frauen seiner nicht bedurften, um 

lateinisch geschriebene Theologie zu studieren oder sich auf Latein mitzuteilen; intensive 

Andacht schien sehr wohl möglich ohne direktes Verständnis der liturgischen Texte“. Ebd., 

S. 28. 



78 | Eva Rothenberger 

  

tion anzuführen: Während in volkssprachlichen Privatgebeten, welchen nicht 

selten lateinische Hymnen, Sequenzen und Antiphonen zugrunde liegen, oft-

mals ein persönliches ‚Ich‘37 spricht, bleibt die vorliegende Prosaübertragung 

von Ave praeclara – mit Ausnahme der Gebetsanweisungen – dem liturgischen 

Sprechakt des kollektiven ‚Wir‘ aus der lateinischen Mariensequenz verpflich-

tet. Da der volkssprachliche, als privates Gebet fungierende Prosatext eine litur-

gische Vorlage zugrunde legt, lässt sich also in gleichem Maße auch von einer 

Privatisierung des Liturgischen sprechen.  

Die Mariensequenz Ave praeclara, die mit Hilfe von Allegorien das Diessei-

tige auf das Jenseitige perspektiviert, vermittelt im zeichenhaften Sprachduktus 

das im Grunde Unverfügbare.38 Während auf diese Weise das Göttliche prinzipi-

ell sprachlich entrückt wird, impliziert die als Medium zur Sicherung der göttli-

chen Gnade inszenierte volkssprachliche Übertragung eine größere Kontaktzo-

ne zwischen Immanenz und Transzendenz. Das Streben nach einer gesteigerten 

Unmittelbarkeit im Sinne einer größeren Nähe zur göttlichen Gnade und damit 

letztlich zum jenseitigen Heil spiegelt sich in einer zusätzlichen Fokussierung 

auf die Mittlerfunktion der Gottesmutter wider. Während die Vorstellung der 

Maria mediatrix bereits im thematischen Zentrum der lateinischen Sequenz 

steht, wird sie im Zusammenhang der Suche nach medialen Vermittlungsstrate-

gien des göttlichen Heils in der volkssprachlichen Prosafassung umso wichtiger 

und erreicht in der repetitiv und performativ vorgetragenen Gnadenbitte ihren 

Höhepunkt. Die orale und mentale Vergegenwärtigung des Göttlichen, die sich 

in der Vorlage in der allegorisierten narratio der christlichen Heilsgeschichte 

findet (Versikelpaare 2 bis 4), wird im volkssprachlichen Text auf zweifache 

Weise zum Ausgangspunkt für eine Steigerung der Heilswirksamkeit: (1) Im 

Unterschied zur sprachlichen und semantischen Verdichtung eben jener heils-

geschichtlichen Versikel der Mariensequenz stellt der Gebetstext das Verstehen 

auf der sprachlichen und semantischen Ebene in den Mittelpunkt, das spätes-

tens seit dem ausgehenden Mittelalter als wesentliche Voraussetzung für eine 

gesteigerte innere Andacht und damit für die Entfaltung der Heilswirksamkeit 

eines Gebets gilt.39 Mithilfe einer Auflösung der syntaktischen Verklammerung 

|| 
37 Wie Peter Ochsenbein darlegt, greift die Dichotomie liturgisch versus privat freilich zu kurz, 

allerdings lässt sich bei volkssprachlichen Gebetstexten der Gebrauchszusammenhang einer 

privaten Andachtsform – sei sie im Einzelnen als stille Anteilnahme während des lateinischen 

Gottesdienstes oder als persönliche Frömmigkeitsübung zu verstehen – oftmals an den Rubri-

ken (Verweis auf die Funktion) oder dem Sprechakt des Gebetstextes (Ich-Form) festmachen. 

Vgl. Ochsenbein, S. 380–381.  

38 Vgl. Ohly, S. 15. 

39 Vgl. Thali: Strategien der Heilsvermittlung, S. 243. 



 Performative Heilsaneignung | 79 

  

der lateinischen Versikel sowie einer semantischen Vereinfachung der zum Teil 

schwer zugänglichen allegorischen Bezüge ist die Prosaübertragung insgesamt 

um ein besseres Verständnis des für die lateinische Mariensequenz konstituti-

ven zeichengebundenen Sprachduktus bemüht.40 (2) Vor diesem Hintergrund 

ermöglicht allererst das Verständnis der syntaktisch wie semantisch äußerst 

komplexen Mariensequenz Ave praeclara eine imaginatio und memoria der 

vergangenen Heilszeit in der Gegenwart des Betens. Denn das „Gebet war Erin-

nerungsarbeit. Das vergangene Heilsgeschehen wurde betend erinnert, um 

durch die Erinnerung seine Heilswirksamkeit für die Jetztzeit zu sichern.“41 Die 

Formelhaftigkeit, die der volkssprachliche Text durch die Wiederholung einzel-

ner Ausdrücke und Formulierungen erzielt, stützt die mentale Vergegenwärti-

gung und Memorierbarkeit der heilsgeschichtlichen und heilsspendenden Er-

eignisse. Die Prosaübertragung referiert auf die liturgische Gattung der Sequenz 

und stellt sich so in die Nähe der Liturgie, um einerseits die eigene Verbindlich-

keit und heilbringende Wirksamkeit zu steigern und sich andererseits zugleich 

von der lateinischen Vorlage zu lösen. 

|| 
40 Die von Hennig Brinkmann stammende Beschreibungskategorie der ‚Verrätselung‘ fasst die 

stilistischen Spezifika von Ave praeclara treffend zusammen, denn mit der Reihung alttesta-

mentlicher Präfigurationen und typologischer Verweise sowie durch das den Einzelversikel 

bestimmende Hyperbaton erweist sich der Text auf semantischer wie auf sprachlicher Ebene 

als schwer zugänglich. Vgl. Brinkmann: Voraussetzungen und Struktur, S. 50–51. Ein umfas-

sendes Verständnis der allegorischen Bezüge war sicherlich nur auf der Grundlage einer „Ver-

trautheit mit der damals geltenden Auffassung der Heiligen Schrift“ möglich. Ebd., S. 50. Vgl. 

in diesem Zusammenhang auch die aus dem dreizehnten Jahrhundert stammenden Sequenz-

kommentare des Caesarius von Heisterbach und eines Anonymus, die sich um eine versikel-

weise Allegorese der lateinischen Sequenz bemühen. Beide Kommentare wurden von Robert 

Huygens ediert und von Hennig Brinkmann näher besprochen. Vgl. Huygens; Brinkmann: 

Mittelalterliche Hermeneutik, S. 410–434. 

41 Lentes, 1. Bd., S. 26. 



80 | Eva Rothenberger 

  

Anhang: Textgrundlagen 

Ave praeclara maris stella (AH 50, S. 313–315, Nr. 241)42 

 A 

Ave, praeclara 

maris stella, 

in lucem gentium 

Maria, 

divinitus orta.  5 

 1a 

Euge, Dei porta, 

quae non aperta 

veritatis lumen, 

ipsum solum iustitiae, 

indutum carne  10 

ducis in orbem. 

 1b 

Virgo, decus mundi, 

regina caeli, 

praeelecta ut sol, 

pulchra lunaris ut fulgor, 15 

agnosce omnes 

te diligentes. 

|| 
42 Der Text folgt der Ausgabe in den Analecta hymnica. Die Nummerierung wurde jedoch 

modifiziert, um die Struktur von Einzel- und Doppelversikel zu verdeutlichen. Während Initi-

um und Postludium für sich stehen und durch A und Z gekennzeichnet werden, sind die Versi-

kelpaare durchnummeriert – a kennzeichnet den Versikel, b den entsprechenden Gegenversi-

kel. In ihrer Studie zu den Sequenzen Hermanns von Reichenau legt Bettina Klein-Ilbeck eine 

Neuedition von Ave praeclara vor, die im Unterschied zu den Analecta hymnica der mittellatei-

nischen Orthografie Rechnung trägt und zum Teil die Interpunktion und Versaufteilung anders 

setzt. Vgl. Klein-Ilbeck, S. 82–91. 



 Performative Heilsaneignung | 81 

  

 2a 

Te, lignum vitae,43 

virgam almae stirpis Iesse, 

nascituram  20 

priores 

desideraverant 

patres et prophetae. 

 2b 

Te, plenam fide 

sancto rorante pneumate  25 

parituram 

divini 

floris amygdalum 

signavit Gabriel. 

 3a 

Tu agnum regem,  30 

terrae dominatorem, 

Moabitici 

de petra deserti 

ad montem filiae Sion 

transduxisti.  35 

 3b 

Tuque furentem  

Leviathan serpentem 

tortuosumque 

et vectem collidens 

damnoso crimine mundum  40 

exemisti. 

 4a 

Hinc gentium 

nos reliquiae 

tuae sub cultu memoriae, 

mirum in modum  45 

quem es enixa, 

propitiationis agnum, 

|| 
43 Wie der Lesartenapparat bei Klein-Ilbeck, S. 95 verdeutlicht, werden die jeweils ersten 

Verse von Versikel 2a und 2b innerhalb der Überlieferung gelegentlich vertauscht, sodass man 

durchaus von zwei Ave praeclara-Fassungen sprechen kann. Da sich die Prosaübertragung auf 

jene Fassung stützt, die innerhalb der Volkssprache seltener rezipiert wird, wurden hier die 

beiden ersten Verse von Versikel 2a und 2b gegenüber den Analecta hymnica getauscht. 



82 | Eva Rothenberger 

  

regnantem caelo 

aeternaliter, 

devocamus ad aram  50 

mactandum mysterialiter. 

 4b 

Hinc manna verum 

Israelitis 

veris, veri Abrahae filiis, 

admirantibus,  55 

quondam Moysi 

quod typus figurabat, iam nunc 

abducto velo 

datur perspici; 

ora, virgo, nos illo  60 

pane caeli dignos effici. 

 5a 

Fac fontem dulcem,  

quem in deserto  

petra praemonstravit,  

degustare  65 

cum sincera fide 

renesque constringi  

lotos in mari, 

anguem aeneum in cruce  

speculari.  70 

 5b 

Fac igni sancto 

patrisque verbo, 

quod rubus ut flamma  

tu portasti, 

virgo mater facta,  75 

pecuali pelle 

discinctos pede  

mundis labiis cordeque  

propinquare. 

 6a 

Audi nos,  80 

nam te filius 

nihil negans honorat. 



 Performative Heilsaneignung | 83 

  

 6b 

Salva nos, 

Iesu, pro quibus  

mater virgo te orat.  85 

 7a 

Da fontem boni visere, 

da purae mentis oculos  

in te defigere, 

 7b 

Quo haustu sapientiae 

saporem vitae valeat  90 

mens intellegere, 

 Z 

Christianismi fidem  

operibus redimire  

beatoque fine 

ex huius incolatu saeculi,  95 

auctor, ad te transire. 

Editionstext: Karlsruhe, BLB, Cod. Lichtenthal 140,  

fol. 72r–77r44 

[72r] Das ist der sequentz und lobe gesancke, den man singet in der messe von 

unser45 lieben frowen, genant zu latin Ave preclara. 

 Der erste verse: 

 Disz lobe gesancke spricht man gewonlichen in noten, als in kriegen, 

[72v] pestilentz, trnÿgen. und in anderen noten sol man inn sprechen mit 

ernst und andocht. sprich also, wie nochfolgen ist: 

|| 
44 Alle Zitate aus der Handschrift wurden hinsichtlich der Klein- und Großschreibung norma-

lisiert; u/v- sowie i/j-Wechsel ist dem Lautstand angeglichen; Schaft-s ist als rundes s wieder-

gegeben; Abbreviaturen wurden aufgelöst; zugunsten der Lesbarkeit wurde eine moderne 

Interpunktion eingefügt; Schrägstriche markieren in den letzten drei Versikeln den Wechsel 

zum Endreim.  

45 vser Hs. 



84 | Eva Rothenberger 

  

A 

 Got grusz dich, Maria, d verklerter, ferglentzender46 sterne des meres, 

uff gangen von gottlicher frsichtickeÿt zu trost der welt. 

1a 

 Frauwe dich, du gottes port, dy do nit ist uffgethon. d furest in dye welt 

das licht der warheÿt. die sn der gerechtickeÿt, bekleydet mit menschli-

cher natr, woll in dÿ weltt geleÿttet hest. 

1b 

[73r] Der ander versse: 

 O jnckfrowe Maria, d bist eÿn gezirde der welt und eÿn ausserwelte 

kunigin der hÿmeln, schone, usserwelte als dÿ sun, hubsch weysz als der 

monlich schin. erkenne alle, dÿ dich lib habent. 

2a 

 Dÿr dryt versse: 

 Die vorgangen altvetter und propheten habentt dich begert geboren zu 

[73v] werden, eyn47 gebererinn des ewigen lebens und als eÿn rutt von dem 

heyligen geschlecht Yesse. 

2b 

 Der virde verse: 

 Under dem,48 das du, Maria, beschettiget49 wurdt von dem heÿligen geÿst 

und vol der gnoden wert und der heylige ertzengell Gabriell dir kunt det, 

das von dir geboren solt werden der sussz mandell kern der gotlichen50 

blumen. 

3a 

 Der ffnffte verse: 

 Maria, du host gefuret daz lamp aller der welt, den kunige und den her- 

[74r] scher des ertrichs zu dem berge der tochter von Sÿon und von dem herten 

felsen der wuste, und der51 richset52 uber das volck der Moabitten. 

|| 
46 ferglentzeder Hs. 

47 werden vnd eyn Hs. 

48 Der Bezug von Under dem ist unklar.  

49 beschettiget Part. von beschatten swV. ‚bedecken‘ (BMZ II/2, Sp. 89a).  

50 gotliche Hs. 

51 der fehlt Hs. 

52 rîchsen swV. ‚herrschen, regieren‘ (Le II, Sp. 420), siehe auch in 4b. 



 Performative Heilsaneignung | 85 

  

3b 

 Der sechste versz: 

 O jnckfrawe Maria, d hast auch erloset die welt von dem schedlichen 

laster, du bist auch zerknschen und zerbrechen den hessligen53 dufell 

Leviathan, den greusslichen schlangen und54 zertretten auch das schlosz 

des ewigen dodes und den herten rigell und bist erlosen die welt von 

schedlicher missettat der snden. 

4a 

 Der sybende verse: 

[74v] Dar umb wir criesten synt geben der volcker und wir nn sÿnt die noch-

kummenden, dy do synt in der ubünge55 dyner gotlichen lybe und glau-

bent an das lamp der genedickeyt, das do ewickelichen richssen soll in 

dem hymmell und sellicklichen von dir geboren ist, synt wir dich andech-

tiglichen anruffen bÿ dem lamp, das do ist uff zu opfferen geystlich56 un-

der der gezierde dÿner gedechtnisse in eÿner wnderbarlicher mosze57. 

4b 

[75r] Der achte verse: 

 Du gebtt das wore hÿmmelbrott zu sehen den woren israhelischen, den 

kinden des waren Abrahams, dy sich verwunderten und onmuglichen 

dchtt, alsz es her Moyses bettnge frgebildet hett. nn dy blintheÿt 

abgethon ist und wirt das brot geben in58 schowen. o mtter und 

jnckfrowe gottes, wir bittend, das d unsz wollest wirdige machen des 

hymmelschen brottsz. 

5a 

 Der nnte versse:  

[75v] O Maria, mach unsz wirdig, das mir59 mogent versuchen den sussen 

bronnen, der unsz doch entsprange in der wustenisse usz eynem herten 

steÿn, mit eynem onfermisten60 glauben und mit gantzer kuscheyt; also, 

das wir von unsern sunden und missetaten geweschen werden in dem 

|| 
53 hessigen Hs.; hesslig in der Bedeutung von ‚feindselig‘. 

54 vnder Hs. 

55 üebunge stf. ‚Verehrung‘ (Le II, Sp. 1687). 

56 geystlicher Hs. 

57 mosze = wîse. 

58 in = Personalpronomen, gemeint sind die zuvor genannten Kinder Abrahams. 

59 mir = wir, siehe auch weiter unten im Versikel. 

60 fermist Partizip von vermischen swV. (Le III, Sp. 180); mit eynem onfermisten glauben im 

Sinne von ‚mit einem reinen Glauben‘? 



86 | Eva Rothenberger 

  

mere, das mir mogent ansehen den erin schlangen uff erhept an dem 

crtze. 

5b 

 Der zehend versche: 

[76r] O Maria, d wollest unsz erneheren61 mit eÿnem sittigen gang und zu 

nahen mit reynem lefftzen und mit luterem hertzen von der hitz des hey-

ligen geÿstes fur62 und den worten des vatters. welches wort du, heylige 

jnckfrowe und mtter, hast getragen als der busch Moysi mit eynem 

flammem, der do was unversertt und dar noch d desz eyn mtter wur-

dest mit megetlichem bilde. 

6a 

 Der alffte versche: 

 O Maria, erhor unsz, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

[76v] O Maria, erhr unsz, wan dyn sun eret dich und ist dir nichtz versagen. 

 O Maria, erhor uns, wan dyn sn eret dich und ist dir nichtz versagen. 

 Du solt wissen, wan du uff disse obgenante drÿ versch – ‚audi nos‘ ge-

nant –‚o Maria, erhor unsz‘ kmest, so solt du nider knwen und dan solt 

du wider uff ston und fr ausz sprechen also ‚salva nos‘. 

6b 

 Der zwolfft versch: 

[77r] O Jhesu, behalt unsz, fr welches dÿ jnckfrowe und mtter gottes Maria 

dich bittet63. 

7a 

 Hilffe unsz, her, des hertzen reynickeÿt, / das wir den brnnen bereÿt / in 

unsz schowent in der ewickeyt. 

7b 

 Got und mensch, ler unsz wie dÿn gotliche wyszheÿt trenckt alle dÿ, die 

dir hie wol getrawent.  

Z 

 Wir crysten sÿnt noch dir genant, / Criste Jhesu, syest ermant / dyner 

lieben mtter Maria. o gtter here Jhesu, nn hilffe unsz von sunden 

banden mitt schneller hand / getatt und fur unsz heÿm zu land.  

 Amen. 

|| 
61 Die Bedeutung von erneheren ist unklar, möglicherweise handelt es sich um eine Ver-

schreibung von nahen swV. 

62 fur = viuwer. 

63 behalt ... bittet im Sinne von ‚gewähre uns, was die Jungfrau und Mutter Gottes Maria von 

dir erbittet‘.  



 Performative Heilsaneignung | 87 

  

Literaturverzeichnis 

Angenendt, Arnold u. a.: Gezählte Frömmigkeit. In: Frühmittelalterliche Studien 29 (1995),  

S. 1–71. 

Bernhard von Clairvaux. Sämtliche Werke lateinisch/deutsch. Bd. VII. Hg. von Gerhard B. 

Winkler. Innsbruck 1996. 

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. Tübingen 1980. 

Brinkmann, Hennig: Voraussetzungen und Struktur religiöser Lyrik im Mittelalter. In: Mittel-

lateinisches Jahrbuch 3 (1966), S. 37–54. 

Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 

York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen 

Völker, N. F. 51).  

Ehrenschwendtner, Marie-Luise: Die Bildung der Dominikanerinnen in Süddeutschland vom 

13. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart 2004 (Contubernium. Tübinger Beiträge zur Universitäts- 

und Wissenschaftsgeschichte 60). 

Ettlinger, Emil: Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek in Karlsruhe. Beilage 3: Die 

ursprüngliche Herkunft der Handschriften, die aus Kloster-, bischöflichen und Ritter-

schaftsbibliotheken nach Karlsruhe gelangt sind. Neudr. mit bibliogr. Nachtr. der  

Ausgabe Heidelberg, Groos 1901. Wiesbaden 1974. 

Gärtner, Kurt: Eine Übertragung der ‚Marienmesse Salve sancta parens‘ in Reimpaarversen 

vom Anfang des 14. Jahrhunderts. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materia-

lien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von 

Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18), 

S. 315–327. 

Göttert, Karl-Heinz: devotio – andâht. Frömmigkeitsbegriff und Darstellungsprinzip im legen-

darischen Erzählen des hohen Mittelalters. In: Zeiten und Formen in Sprache und  

Dichtung. Fs. für Fritz Tschirch zum 70. Geburtstag. Hg. von Karl-Heinz Schirmer, Bernhard 

Sowinski. Köln, Wien 1972, S. 151–169.  

Hamm, Berndt: Die Medialität der nahen Gnade im späten Mittelalter. In: Medialität des Heils 

im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. Zürich 2009 (Medien-

wandel – Medienwechsel – Medienwissen 10), S. 21–59. 

Heinzer, Felix, Gerhard Stamm: Die Handschriften von Lichtenthal. Mit einem Anhang: Die 

heute noch im Kloster Lichtenthal befindlichen Handschriften des 12. bis 16. Jahrhun-

derts. Wiesbaden 1987 (Die Handschriften der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe XI). 

Huygens, Robert B. C.: Deux commentaires sur la séquence Ave, praeclara maris stella. 

In: Cîteaux 20 (1969), S. 108–169. 

Klein-Ilbeck, Bettina: Antidotum vitae. Die Sequenzen Hermanns des Lahmen. Dissertations-

druck/Microfiche. Heidelberg 1998. 

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebärde: religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern aus 

dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in undis zu Straßburg (1350–1550). 

Diss. masch. 2 Bde. Münster i. W. 1996. 

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbücher vor 1400. In: Deutsche Handschriften 

1100–1400. Oxforder Kolloquium 1985. Hg. von Volker Honemann, Nigel F. Palmer.  

Tübingen 1988, S. 379–398. 

Ohly, Friedrich: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958). In: Schriften zur mittelal-

terlichen Bedeutungsforschung. Hg. von dems. Darmstadt 1977, S. 1–31. 



88 | Eva Rothenberger 

  

Thali, Johanna: andacht und betrachtung. Zur Semantik zweier Leitvokabeln der spätmittelal-

terlichen Frömmigkeitskultur. In: Semantik der Gelassenheit. Generierung, Etablierung, 

Transformation. Hg. von Burkhard Hasebrink u. a. Göttingen 2012 (Historische  

Semantik 17), S. 226–267. 

Thali, Johanna: Strategien der Heilsvermittlung in der spätmittelalterlichen Gebetskultur. 

In: Medialität des Heils im späten Mittelalter. Hg. von Carla Dauven-van Knippenberg u. a. 

Zürich 2009 (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 10), S. 241–278. 

Thomas von Aquin: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige, ungekürzte deutsch-

lateinische Ausgabe der Summa Theologica. Hg. von der Albertus-Magnus-Akademie  

Walberg bei Köln. Bd. 7: Erschaffung und Urzustand des Menschen. I. 90–102. München, 

Heidelberg 1941. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Mit einer Edition. Berlin, Boston 

2013 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 5).  


