
  

Philipp Lenz 

Marienverehrung und Mariensequenzen als 
Teil der liturgischen Erneuerung im Kloster 
St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten 
zum sechzehnten Jahrhundert 

1 Einleitung 

Die mittelalterliche Sequenz ist aufgrund der berühmten Schöpfungen von Not-

ker Balbulus († 912) und ihrer dichten Überlieferung an dessen Wirkungsstätte 

unzertrennbar mit dem Kloster St. Gallen verknüpft.1 Sequenzen zählen wie 

andere gregorianische Gesänge zu den am besten erforschten Teilen des mittel-

alterlichen officium divinum. Viele Studien leiden jedoch an einer Verengung 

auf rein musikwissenschaftliche, überlieferungsgeschichtliche oder literarisch-

ästhetische Fragen. Andreas Kraß hat in seiner umfassenden Untersuchung zur 

lateinischen und deutschsprachigen Überlieferung der Sequenz Stabat mater 

dolorosa den Wert der Kombination überlieferungs-, rezeptions- und frömmig-

keitsgeschichtlicher sowie sprachlich-stilistischer Ansätze eindrücklich ge-

zeigt.2 

Die nachfolgende Studie verfolgt ebenfalls einen interdisziplinären Ansatz, 

beschränkt sich jedoch auf die Analyse von drei kürzlich entdeckten deutschen 

Übersetzungen lateinischer Sequenzen, ihren Herstellungsumständen, ihrem 

Überlieferungskontext und ihrer Gebrauchsbestimmung im Umfeld des Klosters 

St. Gallen an der Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert. Zu 

diesem Zweck werden sowohl die deutschen Sequenzübersetzungen samt den 

lateinischen Vorlagen als auch die Textsammlung, worin jene überliefert sind, 

erstmals ediert, und zwar Erstere in der Darstellung (siehe unten, S. 27–30) und 

Letztere im Anhang (siehe unten, S. 35–41). Eine solche Fallstudie erscheint 

deshalb lohnenswert, weil die Erschließung des Bestimmungszwecks der Se-

quenzenübersetzungen nicht allein auf ihrer Überlieferung und ihren stilistisch-

|| 
1 Vgl. die Ausführungen und die Literaturangaben von Haug; Arlt; Ochsenbein: Notker Balbu-

lus deutsch, S. 180–181; Schnoor, Schmuki, Tremp, S. 29–41, 116. 

2 Vgl. Kraß: Stabat mater. 

DOI 10.1515/9783110475371-006,  © 2017 Philipp Lenz. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License. 



12 | Philipp Lenz 

  

sprachlichen Eigenheiten, sondern auch auf weiteren Quellen des Gallusklos-

ters beruht, welche die lokalen Verhältnisse beleuchten.3 

2 Der Wiederaufstieg und die liturgische 

Erneuerung des Klosters St. Gallen im 

fünfzehnten Jahrhundert 

Das fünfzehnte Jahrhundert stellt in der Geschichte des Klosters St. Gallen einen 

Wendepunkt dar. Nach zwei Jahrhunderten, die häufig vom wirtschaftlichen, 

herrschaftlichen und religiösen Zerfall geprägt waren, setzte im Anschluss an 

das Konzil von Konstanz und das parallel dazu tagende Kapitel der benediktini-

schen Ordensprovinz Mainz-Bamberg in Petershausen (1417) der langsame Wie-

deraufstieg der Gallusabtei ein.4 Über Visitationen, Schiedssprüche und Neu-

ordnungen der Verwaltung wirkten die Konzilien von Konstanz (1414–1418) und 

Basel (1431–1448), das Papsttum und vor allem das benediktinische Provinzial-

kapitel Mainz-Bamberg auf das darniederliegende Galluskloster ein. Seit Ab-

schluss eines Burg- und Landrechts mit den vier eidgenössischen Orten Zürich, 

Luzern, Schwyz und Glarus im Jahr 1451 übten zudem diese weltlichen Macht-

träger, die über die nötige Durchsetzungskraft vor Ort verfügten, einen maßgeb-

lichen Einfluss auf das Kloster aus. Zwar führte die Anbindung an die vier 

Schirmorte zur politisch-militärischen Unterordnung, doch konnte das Kloster 

St. Gallen unter deren Schutz seinen Herrschaftsbereich zum frühneuzeitlichen 

Territorialstaat ausbauen.5 

Die Erneuerung der Gallusabtei beschränkte sich nicht auf die wirtschaftli-

che Genesung und die Herrschaftsintensivierung im umliegenden Territorium, 

sondern erfasste auch das religiöse und geistige Leben. Abt Eglolf Blarer (1426–

1442) führte die nach Ämtern aufgegliederten Einkünfte in gemeinen Klosterbe-

sitz über, baute ein Dormitorium anstelle individueller Wohnhäuser, begann 

um 1439 den Neubau des durch einen Brand zerstörten Münsterchors und schuf 

somit die Grundlagen für eine regeltreue vita communis.6 Abt Ulrich Rösch 

|| 
3 Zur regionalen, überlieferungsgeschichtlichen und kontextgebundenen Literaturforschung 

vgl. Thali. 

4 Vgl. Lenz: Reformen; ders.: Reichsabtei, S. 30–82. 

5 Vgl. Robinson; Lenz: Reichsabtei, S. 124–125. 

6 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 194, 200–202. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 13 

  

(1463–1491), der innerhalb und außerhalb des Klosterbezirks eine rege Bautä-

tigkeit entfaltete, vollendete den gotischen Chor des Münsters im Jahr 1483.7 

In diesem Umfeld der Reform wurden nach jahrhundertelanger Unterbre-

chung erstmals wieder die Bibliothek und das Schulwesen gefördert. In den 

mittleren Jahrzehnten des fünfzehnten Jahrhunderts wurde rund ein Viertel der 

Handschriften neu eingebunden, 1461 ein Standortkatalog angelegt und in den 

nachfolgenden Jahrzehnten der Bücherbestand erheblich erweitert.8 Der Schul-

unterricht, der im dritten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts erstmals wieder 

in den Quellen Erwähnung findet, erhielt 1480 eine solide finanzielle Grundla-

ge.9 

Die Erneuerung des officium divinum spiegelt sich in den liturgischen Hand-

schriften des Klosters St. Gallen. Während man in den vorangehenden zwei oder 

drei Jahrhunderten bestenfalls einige Abänderungen oder Zusätze in älteren 

liturgischen Büchern anbrachte, entstanden im fünfzehnten Jahrhundert erst-

mals wieder neue Handschriften für den liturgischen Gebrauch im Münster und 

in den Kapellen des Klosters oder für die persönliche Andacht.10 Es handelt sich 

um Cod. Sang. 448 (Liber ordinarius, 1430er Jahre), Cod. Sang. 420 (Benediktio-

nale, 1. Hälfte/Mitte 15. Jahrhundert), Cod. Eins. 285 (lateinisches Gebetbuch, 

1472), Cod. Sang. 1297 (Professrituale, 1473), Cod. Sang. 355 (Missale festivum, 

1473), Cod. Sang. 1757 (Graduale de sanctis, ordinarium missae, 1473), Cod. 

Sang. 1758 (Graduale de tempore, Kyriale, Sequentiar, ca. 1473), Cod. Sang. 440 

(Ferialpsalter mit Antiphonen und Hymnen, 1467), Cod. Sang. 356, S. 5–102 

(Pontifikalmissale, 1463–1491), Cod. Sang. 438 (Ferialpsalter mit Antiphonen 

und Hymnen, 2. Hälfte 15. Jahrhundert). Von diesen zehn Handschriften sind 

drei, nämlich Cod. Eins. 285, Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, reich illumi-

niert. Sie offenbaren nicht nur die Bedeutung und den Willen zur Reform des 

officium divinum, sondern auch die Suche nach Legitimität und den Hang zur 

Repräsentation des Reichsfürsten und Renaissance-Prälaten Ulrich Rösch.11 

|| 
7 Vgl. ebd., S. 217–250. 

8 Vgl. ebd., S. 454–489, 500–503. 

9 Vgl. ebd., S. 284, 294–298. 

10 Vgl. ebd., S. 341–344, 405, 478. Cod. Sang. 337b, den ich aufgrund von Labhardt: Textband, 

S. 25, Anm. 5, S. 94–95 („[Die Handschrift] bildet vielleicht das älteste erhaltene Zeugnis der 

Notker-Renaissance in St. Gallen“), 264 für das St. Galler Münster bestimmt sah, wurde, wie die 

genaue Untersuchung des proprium de sanctis im Rahmen der Neukatalogisierung der Codices 

337b–449 ergeben hat, für das Kloster St. Johann im Thurtal – entweder dort oder in St. Gallen 

– hergestellt. 

11 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 267–272, 478–479. 



14 | Philipp Lenz 

  

 Diese verschiedenen Faktoren dürften auch für die Erneuerung der Kir-

chenmusik verantwortlich gewesen sein. Zu nennen sind unter den kirchenmu-

sikalischen Neuerungen die Einführung der gotischen Hufnagelnotation auf 

Linien (anstelle der linienlosen Neumen) im Lauf des fünfzehnten Jahrhunderts, 

der Einbau einer Orgel im Münster in den mittleren 1470er Jahren, damit ver-

bunden der Beginn der Alternatim-Praxis, d. h. des Wechsels zwischen Orgel-

spiel und Gesang in den Gesängen des ordinarium missae, sowie die Wiederbe-

lebung der altehrwürdigen Sequenzen.12 

 Cod. Sang. 355 und Cod. Sang. 356, S. 5–102 überliefern 43 bzw. 15 Sequen-

zentexte, freilich ohne Melodien. Weitere befinden sich samt Hufnagelnotation 

auf Linien in Cod. Sang. 438, 1757 und 1758. Nach Frank Labhardt entstammen 

die Texte häufig dem hauseigenen älteren Handschriftenbestand, während die 

Melodien in gotischer Liniennotation auswärtigen Quellen entnommen oder 

neu geschaffen wurden.13 Da die Sequenzen die Blütezeit des karolingischen 

Großklosters verkörpern und auf ihren Schöpfer, den berühmten St. Galler 

Mönch und Dichter Notker Balbulus verweisen und manchmal direkt auf ihn 

zurückgehen, ist ihr Aufkommen im fünfzehnten Jahrhundert nicht nur als Teil 

der Liturgieerneuerung, sondern auch als Teil der Rückbesinnung auf die Ge-

schichte und die Gründer- und Hausheiligen des Klosters anzusehen.14 Diese 

Rückbesinnung schlug sich überdies in den bescheidenen Bemühungen um die 

Schaffung neuer oder abgeänderter Hymnen auf den heiligen Gallus und die 

heilige Wiborada nieder.15 

 Die spektakulärste Aktion zur Belebung der Verehrung des heiligen Gallus 

stellte zweifelsohne die 1486 vollzogene Erhebung seiner Reliquien im Münster 

dar.16 Dieses aufwendig inszenierte, aber einmalige Ereignis kann nicht darüber 

hinwegtäuschen, dass die Jungfrau Maria und die Pietà in der Klosterkirche 

gegen Ende des fünfzehnten Jahrhunderts eine weit größere Anziehungskraft 

und Wirkung auf die umliegende Bevölkerung ausübten als der heilige Gallus 

und seine Reliquien. 

|| 
12 Vgl. ebd., S. 344–348. 

13 Vgl. Labhardt: Textband, S. 92–93, 263–266, besonders S. 264. 

14 Vgl. Lenz: Wiederbelebung, S. 366–369. 

15 Zu Gallus siehe ebd., S. 369–378. Spätestens um die Wende zum sechzehnten Jahrhundert 

passte man den Text der Sequenz der heiligen Margaretha für die Hausheilige Wiborada an, 

indem man die viersilbigen Namen austauschte und einen Passus zu den Ungarn, die ihren 

Märtyrertod verantwortet hatten, einfügte. Cod. Sang. 376 auf S. 380 (mit Eintrag von Joachim 

Cuntz); Cod. Sang. 356, S. 126; Cod. Sang. 546, fol. 103v–104r. Vgl. Labhardt: Textband, S. 54, 

Nr. 72. 

16 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 365–369. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 15 

  

3 Die aufkommende Marienverehrung im letzten 

Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts 

Die Marienverehrung hatte großen Anteil an der liturgischen Erneuerung des 

Klosters St. Gallen und besonders an dessen religiöser Ausstrahlung auf die 

Bewohner der Stadt und der umliegenden Landschaft. Eine überaus wichtige 

institutionelle Neuerung des liturgischen Lebens im Klosterbezirk und eine 

tragende Säule der Marienverehrung stellte die Stiftung eines Frühamts zu Eh-

ren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna 1475 dar. Das in der Stiftungsur-

kunde vorgesehene und bis 1488 durch größere und kleinere Schenkungen 

tatsächlich geschaffene Vermögen sicherte die finanzielle Entschädigung der 

liturgischen Dienste von fünf Weltpriestern, einem Mönchspriester und vier 

Schülern. Die Kaplanstellen der fünf Weltpriester waren je mit einer Kapelle im 

Klosterbezirk verbunden; der Konventuale versah den Annen- bzw. Marienaltar 

am Lettner im Münster. 

Das Frühamt bestand aus einer gesungenen und einer gelesenen Messe. 

Während einer der fünf Weltpriester in abwechselndem Turnus eine Messe am 

St.-Onofrius-Altar las, sang der Konventuale mit Unterstützung der übrigen vier 

Weltpriester und der vier Schüler eine Messe am benachbarten Marien- bzw. 

Annenaltar beim Lettner in der Laienkirche. An gewissen Festtagen waren die 

Kapläne außerdem zur Teilnahme an der Messe und an der Vesper im Münster-

chor sowie an Prozessionen und Kreuzgängen verpflichtet. Die übrigen liturgi-

schen Aufgaben, insbesondere das Totengedenken, verrichteten die Kapläne in 

den Kapellen im Klosterbezirk.17 

Die Gestalt der Frühmesse, z. B. die speziellen Kollekten, Sekreten und 

postcommuniones auf die Jungfrau Maria, Josef, Anna und Joachim, wurde nicht 

nur durch die Stiftungsurkunde von 1475, sondern auch durch zwei Stiftungs-

briefe des Weltpriesters Johannes Knüsli († 1491) aus den Jahren 1478 und 1480 

maßgeblich mitbestimmt. Insbesondere legte Johannes Knüsli 1478 fest, dass 

normalerweise, d. h. außer an Marienfesten und ihren Oktaven mit eigenem 

Alleluja, am Samstag und am Sonntag der Tropus O Maria benedicti sint, am 

Freitag die Sequenz Salve mater pietatis, am Samstag die Sequenz Audi nos und 

am Sonntag die Sequenz Congaudent angelorum zu singen seien.18 

 Der 1478 von Knüsli verordnete Tropus O Maria benedicti sint parentes tui 

Ioachim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-

|| 
17 Vgl. ebd., S. 398–401, 405–407. 

18 Vgl. ebd., S. 401–404. Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 133, Anm. 1. 



16 | Philipp Lenz 

  

ia war mehr als eine bloße musikalische Ausschmückung der Frühamtsmesse 

und mehr als ein bloßes Gebet zu Ehren der Muttergottes und ihrer Eltern.19 Der 

Tropus propagierte nämlich die Lehre der Unbefleckten Empfängnis Mariens, 

welche damals äußerst kontrovers diskutiert wurde. Papst Sixtus IV. (1471–

1484) fällte zwar keinen dogmatischen Lehrentscheid, förderte aber mindestens 

indirekt den immakulistischen Standpunkt, indem er 1472 als erster Papst das 

Fest der Empfängnis Mariens feierte und 1477 ein erstes Festoffizium mit ent-

sprechendem Inhalt approbierte und Offizium und Messfeier mit einem Ablass 

verband.20 Fast zeitgleich exzerpierte Knüsli den Tropustext wohl aus einem 

spätestens 1476 gedruckten Annenoffizium, das er eigenhändig mit zahlreichen 

Anmerkungen, darunter zur Verteidigung der Klausel sine peccati macula,21 

versah.22 Da der Tropus nicht nur zwei Mal wöchentlich am Samstag und am 

Sonntag in der Frühmesse an prominenter Stelle vor dem Evangelium gesungen 

wurde, sondern – wie unten gezeigt wird – auch den Mitgliedern der Bruder-

schaft der Muttergottes und der heiligen Sippe in deutscher Übersetzung zum 

täglichen Gebet empfohlen wurde, muss er eine große Breitenwirkung entfaltet 

haben.23 

Die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen spiegelt die 

wachsende Bedeutung der Verehrung der Muttergottes im Spätmittelalter wider. 

Bereits 1268/1270 wird das Singen von Mariensequenzen während der Messe im 

Chor des St. Galler Münsters eigens erwähnt.24 Die Eingliederung auswärtiger 

|| 
19 Samt musikalischer Notation auf Linien überliefert im 1507 fertiggestellten Teil von Cod. 

Sang. 546, fol. 231r. Vgl. auch Labhardt: Textband, S. 132–133. 

20 Vgl. Söll, S. 187–190; Dörfler-Dierken, S. 45–66. 

21 Vgl. Müller, S. 276, Anm. 5; Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 273. 

22 Inc. Sang. 1081c (GW, Nr. 1993), fol. 11r: O Maria dei genetrix benedicta sit mater tua sancta 

Anna ex qua sine peccati macula processit caro tua virginea. Auf fol. 1r der Besitzvermerk Liber 

sancti Galli aus der Zeit um die Wende vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert, von 

derselben Hand der Eintrag auf fol. 2r dominus Iohannes Knúßly felicis memorie. Zu dieser und 

zu anderen Inkunabeln mit Offizien und Gebeten der heiligen Sippe, Inc. Sang. 1081, 1081b, 

1082, vgl. Müller, besonders S. 164–165, 275–291. Zeitlich ebenfalls sehr nahe steht der Text als 

Teil eines längeren Gebets in einem Druck aus dem Jahr 1479 in Berlin, Staatsbibliothek, 4° Inc. 

111 (GW, Nr. 1991), fol. 32v: Et benedicti sint sancti parentes tui Ioachim et Anna ex quibus sine 

peccati macula processit caro tua virginea. Vgl. Nixon, S. 181, Anm. 27. Dieser Wortlaut in ähnli-

cher Überlieferungssituation auch in Inc. Sang. 1082, fol. 6r. Vgl. auch Anderson, S. 120. 

23 Anhang, § 2, 10. In der geistlichen Anleitung für die Bruderschaftsmitglieder wird in der 

Auflistung der Marienfeste überdies explizit von Unser Lieben Frowen empfengnuss, als sie in ir 

mtter sant Annen lib on all másen der erbsund empfangen ward (Anhang, § 20) gesprochen. 

24 Chartularium Sangallense, Bd. 4, Nr. 1818 (1268), S. 38, Z. 12. Vgl. auch ebd., Nr. 1876 

(1270), hier S. 75, Z. 18–19. Siehe auch den Eintrag aus dem ausgehenden dreizehnten oder dem 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 17 

  

Mariensequenzen in die St. Galler Liturgie scheint im dreizehnten Jahrhundert 

eingesetzt zu haben und schlug sich nicht selten in Form von Nachträgen in 

älteren St. Galler Handschriften nieder.25 Diese Entwicklung hielt in den folgen-

den Jahrhunderten an und kulminierte am Anfang des sechzehnten Jahrhun-

derts im berühmten Cod. Sang. 546.26 Die 1507 bzw. 1514 fertiggestellte Hand-

schrift beinhaltet über siebzig Mariensequenzen und zahlreiche Marientropen.27 

Die Mariensequenzen machen somit ein Sechstel bis ein Fünftel des gesamten 

damaligen Sequenzenbestands aus. Cod. Sang. 546 liefert für die allermeisten 

Sequenzen die älteste erhaltene Musiknotation auf Linien für das Kloster 

St. Gallen. 

 Ein Teil der musikalischen Pionier- und Rekonstruktionsleistung hinsicht-

lich der Sequenzen im Allgemeinen und der Mariensequenzen im Besonderen 

muss jedoch bereits während der Regierungszeit von Abt Ulrich Rösch (1463–

1491) stattgefunden haben. In Cod. Sang. 1757 und Cod. Sang. 1758 stehen trotz 

Verlusten rund zwanzig Sequenzen, die erstmals in St. Gallen mit gotischer 

Musiknotation auf Linien erhalten sind.28 Desgleichen wies der Konventuale 

Joachim Cuntz mehrere Melodien von Sequenzen, darunter auch von Mariense-

quenzen,29 dem unter Abt Ulrich Rösch wirksamen Kustos Johannes Longus 

zu.30 Schließlich beinhaltet das Pontifikalmissale von Abt Ulrich Rösch als erste 

für das Galluskloster geschaffene Handschrift den Text der Mariensequenz Veni 

praecelsa domina.31 

Ein zusätzliches Zeugnis für die blühende Verehrung der Jungfrau Maria lie-

fern die deutschsprachigen Mariendichtungen, die zu Beginn des sechzehnten 

Jahrhunderts im Galluskloster greifbar waren. Cod. Sang. 546 enthält als Nach-

|| 
vierzehnten Jahrhundert in Cod. Sang. 453, S. 18b: Item [prebendarius sancti Sepulcri] debet 

interesse misse in choro quandocumque cantatur de beata virgine cum sequencia. Zur Hand-

schrift vgl. Scarpatetti, Lenz, S. 12–18. 

25 Beispiele bei Labhardt: Textband, S. 68, 116, Nr. 235; S. 69, 118, Nr. 247; S. 71, 120, Nr. 269. 

26 Beispiel aus dem vierzehnten Jahrhundert ebd., S. 70, 119, Nr. 258. Beispiele aus dem fünf-

zehnten Jahrhundert ebd., S. 57, 110, Nr. 112; S. 67, 117, Nr. 227; S. 70, 120, Nr. 267; S. 71, 120, 

Nr. 272; S. 71, 121, Nr. 273; S. 73, 126, Nr. 297. 

27 Verstreute Mariensequenzen an Marienfesten und im Kirchenjahr, sodann besonders die 55 

geschlossen überlieferten Mariensequenzen, die nach Belieben zu singen sind (1507), schließ-

lich zahlreiche nachgetragene Mariensequenzen (1514). Vgl. ebd., besonders S. 36, 46, 48–68 

passim, 68–72, 77–82 passim; Scarpatetti, Lenz, S. 428. 

28 Labhardt: Textband, S. 179–181. 

29 Ebd., S. 69, 134, Nr. 244; S. 70, Nr. 261. 

30 Zu ungefähr derselben Zeit scheint auch ein weiterer Konventuale, Jakob Schürpf, eine 

Credo-Melodie komponiert zu haben. Vgl. ebd., S. 163, 178. 

31 Cod. Sang. 356, S. 44. AH 54, S. 301, Nr. 193. Vgl. Labhardt: Textband, S. 57, 110, Nr. 112. 



18 | Philipp Lenz 

  

träge und Zusätze zum ursprünglichen, 1507 vollendeten Sequentiar und Tropar 

einige deutsche Übertragungen von lateinischen Sequenzen, Tropen, Hymnen 

und Antiphonen. Darunter befinden sich die deutsche Reimübersetzung der 

Sequenz Congaudent angelorum des Kartäusers Ludwig Moser (1442–1510) von 

der Hand des Joachim Cuntz und die zwei Reimübertragungen der Mariense-

quenzen Verbum bonum et suave und Ave praeclara maris stella von Sebastian 

Brant (1457/58–1521) in Form eines eingebundenen Einblattdrucks.32 

 Eine weitere bedeutsame kirchliche Neuerung im letzten Viertel des fünf-

zehnten Jahrhunderts, die 1481 errichtete Münsterprädikatur, kam der Marien-

verehrung ebenfalls zugute. Die Kanzel in der Laienkirche diente nicht nur dem 

Abhalten von Predigten nach der Frühmesse, sondern auch der Ankündigung 

von Festtagen und von Wundern, die am Wallfahrtsaltar ,Unserer Lieben Frau 

im Gatter‘ vorgefallen waren.33 Desgleichen nutzte Johannes Knüsli die Müns-

terprädikatur, um den Kult der heiligen Maria und der heiligen Sippe zu för-

dern. In seiner Stiftungsurkunde von 1488 verpflichtete er den Münsterprediger, 

am Fest des Joachim, des Josef und des Evangelisten Jakob eine Predigt über 

ihre Heiligkeit und ihre Verwandtschaftsverhältnisse innerhalb der heiligen 

Sippe zu halten, den Festtag sonntags zuvor anzukündigen, für die Bruder-

schaft zu werben, ihre Mitglieder zur Teilnahme an der Predigt und an der Mes-

se sowie zur Erfüllung ihrer Pflichten im Rahmen der Bruderschaft zu ermah-

nen.34 Diese Bestimmungen bestätigen die bereits in der Frühamtsstiftung 

angelegte Tendenz, die Marienverehrung in den Kult der heiligen Sippe einzu-

betten. 

 Der Brennpunkt der Marienverehrung war der auf der Seite der Laienkirche 

in den Lettner eingebaute Altar ,Unserer Lieben Frau im Gatter‘. Wegen des 

Pilgerandrangs wurde der Altar mit dem aus Steinguss gefertigten Vesperbild 

von einer Gitterschranke umgeben. Wie aus dem beginnenden sechzehnten 

Jahrhundert bezeugt ist, kümmerte sich ein Bruder oder Bediensteter um den 

Wallfahrtsaltar und -betrieb im Münster; insbesondere hörte er Wunderberichte 

an und veranlasste deren Aufzeichnung. Die Mirakel wurden zunächst von 

einem Konventualen auf Zettel geschrieben, die an einer Säule beim Wallfahrts-

altar aufgehängt wurden, und dann in Büchern gesammelt. Insgesamt sind in 

der fragmentarischen Überlieferung über 900 Wunderberichte erhalten, wovon 

650 in die Zeit von 1475 bis 1485 fallen. Die große Anzahl an Wundern in kürzes-

|| 
32 Vgl. Ochsenbein: Des Notker Balbulus Mariä Himmelfahrt-Sequenz; Ochsenbein: Notker 

Balbulus deutsch, S. 182–183, 191–195. 

33 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 352–362. 

34 Quellentext in ebd., S. 359, Anm. 226. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 19 

  

ter Zeit zeigt eindrücklich die rasante Entwicklung der Marienwallfahrt und der 

Marienverehrung im Münster.35 Davon zeugen auch die beiden neuen Marien-

feste, nämlich das Gedächtnis der Schmerzen Mariens und Maria (im) Schnee, 

die spätestens um 1500 im Münster gefeiert wurden.36 

Neben der Einbindung der Muttergottes in die Verehrung der gesamten hei-

ligen Sippe und der Verbreitung der Lehre ihrer Unbefleckten Empfängnis setz-

ten die Schmerzen Mariens im St. Galler Münster wohl den bedeutendsten 

frömmigkeitsgeschichtlichen Akzent.37 Das Mitleiden Mariens fand in der Pietà 

am Wallfahrtsaltar einen permanenten bildnerischen Ausdruck. Am entspre-

chenden Festtag wurde das Mitleiden Mariens zudem über den Gesang und das 

Gebet der beiden wohl neu eingeführten Sequenzen Gaude turba fidelium mentis 

und Stabat mater dolorosa in der Früh- und Hauptmesse,38 möglicherweise auch 

über die dramatische Inszenierung oder die Lektüre einer Marienklage aus der 

ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts vergegenwärtigt.39 

4 Eine geistliche Anleitung für die Mitglieder der 

Bruderschaft der heiligen Maria und der 

heiligen Sippe 

Neben der Frühamtsstiftung und der Münsterprädikatur stellte die Bruderschaft 

der heiligen Maria und der heiligen Sippe die dritte tragende Säule der Marien-

verehrung im Umfeld des Klosters St. Gallen dar. Bislang sind nur zwei Zeugnis-

se für die Existenz der Bruderschaft bekannt, darunter eine bloße urkundliche 

|| 
35 Vgl. ebd., S. 370–374. 

36 Anhang, § 20. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 427. Das Fest fand im St. Galler Münster – wie auch 

Cod. Sang. 546, fol. 90v und 91r gemäß Labhardt: Textband, S. 52, Nr. 53, 54 bezeugt – am 

Samstag nach der Osterwoche und nicht am Freitag vor dem Palmsonntag statt. Vgl. Maas-

Ewerd; Höfer, Ritter. 

37 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 93–142, 153–155. 

38 Vgl. Labhardt: Textband, S. 52, 84, 107, Nr. 54, 55. In dem mit Musiknotation versehenen 

Cod. Sang. 546, fol. 91r steht zu Beginn der Sequenz Stabat mater dolorosa eine Rubrik, welche 

jedem, der diesen Planctus compassionis rezitiert, einen Ablass des Papsts Bonifatius ver-

spricht. Dieser Ablassvermerk für die Rezitation der Sequenz in einer für die Münsterliturgie 

konzipierten Handschrift ist ein interessanter Hinweis auf das spannungsreiche Verhältnis 

zwischen verschiedenen Gebrauchsfunktionen der Sequenz. Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 143–

152. 

39 Literaturangaben bei Lenz: Reichsabtei, S. 427, Anm. 280. 



20 | Philipp Lenz 

  

Erwähnung.40 Die ausführlichere Quelle befindet sich auf S. 2 bis 14 von Cod. 

Sang. 593, eines im sechzehnten Jahrhundert aus einer Handschrift und einer 

Inkunabel zusammengestellten Sammelbands. Der handschriftliche Teil bein-

haltet eine deutschsprachige Annenlegende sowie deutsche Gebete, Exempel 

und Ablassvermerke zur Jungfrau Maria und zu den übrigen Mitgliedern der 

heiligen Sippe und stand somit als Ganzes im Dienst der von der Bruderschaft 

geförderten Frömmigkeit rund um die Muttergottes und die heilige Sippe.41 Her-

vorgehoben sei eine Reihe volkssprachlicher Reimgebete zu den Mitgliedern der 

heiligen Sippe, die – meistens in der Wir-Perspektive – mindestens teilweise 

eigens für St. Gallen verfasst wurden.42 

Der Text auf Seite 2 bis 14 wurde kurz vor oder um 1505, vielleicht aufgrund 

einer etwas älteren Vorlage,43 in einer teilweise mit Schleifen ausgestatteten 

Bastarda in spätmittelalterlichem alemannischen bzw. südalemannischem 

Schreibdialekt geschrieben.44 Sowohl der Text als auch die roten Überschriften 

und Zusätze stammen wie weitere Passagen (S. 25–44 Mitte, S. 49–51, S. 93, 

Zeile 4–S. 137/138) von der Hand des St. Galler Konventualen Joachim Cuntz 

(1482–1525), der das geistliche Leben und die Liturgie im St. Galler Klosterbezirk 

während der ersten beiden Jahrzehnte des sechzehnten Jahrhunderts nachhal-

tig mitprägte. Er übte die mit der Klosterliturgie verbundenen Ämter des Kantors 

und des Subpriors aus, betätigte sich als Schreiber und Sammler der Mirakelbe-

|| 
40 Vgl. ebd., Anm. 268. Zu vergleichbaren Überlieferungssituationen vgl. Militzer, S. XXV: 

„Bruderschaften […], für die nur ein manchmal eher zufälliger Hinweis erhalten ist.“ 

41 Vgl. Scarpatetti, S. 137–140. Eine erste, unsystematische Auswertung von diesem Text 

findet sich bei Lenz: Reichsabtei, S. 425–430. 

42 Cod. Sang. 593, S. 27–32. Das erste deutsche Reimgebet erwähnt neben den Mitgliedern der 

heiligen Sippe auch die Heiligen Otmar und Gallus. 

43 Der Beginn der Handschrift verweist gemäß Anhang, § 1–20 auf Urkunden der Jahre 1474–

1482, die Fortsetzung von derselben Hand erwähnt in Cod. Sang. 593 auf S. 26 die Jahre 1488 

und 1494. 

44 D. h. die Schreibsprache ist völlig unberührt von der frühneuhochdeutschen Diphthongie-

rung und Monophthongierung, welche im Lauf des sechzehnten Jahrhunderts die Schreibspra-

chen im Gebiet der heutigen Deutschschweiz zu beeinflussen begannen. Vgl. Sonderegger: 

Entwicklung, S. 1886–1906, besonders S. 1897–1898, 1900, 1905; Sonderegger: Frühneuhoch-

deutsch, S. 11–16. Charakteristisch sind die durchgehende Verwendung der mittelhochdeut-

schen Langvokale /i:/, /u:/ und /ü:/, einschließlich im Hiatus, wie in jarzit, frytag (Anhang, 

§ 5, 9), husher (§ 13), núwen, lút (§ 1, 6), der mittelhochdeutschen Diphthonge /ie/, /uo/ und 

/üe/ wie in liechtmesß, liecht (§ 20, 21), brderschaifft, tn (§ 1), morgenfr, grtz (§ 3, 9a), der 

Grapheme ‹ai› und seltener ‹ay› wie in ain, hailsame, zwayen (§ 1, 13), des Infinitivs gon (§ 3, 4, 

7) und der aus mittelhochdeutschem /ou/ kontrahierten o-Schreibung wie in och (§ 1, 4, 6). Vgl. 

Sager, S. 29–38; Besch, S. 75–76, S. 77 mit Karte 1, S. 83–84, S. 82 mit Karte 4; Piirainen, 

S. 1371–1372; Ebert, S. 54–55, 57–59, 64–70, L § 22, 27, 31–32. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 21 

  

richte des Wallfahrtsaltars im St. Galler Münster, konzipierte im Auftrag von Abt 

Franz Gaisberg (1504–1529) eine siebenbändige komplette Ordnung für das 

Stundengebet des Klosters St. Gallen in Cod. Sang. 533–539 und legte eigenhän-

dig eine große Sammlung alter und neuerer Sequenzen und Tropen im berühm-

ten Cod. Sang. 546 an.45 

Gemäß der Überschrift zu Beginn der Textsammlung handelt es sich um ei-

ne Anleitung für die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der heili-

gen Sippe im Münster zu St. Gallen, welche religiösen Pflichten sie über das 

Jahr zu erfüllen hätten.46 Die Textsammlung stellt kein systematisches Regel-

werk dar, sondern ein Konglomerat von Gebeten und Anweisungen mit Wieder-

holungen und Lücken. Laut dem Pflichtenheft sollten die Bruderschaftsmitglie-

der täglich ein Pater noster, ein Ave Maria sowie das Gebet O Maria, gesegnet 

sygent din vater oder, falls dieses offenbar neue Gebet nicht gut gelernt worden 

war, abermals ein Ave Maria beten.47 Sodann wird ihnen aufgetragen, an den 

Festen der heiligen Anna, des heiligen Joachim und des heiligen Josef frühmor-

gens bzw. nach der Predigt im Münster den von Orgelmusik begleiteten Messen 

dieser Heiligen beizuwohnen und gewisse Geldopfer für Messen, die Bruder-

schaft und Jahrzeiten zu leisten oder als Ersatz während der Messe zwei Pater 

noster und Ave Maria zu beten.48 

Dieser erste größere thematisch zusammengehörige Abschnitt schließt mit 

dem Aufruf besonders an Eheleute, sich der Bruderschaft anzuschließen, weil 

auch die heilige Anna mit ihren Kindern in der Ehe gelebt habe.49 Damit im 

Einklang wird an späterer Stelle dazu aufgerufen, Kinder auf die Namen 

Joachim, Anna, Josef, Cleophe oder Salome taufen zu lassen.50 

Die nächste Serie von Anweisungen beginnt mit den bereits aus den Stif-

tungsurkunden bekannten Auflagen zur Gestaltung der Frühmesse. Neu werden 

hingegen den mit lateinischem Incipit angeführten Sequenzen deutsche Über-

|| 
45 Vgl. Henggeler, S. 242, Nr. 16; Staerkle, S. 171–173; Labhardt: Textband; Scarpatetti, Gam-

per, Stähli: Textband, S. 287; Scarpatetti, Lenz, S. 379–388; Lenz: Reichsabtei, S. 26, Anm. 142; 

S. 278, Anm. 131; S. 293, 347, 371, 372, 379, Anm. 8; S. 403, Anm. 148. 

46 Anhang, § 1. 

47 Anhang, § 2. 

48 Anhang, § 3–6. Demnach ersetzte die Annenmesse die ordentliche Frühmesse zu Ehren 

Mariens (§ 3), während die Joachimsmesse zusätzlich zum ordentlichen Frühamt nach der 

Predigt (§ 4) stattfand. Die eigentliche Josefsmesse fehlt hier, ist aber an anderer Stelle zusam-

men mit den Messen des heiligen Joachim und der heiligen Anna samt Orgelmusik erwähnt 

(§ 13). 

49 Anhang, § 7. 

50 Anhang, § 17. 



22 | Philipp Lenz 

  

setzungen beigegeben. Des Weiteren folgen erstmals der ganze lateinische 

Tropus, dessen vollständige deutsche Übersetzung und eine Angabe zur Durch-

führung einer der Sequenzen.51 

Die anschließenden Seiten enthalten kalendarische Angaben zu den Festen 

der Heiligen Joachim, Anna, Josef, Maria Cleophe und Maria Salome sowie zu 

neun Marienfesten im Kirchenjahr,52 sodann Aussagen zur Wirksamkeit und 

zum Gnadenreichtum des Gebets zu Marias Vater, Mutter, Gemahl und Schwes-

tern,53 zudem eine lateinische Feststellung zum Beginn der regelmäßigen Früh-

amtsmessen am 2. Februar 1477.54 

Den Abschluss bildet ein als ,Sequenz‘ bzw. ‚Gebet oder Sequenz‘ bezeich-

neter längerer Prosatext samt Gebetsanweisung. Es handelt sich um einen in der 

Ich-Perspektive ausklingenden metaphernreichen Lobpreis auf Maria. Die damit 

verbundene Anweisung lautet: Wer dieses Gebet bzw. diese Sequenz zu Ehren 

der heiligen Maria jeden Samstag andächtig spreche, der genieße „einen Ablass 

so groß wie der Sternenhimmel und so viel Lob, wie Gras auf Erden und Kies 

und Sand am Meer sind“. Wer darauf zusätzlich sieben Ave Maria bete, dem 

verleihe die heilige Maria ein gutes Ende.55 

Gemäß dieser Textsammlung diente die Bruderschaft dazu, die Verehrung 

der Jungfrau Maria und der heiligen Sippe über die Frühamtsmesse und die 

Münsterpredigt hinaus vor allem unter den Familien der umliegenden Bevölke-

rung, aber auch unter Geistlichen und frommen Frauen zu verbreiten.56 Die 

Bruderschaft, die spätestens um die Jahrhundertwende entstand und sich mög-

licherweise unter Einfluss des Konventualen und ‚Liturgiespezialisten‘ Joachim 

Cuntz entfaltete, ermöglichte die kontrollierte Verinnerlichung und Ausübung 

der Marienfrömmigkeit unter den Laien in Ergänzung zur öffentlichen Liturgie 

im Klosterbezirk. 

Bislang sind als Adressaten und Besitzer deutschsprachiger geistlicher Lite-

ratur in und um die Stadt St. Gallen besonders die Dominikanerinnen des Klos-

ters St. Katharina und die Schwestern von St. Wiborada in St. Georgen,57 in ge-

ringerem Maß die Schwestern zu St. Leonhard,58 die Laienbrüder des St.-Otmar-

|| 
51 Anhang, § 8–14. Vgl. auch die weitgehende Wiederholung der Bestimmungen von § 8 in 

§ 18. 

52 Anhang, § 15, 20. 

53 Anhang, § 16. 

54 Anhang, § 19. 

55 Anhang, § 21–22. 

56 Anhang, § 6–7. 

57 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXIII–XXV, XXXIX–XL. Vgl. auch Näf, Wetzel; Rüther; Mengis. 

58 Vgl. Lehner, S. 200–202 (auf S. 201 Cod. Sang. 1067 statt 1007). 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 23 

  

Spitals,59 vereinzelt auch die Beginen der Samnung St. Johann,60 die Bewohner 

der Klause im Martinstobel,61 St. Galler Stadtbürger und unbestimmte Laienkrei-

se ausgemacht worden.62 Die vorgestellte geistliche Anleitung bereichert diese 

Adressatenkreise um die Mitglieder der Bruderschaft der Muttergottes und der 

heiligen Sippe im St. Galler Münster. Sie eröffnet uns den Blick auf ein bisher 

unerforschtes Segment geistlicher deutschsprachiger Literatur, das sich an 

Bruderschaftsmitglieder, Laien und Münsterbesucher richtete und z. B. auch im 

Cod. Sang. 460 aus dem Jahr 1497 greifbar wird.63 

5 Die drei lateinischen Mariensequenzen 

des Frühamts 

Wie bereits erwähnt setzte Johannes Knüsli in seinem Stiftungsbrief von 1478 

das Singen von drei lateinischen Sequenzen und einem lateinischen Tropus 

während des Frühamts fest.64 Er dürfte nicht nur selber den Tropus aus einem 

Annenoffizium für seine Zwecke exzerpiert,65 sondern auch die Auswahl und die 

Gestalt der Sequenzen der Frühmesse bestimmt haben.66 Bei der Sequenz Salve 

mater pietatis (siehe unten, S. 27) handelt es sich um die letzten drei Versikel 

und Gegenversikel der Sequenz Salve mater salvatoris.67 Sie gilt mit ihrem natür-

|| 
59 Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 439–440. 

60 Vgl. Scarpatetti, Lenz, S. XXVII, 333–334. 

61 Vgl. Kottmann, S. 161–165. Ebd. wird auch die deutschsprachige Regel aus der stadtferne-

ren Frauenklause Steinertobel bei Mörschwil erwähnt. 

62 Vgl. Kottmann, S. 165–168; Scarpatetti, Lenz, S. XXV–XXVI. 

63 Cod. Sang. 460, S. 5: Z wissen sye allen und yetlichen gegenwirtigen und kúnftigen men-

schen, die disß geschrifft lesent oder hrent lesen. Nachdem also unzwiffenlich daß wirdig 

gotzhß unnd mnster sanst [!] Gallen, daß och gewichett ist in der er Unser Lieben Frowen. Die 

deutschsprachige Handschrift führt Ablässe an und gliedert sie zunächst nach den ausferti-

genden Päpsten, dann nach Festtagen, darauf nach Altären im Münster und im Klosterbezirk 

und schließlich nach dem Jahreskalender. Die Verehrung des Sequenzendichters Notker Balbu-

lus ist dort auf S. 29 schon kurz vor Beginn des sechzehnten Jahrhunderts belegt: Sanctus 

Ntkerus, ain conventher in sant Gallen gotzhusß, der die sequens gemachet hatt, lit in s. Peterß 

capell begraben. Zur Handschrift vgl. Scarpatetti, S. 36–37. 

64 Siehe oben, Anm. 18. 

65 Siehe oben, Anm. 21, 22. 

66 Vgl. Müller, besonders S. 164–170; Labhardt: Textband, S. 132–133. 

67 AH 54, S. 383‒386, Nr. 245, Strophen 19–24 (von Salve mater salvatoris). Vgl. Labhardt: 

Textband, S. 68, Nr. 238*; Wachinger: Art. ‚Salve mater salvatoris‘. 



24 | Philipp Lenz 

  

lichen Rhythmus, ihrem trochäischen Versmaß, ihren reinen, mindestens zwei-

silbigen Reimen als klassisches Beispiel für die Sequenzen der zweiten Epo-

che.68 

Zwar reduzierten die Dominikaner den Umfang der Sequenz Salve mater 

salvatoris häufig durch das Auslassen von gewissen Versikeln, doch scheint die 

Verwendung des letzten Viertels der Sequenz äußerst selten zu sein.69 In der um 

1507 ebenfalls von Joachim Cuntz geschriebenen und mit Melodien in gotischer 

Notation ausgestatteten St. Galler Handschrift Cod. Sang. 546 folgt auf fol. 245r 

Salve mater pietatis mit eigener Überschrift, nämlich einer Autorenzuweisung 

an Adam von St. Viktor,70 unmittelbar auf die vorangehenden Versikel der Se-

quenz Salve mater salvatoris. 

Der Kompilator verkürzte die Sequenz um einen großen Teil des langatmi-

gen allegorischen Marienpreises und wählte als sinnvollen Beginn den Gruß 

Salve mater pietatis, welcher auf den Beginn der ursprünglichen Sequenz an-

spielt. Insbesondere enthält die Kurzsequenz die beiden parallel geschalteten 

Fürbitten an Maria und Christus, Erstere um Empfehlung an ihren Sohn und 

Letztere um Schutz und Erlösung (A.IIb, IIIb). 

Diese lateinische Frühamtssequenz von 1478 scheint außer im späteren 

Cod. Sang. 546 im Kloster St. Gallen nicht oder nur in anderer, fehlerhafter Form 

überliefert zu sein.71 Aufgrund der zeitlichen Nähe von Cod. Sang. 546 (1507) zur 

Frühamtsstiftung (1475), der Andeutung einer Abtrennung der Sequenz Salve 

mater pietatis in jenem Codex und des Fehlens einer breiten Überlieferung der 

besagten Frühamtssequenz im Kloster St. Gallen ist davon auszugehen, dass der 

Text in Cod. Sang. 546 dem Text der ursprünglichen Frühamtssequenz ent-

spricht.72 

Die Sequenz Audi nos (siehe unten, S. 28) entstand wiederum durch die Ab-

trennung des Schlussteils einer bereits bestehenden Sequenz, in diesem Fall der 

|| 
68 Vgl. AH 54, S. VI–VII; Kraß: Stabat mater, S. 83; Kruckenberg, Sp. 1281–1282. 

69 Neben Cod. Sang. 546 existieren nur ein handschriftlicher und zwei gedruckte Textzeugen 

gemäß AH 54, S. 385–386; Labhardt: Textband, S. 117–118, Nr. 237. 

70 Vgl. Labhardt: Textband, S. 118. 

71 Fast identisch und in guter Qualität in Cod. Sang. 337b, S. 419b–418Aa und Cod. Sang. 486, 

fol. 54v–57r, welche jedoch aus dem Benediktinerkloster St. Johann im Thurtal und aus dem 

Dominikanerinnenkloster St. Katharina in St. Gallen stammen. Fehlerhaft bzw. sehr fehlerhaft 

in Cod. Sang. 377, S. 184–185 und Cod. Sang. 466, S. 214–215, deren Vorhandensein im Gallus-

kloster 1478 zudem nicht geklärt ist. Zu den Handschriften und ihrer Herkunft vgl. Scherrer, 

S. 117–118, 129; Labhardt: Textband, S. 20, 94–95, 173–175; Scarpatetti, Lenz, S. 48–51, 125–127. 

72 Der Text in Cod. Sang. 546, fol. 245r‒v stimmt völlig überein mit der Edition in AH 54, S. 383‒

386, Nr. 245, Strophen 19–24. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 25 

  

Sequenz Ave praeclara maris stella.73 Sie gehört dem Übergangsstil bzw. einer 

Phase verstechnischen Experimentierens an, denn sie mischt dem Parallelismus 

der Doppelversikel und dem einführenden und dem schließenden Einzelversi-

kel der notkerischen Sequenz erste Reime bei.74 In der auf weniger als ein Viertel 

reduzierten Form in Audi nos reimt sich jeweils der dritte Vers der beiden Dop-

pelversikel (B.I–II); dem Postludium fehlt in dieser Form ein Gegenstück zu 

Beginn. 

Wiederum stehen in Cod. Sang. 546 auf fol. 243r die beiden Sequenzenteile 

unmittelbar nacheinander. Getrennt werden sie hier jedoch nicht durch eine 

Autorenzuschreibung, sondern durch Angaben zur Aufführungspraxis, die bei 

den Versikeln Ia, Ib und IIa vorhanden sind.75 Daraus ist zu schließen, dass Audi 

nos mindestens manchmal eigens gesungen wurde. Weitere eigenständige 

spätmittelalterliche Überlieferungen von Audi nos scheinen mit der Ausnahme 

anderer vereinzelter Marienmessen nicht bekannt zu sein.76 Der erste Doppel-

versikel taucht überdies – wie in der deutschen Übersetzung mit der Apostrophe 

O Maria versehen – als Inschrift auf einer 1451 wohl in Köln gegossenen Kir-

chenglocke von St. Michael in Aachen-Burtscheid auf.77 

Ähnlich der vorangehenden Sequenz verzichtet Audi nos weitgehend auf 

das bildreiche Marienlob und schließt parallele Fürbitten an Maria und Christus 

ein.78 Im Gegensatz zu Salve mater pietatis stehen die Bitten um Empfehlung 

bzw. Erlösung jedoch prägnant und unmittelbar zu Beginn im ersten Doppel-

versikel (B.Ia, Ib). 

Der lateinische Text der Kurzsequenz Audi nos der Frühamtsmesse von 1475 

ist sowohl in älteren im Galluskloster nachweisbaren Quellen als Teil der Se-

quenz Ave praeclara maris stella als auch im bereits bekannten jüngeren Cod. 

Sang. 546 vollkommen identisch belegt, so dass ihr Text, der von der Edition in 

|| 
73 AH 50, S. 313‒315, Nr. 241. Vgl. Labhardt: Textband, S. 117, Nr. 235; Brinkmann; Kraß: ,Ave 

maris stella‘, S. 194–199; Kraß: ,Ich gruess dich gerne‘. 

74 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 82; Kruckenberg, Sp. 1275–1278. 

75 Cod. Sang. 546, fol. 243r (Ia): Tres benevociferati scolares trina vice cantant omnibus genu-

flexis. (Ib): Chorus respondet [?] etiam iii. (IIa): Surgunt omnes simul. 

76 Ein Beispiel des vierzehnten Jahrhunderts bei Gärtner, S. 323. Erwähnt wird ein Gesang 

Audi nos nam te filius nihil negans honorat zudem als Teil der Marienmesse des niederländi-

schen Komponisten Jakob Obrecht (1457/58–1505), die aber nicht vor den 1480er Jahren ent-

stand. Vgl. Weinmann, S. 61–62; Adler, S. 313; Finscher. Der Doppelversikel I findet sich auch 

in einem im siebzehnten Jahrhundert gedruckten lateinischen Pestlied wieder. Vgl. Wymann, 

S. 142. 

77 Vgl. Giersiepen. 

78 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 74–76. 



26 | Philipp Lenz 

  

den Analecta Hymnica allein hinsichtlich der Wortfolge virgo mater für mater 

virgo abweicht, mit größter Wahrscheinlichkeit gesichert ist.79 

Einzig die Sequenz Congaudent angelorum (siehe unten, S. 28) des St. Galler 

Mönchs und Dichters Notker Balbulus war in ihrer Vollständigkeit für das Früh-

amt vorgesehen.80 Initium und Postludium umrahmen die – je nach Gliederung 

sechs oder acht – Versikel und Gegenversikel, deren formale Entsprechungen 

sich auf die parallele Silbenzahl beschränken.81 Das Fest der Entrückung Mari-

ens, das Gegenstand dieses Freudengesangs ist, war im Kloster St. Gallen nicht 

nur dichterisch-musikalisch durch die breite handschriftliche Überlieferung der 

Sequenz, sondern auch figürlich durch die beschnitzte Elfenbeintafel des Tuoti-

lo († nach 912) auf dem Rückendeckel eines frühmittelalterlichen Prachtevange-

listars (Evangelium longum) tief in der Tradition des Klosters St. Gallen verwur-

zelt.82 Neben der Autorität Notkers und der starken künstlerisch-liturgischen 

Verankerung in der Haustradition hebt allein schon die Länge die sonntägliche 

Frühamtssequenz von den kürzeren freitags und samstags ab. 

Der Text der im Galluskloster bis ins ausgehende fünfzehnte Jahrhundert 

verwendeten Handschriften weicht im Vergleich zum Text des beginnenden 

sechzehnten Jahrhunderts in einem Wort ab. Während die älteren Handschrif-

ten im Postludium durchgehend venerans verwenden, steht in Cod. Sang. 546 

auf fol. 156v – wie in zahlreichen auswärtigen Handschriften – neu celebrans.83 

Allerdings wurde der Sequenzensammlung des Joachim Cuntz wohl zeitgenös-

sisch in kleinerer Schrift die traditionelle St. Galler Lesart unten hinzugefügt.84 

|| 
79 AH 50, S. 313‒315, Nr. 241. Ältere Quellen aus dem Kloster St. Gallen sind Cod. Sang. 340, 

S. 799; Cod. Sang. 343, S. 33; Cod. Sang. 359, S. 2–3; Cod. Sang. 375, S. 330; Cod. Sang 376, S. 9 

(vgl. zusätzlich die Hymneninitien bei Scherrer, S. 511). Der jüngere Beleg steht in Cod. Sang. 

546, fol. 243r. Sämtliche Handschriften mit der Lesart virgo mater. Die Texte in Cod. Sang. 340, 

375, 376, 546 stimmen völlig überein, indessen Cod. Sang. 343 kleinere Fehler hat und Cod. 

Sang. 359 zusätzlich eine Strophenumstellung aufweist. Zu den Handschriften vgl. Scherrer, 

S. 127–128; Euw, S. 274 (erwähnt), 470‒472, 534‒537, 544–547 (Katalog). 

80 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179–182, Nr. 104; die digitale Edition bzw. 

Transkription bei e-sequence; Labhardt: Textband, S. 59, 100, Nr. 138. 

81 Vgl. Steinen: Darstellungsband, S. 299–305; Kruckenberg, Sp. 1262–1267. 

82 Cod. Sang. 53. Vgl. Duft, Schnyder, S. 55–93; Ganz. 

83 Steinen: Editionsband, S. 66, 170. Vgl. AH 53, S. 179–182, Nr. 104. Der unter Abt Ulrich 

Rösch (1463–1491) angelegte Cod. Sang. 356, S. 49–50 wurde in den Editionen nicht berück-

sichtigt und deshalb eigens kollationiert. Cod. Sang. 356, S. 49 weicht von den übrigen 

St. Galler Handschriften durch den Genitiv virginis statt des Dativs virgini im Praeludium ab. 

84 Dieser Befund legt nahe, dass Cuntz – nach Begutachtung der St. Galler Handschriften (vgl. 

seine Einträge nach Labhardt: Textband, S. 37) – auch die Texte alter Sequenzen nicht unbe-

dingt aus dem St. Galler Fundus schöpfte, sondern sie möglicherweise denselben jüngeren 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 27 

  

Die folgende parallele Edition bietet links den vorhin erläuterten und ent-

sprechend rekonstruierten ‚St. Galler Text‘ der drei 1478 für das Frühamt festge-

legten lateinischen Mariensequenzen (A.Ia–IIIb, B.Ia–III, C.I–VIII) auf der 

Grundlage bereits bestehender Ausgaben und rechts die noch zu untersuchen-

den deutschen Prosaübersetzungen (A.1a–3b, B.1a–3, C.1–8) aus der geistlichen 

Anleitung in Cod. Sang. 593 (§ 9a, § 11a und § 12a).85 Die Ausgabe des deutschen 

Texts folgt grundsätzlich der handschriftlichen Vorlage, nimmt aber einige 

Normalisierungen vor. Sie betreffen die Wiedergabe von u und v, i und j nach 

ihrem Lautwert, die Auflösung von Abkürzungen (dz in daz, Jhu in Jhesu), die 

Großschreibung von Satzanfängen und Eigennamen sowie die Worttrennung, 

die Interpunktion und die Textgliederung nach heutigem Verständnis. Diakriti-

sche Zeichen werden abgedruckt, sofern sie eine lautliche Funktion erfüllen 

und nicht reine graphische Distinktionszeichen sind. 

[A] Sequenz Salve mater pietatis [§ 9a = Cod. Sang. 593, S. 5–6] 

[Ia] Salve, mater pietatis  

et totius trinitatis 

nobile triclinium, 

[1a] Gott grtz dich, ain mtter der miltikait 

und der gantzen hailgen drivaltikait ain edler 

schrin. 

[Ib] Verbi tamen incarnati 

speciale maiestati 

praeparans hospitium. 

[1b] Wan du hast dem ewigen wort, daz da 

mentsch worden ist, ain besonderbare herberg 

berait. 

[IIa] O Maria, stella maris, 

dignitate singularis, 

super omnes ordinaris 

ordines caelestium. 

[2a] O Maria, ain stern des meres, du allain in 

wirdikait úber all kr der himlen geordnet bist. 

[IIb] In supremo sita poli, 

nos commenda tuae proli, 

ne terrores sive doli 

nos supplantent hostium. 

[2b] Da du in den obresten himel gesetzt bist, o 

da empfilch uns dinem kind, daz die schrcken 

und bsen list unser vigenden uns nit under-

truckend. 

|| 
auswärtigen Quellen entnahm, in denen er auch die Melodien in gotischer Notation auf Linien 

vorfand. Dies würde auch arbeitsökonomisch Sinn ergeben. 

85 Zur Rekonstruktion des mutmaβlichen ‚St. Galler Texts‘ der lateinischen Sequenzen des 

Frühamts siehe oben bei Anm. 72, 79, 83. Cod. Sang. 593 ist vollständig digitalisiert und online 

verfügbar bei e-codices. 



28 | Philipp Lenz 

  

[IIIa] In procinctu constituti 

te tuente simus tuti, 

pervicacis et versuti 

tuae cedat vis virtuti, 

dolus providentiae. 

[3a] O daz wir ain unserem lettsten ende durch 

din beschirmung sicher sygent und denn die 

krafft und verschung des bslystigen túfels 

diner tugent und sin untrúw diner fúrsichtig-

kait wichen mssent. 

[IIIb] Iesu, verbum summi patris, 

serva servos tuae matris, 

solve reos, salva gratis 

et nos tuae claritatis 

configura gloriae. 

[3b] O Jhesu, daz wort des obresten vatterß 

beschirm die diener diner mtter und erlß uns 

und behalt uns vergeben und mitbilde uns der 

klarhait diner glori amen. 

[B] Sequenz Audi nos [§ 11a = Cod. Sang. 593, S. 6–7] 

[Ia] Audi nos, 

nam te filius 

nihil negans honorat. 

[1a] O Maria erhr uns, won din son eret dich 

geren und versait dir nút. 

[Ib] Salva nos, 

Iesu, pro quibus 

virgo mater te orat. 

[1b] O Jhesu behalt uns, fúr die din mtter dich 

bitt. 

[IIa] Da fontem boni visere,  

da purae mentis oculos 

in te defigere, 

[2a] O Jhesu gib uns mit begird z schowen den 

brunnen diner gtti. Und gib uns unsere ogen 

und begird aines lutteren gemttes in dich z 

hefften, 

[IIb] Quo haustu sapientiae 

saporem vitae valeat 

mens intellegere, 

[2b] daz unser gemtt den trunck diner 

wysshait und den schmack oder sssigkait des 

ewigen lebens verston múg. 

[III] Christianismi fidem 

operibus redimire 

beatoque fine 

ex huius incolatu saeculi, 

auctor, ad te transire. 

[3] O herr und gib unß den cristenlichen globen 

mitt gtten werchen z zieren, daz wir ain 

unserem letztsten ende von dem ellend dieser 

welt z dir komen múgent amen. 

[C] Sequenz Congaudent angelorum [§ 12a = Cod. Sang. 593, S. 7–9] 

[I] Congaudent angelorum chori 

gloriosae virgini, 

[1] Die chr der englen mitfrwent sich der 

erwirdigen jungfrowen Marien, 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 29 

  

[IIa] Quae sine virile 

commixtione genuit 

[2a] die on allen mnnlichen somen geborn 

hatt 

[IIb] Filium, qui suo 

mundum cruore medicat. 

[2b] den sun, der mit sinem blt die gantzen 

welt geartznet hatt. 

[IIIa] Nam ipsa laetatur, quod caeli 

iam conspicatur principem, 

[3a] Darumb frwt sy sich, daz sy den fúrsten 

ansicht, 

[IIIb] In terris cui quondam sugendas 

virgo mamillas praebuit. 

[3b] dem sy hie uff erdrich vor zytten ire brúst-

lin z sugen gegeben hatt. 

[IVa] Quam celebris angelis Maria, 

Iesu mater, creditur, 

[4a] O wie fast hochwirdig Maria, die mtter 

Jhesu, von den englen in dem himelrich ge-

schtz und geeret wirt, 

[IVb] Qui filii illius debitos 

se cognoscunt famulos! 

[4b] die selbigen engel sich ihres suns billich 

diener erkennent. 

[Va] Qua gloria in caelis 

ista virgo colitur, 

Quae domino caeli 

praebuit hospitium 

sui sanctissimi corporis! 

[5a] O wie mit grosser glori und ere die junck-

frow in den himlen gelobet wirt, die dem her-

ren dess himels die herberg ires allerhailiges-

ten libes hie gegeben hatt. 

[Vb] Quam splendida polo 

stella maris rutilat, 

Quae omnium lumen 

astrorum et hominum 

atque spiritum genuit! 

[5b] O wie schn und clar dieser merstern 

Maria in dem himel lúchten und schinen ist, 

die daz liecht aller sternen aller mentschen und 

gaisten geboren hatt. 

[VIa] Te, caeli regina, 

haec plebecula 

piis concelebrat mentibus: 

[6a] Darum, du kúnigin der himlen, din flcklin 

mitt milten gemten dich eret und dir dienet 

[VIb] Te cantu melodo 

super aethera 

una cum angelis elevat. 

[6b] und dich mitt sssem gesang mit den 

englen úber all himel erhcht. 



30 | Philipp Lenz 

  

[VIIa] Te libri, 

virgo, concinunt prophetarum, 

chorus iubilat sacerdotum, 

apostoli 

Christique martyres praedicant. 

[7a] Och die bcher der propheten dich mit-

lobent und die schar der priestern mit dir sich 

húgent, och all zwolffbotten und martrer dich 

usskúndent. 

[VIIb] Te plebes 

sexus sequitur utriusque, 

vitam diligens virginalem, 

caelicolas 

in castimonia aemulans. 

[7b] Darz bede geschlcht dines folkes, man 

und frowen, liebi hand z dinem 

junckfrlichen leben und folgend dir nach und 

die himeleschen inwoner in diner kúnschhait 

dich lobent. 

[VIII] Ecclesia ergo cuncta, 

te cordibus 

teque carminibus venerans, 

Tibi suam manifestat 

devotionem, 

Precatu te supplici 

implorans, Maria, 

Ut sibi auxilio 

circa Christum dominum 

esse digneris per aevum. 

[8] Darum, o Maria, die gantz cristenhait mit 

hrtzen und gedichten dich billich erend und 

bitt dich und wainet dich ain mit ierem 

demtigem gebett, das du vor Cristo dem her-

ren der hailgen cristenhait ewenklich z hilff 

komen wellist amen. 

6 Die deutschen Sequenzenübersetzungen und 

ihre Gebrauchsbestimmung 

Das augenfälligste Merkmal der deutschen Übersetzungen ist die Aufgabe der 

Formgebundenheit zugunsten eines Prosatexts. Als einziges durchgehendes 

Gliederungsprinzip verbleiben rubrizierte Großbuchstaben und die Interpunkti-

on. Meistens stehen Erstere zu Beginn von Versikel und Gegenversikel, selten 

innerhalb derselben, besonders wenn sie lang sind. 

Die Befreiung von jeglichen formalen Zwängen ermöglichte, wie der Quel-

lentext selbst explizit ankündigt (von wort z wort […] in tútsch),86 eine Wort-für-

Wort Übersetzung, wobei die Wortfolge weitgehend der deutschen Syntax folgt. 

Trotz dieses wörtlichen und sehr textnahen Verfahrens besitzen die deutsch-

sprachigen St. Galler Sequenzen mindestens stellenweise sprachliche und stilis-

tische Konturen, die sie von der lateinischen Vorlage abheben. 

|| 
86 Anhang, § 12. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 31 

  

Wie in vergleichbaren Übertragungen ist das wichtigste übergreifende 

Stilprinzip die Explizierung, d. h. die Texterweiterung zur Verständnishilfe oder 

zur inhaltlichen Ausgestaltung.87 Neben der Ausschreibung des impliziten Sub-

jekts Maria (B.Ia/1a, C.Vb/5b) und von Pronomen (z. B. sibi: der hailgen cristen-

hait [C.VIIIb/8b]) trifft man häufig auf zusätzliche Attribute, die Begriffe präzi-

sieren (z. B. mundum: gantzen welt [C.IIb/2b]; plebes / sexus […] utriusque: bede 

geschlcht dines folkes, man und frowen [C.VIIb/7b]) oder theologische und exe-

getische Fachtermini und Konzepte allgemeinverständlich umschreiben (z. B. 

trinitas: hailgen drivaltikait [A.Ia/1a]; In procinctu constituti: O daz wir ain unse-

rem lettsten ende; vis: krafft und verschung; versuti: túfels [A.IIIa/3a]; vitae: 

ewigen lebens [B.IIb/2b]; incolatu: ellend [B.III/3]; angelis: von den englen in dem 

himelrich [C.IVa/4a]). 

Einige Formen der Texterweiterung führen zur Intensivierung oder Emotio-

nalisierung des sprachlichen Ausdrucks.88 Dazu zählen neu geschaffene syno-

nyme Paarformeln (saporem: schmack oder sssigkait [B.IIb/2b]; creditur: ge-

schtz und geeret wirt; Qua gloria: O wie mit grosser glori und ere; Quam 

splendida: O wie schn und clar; rutilat: lúchten und schinen ist; te concelebrat: 

dich eret und dir dienet; te […] implorans: bitt dich und wainet dich [C.IVa/4a, 

Va/5a, Vb/5b, VIa/6a, VIII/8]), gewisse attributive Erweiterungen (te […] hono-

rat: eret dich geren [B.Ia/1a]; visere: mit begird z schowen [B.IIa/2a]) sowie em-

phatische Apostrophen und Interjektionen (A.IIIa/3a, IIIb/3b; B.Ia/1a, Ib/1b, 

IIa/2a, III/3; C.IVa/4a, Va/5a, Vb/5b).89 Letztere markieren im Prosatext häufig, 

besonders in den Übersetzungen der beiden Kurzsequenzen, die Entsprechun-

gen der Versikelanfänge der lateinischen Vorlage. 

Auslassungen, Vereinfachungen und grobe Änderungen kommen eher sel-

ten vor. In Congaudent angelorum fehlen in der deutschen Übersetzung der Vers 

Tibi suam manifestat devotionem (C.VIII) im Postludium sowie vorher die Ent-

sprechungen von celi (C.IIIa/3a), virgo und Christique (C.VIIa/7a). Die Überset-

zung des zweiten Teils des Gegenversikels C.7b ist eigensinnig oder nicht ge-

lungen, weil der Übersetzer caelicolas anstatt plebes als Subjekt wahrnimmt 

und die parallele Struktur der beiden Partizipien Präsens diligens und aemulans 

|| 
87 Vgl. Kraß: Stabat mater, S. 294–306, 320–324, 340–343. 

88 Vgl. ebd., S. 338–340. 

89 Visere als verbum intensivum ruft freilich geradezu nach einer attributiven Erweiterung. 

Vgl. Menge, S. 244. 



32 | Philipp Lenz 

  

verkennt. Eine Vereinfachung liegt auch in der Übersetzung von Quo haustu 

sapientiae in Audi nos (B.IIb/2b) vor.90 

Während die vollständig aufgenommene Sequenz Congaudent angelorum 

Maria ausgiebig und bildhaft preist, treten in den verkürzten Sequenzen Salve 

mater pietatis und Audi nos vor allem die Fürbitten an Maria und Christus her-

vor. Die Anweisung zur Aufführungsart von Audi nos, welche die dreimalige 

Wiederholung des ersten Versikels durch die Schüler und die dreimalige Wie-

derholung des ersten Gegenversikels durch die Schüler und die Priester vor dem 

gemeinsamen Singen der restlichen Verse festhält, verstärkt durch die Repetiti-

onen den appellativen Charakter der Sequenz.91 Diese Wiederholungen führen 

auch dazu, dass die Sequenz in ihrer Durchführung aus neun und nicht nur aus 

fünf Versikeln besteht. 

Für die Bestimmung der Funktion der St. Galler Sequenzenübersetzungen 

scheint es nützlich, die vielschichtigen Forschungsergebnisse in diesem Gebiet 

auf einige grundsätzliche Praktiken bzw. Entwicklungen zu reduzieren. Dabei 

werden Gebrauchssituationen außerhalb des geistlich-religiösen Bereichs wie 

die Verwendung deutscher Übersetzungen liturgischer Texte im Unterricht oder 

der Gesang deutschsprachiger geistlicher Lieder im säkularen öffentlichen 

Raum weggelassen.92 In Betracht kommen die Übertragung lateinischer Gesänge 

für den volkssprachlichen Gesang in der Liturgie sowie die Übersetzung lateini-

scher liturgischer Texte in deutsche Prosa als Verständnishilfen bzw. zum inne-

ren Mitvollzug derselben durch die Laien.93 Zu beachten sind sodann zwei ge-

|| 
90 Eine ähnliche syntaktische Vereinfachung dieses Versikels bei Kraß: ,Ave maris stella‘, 

S. 199. 

91 Die Angaben in Cod. Sang. 546 bestätigen diese Art der Durchführung (siehe oben, 

Anm. 75). 

92 Vgl. Henkel, Deutsche Übersetzungen, S. 40–45. Die Präfatio einer 1494 gedruckten Samm-

lung von deutschen Übertragungen lateinischer liturgischer Gesänge, wiedergegeben bei 

Wachinger: Der Mönch von Salzburg, S. 157–158, bietet ein reiches Panorama an sprachlichen 

Gestaltungsmöglichkeiten und an möglichen Funktionen jener Gesänge. Dazu zählt auch das 

Singen deutschsprachiger geistlicher Lieder in den Straßen der Stadt, um anstößige weltliche 

Lieder zu verdrängen. Verschiedene grundsätzliche Gebrauchssituationen wie das gemein-

schaftliche oder private Singen eines Lieds mit Stimme oder im Geiste, das Lesen eines Lieds 

und das Hören eines gesungenen oder gelesenen Lieds kommen kurz zur Sprache bei Theben, 

S. 3, 22. Vgl. auch die grundsätzlichen Erwägungen von Wachinger: Gattungsprobleme. 

93 Unter den sechzig bis siebzig deutschen Liedern des Kirchenjahrs, die in spätmittelalterli-

cher Überlieferung aus zwei Zisterzienserinnenklöstern in der Lüneburger Heide bekannt sind, 

gibt es nach Lipphardt, S. 177–178, 180–181, 187, 188, 189–190, 193, mindestens eine Handvoll 

Übertragungen lateinischer Antiphonen, Sequenzen und Hymnen, die für den Gesang be-



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 33 

  

genläufige Entwicklungen, nämlich einerseits der Transfer von ursprünglich 

lateinischen Texten aus der Liturgie in den privaten Raum und ihre häufig 

volkssprachliche Aneignung zur individuellen Andacht oder Lesung,94 anderer-

seits – für unsere Fragestellung weniger relevant – der Transfer von deutsch-

sprachigen Gebeten ohne lateinisch-liturgische Vorlagen in die Messe zur stillen 

persönlichen Andacht.95 

Die sprachliche Ausgestaltung, die Überlieferung und der religiös-institu-

tionelle Produktionszusammenhang bestimmen den Gebrauchszweck der 

St. Galler Sequenzenübersetzungen ziemlich genau. Die Prosaform, die einer 

eigenständigen Zweckbestimmung oder Kunstform entgegensteht, die Verbin-

dung von lateinischem Incipit, deutscher Übersetzung der Sequenz und explizi-

ter vorgeschalteter Ankündigung der Übersetzung, sodann die Wir-Perspektive, 

die sich vom betenden Ich einer völlig individualisierten Andacht abhebt,96 

schließlich die Einbettung der Sequenzen in die Frühmesse und die Angaben 

|| 
stimmt waren. Vgl. auch die eher knapp und allgemein gehaltenen Ausführungen bei Harnon-

court, S. 302–304. 

Einige Beispiele für den zweiten Fall finden sich bei Janota, S. 39: „Da das Amt lateinisch 

gesungen wurde, kam ein übersetztes Meßformular (man nahm mit Vorliebe die Samstagsmes-

se Beatae Mariae Virginis) dem verständlichen Wunsch der Laien entgegen, die Messe wenigs-

tens still mitbeten zu können. Bei diesen Übertragungen war es keineswegs die Regel, die 

Gebete in Reimform zu bringen“; Kraß: Stabat mater, S. 296, 298–299, 324–325, 329–330, mit 

Zitat von S. 325: „Vermutlich dienten die schlichten Prosa-Übertragungen […] primär als Ver-

ständnishilfe für den liturgischen Vollzug der lateinischen Sequenz […]“; Thali, S. 248–249: 

„Das ‚Karwochenbüchlein‘ bietet über die Erklärung der liturgischen Handlungen hinaus 

Meditationshilfen und Körperübungen für ein intensiviertes persönliches Miterleben der litur-

gischen Feier und durchbricht so deren repetitiven Charakter. Die deutschen Texte lassen das 

in der Liturgie gemeinschaftlich zelebrierte objektive Heilsgeschehen zum persönlichen religi-

ösen Erfahrungsraum werden.“ 

94 Der Transfer der lateinischen Liturgie ins Private geschah auf verschiedene Weise. Zur 

Vermittlerrolle des aus dem persönlichen Brevier hervorgegangenen lateinischen und volks-

sprachlichen Stundenbuchs sowie der Tagzeiten deutscher Privatgebetbücher vgl. Lentes, 

S. 67–76; Erhardt, S. 287–291. Zu den deutschen Übersetzungen von Messtexten zum persönli-

chen Gebrauch vgl. Henkel: Deutsche Messübersetzungen, S. 116–117, 211 und passim. Zum 

veränderten, manchmal privaten Gebrauch der lateinischen Sequenzentexte vgl. Kraß: Stabat 

mater, S. 147–152, 324–331 und passim. 

95 Zum Gebrauch deutscher Privatgebetbücher zur stillen Andacht bzw. zum Beten deutscher 

Gebete während der lateinischen Messe vgl. Janota, S. 40, 82; Lentes, S. 7, 36, 236–240. 

96 Vgl. Brinkmann, S. 16. Zum Vorherrschen der Ich-Form in deutschen Privatgebetbüchern 

des Mittelalters gegenüber dem gemeinschaftlichen Wir der Liturgie vgl. z. B. Wiederkehr, 

S. 148–149. Zahlreiche Beispiele in Scarpatetti, Lenz, zusammenfassend S. XIX–XX, XXIII–

XXVII, XLII. 



34 | Philipp Lenz 

  

zur gesanglichen Aufführungspraxis der lateinischen Sequenz Audi nos veror-

ten die deutschen Sequenzentexte eindeutig in der lateinischen Liturgie. Der 

Primärzweck der deutschen Übersetzungen lag demnach im Verständnis bzw. 

im inneren Mitvollzug der in den Frühmessen gesungenen lateinischen Sequen-

zen. 

Ob der Prozess der Verinnerlichung gleichzeitig zum Singen der lateini-

schen Sequenzen während der Frühmesse durch die Lektüre der deutschspra-

chigen Übersetzungen in mitgebrachten Büchern wie Cod. Sang. 593 oder durch 

die Vergegenwärtigung von außerhalb der Frühmesse in deutscher Übersetzung 

angeeigneten Kenntnissen der Sequenzentexte geschah, ist unklar, aber auch 

zweitrangig. Die wöchentliche Wiederholung der drei gleichbleibenden Se-

quenzen bedeutete, dass der Aufwand für die gedankliche inhaltliche Durch-

dringung der lateinischen Texte mit Hilfe der deutschen Übersetzungen und für 

die Vergegenwärtigung derselben gering ausfiel. 

7 Schluss 

Der politische und wirtschaftliche Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im 

fünfzehnten Jahrhundert ging einher mit der Erneuerung der Bibliothek, des 

Buchwesens, der Schule und der Liturgie. Die Reform der Liturgie besaß eine 

besondere Stellung, weil sie sich direkt auf die umliegende Bevölkerung aus-

wirkte. Ein wichtiger Bestandteil der erneuerten Liturgie und der religiösen 

Ausstrahlung des Klosters stellte die Marienverehrung dar, die durch das neu 

gestiftete Frühamt (1475), die neu errichtete Münsterprädikatur (1481), die 

gleichzeitig aufblühende Marienwallfahrt ins Münster und die um die Jahrhun-

dertwende fassbare Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen Sippe geför-

dert und geformt wurde. 

An der Schnittstelle zwischen der Wiederbelebung der Sequenzentradition, 

der Erneuerung der Kirchenmusik und dem Aufschwung der Marienverehrung 

standen die Mariensequenzen, die an der Wende zum sechzehnten Jahrhundert 

rund ein Sechstel bis ein Fünftel des klösterlichen Sequenzenbestands aus-

machten. Einen besonderen Rang erlangten die drei Sequenzen Salve mater 

pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die in der Folge einer Stiftung aus 

dem Jahr 1478 außer an Marienfesten und ihren Oktaven je einmal wöchentlich, 

nämlich am Freitag, am Samstag bzw. am Sonntag, in der Frühmesse im Müns-

ter zu singen waren. Während die ersten beiden Gesänge Kurzfassungen von 

bestehenden Sequenzen darstellen, bewahrt die dritte, eine Dichtung des 

St. Galler Mönchs Notker Balbulus, ihre ursprüngliche Form. Die Rubriken zu 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 35 

  

Audi nos vermitteln uns überdies Kenntnisse zur praktischen Aufführung der 

Sequenz mit Wiederholungen, abwechselnden und gemeinsamen Gesangspar-

tien, welche die reine Text- und Musiküberlieferung nie erahnen ließe. 

Die deutschen Prosaübersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen 

sind in einer geistlichen Anleitung für die Bruderschaft der Muttergottes und 

der heiligen Sippe überliefert. Alle Anzeichen deuten darauf hin, dass sie der 

Verinnerlichung bzw. dem parallelen stillen Mitvollzug der lateinischen Se-

quenzen durch die Bruderschaftsmitglieder während der Frühmesse dienen 

sollten. 

Die Marienverehrung und andere spätmittelalterliche Frömmigkeitsformen 

brachten ein Schrifttum hervor, welches sich spezifisch an Bruderschaftsmit-

glieder, Laien und Münsterbesucher richtete. Neben den bekannten vorherr-

schenden Adressaten- und Rezipientenkreisen geistlicher deutschsprachiger 

Literatur in St. Gallen, den Nonnen, Beginen, Begarden und Laienbrüdern, wird 

sich die Forschung künftig vermehrt mit jenen auseinandersetzen müssen. 

Anhang: Edition der geistlichen Anleitung für die 

Bruderschaft der Muttergottes und der heiligen 

Sippe nach Cod. Sang. 593, S. 2–1497 

[§ 1] [S. 2] Dis ist ain kurtze abgeschrifft der núwen hailsame, fruchtbaren, hail-

gen brderschaifft gottes und siner lieben hailgen mtter und magt Marien und 

allem irem gtten adenlichem geschlcht, des fil ist, z lob und ere, och da by 

sant Gallen und sant Othmar, was die mentschen, die in der wirdigen 

brderschaifft sind, tn sollen all jar. 

[§ 2] Es sol ain mentsch alle tag ain Pater noster und ain Ave Maria btten 

und dann uff daz Ave Maria dis kutz gebttli sprechen, also: [§ 2a] O Maria, 

gesegnet sygent din vatter und mtter, sant Joachim und sant Anna, von denen 

din mgtlicher lib on all masen der súnd empfangen und geboren ist,98 amen. 

Oder es sol ain mentsch ain Ave Maria darfúr btten, wr dis gebettli nit wol 

gelrnen kund. 

|| 
97 Zu den editorischen Richtlinien siehe oben, S. 27. Die hier vorkommenden seltenen zeitge-

nössischen Korrekturen werden normalerweise kommentarlos übernommen; die Rubrizierung 

bleibt unerwähnt. 

98 Identisch unten, § 10b. 



36 | Philipp Lenz 

  

[§ 3] Und uff sant Annen tag (der alle jar uff den nchsten tag nach sant Ja-

cobs tag gefalt) sol ain jeder mentsch an morgenfr in daz múnster sant Gallen 

gon z der gesungnen mess,99 die man denn uff denselben tag, da von sant 

Annen singt, won uff denselben tag Unser Frow mit ir mess ir hailgen mtter 

sant Annen wichen msß und z derselben sant Annen mess ain jetlicher [S. 3] 

mentsch, der darz liebe und gnad hat, sant Annen, Unser Lieben Frowen und 

allem irem edlen, gtten geschlcht gemainlich z lob und eren mit ainem 

pfennig oder haller, welhes er will, ain mess frumen sol. 

[§ 4] Item uff sant Joachim des patriarchen, Unser Lieben Frowen elicher 

vatter tag (der alle jar in dem hailgen advent vor wchnecht ain den nchsten 

tag nach Unser Lieben Frowen empfenchnus in mtter lib gefalt) sol ain jetli-

cher mentsch all jar ain die brderschafft zwen pfennig geben, dem, der darz 

verordnet wirt: N. in loco N. Und uff denselben tag darz aber in daz múnster z 

sant Joachims gesungen mess gon,100 die man alle jar uff sinen tag glich und 

bald och mit orgelen gantz und ministranten nach der breye singt,101 doch sol er 

uff denselben tag z dem messfrúmen nit schuldig sin noch verbunden etc. 

[§ 5] Aber uff sant Joseph unsers lieben heren Jhesu Christi ain geschetzter 

vatter und Unser Lieben Frowen ain jungfrowlicher elicher gemahel tag (der alle 

jar in der fassten ain dem nunzehenden tag des mertzen gfalt),102 so begat man 

jarzit aller der mentschen, die uss dieser glúcklichen brderschafft gestorben 

sind, mit ainer gesungnen mess, aber glich nach der breigi in dem [S. 4] múns-

ter, denselben totten mentschen und darz ir aller vttern und mttern, vordren 

und nachkomen, der aller selen z trost und z hilff aber ain jetlicher mentsch 

mit ainem haller oder pfennig ain mess frúmen sol. 

[§ 6] Welche mentschen aber z dem messfrúmen nit liebe und gnad habent 

oder z arm wrind oder gaistlich lút oder schwsteren wrint, die sllent fúr 

|| 
99 Die regelmäßige Frühmesse und die Messe am Fest der heiligen Anna bereits in Sti1 (Stif-

tungsurkunde vom 28. Juni 1475), Z. 39–45, 169–170 und passim nach Lenz: Reichsabtei, 

S. 552–562. 

100 Die Messe am Fest des heiligen Joachim, die unmittelbar nach dem ordentlichen Frühamt 

oder im Fall einer Predigt nach dieser stattfinden soll, bereits in der Stiftung des Johannes 

Knüsli vom 7. November 1478 nach Müller, S. 167; Lenz: Reichsabtei, S. 404. 

101 Die Orgelmusik bereits festgesetzt für die Messe am Fest der heiligen Anna in Sti1, Z. 172–

175 nach Lenz: Reichsabtei, S. 557. 

102 Die Erwähnung der eigentlichen Messe zu Ehren des heiligen Josef wurde hier wohl ver-

gessen, ist aber unten in § 13 zusammen mit der Annen- und Joachimsmesse gleichwertig 

aufgeführt. Grundgelegt wurde sie in der Stiftung des Johannes Knüsli vom 7. November 1478 

nach Müller, S. 167; sie war neu abzuhalten am Marien- bzw. Annenaltar im Münster gemäß 

Sti2 (Stiftungsurkunde vom 19. Dezember 1480), Z. 71–75 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 37 

  

daz frúmen zway Pater noster und zway Ave Maria betten in der mess und deß-

gelich uff sant Annen tag och. Och welhen mentschen dieser stúcklin ains oder 

mer z tnd etwa vergessint oder uff die tag nit anhaimsch oder kranck wrint 

oder wie daz zgieng, underwgen liessent, wie dick daz beschech, die sllent 

gantz kan súnd davon haben noch nút darumb verbunden sin, alles ungevar-

lich. 

[§ 7] Besunder all elút in dis brderschafft gern gon sollent, won sant Anna 

och mit allen iren kinden in dar e gesin ist.103 

[§ 8] [S. 5] Es ist ze wissen, daz in Unser Lieben Frowen mess und ampt, so 

man altag in dem loblichen múnster sant Gallen an morgen uff Unser Lieben 

Frowen altar vor dem kor singt, sol man die tritten collect oder gebett von sant 

Joachim und sant Annen, Unser Lieben Frowen vatter und mtter, tglich sin-

gen und nemen, dessglich och all tag ain collect von sant Joseph, mit Unser 

Frowen collect beschlossen. Das och also z tnd in der bpstlichen bull 

darúber gegeben loblich besttiget ist.104 

[§ 9] Me sol man alle frytag disen sequentz Salve mater pietatis mit sinen 

nachgenden versen singen,105 der z tútsch also ist oder lút: [§ 9a: siehe oben, 

S. 27] Gott grtz dich (…) diner glori amen. 

[§ 10] Item all samstag und sonnentag, wenn man daz Alleluia brucht in 

dem chor, dies Alleluia singen: [§ 10a] O Maria benedicti sint parentes tui Io-

achim et Anna ex quibus sine peccati macula processit caro tua virginea, allelu-

ia.106 Daz z tútsch ist also: [§ 10b] O Maria, gesegnet sygent din vatter und 

mtter, sant Joachim und sant Anna, von denen din mgtlicher lib on all masen 

der súnden empfangen und geboren ist.107 

[§ 11] Und alle samstag disen sequentz Audi nos etc.108 und dieselben zwen 

verß z dem tritten mal námen oder singen, daz die iii schler anfachhind iii 

|| 
103 Rest der Seite leer. 

104 Das Frühamt und die zwei Kollekten der Jungfrau Maria sowie des heiligen Joachim und 

der heiligen Anna bereits in Sti1, Z. 39–45, 66–71 nach Lenz: Reichsabtei, S. 553–554, dort 

jedoch in anderer Reihenfolge als im vorliegenden Text. Die Kollekte des heiligen Josef und die 

Auflage, eine päpstliche Bestätigung einzuholen, die am 19. September 1482 ausgestellt wurde, 

bereits in Sti2, Z. 65–70 nach Lenz: Reichsabtei, S. 565 mit Anm. 5. 

105 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 

106 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 166–167. Am Rand steht A ablass xx tag. 

107 Identisch oben in § 2a. 

108 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 



38 | Philipp Lenz 

  

mal bis da her singent109 Audi nos nam te filius nichil negans honorat und denn 

die priester und die schller singint och iii mal Salva nos Iesu pro quibus virgo 

mater te orat und darnach die nachgenden vers desselben sequentz usssin-

gend,110 welher sequentz ist in tútsch also: [§ 11a: siehe oben, S. 28] O Maria 

erhr uns (…) [S. 7] z dir komen múgent amen. 

[§ 12] Witter merck. In derselben Unser Lieben Frowen mesß sol man all 

sonnentag in dem chor singen disen sequentz Congaudent angelorum etc.,111 der 

von wort z wort ist also in tútsch: [§ 12a: siehe oben, S. 28] Die chr der englen 

(…) [S. 9] z hilff komen wellist amen. 

[§ 13] Item uff sant Joachims tag sol man ewengklich alle jar ain loblich 

ampt oder mess von sant Joachim in dem múnster sant Gallen uff Unser Lieben 

Frowen altar, da er och mit sant Annen und sant Joseph und sant Gallen und 

sant Othmar patron und husher ist, singen mit der orgelen und zwayen minis-

tranten etc. und desgelich von sant Annen und von sant Joseph uff ire hailgen 

tag och also loblich etc.112 

[§ 14] Und dis alles wie hie vorstat loblich besttiget und verbriefft und ver-

siglet ist also ewenklichen z tnd und getrúwlich ze halten on gevarlich.113 

[§ 15] Ze wissen sol sin, daz alle jar gefalt der tag sant Joachims Unser Lie-

ben Frowen vatter uff den núnden tag in dem wintermonat, daz ist uff de al-

lernechsten tag nach Unser Frowen tag, als sie emfangen ist worden in mterlib 

vor winacht.  

Annen Unser Lieben Frowen mtter in dem hwmonat ain dem allernechs-

ten tag nach sant Jacobs tag des grosseren. 

Josephs uff den xix tag in dem mertzen, daz ist in der fasten ain dem nechs-

ten tag on ainen vor sant Benedicten tag. 

Maria Cleophe und sant Maria Salome Unser Frowen schwster in dem ma-

yen uff sant Urbans tag.114 

[§ 16] Welcher mentsch Unser Lieben Frowen fatter und mtter und ander 

geschlcht lieb hatt und dem gern dienet und eret, sol wússen, daz es Unser 

|| 
109 Die Ziffern und Wörter iii und iii mal wurden mit feinerer Feder als der übrige Text im 

vorhandenen Leerraum ein- oder nachgetragen. Offenbar waren zum Zeitpunkt der Nieder-

schrift nur drei der vier Schülerstellen besetzt, welche die Frühamtsstiftung von 1475 vorsah. 

Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 392, 398. 

110 Siehe oben, Anm. 75. 

111 Bereits in der Stiftungsurkunde vom 7. November 1478 des Johannes Knüsli gemäß Müller, 

S. 167. 

112 Siehe oben, Anm. 99, 100, 102. 

113 Am Rand steht Nota hic. 

114 Am Rand steht Merck daz. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 39 

  

Frow so gern hat, daz ir dick daz ain grosse frd ist und besser wol gefallen 

daran hatt, denn ob sollich dienst, ere und gebett ir selber beschhe. Won z 

gelicher wise als unser lieber her siner lieben mtter nút versagen mag noch 

will noch mag och Unser Frow ir vatter und mtter sant Joachim und sant An-

nen nút versagen, fúr wen sy bittend. Und desglich iren junckfrwlichen und on 

zwifel ir ii lieben schwsteren, gemahel sant Joseph och. 

[§ 17] [S. 10] Darum daz och fast gtt ist und Unser Lieben Frowen gar wol 

gefellig ist, welche mentschen ir z lob und ere ir kind Joachim, Anna oder Jo-

seph oder Cleophe oder Salome in dem cristenlichen toff nehmen lassend von 

liebe wegen, die si z Unser Frowen und irem hailgen loblichen geschlcht 

hand.115 

[§ 18] Mer ist z wússen, daz man in sant Gallen statt und in sant Gallen 

múnster singt alletag ewenklich am morgenfr ain mess von Unser Lieben 

Frowen. Und in derselben mess singt man och alltag ain collect, daz ist ain ge-

bet, von sant Joseph und wirt mitt Unser Frowen collect beschlossen. Und darz 

ist die tritt collect alle tag von Unser Frowen vatter und mtter gemain und ist 

also ewenklich z halten und z tnd von unser halgen vatter Sixto quarto dem 

bapst loblichen besttiget und versiglet.116 

[§ 19] Sciendum quod mane officium misse dei genetricis Marie in monas-

terio regali sancti Galli anno domini millesimo quadringentesimo septuagesimo 

septimo ipsa die purificationis eiusdem semper virginis inclite Marie incepit 

decantari.117 

[§ 20] [S. 11] Nach der natúrlichen ordnung zell. Ze wússen sy, daz nun Un-

ser Frowen tag alle jar sind. 

Item der erst ist unser Lieben Frowen empfengnuss, als si in ir mtter sant 

Annen lib on all másen der erbsund empfangen ward. Derselb tag gefalt alweg 

ain den achtenden tag in dem wintermonat. 

Der ander ist Unser Lieben Frowen gepurtlicher tag, als si ir mtter sant 

Anna in dis welt geborn hátt. Derselb tag gefalt allweg uff den achtenden tag 

des ersten herbst. 

|| 
115 Eine vergleichbare Aussage folgt in Cod. Sang. 593, S. 27. Eine ähnliche, lateinische Versi-

on von § 16–17 steht in umgekehrter Reihenfolge, wohl von Johannes Knüsli handschriftlich 

vermerkt, unter der Rubrik Semper hoc in festis eorum, rogo, predicate in Inc. Sang. 1082 

(= Hain, Nr. 12030), fol. 8r. 

116 Siehe oben, Anm. 104. 

117 2. Februar 1477. Vgl. Lenz: Reichsabtei, S. 401. 



40 | Philipp Lenz 

  

Der dritt ist, als Unser Lieben Frow von ir vatter und mtter sant Joachim 

und sant Annen in den tempel z Jherusalem gott geoppfret ward. Derselb tag 

gefalt und ist in dem ainundzwaintzigosten tag in dem dritten herbst. 

Der fierd ist Unser Frowen verkundung, als ir der engel Gabriel den grtz 

und die bottschafft bracht, daz si gottes mtter werden solt. Derselb tag gefalt 

uff den fúnfundzwaintzigesten tag in dem mertzen. 

Der fúnfft ist, als Unser Liebe Frow darnach gieng úber daz birg z ir lieben 

frúndinen sant Elizabeten und die grtze. Derselb tag ist uff den andren tag in 

dem hówmonet. 

[S. 12] Der sechst ist Unser Frowen tag z liechtmesß, als Unser Liebe Frow 

ir kindlin Jhesum nach den sechs wuchen opffret in den tempel dem gerechten 

her Symeon, der gefalt ain dem anderen tag in dem rebmonet. 

Der sibent ist Unser Lieben Frowen tag im ogsten, als sy on alles wee ge-

storben und mitt sel und mit lib in daz himelrich empfangen ist, gefalt uff den 15 

tag. 

Der achtend ist Unser Lieben Frowen mitlidens tag, als sy under dem hail-

gen crútz uff den hailgen stillen fritag118 ist und da alle die marter, die ir liebs 

kind ain sinem gttlichen lib hatt gelitten, sy och in irem mutterlichem hertzen 

grsslich mit im gelitten hat. Deselb tag gefalt alle jar uff den nechsten samstag 

nach der osterwuchen und ist ain núwer Unser Frowen tag. 

Der núnd ist Unser Frowen tag in dem schnee etc., der gefalt uff den fúnff-

ten tag in dem ogsten, daz ist uff sant Oschwalds tag oder Dominicus tag. 

Ain den ii hindersten tag singt man all jar an ambt z der munstermess mit 

der orgeln im gatter. Und also sind nún Unser Lieben Frowen tag im jar, daz ze 

wússen wol ist. 

[§ 21] [S. 13] Ain hbscher sequentz von Unser Lieben Frowen. 

In der krafft des vatters, in der klaren wysshait des sunß, in der minne und 

liebe des hailgen gaistes, in aller vermúgenhait der hailgen trivaltikait, in dem 

túffen, stillen wag der hhen gothait, in dem túffen abgrund der ewigen 

<war>hait, in dem begeren unsers lieben herren Jhesu Christi und siner hailgen 

mtter Maria und in dem begeren aller englen und der hailgen kristenhait. Ach 

so biß gegrtzet Maria, du allerlutterstin luterkait, die gott uss allen lutteren 

creaturen dich sim selbs im je geschff z ainer mtter. Ach so biß gegrtzet 

Maria, du allerdemttigesti demt, din aingeborner sun, er sich hatt entflossen 

uss sinem vtterlichen hertzen in dinen mgttlichen, rainen, kúnschen lib Mari-

en. Ach biß gegrtzet Maria, du aller magten krafft, die da ist ain gewailtige 

|| 
118 Zwischen stillen und fritag das Wort for [?] mit feiner Feder eingetragen. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 41 

  

herscherin úber himel und úber erd und úber all engelschlich und mentschlich 

naturen. Ach so biß gegrtzet Maria, du himelschliche kúngin, ain herschaft 

úber diens kúngrich. Ach so bis gegrtzet Maria, du edels gestain, du hoher 

karfunkel, du gnadenricheß, ssses saittenspil, du riche appentegg, du alles 

ssses, edles geschmack; den mon fst du under dinen fssen, mitt der sonnen 

bist du beklait, bekront mit zwlff sternen schon und den wilden ainhorn hast 

du gefangen, deß himelschen vatters sun, du bist ain guldin kron der hailgen 

tryfaltikait und ain guldin beschlossen portt der milten, senfften kúnschait. O 

du rosen rot, die gilgen wyß, du úbergúlter blm, du mayenkrantz, du gnaden-

tor, du widerglantz der spiegelen, du verborgner hort, du bist ain ewiger sun-

nenglantz di[S. 14]ner erbrmd vol. Du groúliches riß, du himelschlisß paradiß, 

da des morges rot, des himels tów, du groß geerete himelschlich fúrstin in dem 

gttlichen hertzen, in dem usserwelten gott. O Maria, du groúlichß schiffly, die 

uns den himelschlichen usserwelten gottes sun z land hát getragen. O Maria, 

ain wolgezierter tempel, gtliches liecht, ain offenbarerin alleß gttes und ain 

widerbringerin alles gttes. O Maria, ain frd der hailgen, ain kúngin der engel, 

ain frow der welt, ain durfechterin der gerechtikait, ain versnerin ains armer 

súnder, der ich doch laider ainer bin. Ave Maria, got grtzet sigest got und Ma-

ria, du rainß fass. Got, der goss in dich, daz er selber waß. Also mssist du, 

Maria, gússen diner gnaden ain tail in min hertzen und in min sel, daz min hertz 

und min sel werde lútter und rain nun und ymer ewenklich amen. 

[§ 22] Wer daz bett oder sequentz von Unser Lieben Frowen alle sampstag 

andechtig spricht, der hat als viel ablas, als des gestirns ist ain dem himel und 

als vil lob und gras uff erden und als kies oder sand im mer ist. Item wer alle 

samptag vii Ave Maria Unser Lieben Frowen in ir siben frd uff daz vergespro-

chen bet spricht, dem mentschen verlicht Unser Frow ain gut end amen.119 

Literaturverzeichnis 

Adler, Guido (Hg.): Handbuch der Musikgeschichte. Bd. 1. 2., vollständig durchgesehene und 

stark erweiterte Aufl. Berlin 1930 [Neudruck: Hamburg 2013]. 

Anderson, Michael A.: St. Anne in Renaissance Music. Devotion and Politics. Cambridge 2014. 

Arlt, Wulf: Liturgischer Gesang und gesungene Dichtung im Kloster St. Gallen. In: Das Kloster 

St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum 12. Jahrhundert. Hg. von  

Peter Ochsenbein. Stuttgart 1999, S. 137–165. 

|| 
119 Eine Version des Gebets und der Rubrik [§ 21–22] notierte Joachim Cuntz ebenfalls in Cod. 

Sang. 546, fol. 50rb. 



42 | Philipp Lenz 

  

Besch, Werner: Sprachlandschaften und Sprachausgleich im 15. Jahrhundert. Studien zur 

Erforschung der spätmittelhochdeutschen Schreibdialekte und zur Entstehung der  

neuhochdeutschen Schriftsprache. München 1967 (Bibliotheca Germanica 11). 

Brinkmann, Henning: ,Ave praeclara maris stella‘ in deutscher Wiedergabe. In: Studien zur 

deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters. Fs. für Hugo Moser zum 65. Geburtstag. 

Hg. von Werner Besch u. a. Berlin 1974, S. 8–30. 

Chartularium Sangallense. Bd. 4. Bearb. von Otto P. Clavadetscher. St. Gallen 1985. 

Dörfler-Dierken, Angelika: Die Verehrung der heiligen Anna in Spätmittelalter und früher  

Neuzeit. Göttingen 1992 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 50). 

Duft, Johannes, Rudolf Schnyder: Die Elfenbein-Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen.  

Beuron 1984 (Kult und Kunst 7). 

Ebert, Robert P. u. a.: Frühneuhochdeutsche Grammatik. Tübingen 1993 (Sammlung kurzer 

Grammatiken germanischer Dialekte. A. Hauptreihe 12). 

e-codices. Virtuelle Handschriftenbibliothek der Schweiz. http://www.e-codices.unifr.ch/de/

list/one/csg/0593 (3. März 2016). 

Erhard, Andreas: Laien und Liturgie. Zur liturgischen Seite des volkssprachigen Gebetbuches 

Cgm 4701 aus der Bibliothek der Laienbrüder des Regensburger Benediktinerklosters St. 

Emmeram im 15. Jahrhundert. In: Liturgie und Literatur. Historische Fallstudien. Hg. von 

Cornelia Herberichs, Norbert Kössinger, Stephanie Seidl. Berlin 2015 (Lingua Historica 

Germanica 10), S. 287–321. 

e-sequence. Audiovisuelle digitale Repräsentation von Sequenzen Notkers des Stammlers  

(† 912) aufgrund ausgewählter Handschriften. http://www.e-sequence.eu/ (3. März 2016). 

Euw, Anton von: Die St. Galler Buchkunst vom 8. bis zum Ende des 11. Jahrhunderts. Bd. 1: 

Textband. Bd. 2: Tafelband. St. Gallen 2008 (Monasterium Sancti Galli 3). 

Finscher, Ludwig: Art. ,Obrecht, Jakob‘. In: MGG2. Personenteil 12 (2004), Sp. 1257–1272. 

Ganz, David: Im Revier des Bären. Die Schreibtafeln Karls des Großen und die Buchhülle  

Tuotilos. In: Charlemagne et les objets. Des thésaurisations carolingiennes aux  

constructions mémorielles. Hg. von Philippe Cordez. Bern 2012 (L’atelier 5), S. 87–114. 

Gärtner, Kurt: Eine Übertragung der ,Marienmesse Salve sancta parens‘. In: Grundlagen.  

Forschungen, Editionen und Materialien zur deutschen Literatur und Sprache des Mittel-

alters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen 

Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18), S. 315–327. 

Giersiepen, Helga: DI 32, Stadt Aachen, Nr. 30+. http://www.inschriften.net (3. März 2016). 

Harnoncourt, Philipp: Gesamtkirchliche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen 

Heiligenkalender und zum Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung 

des deutschen Sprachgebiets. Freiburg i. Br., Basel, Wien 1974 (Untersuchungen zur  

praktischen Theologie 3). 

Haug, Andreas: Art. ,Sankt Gallen‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 948–969. 

Henggeler, Rudolf: Professbuch der fürstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gallus und Otmar zu 

St. Gallen. Zug 1929 (Monasticon-Benedictinum Helvetiae 1). 

Henkel, Mathias: Deutsche Messübersetzungen des Spätmittelalters. Untersuchungen auf der 

Grundlage ausgewählter Handschriften und vorreformatorischer Drucke. Wiesbaden 2010 

(Imagines Medii Aevi 27). 

Henkel, Nikolaus: Deutsche Übersetzungen lateinischer Schultexte. Ihre Verbreitung und 

Funktion im Mittelalter und in der frühen Neuzeit. München, Zürich 1988 (MTU 90). 

Höfer, Rudolf, Emmeram Ritter: Art. ,Schnee‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 40–42. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 43 

  

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im  

Mittelalter. München 1968 (MTU 23). 

Kottmann, Carsten: Das buch der ewangelii und epistel. Münster 2009 (Studien und Texte zum 

Mittelalter und zur frühen Neuzeit 14). 

Kraß, Andreas: ,Ave maris stella‘ und ,Ave praeclara maris stella‘ in einem deutschen Marien-

gebetbuch. In: ZfdA 140 (2011), S. 190–199. 

Kraß, Andreas: ‚Ich gruess dich gerne‘. Aspekte historischer Intertextualität am Beispiel von 

gereimten deutschen Übersetzungen der Mariensequenz ‚Ave praeclara maris stella‘ in 

Mittelalter und Früher Neuzeit. In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materialien 

zur deutschen Literatur und Sprache des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von  

Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen Wolf. Stuttgart 2013 (ZfdA, Beiheft 18),  

S. 301–314. 

Kraß, Andreas: Stabat mater dolorosa. Lateinische Überlieferung und volkssprachliche  

Übertragungen im deutschen Mittelalter. München 1998. 

Kruckenberg, Lori: Art. ‚Sequenz‘. In: MGG2. Sachteil 8 (1998), Sp. 1254–1286. 

Labhardt, Frank: Das Sequentiar Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St. Gallen und seine  

Quellen. Teil 1: Textband. Teil 2: Notenband. Bern 1959–1963 (Publikationen der  

Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 2, 8/1–2). 

Lehner, Maria W.: Die Schwestern zu St. Lienhart vor der Stadt St. Gallen (1318–1566). In: 

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 55 (1961), S. 191–221, 275–287. 

Lentes, Thomas: Gebetbuch und Gebärde. Religiöses Ausdrucksverhalten in Gebetbüchern aus 

dem Dominikanerinnen-Kloster St. Nikolaus in Undis zu Straßburg (1350–1550),  

Diss. masch. Universität Münster 1996. 

Lenz, Philipp: Die Reformen des Klosters St. Gallen im 15. Jahrhundert. In: Die benediktinische 

Klosterreform im 15. Jahrhundert. Hg. von Franz Xaver Bischof, Martin Thurner. Berlin 2013 

(Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen  

Theologie und Philosophie 56), S. 221–258. 

Lenz, Philipp: Die Wiederbelebung der Gallusverehrung im Kloster St. Gallen im 15.  

Jahrhundert. In: Gallus und seine Zeit. Leben, Wirken, Nachleben. Hg. von Franziska 

Schnoor u. a. St. Gallen 2015 (Monasterium Sancti Galli 7), S. 365–386. 

Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt 

Ulrich Rösch 1457–1491. St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6). 

Lipphardt, Walter: Die liturgische Funktion deutscher Kirchenlieder in den Klöstern nieder-

sächsischer Zisterzienserinnen des Mittelalters. In: Zeitschrift für katholische  

Theologie 94 (1972), S. 158–198. 

Maas-Ewerd, Theodor: Art. ,Schmerzen Mariens‘. In: Marienlexikon 6 (1994), S. 24–26. 

Menge, Hermann: Lehrbuch der lateinischen Syntax und Semantik. Völlig neu bearb. von 

Thorsten Burkard, Markus Schauer. 3. Aufl. Darmstadt 2007. 

Mengis, Simone: Schreibende Frauen um 1500. Scriptorium und Bibliothek des Dominikane-

rinnenklosters St. Katharina St. Gallen. Berlin, Boston 2013 (Scrinium  

Friburgense 28). 

Militzer, Klaus (Bearb.): Quellen zur Geschichte der Kölner Laienbruderschaften vom 12.  

Jahrhundert bis 1562/63. Bd. 1. Düsseldorf 1997 (Publikationen der Gesellschaft für  

Rheinische Geschichtskunde 71). 

Müller, Joseph: Ein st. gallischer Josephsverehrer des 15. Jahrhunderts. In: Zeitschrift für 

schweizerische Kirchengeschichte 3 (1909), S. 161–174, 275–293. 



44 | Philipp Lenz 

  

Näf, Anton, René Wetzel: Friedrich Kölner in St. Gallen (1430–1436). In: Mittelalterliche  

Literatur im Lebenszusammenhang. Ergebnisse des Troisième Cycle Romand 1994. Hg. 

von Eckart C. Lutz. Freiburg i. Ü. 1997, S. 317–342. 

Nixon, Virginia: Mary’s Mother. Saint Anne in Late Medieval Europe. University Park,  

Pennsylvania 2004. 

Ochsenbein, Peter: Des Notker Balbulus Mariä Himmelfahrt-Sequenz Congaudent angelorum 

als musikalisch-sprachliches Kunstwerk. In: Philologia Sacra. Biblische und patristische 

Studien für Hermann J. Frede und Walter Thiele zu ihrem siebzigsten Geburtstag. Hg. von 

Roger Gryson. Freiburg i. Br. 1993, S. 639–653 [Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura 

Sangallensis. Gesammelte Aufsätze zu seinem 60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp.  

St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1), S. 166–179]. 

Ochsenbein, Peter: Notker Balbulus deutsch. In: Verborum amor. Studien zur Geschichte und 

Kunst der deutschen Sprache. Festschrift für Stefan Sonderegger zum 65. Geburtstag. Hg. 

von Harald Burger, Alois Haas, Peter von Matt. Berlin, New York 1992, S. 214–237  

[Neudruck in: Peter Ochsenbein: Cultura Sangallensis. Gesammelte Aufsätze zu seinem 

60. Geburtstag. Hg. von Ernst Tremp. St. Gallen 2000 (Monasterium Sancti Galli 1),  

S. 180–203]. 

Piirainen, Ilpo Tapani: Die Diagliederung des Frühneuhochdeutschen. In: Sprachgeschichte. 

Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von  

Werner Besch, Oskar Reichmann, Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985 

(Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1368–1379. 

Robinson, Philip: Die Fürstabtei St. Gallen und ihr Territorium 1463–1529. Eine Studie zur 

Entwicklung territorialer Staatlichkeit. St. Gallen 1995 (St. Galler Kultur und  

Geschichte 24). 

Rüther, Andreas: Schreibbetrieb, Bücheraustausch und Briefwechsel. Der Konvent  

St. Katharina in St. Gallen während der Reform. In: Vita Religiosa im Mittelalter. Fs. für 

Kaspar Elm zum 70. Geburtstag. Hg. von Franz J. Felten, Nikolas Jaspert. Berlin 1999,  

S. 653–677. 

Sager, Edwin: Die Aufnahme der neuhochdeutschen Schriftsprache in der Kanzlei St. Gallen. 

Zürich 1949. 

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.): Die Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen. Bd. 1: Abt. 

IV. Codices 547–669. Hagiographica, Historica, Geographica 8.–18. Jahrhundert.  

Wiesbaden 2003. 

Scarpatetti, Beat M. von (Bearb.), unter Mitarbeit von Philipp Lenz: Die Handschriften der 

Stiftsbibliothek St. Gallen. Bd. 2: Abt. III/2. Codices 450–546. Liturgica, Libri precum, 

deutsche Gebetbücher, Spiritualia, Musikhandschriften 9.–16. Jahrhundert.  

Wiesbaden 2008. 

Scarpatetti, Beat M. von, Rudolf Gamper, Marlis Stähli (Bearb.): Katalog der datierten Hand-

schriften in der Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550.  

Bd. 3: Die Handschriften der Bibliotheken St. Gallen – Zürich. Textband und Abbildungs-

band. Dietikon, Zürich 1991. 

Scherrer, Gustav: Verzeichniss [!] der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen.  

Halle 1875. 

Schnoor, Franziska, Karl Schmuki, Ernst Tremp: Musik im Kloster St. Gallen. Katalog zur  

Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (29. November 2010 bis  

6. November 2011). St. Gallen 2010. 



 Marienverehrung und Mariensequenzen | 45 

  

Söll, Georg: Handbuch der Dogmengeschichte. Bd. 3, Faszikel 4: Mariologie. Freiburg i. Br., 

Basel, Wien 1978. 

Sonderegger, Stefan: Die Entwicklung des Verhältnisses von Standardsprache und Mundarten 

in der deutschen Schweiz. In: Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der  

deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Hg. von Werner Besch, Oskar Reichmann,  

Stefan Sonderegger. Bd. 2. Berlin, New York 1985 (Handbücher zur Sprach- und  

Kommunikationswissenschaft 2/2), S. 1873–1939. 

Sonderegger, Stefan: Frühneuhochdeutsch in der Schweiz. Versuch einer Standort-

bestimmung. In: Vielfalt des Deutschen. Fs. für Werner Besch. Hg. von Klaus J. Mattheier 

u. a. Frankfurt a. M. u. a. 1993, S. 11–36. 

Staerkle, Paul: Die Wallfahrt zu ‚Unserer Lieben Frau im Gatter‘ im Münster zu St. Gallen  

(1475–1529). In: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 21 (1927),  

S. 161–173, 283–295. 

Steinen, Wolfram von den: Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungsband und 

Editionsband. 2. Aufl. Bern 1978. 

Thali, Johanna: Regionalität als Paradigma literarhistorischer Forschung zur Vormoderne. Das 

Beispiel des Benediktinerinnenklosters St. Andreas in Engelberg. In: Kulturtopographie 

des deutschsprachigen Südwestens im späteren Mittelalter. Hg. von Barbara Fleith, René 

Wetzel. Berlin, New York 2009 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 3),  

S. 229–262. 

Theben, Judith: Die mystische Lyrik des 14. und 15. Jahrhunderts. Untersuchungen – Texte –

 Repertorium. Berlin, New York 2010 (Kulturtopographie des alemannischen Raums 2). 

Wachinger, Burghart: Art. ,Salve mater salvatoris‘. In: VL2 8 (1992), Sp. 551–552. 

Wachinger, Burghart: Der Mönch von Salzburg. Zur Überlieferung geistlicher Lieder im späten 

Mittelalter. Tübingen 1989 (Hermaea, N. F. 57). 

Wachinger, Burghart: Gattungsprobleme beim geistlichen Lied des 14. und 15. Jahrhunderts. 

In: Forschungen zur deutschen Literatur des Spätmittelalters. Fs. für Johannes Janota. Hg. 

von Horst Brunner, Werner Williams-Krapp. Tübingen 2003, S. 93–107 [Neudruck in: 

Burghart Wachinger: Lieder- und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhoch-

deutschen Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 311–327]. 

Weinmann, Karl: Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik. Wiesbaden 1919. 

Wiederkehr, Ruth: Das Hermetschwiler Gebetbuch. Studien zu deutschsprachiger Gebetbuch-

literatur der Nord- und Zentralschweiz im Spätmittelalter. Berlin, Boston 2013 (Kulturto-

pographie des alemannischen Raums 5). 

Wymann, Eduard: Das lateinische Pestlied Stella coeli. In: Zeitschrift für schweizerische  

Kirchengeschichte 11 (1917), S. 142–144.



  

 


