Einleitung

Das Vorhaben zu einem interdisziplindren Austausch iiber Maria im lateini-
schen geistlichen und liturgischen Liedgut einerseits und dessen volkssprachli-
che Rezeption andererseits ergab sich aus dem am Institut fiir deutsche Litera-
tur der Humboldt-Universitdt zu Berlin beheimateten DFG-Projekt ,Berliner
Repertorium‘, das unter der Leitung von Prof. Dr. Andreas Kraf3 im Oktober 2012
mit der systematischen ErschlieBung und Sammlung volkssprachlicher Uber-
tragungen lateinischer Hymnen, Sequenzen und Antiphonen begann (siehe das
Vorwort von Andreas Krafl). Die Beitréige, die aus der Tagung ,Maria in Hymnus
und Sequenz‘ erwachsen sind, fiihren die grofe Spannweite moglicher Aneig-
nungen der lateinischen Vorlagen sowie das komplexe Verhdltnis von Liturgie
und Volkssprache vor Augen.

Die erste Abteilung des vorliegenden Bandes ist medidvistisch ausgerichtet.
Sie beginnt mit fiinf liturgiegeschichtlich orientierten Beitridgen (Lenz, Matter,
Rothenberger, Wiederkehr, Falch), die das komplexe Verhiltnis von Liturgie
und Literatur anhand verschiedener Fallbeispiele reflektieren. Die folgenden
fiinf Beitrdge (Buffimann, Desplenter, Gohler, Kraf3, Schubert) fiihren exempla-
risch vor, iiber welches breite Spektrum rhetorischer, poetischer und semanti-
scher Moglichkeiten die Ubersetzer lateinischer Marienlyrik verfiigen, um ihre
Vorlage jeweils addquat, aber dennoch vollkommen unterschiedlich in die
Volkssprache umzusetzen. Auf bisher wenig beachtete Uberlieferungskontexte
und damit zugleich Gebrauchssituationen marianischer Lyrik machen die fol-
genden beiden Beitrdge (Dicke, Kossinger) aufmerksam. Unter der Rubrik ,Mu-
sikgeschichte’ findet sich anschlieffend ein Beitrag zu einer wichtigen, in ihrem
Verhiltnis zu volkssprachlichen Texten bisher nur wenig erforschten Liedgat-
tung, dem lateinischen gottesdienstlichen Lied (Rosmer).

Die Beitrage der zweiten Abteilung sind auf die Friihe Neuzeit fokussiert. In
ihnen geht es zundchst um die Auswirkung frommigkeitsgeschichtlicher Trans-
formationsprozesse und neuer medialer Vermittlungsmdglichkeiten auf die
vorreformatorische Konzeption der Marienfigur (Becker/Schmeer, Drése). Die
Destruktion spatmittelalterlicher Marienverehrung in der Reformationszeit wird
in den beiden abschlieenden Beitrdgen (Burger, Wegener/Lallinger/Cano)
behandelt.

DOI 10.1515/9783110475371-005, ) EAI=IEM| © 2017 Eva Rothenberger, Lydia Wegener.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



2 — Einleitung

1 Liturgiegeschichte

Der Beitrag von PHILIPP LENZ befasst sich mit der Bedeutung der Marienvereh-
rung fiir den Wiederaufstieg des Klosters St. Gallen im Rahmen der spatmittelal-
terlichen Ordensreform. Zu den liturgischen Innovationen gehérten die Stiftung
eines Frithamtes zu Ehren der Jungfrau Maria und der heiligen Anna im Jahre
1475 und die Anreicherung der St. Galler Liturgie mit Mariensequenzen - ein
linger andauernder Prozess, der zu Beginn des sechzehnten Jahrhunderts sei-
nen Hohepunkt erreichte. Als tragende Saule der Marienverehrung im Umfeld
des Gallusklosters stellt Lenz die Bruderschaft der heiligen Maria und der heili-
gen Sippe heraus. Die geistliche Anleitung fiir ihre Mitglieder enthalt deutsche
Prosaiibersetzungen der drei lateinischen Mariensequenzen des Frithamts Salve
mater pietatis, Audi nos und Congaudent angelorum, die den innerlichen Mit-
vollzug der liturgischen Texte ermdéglichten. Der Beitrag bietet auf der Basis von
Cod. Sang. 593 sowohl eine separate Edition der Sequenziibersetzungen als
auch eine Gesamtedition der Anleitung.

Im Zentrum von STEFAN MATTERS Beitrag steht ein bislang unbeachtet ge-
bliebenes volkssprachliches Laien-Offizium. Es handelt sich um die ,Tagzeiten
von den Marienfesten‘ aus dem Miinchener Codex Cgm 4697, dem im spaten
fiinfzehnten Jahrhundert entstandenen Privatgebetbuch einer Niirnberger Pat-
rizierin. Das Offizium umfasst alle acht Horen, die jeweils einem Marienfest
gewidmet sind. Die Festabfolge orientiert sich allerdings nicht am Kirchenjahr,
sondern am Lebenslauf Mariens. Als Beispiel fiir die Textgestalt gibt Matter die
erste Tageshore wieder, deren lateinische Quellen er parallel zum volkssprach-
lichen Text auffiihrt. Die den Tagzeiten zugehdrigen Hymnen — samtlich Prosa-
iibertragungen - sind in der Regel den entsprechenden Festen entnommen.
Aufgrund der kundigen Textzusammenstellung vermutet Matter eine lateini-
sche Vorlage fiir das gesamte Offizium. Auch wenn diese noch im Dunkeln liegt,
kann er eine Reihe von Hinweisen zur ndheren Einordnung geben.

EvA ROTHENBERGER stellt in ihrem Beitrag eine unikal iiberlieferte Prosaiiber-
tragung von Ave praeclara maris stella vor. Rothenberger analysiert, mittels
welcher sprachlichen Mittel die in den liturgischen Kontext eingebundene la-
teinische Vorlage zu einem Lesegebet fiir die private Frommigkeitsiibung um-
funktioniert wird. Ihre besondere Aufmerksamkeit gilt dabei der Wechselwir-
kung von Anweisungsstruktur und semantischer Transformation. Rothenberger
zeigt auf, wie die Anleitung zur richtigen — die innere Einstellung und das kor-
perliche Gebaren einbeziehenden — Verrichtung des Gebetes mit der rhetori-
schen Gestaltung der Versikel korrespondiert. Die Umformung der lateinischen
Sequenz zielt auf eine Potenzierung der Heilswirksamkeit Marias. Diese Steige-



Einleitung = 3

rung wird nicht zuletzt dadurch erreicht, dass die Prosaiibertragung ungeachtet
ihrer Ausrichtung auf die personliche Andacht die Verbindung zur Liturgie
aufrechterhailt.

Der Beitrag von RUTH WIEDERKEHR stellt zundchst die Bibliothek des Bene-
diktinerkollegiums Sarnen und deren bekanntestes Gebetbuch, das ,Gebetbuch
von Muri‘, vor. Anhand von fiinf exemplarischen Mariengebeten aus dem eben-
falls in Sarnen aufbewahrten ,Hermetschwiler Gebetbuch® zeigt Wiederkehr
anschlieflend die Vielfalt deutschsprachiger Mariengebete im Spatmittelalter
auf. Neben inhaltlichen Aspekten beriicksichtigt sie das Verhdltnis zum lateini-
schen Text und die verschiedenen Arten von Gebetsanweisungen. Zudem geht
sie auf den mit dem Transfer in die Volkssprache verbundenen Funktionswech-
sel ein. In einer vergleichenden Perspektive behandelt Wiederkehr abschlie-
Bend Mariengebete mit Paralleliiberlieferung innerhalb des Sarner Buchbestan-
des. Der Fokus liegt dabei vor allem auf einem ,Goldenen Ave Maria‘ und einem
,Gebet zu den 108 Namen Marias".

Im Beitrag von SIMON FALCH steht ergdnzend zur marianischen Ausrichtung
dieses Bandes die Josefsverehrung im Mittelpunkt. Vorgestellt wird der umfang-
reiche Traktat Von dem helligen vater Ioseph des Rebdorfer Augustiner-
Chorherrn Balthasar Boehm. Falch erértert vor allem anhand des Festes Maria
Empféangnis, inwiefern die marianische Festpraxis zur Aufwertung des Josefs-
kultes beitrug. Auch Boehm greift in seinem Traktat auf die Liturgie zuriick, um
die besondere Stellung Josefs vor Gott zu begriinden. Seine Schrift fiigt sich
damit in die spatmittelalterliche Verehrung der heiligen Sippe ein, die unter
anderem in der Aufwertung der Feste zu Ehren Mariens, Annas und Josefs zum
Ausdruck kommt. Dass Boehm moglicherweise die Etablierung des Josefsfestes
in Rebdorf intendierte, legen seine Hinweise auf die liturgische Praxis im Klos-
ter St. Gallen nahe. Hier wurde innerhalb eines marianischen Friihamtes
(vgl. den Beitrag von Lenz) auch der Eltern Mariens sowie des heiligen Josef
gedacht.

2 Ubersetzung und Bearbeitung

In vergleichender Perspektive widmet sich der Beitrag von BRITTA BUSSMANN
zwei Ubertragungen der populidren Sequenz Verbum bonum et suave, jener des
Monchs von Salzburg und jener Heinrich Laufenbergs. Die Analyse bezieht
inhaltliche und formale Aspekte ein und fragt vor allem nach einer méglichen
Remodellierung von Textelementen, die in der lateinischen Vorlage auf die
liturgische Funktion bezogen sind. In Bezug auf die freie Sequenziibertragung



4 = Einleitung

des Monchs arbeitet Bufimann deren Bindung an das Original vor allem durch
die Ubernahme des Strophenbaus und strukturelle Ubereinstimmungen heraus.
Hinsichtlich der Ubertragung Laufenbergs, die durch eine demonstrative Bin-
dung an die lateinische Vorlage gekennzeichnet ist, zeigt sie die gleichwohl
vorhandene inhaltliche Umakzentuierung auf. Beiden Ubertragungen gemein-
sam ist eine vorsichtige Losung von der liturgischen Verankerung der urspriing-
lichen Sequenz, indem sie eine intimere Kommunikationssituation zwischen
der Sprecherinstanz und der Gottesmutter erzeugen.

Mit der vermutlich &dltesten mittelniederlindischen Reimiibersetzung des
Marienhymnus Ave maris stella befasst sich der Beitrag von YOURI DESPLENTER.
Uberliefert ist der Text in einer wahrscheinlich aus dem Kloster Groenendaal
stammenden Handschrift, und zwar innerhalb eines Rapiarium mit zahlreichen
Exzerpten vor allem aus Schriften Ruusbroecs und Jans van Leeuwen. Desplen-
ter analysiert die Positionierung der Hymneniibertragung innerhalb des Codex
und vergleicht die sprachlichen und inhaltlichen Merkmale des Textes mit der
Ave maris stella-Ubersetzung im Stundenbuch Geert Grotes. Aufgrund bestimm-
ter sprachlicher Merkmale kann er es wahrscheinlich machen, dass die anony-
me Ubertragung urspriinglich nicht aus Groenendaal stammt, sondern im Wes-
ten des niederldndischen Sprachgebietes entstanden ist. Als Schreiber des
Rapiarium vermutet Desplenter einen Laienbruder aus Groenendaal.

BOB GOHLERS Beitrag fiihrt eine neu entdeckte Versiibertragung des Weih-
nachtshymnus A solis ortus cardine in die Forschungsdiskussion ein. Dieser
Hymnus stellt die Abbreviatur eines urspriinglich 23 Strophen umfassenden, als
Abecedarium gestalteten Hymnus dar, der bereits in der lateinischen Rezeption
in einen Weihnachts- und einen Epiphaniehymnus unterteilt wurde. Géhler
bietet sowohl eine normalisierte Edition als auch eine diplomatische Abschrift
der in Cgm 1122 iiberlieferten Versiibertragung. Er geht auf die sprachliche Ge-
staltung des mittelhochdeutschen Weihnachtshymnus ein, bestdtigt seine
Sangbarkeit aufgrund der Korrespondenz von Metrik und Melodie und analy-
siert seine Doxologie. Als Vergleichsfolie dient ihm vor allem die Ubertragung
desselben Hymnus durch den Ménch von Salzburg. Gohler zeigt auf, dass so-
wohl der Anonymus als auch der Ménch den marianischen Gehalt der lateini-
schen Vorlage steigern, jedoch iiber unterschiedliche sprachliche Gestaltungs-
moglichkeiten verfiigen.

Der Beitrag von ANDREAS KRASS stellt drei Versiibertragungen der Mariense-
quenz Mittit ad virginem niher vor, um daran grundsitzliche Uberlegungen zum
Verhiltnis von Liturgie und Volkssprache im Medium des geistlichen Liedes
anzuschliefRen. Zundchst analysiert Kraf3 die poetische Ausgestaltung der bibli-
schen Verkiindigungsszene in der lateinischen Sequenz. Anschlieflend wendet



Einleitung == 5

er sich der Ubertragung des Ménchs von Salzburg zu, einer metrisch wie sprach-
lich anspruchsvollen Dichtung, welche die Poetik und Theologie der lateini-
schen Vorlage nahezu vollstindig einfangt. Demgegeniiber erlaubt sich Oswald
von Wolkenstein, wie Kraf3 nachweist, grofiere Freiheiten, vor allem durch eine
Tendenz zu gesteigerter Bildlichkeit, eine Neigung zur thematischen Verdich-
tung und das Hinzufiigen einer poetologischen Dimension. Heinrich Laufenberg
schliellich betont in seiner Ubertragung das Verhiltnis zwischen Gottesmutter
und gottlichem Kind. Die metaphorische und theologische Dimension der latei-
nischen Mariensequenz tritt demgegeniiber in den Hintergrund. Auch in die
formale Struktur der Vorlage greift Laufenberg ein, indem er das Metrum der
Strophen variiert.

Um Strategien der Retextualisierung geht es im Beitrag von MARTIN SCHU-
BERT. Er fiihrt vor, in welcher Weise der Autor des ,Passional‘ — einer um 1300
entstandenen monumentalen Legendensammlung — liturgische Prétexte in sein
Werk einarbeitet. Mit unterschiedlichen Methoden gelingt es dem Dichter, die
Erkennbarkeit seiner Quellen zu wahren und sie zugleich seinen eigenen Aus-
sageabsichten anzuverwandeln. Pragnant zeigt sich dies etwa in der Szene, in
der Petrus wihrend der Nachtwache vor Marias Tod einen Lobgesang auf sie
anstimmt. Der Passionaldichter zieht als Quelle die Legenda aurea heran, modi-
fiziert den Marienpreis aber im Riickgriff auf die Antiphon Regina cali lxtare.
Die brautmystische Motivik der Vorlage wird auf diese Weise ersetzt durch das
Bild der Konigin, deren Keuschheit ihren Anteil am Erlosungswerk begriindet.

3 Uberlieferungskontexte

Die kontroversen Diskussionen um den vorreformatorischen Gebrauch volks-
sprachlichen Liedgutes, vor allem seinen liturgischen Status, rekapituliert GERD
DICKE zu Beginn seines Beitrages. Insbesondere weist er auf die offene Frage
hin, inwieweit die ténegebundene Kunstlyrik bereits vor der Reformation an der
Tradition des gottesdienstlichen Gemeindeliedes partizipiert und diese mitge-
staltet hat. Den moglichen Gebrauchssituationen geistlicher meisterlicher Lie-
der wendet sich Dicke anhand eines konkreten Beispiels zu. Es handelt sich um
einen ungewOhnlichen Textzeugen von Muskatpliits fiinfstrophigem Marienlob
im Hofton: ein Einzelblatt, das einem Band der umfangreichen, mit Zetteln vol-
ler Predigtnotizen und -konzepte gespickten Bibliothek des Eichstdtter Dompre-
digers Ulrich Pfeffel einliegt. Anhand des Verwahrungsortes und der Mitiiberlie-
ferung des Blattes kann Dicke eine Verwendung des Liedes innerhalb des
Kirchenraumes wahrscheinlich machen: entweder als gemeinsam gesungenes



6 — Einleitung

Predigtlied oder als Gegenstand einer Liedpredigt. Gebrauchsanlass konnte der
Neujahrstag gewesen sein.

Im Zentrum des Beitrages von NORBERT KOSSINGER steht der im letzten Viertel
des dreizehnten Jahrhunderts entstandene Koénigsberger Rotulus, der neben der
Episode ,Aurons Pfennig‘ aus dem ,Wartburgkrieg‘-Komplex eine von derselben
Hand geschriebene lateinische Mariendichtung enthilt. Hinzu tritt ein erst spa-
ter — im zweiten Viertel des vierzehnten Jahrhunderts — hinzugefiigter Marien-
leich in deutscher Sprache. Nach einigen grundlegenden Angaben zur Uberlie-
ferung der Konigsberger Rolle wendet sich Kossinger der formalen und
inhaltlichen Interpretation der beiden marianischen Texte zu, fiir die er jeweils
eine Edition bietet. Hinsichtlich der Gebrauchsfunktion des Kénigsherger Rotu-
lus nimmt Kossinger aufgrund bestimmter Textsignale an, dass es sich nicht um
einen ,Konzeptrotulus‘, sondern in einem sehr spezifischen Sinn um ein Vor-
tragsmanuskript gehandelt hat. Auch die beiden marianischen Texte konnten in
diesen Auffiihrungszusammenhang eingebunden gewesen sein.

4 Musikgeschichte

Der Beitrag von STEFAN ROSMER widmet sich dem lateinischen gottesdienstlichen
Lied, das erstmals im spdten elften und zwolften Jahrhundert als Erweiterung
und Schmuck bereits feststehender Texte, Gesdange und Handlungen auftritt.
Diese Tradition des hochmittelalterlichen Liedes wird von den einstimmigen
gottesdienstlichen Liedern des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts wei-
tergefiihrt, die in der Forschungsdiskussion unter dem Begriff cantio firmieren.
Rosmer demonstriert die Charakteristika, aber auch die Vielgestaltigkeit dieses
spatmittelalterlichen Liedtypus anhand der vier marianischen Lieder Maria
videns angelum, Flos candens oritur de spina, Ave hierarchia und O Maria mater
Christi. Allen vier Liedern gemeinsam ist, wie Rosmer detailliert aufzeigt, das
sorgfiltig komponierte Zusammenspiel von Text, Melodik und Strophenbau.
Inhaltlich dominiert in ihnen der Gestus des Preisens und des Bittens. Ihr volles
Sinnpotential gelangt jedoch nur dann zur Entfaltung, wenn sie in den liturgi-
schen Handlungs- und Ereigniszusammenhang eingebunden sind.



Einleitung =— 7

5 Vorreformationszeit

Um die Erschlieffung der mittelalterlichen Marienlyrik mittels eines metaphern-
analytischen Verfahrens geht es im Beitrag von ANJA BECKER und JULIA SCHMEER.
Als Anwendungsbeispiel wahlen sie den Hymnus Ave maris stella und zwei
Ubertragungen. Nach der methodischen Einfithrung wendet sich der Beitrag
zundchst dem lateinischen Hymnus zu. Er expliziert, wie sich aus dem Zusam-
menspiel der in der Er6ffnungsstrophe eingefiihrten Leitmetaphern mit anderen
metaphorischen Umschreibungen des Handelns der Gottesmutter die kognitive
Konzeption Marias als einer unvergleichlichen Mittlerin ergibt. Dieser metapho-
rische Fokus verschiebt sich in der anonymen Ave maris stella-Ubertragung, die
in einem Mariengebetbuch aus dem friihen sechzehnten Jahrhundert enthalten
ist. Wie die Analyse zeigt, findet hier ein Austausch der Konzeptmetapher statt.
Wiederum anders wird die Gottesmutter in der Paraphrase des Hans Sachs kon-
zeptualisiert. Zwar greift auch er auf das traditionelle Bildinventar zuriick, aber
in einer Weise, dass der Fokus von Maria auf Christus gewendet wird.

Der Beitrag von ALBRECHT DROSE befasst sich mit dem Gedicht Vnser frawen
rosenkrantz, das in einundzwanzig Strophen Szenen der Heilsgeschichte pra-
sentiert und als dessen Verfasser sich ein ansonsten unbekannter Sixt Buchs-
baum nennt. Um den Text einordnen zu kdnnen, gibt Drése einige Hinweise zur
Entstehung und Funktion des Rosenkranzgebetes, das im Spannungsfeld von
gezahlter Frommigkeit und innerer ,Bildung‘ angesiedelt ist. Ferner stellt er den
Ulmer ,Marienpsalter von 1483 vor, da Buchsbaums Gedicht zu diesem in einem
intermedialen Abhdngigkeitsverhiltnis steht. Drose zeigt, dass die ,Figuren‘ des
Ulmer Psalters — auf drei Blattern je fiinf umkrianzte Medaillons mit fiinfzehn
Stationen der Heilsgeschichte — im Buchsbaum-Druck konsequent retexualisiert
werden, indem dieser die Reihenfolge der ,Figuren‘ in eine Abfolge von Stro-
phen umsetzt. Anders als im Ulmer Psalter erfolgt eine Riickbindung des Heils-
geschehens an Maria, die als eigentliche Quelle des Heils inszeniert wird. Kon-
stitutiv fiir die Gebrauchssituation des Buchsbaum-Textes ist die Kombination
von populidrer Melodie (Herzog-Ernst-Weise) und gedichtnisformig organisier-
tem Text.

6 Reformationszeit

CHRISTOPH BURGERS Beitrag wendet sich nach einer Einfiihrung zur mittelalterli-
chen Marienfrémmigkeit und deren Revision durch Martin Luther dem Luther-



8 = Einleitung

lied ,Sie ist mir lieb, die werte Magd‘ zu. Vorgestellt werden zwei unterschiedli-
che Deutungen. Gemaf3 der ersten, der Burger zuneigt, wurde die erste Strophe
nicht von Luther selbst verfasst, sondern ist einem zeitgendssischen Liebeslied
entnommen. Gemaf3 der zweiten Deutung, die Walter Jens in seiner Interpreta-
tion des Liedes vertritt, stammen alle drei Strophen aus der Feder Luthers. Die-
ser habe ein spannungsreiches Kunstgedicht geschaffen, welches bei dem Ver-
such, die Offenbarung des Johannes bildhaft zu verlebendigen, an seine
Grenzen gelange. Eine endgiiltige Klarung der Frage, ob Luther die Autorschaft
des Liedes ganz oder nur teilweise in Anspruch nehmen darf, ist zwar nicht
moglich. Burger kann jedoch eine Reihe von Griinden namhaft machen, die fiir
die erste These sprechen.

Verschiedene Formen volkssprachlicher Aneignung der marianischen An-
tiphon Salve Regina stellt abschlieflend der Beitrag von LYDIA WEGENER, FRANZIS-
KA LALLINGER und ARRATE CANO vor. Nach einer kurzen Vorbemerkung zum latei-
nischen Text wendet sich der Beitrag zunidchst einer ausgangstextnahen
Ubersetzung des Salve Regina zu (Wegener). Anschliefend analysiert Lallinger
ausfiihrlich eine Versparaphrase der Antiphon. Exemplarisch zeigt sie anhand
der Freiburger Handschrift UB, Hs. 44 auf, wie diese durch eine Amplifikation
der particulae spezifische theologische Akzente setzt, sich aber zugleich dem
liturgisch legitimierten Pratext unterordnet. Zum Vergleich zieht Lallinger drei
weitere Uberlieferungszeugen der Versparaphrase heran, in denen sich die
mariologische Perspektive jeweils verschiebt. Beachtung findet zudem die Kon-
textualisierung der Paraphrase innerhalb der Freiburger Handschrift. Einer
nach derzeitigem Kenntnisstand unikal {iberlieferten Prosaparaphrase des Salve
Regina widmet sich im Anschluss Cano. Dieser Text zeichnet sich durch die
Integration dialogischer Elemente aus, welche die in der lateinischen Antiphon
vorgegebene Rolle Marias als einer barmherzigen Fiirsprecherin des Menschen
konterkarieren, indem sie die Gottesmutter als strenge Richterin inszenieren.
Dem Salve Regina-Streit des friihen sechzehnten Jahrhunderts gelten die Aus-
fithrungen von Wegener. Sie zeigt auf, wie diese durch eine Flugschrift Martin
Luthers initiierte Kontroverse auch auf altglaubiger Seite zu einer grundlegen-
den Transformation der spatmittelalterlichen Marienfrommigkeit fiihrt.



