
QS 50 Q 112

. Say: “He is God, Unique,
. God, Everlasting!
. Neither begetting nor begotten,
. And none can be His peer.”

. Dis: «Il est Allah, Unique.
. Allah, Le Seul à être imploré pour ce que
nous désirons.
. Il n’a jamais engendré, n’a pas été engen-
dré non plus.
. Et nul n’est égal à Lui».

صلاخلإاةروس
)4(دٌحََأاوًفُكُهَُلنْكَُيمَْلوَ)3(دَْلوُيمَْلوَدِْلَيمَْل)2(دُمَصَّلاهَُّللا)1(دٌحََأهَُّللاوَهُلْقُ

Dye

Profession de foi, centrée sur le thème de l’unicité de Dieu (la rime en –ad, dans le
Coran, est généralement réservée à ce thème). Elle est fort présente dans les « graf-
fitis coraniques », et dans les inscriptions (comme celle du Dôme du rocher), même si
c’est parfois sous une forme un peu différente. Kropp (2011) a raison de la rapprocher
des talbiya-s préislamiques, souvent tripartites. La présente sourate est donc une
talbiya quadripartite (et originellement tripartite si on considère le v. 2 comme une
insertion ultérieure : l’idée peut se défendre, mais elle reste hypothétique).

V. 1 : le qul est vraisemblablement une addition des éditeurs, dont le rôle est de
mettre dans la bouche de Dieu un texte qui est une prière – autrement dit, un texte
qui s’adresse à Dieu. La syntaxe du verset pose problème. Si on supprime huwa
(comme dans certaines traditions), alors on a une phrase nominale ; si on conserve
huwa, qui fait donc référence à l’objet de cette sourate – Dieu –, on a un problème de
congruence entre allāhu (défini) et aḥad (indéfini). Comparer de ce point de vue v. 2,
allāhu ṣ-ṣamad. Certaines traditions lisent donc al-aḥad ou al-wāḥid. Je ne vois pas
de raison de les suivre. Il faut donc soit comprendre huwa llāhu huwa aḥad, soit faire
de aḥad un nom propre, autrement dit un calque de l’hébreu e(ḥ)ḥād (cf. Deut 6:4)
ou de son équivalent araméen (ḥād). Le fait que aḥad n’ait pas, en principe, le sens
de « un, unique » va dans le sens de cette dernière solution.

V. 2 : apposition, et glose, du v. 1. Sur le sens de ṣamad, nul besoin d’aller
chercher des solutions exotiques. Comprendre allāhu ṣ-ṣamad « Allah, le Seigneur »,
sous-entendu, celui que l’on doit adorer (cf. al-mạsmūd, de même racine). Cette
interprétation s’accorde parfaitement au contexte.

V. 4 : plusieurs variantes de lecture sont attestées, et le rasm est ambigu (il
faudrait d’ailleurs aborder les questions relatives à hamza, et à la nature même de
l’arabe du Coran – très certainement un arabe parlé, sans iʿrāb, comme le remarque
Kropp dans son commentaire).

DOI 10.1515/9783110445909-055, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza 
M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



Hawting
Although v. 3 is usually seen as a rejection of the claims of Christianity (and clearly
could be used for that end), other opponents (Gnostics) could be envisaged. The
hapax al-ṣamad in v. 2 has received much attention regarding its etymology and pos-
sible meaning, both of which remain debatable. When was the title of this sūra
(which is not derived from the text itself) first given to it? Implicit in the title (on
the basis of other Qurʾānic occurrences of forms of the root Ḫ-L-Ṣ) is an opposition
to širk.

Imbert
Cette courte sourate est loin d’être la plus représentée en épigraphie coranique
ancienne. Toutefois, nous en connaissons deux attestations complètes durant les ier

et iième siècles de l’Hégire. L’une d’elles provient de Tell Rāḥiba au nord de la Jor-
danie: un rocher porte deux sourates entières totalement conformes au muṣḥaf et
précédées de la basmala: il s’agit des sourates al-Naṣr et al-Iḫlāṣ. Cependant, elles ne
se trouvent pas dans le bon ordre par rapport au classement de la vulgate; la sourate
al-Iḫlāṣ (112) entière (avec l’impératif qul) se trouve gravée avant al-Naṣr (110).

Ce que nous pouvons dire, à ce stade de nos recherches, c’est que cette sourate a
été largement et très librement glosée par les auteurs arabes des graffiti. En voici
quelques exemples:

À al-Mṭeirdeh au sud de la Palestine, en 170/786, nous lisons (en respectant les
erreurs grammaticales du lapicide): inna-hu aḥadan, aḥadan ṣamad, lā wālid wa-lā
walad, ”il est un, un et impénétrable, il n’a pas de géniteur ni d’enfant” (cf. Nevo &
Koren 2003: 398, ST 649(34)). Nous pouvons nous interroger sur la question du choix
du mot aḥad (textuellement le chiffre 1) dans le verset coranique, une sorte d’ex-
ception grammaticale là où l’on se serait plutôt attendu à trouver la forme partici-
piale wāḥid. Le Coran des pierres répond à nos attentes: à Naǧd Ḥarīr en Arabie,
nous trouvons la formulation suivante: [Allāh] lā ilāha wāḥid wa-lā ḥafīda lahu, ”Il
n’y a pas d’autre divinité, il est seul et sans petit fils” (cf. Grohmann 1962: 143, Z 246).
Citons une autre variante: Allāh lā ilāha illā huwa, wāḥid, ”Dieu, il n’est d’autre
divinité que lui, unique” (cf. al-ʿUšš 1964: 296, n° 96).

Sur le site du Qāʿ Banī Murr en Arabie, nous avons relevé une étrange version de
ces versets: Allāh aḥad ṣamadan (sic) lam yalid wa-lam yūlad kāna awwal kull šayʾ
wa-huwa l-bāqī ḥattā lā yakūn šayʾ baʿdahu, ”Dieu est un, impénétrable; il n’en-
gendre pas et n’est pas engendré. Il est le commencement de toute chose, celui qui
demeure afin qu’il ne se trouve rien après lui.” Le degré d’inspiration de la sourate
du muṣḥaf est d’environ 50% et la partie finale est en totale divergence avec le texte
tel qu’il est connu. Kāna awwal kull šayʾ est absolument inconnu du Coran. Quant au
nom divin al-Bāqī, il est lui aussi non présent sous cette forme dans le Coran; il est
en fait extrapolé de Q 55:26: wa-yabqā waǧh rabbika ḏū-ǧalāl wa-ikrām. Ce nom divin
consacré par la tradition tardive est pourtant présent dans le Coran des pierres.

QS 50 451



Khalfallah
Si l’on reprend l’expression de Rippin : « al-Ṣamad continue de fasciner», on est en
droit d’explorer les raisons de cette « fascination ». Une de ces raisons est, sans
doute, la polysémie de ce terme au point qu’al-Rāzī cite dix-huit sens. Le mot a en
outre un trait morphologique ambigu que j’appelle, en me référant aux études
poétiques de J. Cohen, l’écart morphosémantique, nommé par les rhétoriciens: qiyām
ṣīġama qāma ṣīġa. En l’occurrence, le schème faʿal désigne ici, non sa propre valeur
adjectivale, mais celle d’un participe passif ; ṣamad signerait alors maṣmūd.

Troisième raison: l’éventuelle influence des sectes juives et chrétiennes.
Les mušabbiha (entendre : groupes anthropomorphistes) se sont appuyés sur ce
verset pour montrer que Dieu est corps. Il serait dès lors intéressant d’explorer les
voies par lesquelles cette croyance était arrivée à leurs milieux. Est-elle un résidu des
traditions mésopotamiennes et syriaques, étudiées par Sommer, Benjamin D., The
Bodies of God and the World of Ancient Israel (New York: Cambridge, 2009).

Il semble cependant que le débat sur le sens du mot a été tranché en faveur
d’une perception plus « arabe », c’est-à-dire plus ancrée dans l’univers sémantique
des bédouins : ṣamad a été assimilé à un Seigneur tribal auquel l’on s’adresse pour
exaucer les vœux et subvenir aux besoins. Il fallait ensuite attendre les générations
des théologiens tardifs qui ont donné au terme une signification abstraite englobant
les Attributs de Dieu.

Ainsi, je proposerais une lecture plus diachronique de l’interprétation de ce
terme afin de mieux voir l’évolution de ses strates herméneutiques.

Kropp
Structure: the sūra can be explained in parallel to pre-Islamic talbiyas in their differ-
ent forms, mostly tri-partite. Another talbiya can be discovered in Q 72 and 73. Thus
v. 2 appears as a later and explanatory addition to the last word of v. 1 aḥad (to which
genuine Arabic substitutions exist in the the qirāʾāt).

Ṣamad: a word has its meaning only in a given language and in a given context;
it does not mean what etymology tells us. Thus it is useless to trace back ṣamad in
several Semitic languages to Ugaritic (14th c. BC) and find it there to be a divine epi-
theton.

According to Bible orientated interpreters it means “rock,” as a metaphor for
“shelter,” in parallel to numerous Biblical passages where God is ṣūr “rock” for
his believers. In fact Arabic ṣumda or similar means an elevated, rocky place, but
is not used as a metaphor for “shelter” or similar.

Thus Arabic as represented in as-sayyid aṣ-ṣamad has a good chance to yield the
actual context meaning “a chief, lord whose support is looked for,” according to the
basic meaning of the Arabic root Ṣ-M-D. The root and the meaning exists in the form
of the adjective ṣindīd expressing high grade of quality (M is assimilated to the fol-
lowing dental), pl: ṣanādīd “lord, master, chieftain” (Schall 1984–86: 372–373). This
explanation gives an Arabic word of lofty style as substitute for rather strange aḥad

452 QS 50



(Hebrew sounding) or in the other passage ḥad (Syriac) “the only one” (conjecture for
Q 72, 73), and seemingly does not intend a parallel to the rock-metaphor of the Bible.

Lam yalid wa-lam yūlad: Q has quite a number of figurae etymologicae in form of
per merismum: for describing a totality, a comprehensive unity of qualities, actions
etc. the two extreme borders are expressed. The formula is not to be understood lit-
erally in its two parts, but only by summing up the two in one general meaning. This
literary device – often idiomatic and typical for a given language – should be recog-
nised and respected, even when translating a “holy text.” The general tendency of
theological commentators and translators “in via telogizzante” is to ignore this and
to find peculiar theological meanings in both of the two parts. Lam yalid wa-lam
yūlad means: “God has absolutely nothing to do with the action of generation.”
There is no reflection about one who begets and one who is begotten.

Linguistic addendum v. 4: careful analysis of v. 4 gives evidence that the lan-
guage meant by the original writing had no iʿrāb and probably was of the analytic
“neo-Arabic” type.

Pregill
Is this incongruously attributed to the Meccan period? Once again pedagogical expe-
rience underscores an obvious problem: students often point out the anomaly of call-
ing this an early Meccan sūra, since a condemnation of orthodox Christology is pre-
sumably out of place in that context. But note that according to the traditional
scheme of the order of revelations, this precedes Q 53, in which we find a distinctive
polemic against the worship of the Daughters.

Neuwirth’s extensive research on the echoes of the Psalter in the Qurʾān is once
again pertinent. Her most comprehensive statement is “Qurʾānic Readings of the
Psalms” (2009), in which she convincingly distinguishes between different modali-
ties of Qurʾānic engagement with psalmic texts. The sūra under consideration here
is her most compelling example of this phenomenon (on which see now Neuwirth
2010: 761–67 as well): it echoes both the Jewish shmaʿ (shěma yiśrāʾēl YHWH
ělohēnû YHWH eḥād, Deut 6:4), the direct impact of which is perceptible in the Un-
grammatikalität of the Qurʾānic formula huwa Allāhu aḥadun, and the Nicene Creed,
which it both reflects and rejects with its anti-Trinitarian assertion lam yalad wa-lam
yūlad. Here the Qurʾān demonstrates its intimate familiarity with the verbatim texts
of older monotheistic tradition in a very conspicuous way.

If Q 113– 114 are later additions to the canon, as has often been asserted (even in
the tradition itself), and this sūra was in fact originally the concluding passage in the
canonical scripture, then a striking parallelism with the opening passage, Q 1, be-
comes evident. Q 1 begins by invoking what seems to be an older name for God fa-
miliar from Yemenite monotheism in particular, Raḥmān, which is then glossed as
raḥīm, merciful (see my comments on QS 1). Here, two new appellations are intro-
duced at the very end of the canon: aḥad, the One, and ṣamad. The latter is a
hapax legomenon, and is possibly derived from yet another ancient Arabian name

QS 50 453



for God, Ṣamdān – the Eternal? – which in form obviously parallels Raḥmān, and
may likewise have been deliberately invoked to assert continuity with older tradi-
tions of vernacular or provincial monotheism in Arabia familiar to the Qurʾān’s au-
dience. The function of Q 1 and 112 together as the original bookends to the scripture
has not generally been appreciated. Should we call Q 112 the Ḫāriğa or the Ḫātima?

Reynolds
In his, “Some Minor Problems in the Qurʾān,” (1953: 67–84), Franz Rosenthal studies
46 translations of the term ṣamad, a large number of Arabic texts which employ this
term, and the relationship of this Arabic ṣamad to other Semitic terms which share
the same root. It is hard to imagine that we could be more thorough or careful in our
research on this term. Similarly a number of scholars have tried to understand the
peculiar lexeme aḥad (in v. 1), or have tried to find meaning in the Qurʾān’s use of
this term as opposed to wāḥid. Yet I wonder if these two terms (like the name ʿĪsā)
have led scholars on a wild goose chase. Could it be that the Qurʾān is so intent
on preserving its rhyme that it is willing to create new lexemes for that purpose,
and that purpose alone? (Incidentally, and interestingly, the rhyme here works
only without the iʿrāb).

Tengour
Composée de quatre versets, la sourate cent-douzième est considérée aussi bien par
la tradition musulmane que par l’orientalisme comme étant mecquoise. Son thème
est celui de la Profession de foi de manière sincère. Le nom verbal ’iḫlāṣ (racine
Ḫ-L-Ṣ) est construit à partir du verbe à la quatrième forme ’aḫlaṣa/yuḫliṣu qui signifie
être sincère. Ici la profession de foi concerne directement l’unicité d’Allāh (v. 1) et
l’impossibilité qu’Il engendre ou qu’Il ait été engendré (v. 3). Ce thème fait son appa-
rition vers le milieu de la période mecquoise, à une date incertaine que l’on pourrait
néanmoins tenter de retrouver en mettant en chronologie ce passage avec ceux des
sourates Q 6:101 ; Q 37:152 et Q 72:3, dans lesquels l’idée qu’Allāh ait engendré quoi
que ce soit est également rejetée. Les passages Q 6:101 et Q 72:3 sont toutefois les
seuls passages coraniques où, en raison de la présence du mot ṣāḥiba, compagne,
il est clairement question d’une fonction procréatrice du dieu coranique.

Dans d’autres passages, il s’agit plutôt de rejeter l’idée d’une fonction adoptante
d’Allāh. Ce sont ceux où il est dit à travers l’expression coranique ’ittaḫaḏa waladan
avec les variantes mā ttaḫaḏa waladan (ou min waladin), lam yattaḫiḏ waladan, mā
kāna ʾan yattaḫiḏa waladan, law ʾarāda ʾan yattaḫiḏa waladan, que le dieu corani-
que prend ou ne prend pas pour Lui des enfants. Ces passages sont les suivants :
Q 2:116; 10:68; 17:111; 18:4; 19:35, 88, 91–92; 21:26; 23:91; 25:2; 39:4.

S’agissant des passages de Q 19:35, 88, 91–92, c’est l’idée qu’Allāh ait pu prendre
pour lui un « fils divin » qui est rejetée.

454 QS 50



La parenté avec les Protecteurs de surnature, les Rabb(s), ne faisait à l’évidence
pas partie des croyances tribales. Celle-ci était nécessaire seulement aux alliances,
wala’, entre hommes de tribus. En s’attribuant des fonctions bibliques, le dieu
prôné par Muḥammad devient un dieu Créateur et Résurrecteur, mais il continue
d’être pour les hommes entrés dans son alliance un Protecteur qui en aucun cas
ne se mélangera avec les hommes qu’Il a pour fonction de protéger.

Tesei
I would like to make a general commentary addressing the whole selection of the last
ten passages. Many participants have pointed out the presence of hapaxes in passag-
es 41–50. I would like to raise the question about the unusually high concentration
of hapaxes in these passages. This phenomenon quite systematically occurs in most
“short sūras” (I deliberately avoid to speak about Meccan, or first Meccan sūras). The
concentration of hapaxes and rare expressions in these sūras is quite astonishing,
given the reduced amount of verses in which they occur. In statistical terms, one
would rather expect that sūras composed by so few words contained more common
than uncommon terms. In general, I have the impression that the vocabulary used by
the author(s) of “short sūras” is less homogeneous than that used for the redaction of
“long sūras.” I also have the impression that we are in presence a different linguistic
register.

Zellentin
The verse is rightfully understood by Neuwirth as engaging both the Sh’ma Yisrael,
the Biblical (see esp. Deut 6:4) and rabbinic declaration of God’s oneness, and the
Nicene Creed, the Christian declaration of God’s triune nature (2010:761–4). More-
over, Neuwirth rightly holds that the Qurʾān’s peculiar use of the rare grammatical
form aḥad must surely be heard in the context of the cognate word in the Sh’ma
in the Bible’s Hebrew (ʾḥd, which is equally preserved in the Aramaic translation
of the Sh’ma in Targum Onkelos, as ḥd, and in the Syriac Peshitta, equally as ḥd).
Yet it is again the Clementine Homilies which show us how the Qurʾān’s audience
may have been prepared for the Qurʾān’s integration of Jewish and Christian faith.
In effect, the Clementine Homilies emphatically and repeatedly quote the Sh’ma,
along with cognate verses:

“As I live, says the Lord, there is no other God but me. I am the first, I am after
this; except me there is no God” (see Is 44:6, 45:21, and 49:18). And again: ”You shall
fear the Lord your God, and Him only shall you serve” (see Deut 6:13). And
again: ”Hear, O Israel, the Lord your God is one Lord” (see Deut 6:4, CH 16:7).”

The Clementine Homilies, like the Qurʾān, combine their emphasis on the Sh’ma
with a clear reaction to the Nicene Creed. They portray Jesus as not divine, yet as the
son of God in the following words: “It is the peculiarity of the Father not to have been
begotten, but of the son to have been begotten; but what is begotten cannot be com-

QS 50 455



pared with that which is unbegotten or self-begotten” (Clementing Homilies 15:16, see
already my comments on QS 35). The language evokes and rejects the Nicene formu-
la, but likewise emphasizes sonship. (The “Aryan controversy,” of course, is hardly
pertinent in the seventh century, and even before that, at least in the way that has
been transmitted, at least partially a fabrication of Athanasius and his acolytes.)
The dual emphasis on the Sh’ma and on Jesus’ lack of divinity in the Clementine
Homilies constitutes the background against which the Qurʾānic passage at hand re-
sounds most fully: it points to the dialogue with a community that combined their
belief in non-Trinitarian Biblical monotheism with the belief that the non-divine
Jesus is omniscient and the son of God. This is certainly not the position for Christi-
ans, for whom Jesus is God; it is rather the position of the audience leaning towards
the Judaeo-Christian tradition for which the Son is not himself divine in the first
place.

456 QS 50


