QS50 Q112

112.1 Say: “He is God, Unique, 112.1 Dis: «Il est Allah, Unique.

112.2 God, Everlasting! 112.2 Allah, Le Seul a étre imploré pour ce que
112.3 Neither begetting nor begotten, nous désirons.

112.4 And none can be His peer.” 112.3 Il n’a jamais engendré, n’a pas été engen-

dré non plus.
112.4 Et nul n’est égal a Lui».

N IR BT
(4) 3115 4 35 2l (3) Vs gy 3 & (2) Aaall 4D (1) 3a0 4 54 (B

Dye

Profession de foi, centrée sur le théme de I'unicité de Dieu (la rime en —ad, dans le
Coran, est généralement réservée a ce théme). Elle est fort présente dans les « graf-
fitis coraniques », et dans les inscriptions (comme celle du Dome du rocher), méme si
c’est parfois sous une forme un peu différente. Kropp (2011) a raison de la rapprocher
des talbiya-s préislamiques, souvent tripartites. La présente sourate est donc une
talbiya quadripartite (et originellement tripartite si on considére le v. 2 comme une
insertion ultérieure : 'idée peut se défendre, mais elle reste hypothétique).

V. 1: le qul est vraisemblablement une addition des éditeurs, dont le rdle est de
mettre dans la bouche de Dieu un texte qui est une priére — autrement dit, un texte
qui s’adresse a Dieu. La syntaxe du verset pose probléme. Si on supprime huwa
(comme dans certaines traditions), alors on a une phrase nominale ; si on conserve
huwa, qui fait donc référence a I’objet de cette sourate — Dieu —, on a un probléme de
congruence entre allahu (défini) et ahad (indéfini). Comparer de ce point de vue v. 2,
allahu s-samad. Certaines traditions lisent donc al-ahad ou al-wahid. Je ne vois pas
de raison de les suivre. Il faut donc soit comprendre huwa llahu huwa ahad, soit faire
de ahad un nom propre, autrement dit un calque de I’hébreu e(h)had (cf. Deut 6:4)
ou de son équivalent araméen (had). Le fait que ahad n’ait pas, en principe, le sens
de « un, unique » va dans le sens de cette derniére solution.

V. 2 : apposition, et glose, du v. 1. Sur le sens de samad, nul besoin d’aller
chercher des solutions exotiques. Comprendre alldhu s-samad « Allah, le Seigneur »,
sous-entendu, celui que 1’on doit adorer (cf. al-masmiid, de méme racine). Cette
interprétation s’accorde parfaitement au contexte.

V. 4 : plusieurs variantes de lecture sont attestées, et le rasm est ambigu (il
faudrait d’ailleurs aborder les questions relatives a hamza, et a la nature méme de
I’arabe du Coran - trés certainement un arabe parlé, sans i‘rab, comme le remarque
Kropp dans son commentaire).

DOI 10.1515/9783110445909-055, [(c) DAY © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza
M. Zafer, published by De Gruyter.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



QS50 — 451

Hawting

Although v. 3 is usually seen as a rejection of the claims of Christianity (and clearly
could be used for that end), other opponents (Gnostics) could be envisaged. The
hapax al-samad in v. 2 has received much attention regarding its etymology and pos-
sible meaning, both of which remain debatable. When was the title of this sira
(which is not derived from the text itself) first given to it? Implicit in the title (on
the basis of other Qur’anic occurrences of forms of the root H-L-S) is an opposition
to Sirk.

Imbert

Cette courte sourate est loin d’étre la plus représentée en épigraphie coranique
ancienne. Toutefois, nous en connaissons deux attestations complétes durant les i
et ii*™ siécles de I'Hégire. L'une d’elles provient de Tell Rahiba au nord de la Jor-
danie: un rocher porte deux sourates entiéres totalement conformes au mushaf et
précédées de la basmala: il s’agit des sourates al-Nasr et al-Ihlas. Cependant, elles ne
se trouvent pas dans le bon ordre par rapport au classement de la vulgate; la sourate
al-Ihlas (112) entiére (avec I'impératif qul) se trouve gravée avant al-Nasr (110).

Ce que nous pouvons dire, a ce stade de nos recherches, c’est que cette sourate a
été largement et trés librement glosée par les auteurs arabes des graffiti. En voici
quelques exemples:

A al-Mteirdeh au sud de la Palestine, en 170/786, nous lisons (en respectant les
erreurs grammaticales du lapicide): inna-hu ahadan, ahadan samad, la walid wa-la
walad, ”il est un, un et impénétrable, il n’a pas de géniteur ni d’enfant” (cf. Nevo &
Koren 2003: 398, ST 649(34)). Nous pouvons nous interroger sur la question du choix
du mot ahad (textuellement le chiffre 1) dans le verset coranique, une sorte d’ex-
ception grammaticale 1a ot 'on se serait plutdt attendu a trouver la forme partici-
piale wahid. Le Coran des pierres répond a nos attentes: a Nagd Harir en Arabie,
nous trouvons la formulation suivante: [Allah] la ilah® wahid wa-la hafida lahu, 11
n’y a pas d’autre divinité, il est seul et sans petit fils” (cf. Grohmann 1962: 143, Z 246).
Citons une autre variante: Allah la ilah® illa huwa, wahid, Dieu, il n’est d’autre
divinité que lui, unique” (cf. al-‘U3§ 1964: 296, n° 96).

Sur le site du Qa“ Bani Murr en Arabie, nous avons relevé une étrange version de
ces versets: Allah ahad samadan (sic) lam yalid wa-lam yulad kana awwal kull Say’
wa-huwa l-baqi hatta la yakiin Say’ ba‘dahu, “Dieu est un, impénétrable; il n’en-
gendre pas et n’est pas engendré. Il est le commencement de toute chose, celui qui
demeure afin qu’il ne se trouve rien aprés lui.” Le degré d’inspiration de la sourate
du mushaf est d’environ 50 % et la partie finale est en totale divergence avec le texte
tel qu’il est connu. Kana awwal kull Say’ est absolument inconnu du Coran. Quant au
nom divin al-Bagi, il est lui aussi non présent sous cette forme dans le Coran; il est
en fait extrapolé de Q 55:26: wa-yabqa wagh rabbika dii-galal wa-ikram. Ce nom divin
consacré par la tradition tardive est pourtant présent dans le Coran des pierres.



452 — QS50

Khalfallah

Si I’on reprend I’expression de Rippin : « al-Samad continue de fasciner», on est en
droit d’explorer les raisons de cette « fascination ». Une de ces raisons est, sans
doute, la polysémie de ce terme au point qu’al-Razi cite dix-huit sens. Le mot a en
outre un trait morphologique ambigu que j’appelle, en me référant aux études
poétiques de J. Cohen, I’écart morphosémantique, nommé par les rhétoriciens: giyam
sigama gama siga. En 'occurrence, le schéme fa‘al désigne ici, non sa propre valeur
adjectivale, mais celle d’un participe passif ; samad signerait alors masmiid.

Troisiéme raison: I’éventuelle influence des sectes juives et chrétiennes.
Les muSabbiha (entendre : groupes anthropomorphistes) se sont appuyés sur ce
verset pour montrer que Dieu est corps. Il serait dées lors intéressant d’explorer les
voies par lesquelles cette croyance était arrivée a leurs milieux. Est-elle un résidu des
traditions mésopotamiennes et syriaques, étudiées par Sommer, Benjamin D., The
Bodies of God and the World of Ancient Israel (New York: Cambridge, 2009).

Il semble cependant que le débat sur le sens du mot a été tranché en faveur
d’une perception plus « arabe », c’est-a-dire plus ancrée dans 1’'univers sémantique
des bédouins : samad a été assimilé a un Seigneur tribal auquel 1’on s’adresse pour
exaucer les veeux et subvenir aux besoins. 11 fallait ensuite attendre les générations
des théologiens tardifs qui ont donné au terme une signification abstraite englobant
les Attributs de Dieu.

Ainsi, je proposerais une lecture plus diachronique de l'interprétation de ce
terme afin de mieux voir 1’évolution de ses strates herméneutiques.

Kropp

Structure: the stira can be explained in parallel to pre-Islamic talbiyas in their differ-
ent forms, mostly tri-partite. Another talbiya can be discovered in Q 72 and 73. Thus
v. 2 appears as a later and explanatory addition to the last word of v. 1 ahad (to which
genuine Arabic substitutions exist in the the gira’at).

Samad: a word has its meaning only in a given language and in a given context;
it does not mean what etymology tells us. Thus it is useless to trace back samad in
several Semitic languages to Ugaritic (14th c. BC) and find it there to be a divine epi-
theton.

According to Bible orientated interpreters it means “rock,” as a metaphor for
“shelter,” in parallel to numerous Biblical passages where God is siur “rock” for
his believers. In fact Arabic sumda or similar means an elevated, rocky place, but
is not used as a metaphor for “shelter” or similar.

Thus Arabic as represented in as-sayyid as-samad has a good chance to yield the
actual context meaning “a chief, lord whose support is looked for,” according to the
basic meaning of the Arabic root S-M-D. The root and the meaning exists in the form
of the adjective sindid expressing high grade of quality (M is assimilated to the fol-
lowing dental), pl: sanadid “lord, master, chieftain” (Schall 1984 —86: 372—373). This
explanation gives an Arabic word of lofty style as substitute for rather strange ahad



QS50 — 453

(Hebrew sounding) or in the other passage had (Syriac) “the only one” (conjecture for
Q 72, 73), and seemingly does not intend a parallel to the rock-metaphor of the Bible.

Lam yalid wa-lam yiilad: Q has quite a number of figurae etymologicae in form of
per merismum: for describing a totality, a comprehensive unity of qualities, actions
etc. the two extreme borders are expressed. The formula is not to be understood lit-
erally in its two parts, but only by summing up the two in one general meaning. This
literary device — often idiomatic and typical for a given language — should be recog-
nised and respected, even when translating a “holy text.” The general tendency of
theological commentators and translators “in via telogizzante” is to ignore this and
to find peculiar theological meanings in both of the two parts. Lam yalid wa-lam
yilad means: “God has absolutely nothing to do with the action of generation.”
There is no reflection about one who begets and one who is begotten.

Linguistic addendum v. 4: careful analysis of v. 4 gives evidence that the lan-
guage meant by the original writing had no irab and probably was of the analytic
“neo-Arabic” type.

Pregill

Is this incongruously attributed to the Meccan period? Once again pedagogical expe-
rience underscores an obvious problem: students often point out the anomaly of call-
ing this an early Meccan siira, since a condemnation of orthodox Christology is pre-
sumably out of place in that context. But note that according to the traditional
scheme of the order of revelations, this precedes Q 53, in which we find a distinctive
polemic against the worship of the Daughters.

Neuwirth’s extensive research on the echoes of the Psalter in the Qur’an is once
again pertinent. Her most comprehensive statement is “Qur’anic Readings of the
Psalms” (2009), in which she convincingly distinguishes between different modali-
ties of Qur’anic engagement with psalmic texts. The siira under consideration here
is her most compelling example of this phenomenon (on which see now Neuwirth
2010: 761-67 as well): it echoes both the Jewish shma‘ (shéma yisra’él YHWH
elohénii YHWH ehad, Deut 6:4), the direct impact of which is perceptible in the Un-
grammatikalitdt of the Qur’anic formula huwa Allahu ahadun, and the Nicene Creed,
which it both reflects and rejects with its anti-Trinitarian assertion lam yalad wa-lam
yiilad. Here the Qur’an demonstrates its intimate familiarity with the verbatim texts
of older monotheistic tradition in a very conspicuous way.

If Q 113 -114 are later additions to the canon, as has often been asserted (even in
the tradition itself), and this siira was in fact originally the concluding passage in the
canonical scripture, then a striking parallelism with the opening passage, Q 1, be-
comes evident. Q 1 begins by invoking what seems to be an older name for God fa-
miliar from Yemenite monotheism in particular, Rahman, which is then glossed as
rahim, merciful (see my comments on QS 1). Here, two new appellations are intro-
duced at the very end of the canon: ahad, the One, and samad. The latter is a
hapax legomenon, and is possibly derived from yet another ancient Arabian name



454 — QS50

for God, Samdan - the Eternal? — which in form obviously parallels Rahman, and
may likewise have been deliberately invoked to assert continuity with older tradi-
tions of vernacular or provincial monotheism in Arabia familiar to the Qur’an’s au-
dience. The function of Q 1 and 112 together as the original bookends to the scripture
has not generally been appreciated. Should we call Q 112 the Hariga or the Hatima?

Reynolds

In his, “Some Minor Problems in the Qur’an,” (1953: 67— 84), Franz Rosenthal studies
46 translations of the term samad, a large number of Arabic texts which employ this
term, and the relationship of this Arabic samad to other Semitic terms which share
the same root. It is hard to imagine that we could be more thorough or careful in our
research on this term. Similarly a number of scholars have tried to understand the
peculiar lexeme ahad (in v. 1), or have tried to find meaning in the Qur’an’s use of
this term as opposed to wahid. Yet I wonder if these two terms (like the name ‘Isa)
have led scholars on a wild goose chase. Could it be that the Qur’an is so intent
on preserving its rhyme that it is willing to create new lexemes for that purpose,
and that purpose alone? (Incidentally, and interestingly, the rhyme here works
only without the i‘rab).

Tengour

Composée de quatre versets, la sourate cent-douziéme est considérée aussi bien par
la tradition musulmane que par I'orientalisme comme étant mecquoise. Son théme
est celui de la Profession de foi de maniére sincére. Le nom verbal ’ihlas (racine
H-L-S) est construit a partir du verbe a la quatriéme forme ’ahlasa/yuhlisu qui signifie
étre sincére. Ici la profession de foi concerne directement 'unicité d’Allah (v. 1) et
I'impossibilité qu’ll engendre ou qu’ll ait été engendré (v. 3). Ce theme fait son appa-
rition vers le milieu de la période mecquoise, a une date incertaine que ’on pourrait
néanmoins tenter de retrouver en mettant en chronologie ce passage avec ceux des
sourates Q 6:101 ; Q 37:152 et Q 72:3, dans lesquels I'idée qu’Allah ait engendré quoi
que ce soit est également rejetée. Les passages Q 6:101 et Q 72:3 sont toutefois les
seuls passages coraniques otl, en raison de la présence du mot sahiba, compagne,
il est clairement question d’une fonction procréatrice du dieu coranique.

Dans d’autres passages, il s’agit plutdt de rejeter I'idée d’une fonction adoptante
d’Allah. Ce sont ceux ou il est dit a travers I’expression coranique ’ittahada waladan
avec les variantes ma ttahada waladan (ou min waladin), lam yattahid waladan, ma
kana an yattahida waladan, law ’arada ’an yattahida waladan, que le dieu corani-
que prend ou ne prend pas pour Lui des enfants. Ces passages sont les suivants :
Q 2:116; 10:68; 17:111; 18:4; 19:35, 88, 91— 92; 21:26; 23:91; 25:2; 39:4.

S’agissant des passages de Q 19:35, 88, 91— 92, c’est I’idée qu’Allah ait pu prendre
pour lui un « fils divin » qui est rejetée.



QS50 — 455

La parenté avec les Protecteurs de surnature, les Rabb(s), ne faisait a I’évidence
pas partie des croyances tribales. Celle-ci était nécessaire seulement aux alliances,
wala’, entre hommes de tribus. En s’attribuant des fonctions bibliques, le dieu
proné par Muhammad devient un dieu Créateur et Résurrecteur, mais il continue
d’étre pour les hommes entrés dans son alliance un Protecteur qui en aucun cas
ne se mélangera avec les hommes qu’ll a pour fonction de protéger.

Tesei

I would like to make a general commentary addressing the whole selection of the last
ten passages. Many participants have pointed out the presence of hapaxes in passag-
es 41-50. I would like to raise the question about the unusually high concentration
of hapaxes in these passages. This phenomenon quite systematically occurs in most
“short stiras” (I deliberately avoid to speak about Meccan, or first Meccan suras). The
concentration of hapaxes and rare expressions in these siiras is quite astonishing,
given the reduced amount of verses in which they occur. In statistical terms, one
would rather expect that stiras composed by so few words contained more common
than uncommon terms. In general, I have the impression that the vocabulary used by
the author(s) of “short siiras” is less homogeneous than that used for the redaction of
“long stiras.” I also have the impression that we are in presence a different linguistic
register.

Zellentin

The verse is rightfully understood by Neuwirth as engaging both the Sh’'ma Yisrael,
the Biblical (see esp. Deut 6:4) and rabbinic declaration of God’s oneness, and the
Nicene Creed, the Christian declaration of God’s triune nature (2010:761-4). More-
over, Neuwirth rightly holds that the Qur’an’s peculiar use of the rare grammatical
form ahad must surely be heard in the context of the cognate word in the Sh’'ma
in the Bible’s Hebrew (’hd, which is equally preserved in the Aramaic translation
of the Sh’'ma in Targum Onkelos, as hd, and in the Syriac Peshitta, equally as hd).
Yet it is again the Clementine Homilies which show us how the Qur’an’s audience
may have been prepared for the Qur’an’s integration of Jewish and Christian faith.
In effect, the Clementine Homilies emphatically and repeatedly quote the Sh’ma,
along with cognate verses:

“As I live, says the Lord, there is no other God but me. I am the first, I am after
this; except me there is no God” (see Is 44:6, 45:21, and 49:18). And again: "You shall
fear the Lord your God, and Him only shall you serve” (see Deut 6:13). And
again: "Hear, O Israel, the Lord your God is one Lord” (see Deut 6:4, CH 16:7).”

The Clementine Homilies, like the Qur’an, combine their emphasis on the Sh’'ma
with a clear reaction to the Nicene Creed. They portray Jesus as not divine, yet as the
son of God in the following words: “It is the peculiarity of the Father not to have been
begotten, but of the son to have been begotten; but what is begotten cannot be com-



456 —— QS50

pared with that which is unbegotten or self-begotten” (Clementing Homilies 15:16, see
already my comments on QS 35). The language evokes and rejects the Nicene formu-
la, but likewise emphasizes sonship. (The “Aryan controversy,” of course, is hardly
pertinent in the seventh century, and even before that, at least in the way that has
been transmitted, at least partially a fabrication of Athanasius and his acolytes.)
The dual emphasis on the Sh’'ma and on Jesus’ lack of divinity in the Clementine
Homilies constitutes the background against which the Qur’anic passage at hand re-
sounds most fully: it points to the dialogue with a community that combined their
belief in non-Trinitarian Biblical monotheism with the belief that the non-divine
Jesus is omniscient and the son of God. This is certainly not the position for Christi-
ans, for whom Jesus is God; it is rather the position of the audience leaning towards
the Judaeo-Christian tradition for which the Son is not himself divine in the first
place.



