
QS 49 Q 108

. We gave you in abundance,
. So pray to your Lord, and sacrifice.
. He who baits you: it is he who shall be
childless!

. Nous t’avons certes, accordé l’Abond-
ance.
. Accomplis la Salât pour ton Seigneur et
sacrifie.
. Celui qui te hait sera certes, sans postér-
ité.

رثوكلاةروس
لصَفَ)1(رََثوْكَْلاكَاَنيْطَعَْأاَّنِإ

برَِلِّ
ِ

)3(رَُتبْلأَْاوَهُكََئِناشَنَِّإ)2(رْحَنْاوَكَّ

Cuypers

Plusieurs savants occidentaux, ces dernières années, ont estimé que cette sourate, la
plus courte du Coran, « ne faisait pas sens » (Gilliot 2004a), malgré ce qu’en disent
les commentaires classiques. Luxenberg a pensé déceler, derrière cette sourate, le
texte syriaque des vv. 5:8–9 de la première Lettre de saint Pierre. Un examen phi-
lologique et intertextuel pourra cependant donner un sens tout à fait satisfaisant à
cette sourate, en corrigeant quelque peu l’interprétation traditionnelle. Deux termes
font particulièrement difficulté : kawṯar et abtar.

Le terme kawṯar dérive d’une racine signifiant « abondance ». Les sourates 93 et
94 (qui reflètent une même situation de crise que la sourate 108) énumèrent les dons
abondants accordés par Dieu à son Prophète, dont le dernier est assurément le plus
important : « N’avons-nous pas élevé pour toi ton renom ? » (Q 94:4), allusion claire à
la mission prophétique de Muḥammad. Pas n’est besoin d’imaginer le don d’un
fleuve paradisiaque appelé Kawṯar, comme le font certains commentateurs.

Le v. 3 est compris par les commentateurs comme une réponse à une insulte
raillant Muḥammad de n’avoir pas eu d’héritier mâle. Le terme abtar désigne en effet
les animaux qui ont la queue coupée, d’où le sens de « mutilé », et, dans le domaine
humain, de « sans postérité ». Le sens premier du mot est toutefois simplement
« coupé de »: “Anything cut off, or anything of which the effect is cut off, from good
or prosperity” (Lane). Pour le verbe batara, de même racine, Lane donne entre
autres: “He cut, or severed the ties, or bonds, of his relationship; he disunited
himself from his relations.” D’où notre traduction par « paria ». Cela rejoint une
tradition attribuée à ‘Ikrama : « Quand la révélation parvint au Prophète, Qurayš dit :
“Muḥammad est séparé de nous” ; alors descendit le verset : “En vérité, celui qui te
hait, c’est lui le séparé” ; celui qui t’accuse de séparation, c’est lui qui est séparé »
(Ṭabarī). On trouve une formule semblable dans la sourate 83:29–32 où les in-
crédules traitent les croyants à leur tour d’« égarés » (ḍāllūn) : « En vérité, ceux qui
ont péché, de ceux qui croyaient se moquaient (…). Et quand ils les voyaient, ils
disaient : « En vérité, c’est ceux-là les égarés ! »

DOI 10.1515/9783110445909-054, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso 
Tesei, Hamza M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



La sourate exprime donc simplement le réconfort de Dieu à l’égard de son
Prophète, traité d’égaré ou de paria par ses concitoyens.

Dye
Une crux interpretum des études coraniques – et un bon moyen de tester nos prin-
cipes méthodologiques. Cette sourate, la plus brève du Coran, reste en effet très
obscure. De nombreux termes sont ambigus, et le sens que l’on donnera à l’un
influera sur celui que l’on donnera à l’autre (notamment avec le couple kawṯar/
abtar).

La tradition musulmane relie cette sourate à un épisode supposé de la vie du
Prophète. Rien n’oblige à la suivre ici. Kropp propose d’y voir une prière apo-
tropaïque, sans doute retravaillée lors de l’édition/composition du Coran. Cela me
semble plus fructueux.

Il est en effet naturel de lire, derrière kawṯar, le syriaque kūṯrā, « constance,
persévérance ». La sémantique de la racine K-T-R est, dans le Coran, influencée par
son équivalent syriaque. Cf. Q 20:33–34 : kay nusabbiḥaka kaṯīran/wa-naḏkuraka
kaṯīran, qui signifie « afin que nous Te glorifiions avec constance, et T’invoquions
avec constance », et non « beaucoup », qui n’a guère de sens.

Lire ngar et non nḥar, en comprenant ngar, non pas selon le sens de la racine
attesté en arabe (« raboter »), mais selon le sens le plus usité en syriaque (« persister,
persévérer »), est également défendable : on peut penser à une forme de calque, ou à
une technique de traduction dans laquelle on attribue au terme arabe toutes les
variétés sémantiques du terme syriaque qu’il traduit (ce qui explique assez bien
pourquoi le terme aurait été mal lu par la suite). Ngar et kawṯar étant presque
synonymes, on a un beau parallélisme, ce qui rend la rhétorique de la sourate plus
convaincante ; par ailleurs, on rend mieux compte du sens de šāniʾa-ka.

Il faut insister sur deux points : d’une part, il n’y a aucune raison de penser que
l’environnement dans lequel naît le Coran n’était pas, d’une façon ou d’une autre,
multilingue (l’ensemble du Proche-Orient l’était) – autrement dit, il convient de
reconnaître la présence de nombreuses traces de bilinguisme/multilinguisme dans la
langue même du Coran (il faut bien sûr sortir du dogme théologique de « l’arabe
pur », qui n’a aucun sens linguistiquement et historiquement) ; d’autre part, un tel
système de calque est un phénomène bien connu par ailleurs. Un bel exemple :
syriaque šubḥā (« gloire », cf. arabe subḥān) pour traduire grec doxa, lorsque doxa
signifie « gloire », mais aussi lorsque doxa signifie « opinion ».

Hawting
In v. 2 the explicit conjunction of prayer and (animal) sacrifice (without reference to a
locality) – ṣalāt wa-naḥr – as a means of thanking God is notable. Al-abtar is a hapax
legomenon, and although apparently a normal Arabic word, its sense is questionable

444 QS 49



(cut off/curtailed, and if so, from what?). Al-kawtar is also problematic: cf. Ps. 68:6,
where the pl. of kōšārāh appears to mean something like “prosperity.”

Khalfallah
Dans le cadre de mes recherches sur l’ambigüité des structures lexicales, syntaxiques
et rhétoriques du Coran, l’étude de ce passage me permettrait de souligner un fait
particulier de la sémantique coranique. Si le principe de Mubtakarāt al-Qurʾān (mots
inédits que le Coran « introduit » pour la première fois) est connu, le fait d’insti-
tuer ex nihilo un sens mérite d’être examiné. Parfois, c’est Muḥammad lui-même qui
arrête le sens des mots nouveaux, le propose et en délimite l’étendue. Cette remarque
s’applique, en l’occurrence, au mot kawṯar dont il a précisé le sens référant au
« fleuve dans le Paradis.” Même règle pour le mot wayl où c’est le prophète qui
intervient pour créer une signification et l’arrêter.

Cependant, ce qui est étonnant est que l’on continue à commenter ces mots pour
en proposer des sens moins eschatologiques, plus concrets. Comme si le but de cette
démarche était d’asseoir la convention religieuse sur un socle linguistique. Ainsi, on
a tenté de relier ce terme kawṯar à la racine K-Ṯ-R. Cependant, fait nouveau que
Gilliot (2004b) souligne dans son étude : « L’embarras d’un exégète musulman face à
un palimpseste : Maturidi et la sourate de l’Abondance, une cinquième hypothèse
propose une entrée morphologique (le schème fawʿal) pour mieux comprendre le
mot et l’ancrer dans son environnement arabe.

Kropp
al-Kawṯar = (Prayer for) Endurance (perseverance).

“Interpretatio religiosa communis (adversus historicam, singularem) est praeferen-
da.”

The shortest sūra of the Qurʾān lends itself to be treated as a paradigmatic exam-
ple of exegetic principles to be applied all over this text collection. First the applica-
tion of the aforesaid principle to the case of this peculiar text is given; then a short
note on the principle itself will follow.

The evident and simple identification of šāniʾa-ka “the one who hates you” in
the religious context is man’s hater and foe par excellence, the devil. This defines
the short passage as an apotropaic, short and fervent prayer for shelter against the
devil’s seductions.

Now, the prayer is put in a form which anticipates and thus formulates the pos-
itive answer of the divinity implored, and as such is most comforting for the believer
in seductions’ woe. As such a typical stylistic and rhetoric device of these texts,
where utterances are given in constant change of speaker and addressee, consequent
use of personal pronouns in the first, second and third persons etc. If reduced to a
single source, it could be an interesting investigation to explore the mental back-
ground and horizon of this person (Kropp 2008: 794–797). If seen as the result of

QS 49 445



heavy redactional overhaul of these texts, one could try to discern the several layers
of the text’s history and to define the special competences and aims of this group of
learned and skilful scribes. Anyhow, one can formulate the corresponding prayer as
follows:

رثوكلابرايينطعا]1[
رحناويبرل/كللصاف]2[
رتبلاانكيلفيئناشاما]3[

–
[1] Give me, o Lord, the kawṯar!
[2] Then I will pray to You / my Lord and sacrifice (one diacritical point added: en-
dure!)
[3] As for my foe, he shall be the defeated (ruined)!

Once the text genre has been detected it is fine tuning to think about the hapax
legomenon (kawṯar) and other words not really fitting in the context. That is where
Luxenberg’s working hypothesis of an underlying Syro-Aramaic lexicon comes in;
and the case of Q 108 is one of his convincing examples.

Kawṯar can well be taken as Syro-Aramaic kut(t)ārā “remain steadfast”; I will not
discuss here problems of mechanisms of transfer from Aramaic to Arabic (oral versus
written, transcription versus transliteration). In this case seemingly transliteration is
the first candidate which would point to a written source (Vorlage).

Furthermore to read N-Ḥ-R “sacrifice” is possible, but N-Ǧ-R as a semantic cal-
que from Aramaic in the sense of “endure” fits better.

Lastly the endlessly discussed abtar finds its emendation in T-B-R (attested in
the Qurʾān several times, clearly an Aramaic calque as well) “destroy, ruin.”

This – in form of an anticipated and paradoxical answer to an apotropaic prayer
– fits well into the series of Q 113 and Q114. And it is in fact a parallel to the most
frequent formula aʿūḏu bi-llāh min aš-šayṭān ar-raǧīm.

Coming back to the exegetic and hermeneutic principle cited in the beginning, it
is exactly the contrary of the endeavour of traditional Muslim exegesis which tries to
find links and allusions in the Qurʾān’s text to individual events and situations in
Muḥammad’s – traditionally known – biography, an endeavour collected and sys-
tematically arranged and commented upon in the asbāb an-nuzūl literature. Many
of these links and allusions are not really convincing. The counter principle applied,
I doubt if any of them will resist historico-textual criticism.

To conclude, one may formulate the Latin phrase in English: Every historical and
individual interpretation of a Qurʾānic passage has to be rejected if there is a plau-
sible alternative based on the general religious character of these texts, and if
there are no other independent sources testifying the respective historical occasion.

Ironic addendum: As can be seen in Paret’s commentary on Q 108 (1971: 525–
527) and the studies and works cited there, especially Birkeland’s, it was in fact West-
ern scholars who made the most extravagant digressions and came to the most

446 QS 49



learned, but nearly abstruse conclusions, clinging to the premisses that the passage
treats an individual event in Muḥammad’s life.

Rippin
According to Badawi/Abdel Haleem (2008: 921), the command in v. 2, anḥar, might
mean “stand upright” in the sense of “fulfilling duties” (or simply “perform”) in ref-
erence to prayer. But it might also mean “sacrifice.” To connect prayer (ṣalla) and
sacrifice does not appear to happen elsewhere in the Qurʾān (in the use of words con-
nected to dabaḥa, dakkā, or qurbān, for example) and certainly this use here is strik-
ing (as compared to the linking of prayer and the giving of charity, for example,
which is so frequent).

It is interesting to read how Bell (1991: II, 591) tries to work this out: “It seems
improbable that Muḥammad would have taken part in the sacrifices of the Pilgrim-
age in the Meccan period of his activity. Hence this exhortation is probably Medi-
nan.” In the same manner as Bell, then, the emergence of a meaning not related
to “sacrifice” may well stem from concerns that if the sūra is Meccan (as tradition
holds) then Muḥammad would not be taking part in pre-Islamic sacrifice practices
around the Kaʿba; rather than follow Bell’s reasoning, providing a different interpre-
tation for the word is a solution.

Stefanidis
Chabbi (2010: 450) understand abtar (v.3) in the sense of “castrated” and sees in this
term the reflection of a grave sexual insult that was addressed to Muḥammad, who
was despised for having no sons. In her view, the short sūra is meant to console the
prophet : “l’abondance du don […] est manifestement destinée à compenser l’énor-
mité de l’insulte que donne à lire sans aucune ambiguïté le troisième et dernier ver-
set de la sourate.”

Earlier, Birkeland (1956: 92–3) had advanced a drastically divergent reading of
the same sūra. He suggested that al-kawṯar refers to the material abundance and
real social influence resulting from Muḥammad’s marriage to Khadīǧa. Correspond-
ingly, abtar, in the sense of being “cut off” from society, “rejected,” “hated,” is not
an insult originally addressed to Muḥammad but an apt description of whoever
would dare to stand against him, at least in this very initial stage of his prophetic
mission: “Muḥammad had become so important and influential that the hating of
him implies a severance from socio-economic goods represented by him […] Or per-
haps more sharply expressed: when a man is characterized so that his enemy is suf-
fering loss, the man is really in good circumstances.”

The wide gap between these two interpretations illustrates the limits of a psycho-
logical and biographical interpretation of the Qurʾān (on this issue, cf. Rippin 1992).

QS 49 447



Tengour
Comme les sourates al-Ḍuḥā et al-Šarḥ, la sourate al-Kawṯar est une adresse directe
dans laquelle le Seigneur coranique déclare octroyer à Muḥammad cette profusion
de bienfaits, kawṯar, (v. 1) et c’est pourquoi, celui-ci est sommé de Le remercier en
accomplissant le grand sacrifice de camélidés (v. 2), ainsi que cela se faisait dans la
société des tribus d’alors, à des moments spécifiques de l’année.

Je m’arrêterai sur le dernier verset :
v. 3 : ’inna šāniʾa-ka huwa l-’abtar
« C’est celui qui t’insulte [l’adresse est à Muḥammad] qui est le châtré ! »
L’adjectif ’abtar est construit sur la racine B-T-R qui connote l’idée de retrancher

et de couper. Ainsi, dans sonMuḫaṣṣaṣ, le lexicographe Ibn Sīda (m. 458/1066) glose:
al-batr : ’istiʾṣāl al-shayʾ, taqaṭṭuʿu-hu wa-kull qaṭʿ batr. Le verbe batara/yabturu
signifie littéralement « castrer » et s’emploie en parlant d’un homme ou d’un animal.
Ibn Sīda définit le terme ’abtar comme suit :

al-’abtar: al-maqṭūʿ al-ḏanb […] wa-l-’abtar : allaḏī lā ʿaqib la-hu.
« al-’abtar est celui dont le membre a été coupé […] de même qu’al-’abtar se dira

de celui qui n’a pas de descendant mâle ».
Qualifier un homme de ’abtar revient par conséquent à le traiter de « castré » (ou

d’« impuissant ») ou d’« incapable d’avoir des fils ».
Il importe de comprendre que dans la mentalité des tribus du VIIe siècle, un

homme sans descendance mâle était perçu comme étant un homme accablé par le
mauvais sort et voué à une disparition certaine puisque sans fils, son nom dis-
paraîtra avec lui.

La cinglante réplique du v. 3 donne à penser que l’insulte a été proférée contre
Muḥammad qui n’avait effectivement pas de fils. Dans le contexte de polémique
ambiant entre lui et ses adversaires mecquois, l’échange est vraisemblable (voir
également J. Chabbi, Le seigneur des tribus. L’islam de Mahomet, Paris, CNRS Édi-
tions, 2010, 239–246).

Pour l’historien, tenter de remettre les mots dans leur contexte est d’importance
car c’est de cet effort que dépendra la compréhension du statut de l’homme
Muḥammad dans sa tribu. Ce passage montre qu’il n’était à l’évidence pas considéré
de manière positive par les siens et c’est sans doute ce qui explique pourquoi sa
parole a été en échec tout au long de la période mecquoise, jusqu’à son expulsion,
iḫrāǧ – là encore, le terme qu’emploie le Coran dans Q 9:40 ; Q 47:13 ; Q 60:1 est sans
ambiguïté – de sa cité d’origine.

Zellentin
The following considerations are dependent on three assumptions that are hopefully
not too far-fetched: reading nḥar (v. 2) as denoting sacrifice, abtaru (v. 3) as referring
in some sense to the lack of posterity, and the passage as a whole as implying that
the absence of offspring may disqualify from sacrificing.

448 QS 49



The relationship between earthly honor and posterity lies at the heart of many
traditions; it is acutely dismissed already in Isaiah 56:5. More specifically, the high
priest needs to be married and have children according to the Bible and the rabbinic
tradition (see Leviticus Rabbah 20:9). The Qurʾān’s likely sense that sacrifice presup-
poses offspring also figures prominently in one text that is of key relevance for un-
derstanding many of the Qurʾān’s Jesus passages: the Infancy Gospel of James origi-
nated as a Judaeo-Christian text in the third century (Vuong 2011), and was
incorporated in the broader Christian tradition and translated into Syriac not long
before the time of Muḥammad. Here, the story begins by Joachim being dismissed
from being the first to sacrifice since he has not produced seed in Israel. The short-
coming is more than corrected by the birth of the pure Mary; Joachim remains, like
Muḥammad, without a son and may well be one of the models for the prophet.

If the connection between posterity and sacrifice is maintained here (and the
reading is indeed difficult as so many commentaries illustrate far better than I
could), then we may want to consider the role of sacrifice in the Qurʾān as a
whole. For the Qurʾān shares the criticism of sacrifice so prominent in the Bible’s pro-
phetical books and emphasized by Christian and Judaeo-Christian tradition, which
we also see in the Didascalia and the Clementine Homilies. Ritual slaughter does
not effectuate salvation: rather, the Qurʾān elsewhere states, “it is not the (slaugh-
tered camel’s) flesh or their blood that reaches God, rather it is your Godwariness
(taqwā) that reaches Him (Q 22:37, see also Q 5:27). Accordingly, in the Jewish and
Christian and especially Judaeo-Christian tradition, sacrifice is essentially seen as
abrogated, and replaced respectively with prayer or the Eucharist. (The rabbis’
daily prayer schedule based on the three daily temple sacrifices, as well as the Syriac
term for Eucharist, qwrbn’, based on the Biblical term for “sacrifice,” may suffice as
illustrations of this complex issue of the replacements for sacrifice, see Mishna Bera-
khot and Gelston 1991, but cf. Conybeare 1903 on the case of Armenia).

The Qurʾān, by contrast, emphasizes that the slaughter of camels in the context
of the Hajj is a “sacrament of God,” (šaʿāʾiri llāhi, Q 22:36), maintaining sacrifice
within its ritual code in contrast to most of its known contemporaries but perhaps
in continuity with local custom. The Qurʾān’s notion of “abrogation” of the Torah,
hence, actually seems to place more emphasis on immediate continuity with the
Torah not only than the Christian tradition more broadly, but in some ways even
more so than the Clementine Homilies or the Didascalia, and more so than the rabbis.
Its likely notion that, according to its adversaries, sacrifice presupposes offspring, il-
lustrates the Qurʾān’s continuity with the position expressed in the Infancy Gospel of
James, and both texts maintain a view of sacrifice and of ritual purity embodied by
the Temple and by Mary.

QS 49 449


