
QS 48 Q 106

. To bring harmony to Qurayš,
. Their harmony being the journey of win-
ter and summer.
. So let them worship the Lord of this
House,
. Who fed them against hunger,
And secured them against fear.

. A cause du pacte des Coraïch,
. De leur pacte [concernant] les voyages
d’hiver et d’été.
. Qu’ils adorent donc le Seigneur de cette
Maison [la Ka’ba],
. qui les a nourris contre la faim et rassurés
de la crainte!

شيرقةروس
شلاةََلحْرِمْهِفِلاَيِإ)1(شٍيْرَقُفِلاَيلإِِ

نْمِمْهَُنمََآوَعٍوجُنْمِمْهُمَعَطَْأيذَِّلا)3(تِيَْبْلااذَهَبَّرَاودُُبعَْيْلفَ)2(فِيْصَّلاوَءِاَتِّ

)4(فٍوْخَ

Azaiez

La sourate ne recueille aucun des motifs classiques de la polémique coranique
(Azaiez. 2012). Il n’est question d’aucun discours eschatologique, d’aucune présence
d’un destinataire premier ou allocutaire, d’aucun discours métatextuel, d’aucune
allusion à une communauté de croyants. Le terme même de Dieu est Rabb et non
Allah. Peut-on, dès lors, considérer cette sourate comme préislamique comme le
suggère également Dye ?

Cuypers
On sait, par les commentaires classiques (Ṭabarī, Zamaḫšarī…) que dans la recension
d’Ubayy ibn Ka’b, les deux sourates 105 et 106 n’en faisaient qu’une.

Considérée en elle-même, la sourate 106 est composée de manière concentrique
(ABA’) :

–  …pour (li) la sécurité des Qurayš,
–  leur sécurité pour la caravane d’hiver et d’été,
*  (fa) qu’ils adorent donc le Seigneur de ce Sanctuaire,
= a qui les a nourris contre la faim
= b et les a assurés contre la crainte.

Les segments bimembres extrêmes se répondent comme la cause (1–2) à l’effet (4a-
b) : la sécurité des caravanes des Qurayš assure le ravitaillement et le bien-être des
Mecquois. Au centre, bien mis en valeur, la conséquence morale: que les Qurayš
adorent le véritable Seigneur de leur Sanctuaire.

La particule li, par laquelle le texte commence, fait problème. Elle introduit
habituellement une subordonnée causale: « À cause de… ». Mais, selon la gram-
maire, une subordonnée causale ne saurait précéder la principale. Reste la possi-
bilité que la phrase introduite par li soit une subordonnée finale qui continue la

DOI 10.1515/9783110445909-053, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza 
M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



sourate 105, al-Fīl, manifestant ainsi l’entière unité des deux sourates. C’est ainsi que
traduit M.A.S. Abdel Haleem (2005) : “[He did this] to make the Qurayš feel secure,
secure in their winter and summer journeys.”

Comprises comme une unité, les deux sourates ont pour thématique la protec-
tion que le « Seigneur » assure à l’égard des Mecquois, en écartant d’eux la
« crainte » (Q 106, 4b) des dangers extérieurs, symbolisée par l’attaque des Gens de
l’Éléphant, et en garantissant de ce fait la sécurité des caravanes et donc la nour-
riture et la tranquillité des Qurayš. En réponse à cette double protection, ceux-ci sont
invités à adorer « le Seigneur (Rabb) de ce Sanctuaire ». Ce Seigneur est qualifié de
« ton Seigneur » (Q 105:1), car il est celui dont le Prophète a fait personnellement
l’expérience. C’est Lui que le Prophète appelle à adorer dans la Kaʿba, au lieu des
idoles qui s’y trouvaient. Car lui seul est la source de tous les bienfaits dont jouissent
les Mecquois.

Il semble bien que ces deux sourates témoignent de l’éveil d’une nouvelle
conscience religieuse, chez Muḥammad. Antérieurement ou concomitamment à la
révélation eschatologique (Q 81), c’est un Dieu bienveillant, Maître de l’Histoire, qui
s’est révélé à lui.

Dye
Certaines traditions ne séparent pas les sourates 105 et 106, faisant donc de la
présente sourate la suite de la sourate 105. Le fait que les sourates 105 et 106
diffèrent fondamentalement par le rythme, la rime et le contenu conduit à rejeter
cette hypothèse. Ajoutons qu’Ibn al-Nadīm parle dans son Fihrist d’un codex de
Ubayy, où les deux sourates sont indépendantes, la sourate al-Ṭīn suivant la sourate
al-Fīl. Les deux sourates se suivent, et sont donc séparées, dans le codex attribué à
Ibn Mas’ūd.

Ce texte, très allusif, a donné naissance à d’innombrables traditions sur le
commerce mecquois. Sur ce sujet, cf. Crone 1987: 203–226.

La sourate contient trois hapax : ʾīlāf (« entente »), qurayš, rabb hāḏā l-bayt (et
non rabbuka, comme dans la sourate précédente), « le seigneur de ce temple, de
cette maison ». Comme le note De Prémare 1998: 263, cette dernière expression est
typique des inscriptions préislamiques que l’on peut trouver à Petra, Hegra, et plus
généralement dans le nord de l’Arabie. En général, il est implicitement question dans
ces inscriptions de Ḏū l-Šarā (Dusarès), dieu auquel est voué un culte dans un
sanctuaire (al-bayt). Une divinité féminine (al-ʿUzza ou Manāt) lui est souvent as-
sociée. Dans le cadre de cette sourate, rabb hāḏā l-bayt pourrait-il toujours être Ḏū l-
Šarā, ou (moins plausiblement) Hubal ? En tout cas, le caractère extrêmement ar-
chaïque de cette sourate (il n’est pas impossible que le début manque), ainsi que son
style, me font penser que l’on pourrait bien avoir affaire ici, tout simplement, à un
texte préislamique. La question que l’on a alors envie de poser est : pour quelle(s)
raison(s) ce texte a-t-il été intégré dans le Coran ?

QS 48 439



Hawting
This is the only reference in the Qurʾān to God as “the Lord of this House.” As such,
the expression is not Biblical although the Bible often calls the Temple “the House of
the Lord,” especially in some Psalms. The opening invocation of Qurayš is striking in
a text that has so few explicit mentions of the people and places associated with the
life of the prophet in extra-Qurʾānic tradition. Presumably it refers to the Qurayš we
know from Muslim tradition, but if so why would a passage in the Qurʾān celebrate a
benefit bestowed by God on a group that tradition paints as mainly enemies of the
prophet in his lifetime?

Khalfallah
Ce passage est un échantillon représentatif de l’ambigüité syntaxique du Coran. Si le
vocabulaire de cette sourate est plutôt clair, (riḥa, šitāʾ, ṣayf, ǧūʿ, ḫawf…), sa cons-
truction syntaxique renferme maintes difficultés grammaticales. Je tâcherai ici de
décrire les nœuds de cette ambigüité et de proposer une piste intertextuelle.
– Première difficulté : Pour expliquer la présence du lām de li-īlāfi, deux solutions

ont été avancées :

[1] Considérer qu’il s’agit du lām de taʿlīl (finalité : pour, afin que). Le premier verset
est une phrase complétive dont la fonction grammaticale est un complément de
cause. Cependant, la principale de cette cause (fa-l-yaʿbudū) est séparée par cinq
mots ; ce qui en fait une complétive pré-posée, c’est-à-dire mentionnée avant la
principale. Cette pré- position (taqdīm) a ainsi engendré un sens conditionnel dont la
teneur serait : s’ils n’adorent pas Dieu pour ses grâces subtiles, qu’ils l’adorent pour
celle-ci, plus évidente : avoir l’habitude de voyager….

[2] Considérer ce lām comme une particule exclamative. On a donc imaginé un
verbe- exclamatif omis (fiʿl taʿaǧǧub maḥdūf). Par conséquent, les deux premiers
versets seraient vus comme un complément d’objet direct.
– Deuxième difficulté : L’emploi d’une annexion sémantique (iḍāfa maʿnawiyya)

dans : īlāfi Qurayšin. Nous savons que īlāf est un nom d’action de la forme IV de
la racine (ʿ-L-F). Toutefois, le nom d’action remplace ici le verbe dont le sujet
est Qurayš. Quant au complément d’objet de ce verbe nominal est : riḥla.

– Troisième difficulté : L’emploi d’une apposition d’où la répétition de īlāfi à deux
reprises.

– Quatrième difficulté : L’emploi d’une annexion dont le deuxième terme est
doublé (šitāʾ et ṣayf). Cet emploi est jugé comme dérogatoire et n’est permis
qu’en cas de nécessité.

– Cinquième difficulté : L’orthographe de īlāf sans le yāʾ. L’explication qui a été
donnée pour cette omission est que l’écriture est une tradition à suivre, établie
par les premiers scribes qui l’ont fait juste comme aide-mémoire et non comme
une reproduction fidèle.

440 QS 48



Pregill
A shibboleth that separates traditionalists from skeptics: to the former, the meaning
of this sūra is entirely transparent, while to the latter it is utterly inscrutable. The
classic treatment of Rubin (1984) focuses on controversial variants to the reading
li-īlāf, e.g. li-yaʾlaf or li-taʾlaf or la-yaʾlaf, which produce the imperative “Keep to it
[i.e., the worship referred to in v. 3], O Qurayš!” These variants were clearly contrived
to defang the problem posed by a supposedly early sūra seemingly describing reli-
gious rectitude on the part of Qurayš before their embracing Islam. Rubin asserts
that the tafsīr on the sūra can provide us with important clues about its authentic
historical background; in contrast, Crone’s analysis (1987: 204–214) casts doubt on
the possibility that the traditional account can yield any reliable information
about its composition at all. This begs the question of what the sūra is really describ-
ing if īlāf cannot be plausibly interpreted either as trading expeditions or treaties of
security allowing such expeditions to occur. (Rubin’s revision of his argument in re-
sponse to Crone (2011) is admittedly more compelling than his original treatment, at
least in its interpretation of the sūra itself.) Does the suggested connection of the
word with the Syriac term for “ship” rescue us from the exegetical impasse before
us? It might help insofar as we have other philological evidence that corroborates
that reading (as opposed to the seemingly arbitrary assignment of the ‘pure Arabic’
meaning of “expedition” for īlāf), but it raises another problem, namely that of the
rather inexplicable association of the Qurayš with maritime trade.

Tengour
Comme dans la sourate cent cinquième, les hommes de la tribu de Muḥammad, les
Qurayš, sont ici sommés de se soumettre au Seigneur de la Demeure mecquoise (ou
du bétyle mecquois), Rabb al-Bayt. Il s’agit du Seigneur local de la cité où s’étaient
installés les Qurayš quelques cent cinquante ans auparavant et dont la sourate qui
porte leur nom rappelle qu’Il a été pour eux à la fois un Nourrisseur, ‘aṭ’ama-kum
min ǧū’, et un Protecteur, wa ’āmana-kum min ḫawf. Dans la société d’alors, ces deux
fonctions sont, avec la Guidance, celles qui caractérisent les Rabb(s). L’Alliance, la
Guidance et le Don représentent précisément les trois fonctions autour desquelles
semble s’être articulé, le divin dans la vieille société des tribus.

À ce stade de la Révélation, le Seigneur coranique ne se distingue donc pas
encore des autres Seigneurs locaux. Cette distinction va apparaître progressivement
au cours de la période mecquoise et s’intensifiera, au fur à mesure que la polémique
opposant l’homme Muḥammad aux siens grandira. Sans jamais perdre sa dénomi-
nation de Rabb, le Seigneur de la Demeure mecquoise va s’octroyer des fonctions
que l’on pourra qualifier de bibliques, telles que la maîtrise de tous les espaces aussi
bien terrestres que célestes, la création et la résurrection. Il devient ʾilāh, divinité,
puis Allāh, la Divinité.

Les sourates cent-cinquième et cent-sixième font sans doute partie du substrat
coranique le plus ancien où il n’est pas encore question d’eschatologie et d’autres

QS 48 441



thèmes bibliques. Ce sont des sourates courtes et homogènes qui se caractérisent par
une adresse à la deuxième personne du masculin singulier, un ‘anta jamais nommé
de manière explicite dont on suppose qu’il s’agit de l’homme Muḥammad, à travers
lequel c’est la tribu entière qui fait l’objet de l’adresse.

Aussi, l’historien considérera-t-il que ce sont ces sourates de chronologie plus
ancienne qui représentent la Révélation initiale, non pas le début de Q 96:1–5
comme l’affirmera la tradition sacrée et comme le soutiendra la majeure partie des
coranistes contemporains l’ayant reprise à leur compte.

Younes
It is clear that the Qurʾān commentators had particular difficulty with the first word
of the sur̄a. This is reflected in the different ways it was read: īlaf̄, ilaf̄, and ilf .

In terms of its meaning, Tabarī (2005, XII: 700–702) lists niʿma “blessing,” ulfa
“familiarity, tameness, group solidarity,” and luzum̄ “abiding, staying.” Other mean-
ings cited in the literature include “covenant,” “agreement,” “protection,” and “com-
posing.”

Interestingly, a Syriac word sharing the same root, ʾ-L-F (pronounced ’elaf),
means “ship.” There is good reason to believe that in the context of a journey in
the winter and the summer and the provision of food and the protection from fear
(of drowning, for example) that the Arabic īlaf̄ should be understood to refer to a
ship. This is not an argument that the word is of Syriac origin, which it might well
be, but that, on the basis of comparative linguistic evidence of two closely related
languages, the meaning of “ship” for īlaf̄ could have existed in the earlier history
of Arabic and had died out by the time of the commentators who based their explan-
ations on other meanings of the root.

442 QS 48


