
QS 47 Q 105

. Have you not considered what your Lord
did,
To the People of the Elephant?
. Did He not turn their guile into futility?
. He sent against them feathered flocks,
. Hurling at them stones from hell-fire,
. And left them like worm-eaten leaves.

. N’as-tu pas vu comment ton Seigneur a
agi envers les gens de l’Eléphant?
. N’a-t-Il pas rendu leur ruse complètement
vaine?
. et envoyé sur eux des oiseaux par volées
. qui leur lançaient des pierres d’argile?
. Et Il les a rendus semblables à une paille
mâchée.

ليفلاةروس
ةٍرَاجَحِِبمْهِيمِرَْت)3(لَيبِاَبَأارًيْطَمْهِيَْلعَلَسَرَْأوَ)2(لٍيِلضَْتيفِمْهُدَيْكَلْعَجَْيمَْلَأ)1(لِيفِلْابِاحَصَْأِبكَُّبرَلَعَفَفَيْكَرََتمَْلَأ
)5(لٍوكُأْمَفٍصْعَكَمْهَُلعَجَفَ)4(لٍيجِّسِنْمِ

Cuypers

Quels que soient les oiseaux de proie capables de lancer des projectiles, et le sens
exact des termes obscurs abābīl et siğğīl (vv. 3, 4), cela reste secondaire par rapport
au sens du récit. Mieux vaut accepter celui-ci tel quel, avec sa part de merveilleux,
que le Coran intègre sans la discuter. Il s’agit d’un de ces nombreux récits lé-
gendaires ou semi-légendaires, conservés dans la mémoire collective arabe, que le
Coran utilise pour transmettre son message prophétique. Abraha, vice-roi chrétien du
Yémen, avait tenté une expédition contre la Mecque, mais son armée (les Gens de
l’Éléphant), qui comptait un éléphant, aurait été mise en déroute par des pierres
d’argile lancées par des oiseaux, en sorte que la Mecque fut miraculeusement pré-
servée.

Du point de vue littéraire, ce texte fait partie d’un genre coranique, celui des
récits de cités rebelles détruites par Dieu. La question : « N’as-tu pas vu comment ton
Seigneur a agi envers les Gens de l’Éléphant ? » introduit pareillement la destruction
des ‘Ād, des Ṯamūd et de Pharaon dans Q 89:6, 9.

La tradition exégétique fait coïncider les faits rapportés par la sourate 105 avec
l’année de la naissance de Muḥammad, correspondant à l’an 570 après J.-C. Cette
coïncidence (contestée par les historiens) a peut-être moins une portée historique
que symbolique. Elle pourrait signifier l’importance de ce récit dans la naissance,
non pas physique, mais spirituelle, du Prophète. La préservation miraculeuse de la
Mecque lui aurait dévoilé l’identité de la divinité qui s’était révélée à lui : c’est son
« Seigneur » qui est le maître de l’Histoire, et non les idoles. C’est Lui qui régit les
événements, et c’est lui qui a protégé la Mecque contre ses ennemis. C’est donc un
Dieu puissant et bienveillant qui s’est fait connaître à lui. Non pas une divinité
abstraite ou une idole, mais Quelqu’un que Muḥammad expérimente comme étant
« son Seigneur » et qui intervient dans l’histoire des hommes. Ce sont là autant de
traits de la divinité que l’on peut retrouver dans le prophétisme biblique. La fin de la

DOI 10.1515/9783110445909-052, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza 
M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



sourate (v. 5), contient d’ailleurs une image biblique : « Le chaume dévoré » (v. 5)
désigne, dans la Bible hébraïque, les hommes impies ou infidèles, dévorés par le feu
de la colère divine (e.g. Ex 15:7; Is 5:24).

Dye
Sur cette sourate, cf. De Prémare 1998 et 2000a.

L’hypothèse d’une référence à la supposée expédition d’Abraha contre La
Mecque me paraît absurde. On peut se demander pourquoi cette explication continue
à être avancée dans la littérature (censée être) scientifique, sans même qu’on pense à
la justifier.

On retrouve ici un topos omniprésent dans le Coran : la destruction d’un peuple
ou d’un groupe (ici, aṣḥāb al-fīl) par Allah, ou al-Rabb (ici, rabbuka).

V. 1 : a-lam tara kayfa faʿala rabbuka bi- : cf. Q 89:6. Q 105 est très similaire à
Q 89:6– 14, et il est possible que la suite du texte manque. La formule ‘a-lam tara est
très présente dans le Coran.

De Prémare (2000a, corrigeant De Prémare 1998) a proposé de voir ici un mi-
drash coranique sur la légende des éléphants de Ptolémée, narrée notamment en 3
Macc 2–6. L’hypothèse est très plausible, et rend bien compte de nombreux détails
de la sourate (même si le sous-texte peut être une version légèrement différente de
cette légende).

Cette légende se déroule lors du règne de Ptolémée IV Philopator (r. -246/-241).
Ptolémée persécute les Juifs d’Alexandrie et veut les obliger à sacrifier aux idoles.
Ceux qui refusent sont raflés et rassemblés sur l’hippodrome. Une rumeur hostile est
également lancée contre les Juifs pour faire douter de leur loyauté envers la dynastie
au pouvoir. 3 Macc 3 décrit ainsi la manière dont les Juifs sont pris au piège, et cela
pourrait être la ruse (kayd) dont parle le Coran. Les Juifs sont destinés à être piétinés
par les éléphants de Ptolémée, auxquels on a fait boire des parfums broyés avec du
vin pur (3 Macc 5:2). Mais grâce à la prière du prêtre Eléazar (3 Macc 6), deux anges
interviennent. Paniqués, les éléphants se retournent contre les soldats et les piéti-
nent.

V. 3 : ṭayran ʾabābīl : des oiseaux de proie (Gen 15:11), en troupeau (syriaque
ebbaltā, « troupeau de chameaux »). Cf. Muth 2007: 156. On peut traduire « une horde
d’oiseaux de proie ». Il pourrait s’agir de chérubins (kerûb) – non les angelots
joufflus des peintres de la Renaissance, mais des bêtes ailées, des créatures célestes
à l’aspect féroce.

V. 5 : le « chaume dévoré » est une métaphore biblique, indiquant le sort de ceux
qui ont encouru la colère de Dieu (Exod 15:7 ; Isa 5:24).

Grodzki
The short sūra 105 is often read in the Islamic tradition together with the following
short sūra 106 as one syntactical narrative unit (although with the disjunctive basma-

QS 47 433



la) attesting to God’s benevolence towards the Qurayš. Their contents are not instruc-
tive nor regulative, but paraenetic (cf. Wansbrough 1977: 42). As Wansbrough points
out, the literary tradition represents here an elaboration of three themes: “the holy
war (Abraha’s campaign), the inviolate sanctuary and its protectors (Mecca and Qur-
ayš), and the actions of God in history (birds as bearers of plagues). By means of
these, the elliptical Qurʾānic passage was incorporated into salvation history as an
episode both lively and easily understood.” The question is, how much of these el-
lipses and allusions (to stories? which perhaps were no stories at all) would be com-
prehensible to us and decipherable by us without the recourse to the traditional taf-
sīr. On the other hand, limiting oneself to tracing mentions of “elephants,” “birds in
flocks,” “stones of hard clay” or “eaten straw” in texts of more ancient traditions
may never be satisfactory enough to come up with a persuasive argument for the
meaning of such highly allusive (or symbolic) passages.

Hawting
The traditional understanding of the aṣḥāb al-fīl as the army of Abraha is open to
question, and Dye and others have suggested other possibilities. Whatever it is,
some particular referent must be intended. The expression ḥiǧārat min siǧǧīl also oc-
curs in Qurʾānic allusions to the destruction of Sodom and Gomorrah (Q 11:82; Q
15:74), whereas in the allusion to that event at Q 51:33 we have ḥiǧārat min ṭīn (pre-
sumably meaning the same thing). The idea of fire and burning seems to have fallen
away from the Biblical gāfrīt vāʾēš (Gen. 19:24).

Khalfallah
La signification du terme siǧǧīl continue de susciter plusieurs débats. J’espère me
fonder sur cet échantillon pour formaliser, à la suite de ces études, une théorie gé-
nérale des ambigüités coraniques en m’inspirant, entre autres, de la théorie de W.
Empson (1930), Seven Types of Ambiguity, Voici les sources possibles d’ambigüité
dans ce cas précis.

[1] Supposer (ou pas) une origine étrangère, en l’occurrence persane, à ce terme.
Les partisans de l’arabité absolue du Coran l’ont cependant rattaché à une racine
arabe. Jeffery le cite dans son Foreign Vocabulary of the Qurʾān (1938: 164–56). Il
semble que la thèse de l’emprunt au persan s’est imposée ; le terme serait l’arabisa-
tion des deux mots persans : sig et ǧil …

[2] Sur le plan étymologique, on ne s’est pas mis d’accord sur la racine du mot. 4
thèses sont avancées : saǧl (grand seau), ou asǧala (verbe de la forme IV, envoyer ; le
mot signifierait alors des envois infernaux), ou encore siǧīll (registre écrit ; le mot ser-
ait alors un châtiment écrit= décrété). Emprunt au persan.

[3] On a également débattu sur le schème fiʿʿīl qui désigne l’intensité pour savoir
s’il s’appliquait à ce mot ou pas.

434 QS 47



[4] On a également divergé sur la nature morphologique de ce mot: adjectivale
ou substantive. Le débat a porté de surcroît sur la fonction grammaticale de la prép-
osition min qui le précède.

[5] Ceux qui admettent la nature substantive du mot se sont étalés sur son sens.
Trois thèses sont avancées : « ciel », « enfer », « boue ».

[6] Proposer (ou pas) une possible commutation phonologique entre les deux
phonèmes « N » et « L . » Le mot siǧǧīl serait commué de siǧǧīn.

[7] Se tenir au sens général du mot, à savoir un châtiment divin terrifiant, comme
c’était le cas pour Sodome et Gomorrhe ou se référer aux nombreux récits légend-
aires sur cet événement.

Hormis ces difficultés, l’hypothèse de de Prémare et la présentation de Dye pro-
posant « de voir dans ce texte un midrash coranique sur la légende des éléphants de
Ptolémée » (cf. commentaire de Dye) pose, à mon sens, la difficulté de justifier le
remplacement d’une légende par une autre ; l’argument principal de cette démarche
étant la similitude entre les deux récits ; similitude attestée par le Coran même…

Kropp
This sūra is probably not referring to – rather recent – historical events (see princi-
ples of interpretation for Q 108). If there were historical allusions ever, than they
would consist in broken reflexes of Jewish or Christian historical legends. De Pré-
mare has opened this perspective of interpretation, as has remarked Dye.

Arabs knew Elephants in battle from the Persian army (Ḏū Qār and al-Qādisiyya).
But this is another field.

On the other hand, Abrǝha’s (the Ethiopian king of Yemen) campaigns into Cen-
tral Arabia are documented, before all by his own inscriptions he left on the road.
One has been known for more than 50 years now, several new ones have been dis-
covered recently. If these campaigns were in the “year of the Elephant,” Muḥam-
mad’s birth in this year reveals to be a hagiographical construct, because they are
to be dated several decades before Muḥammad’s (probable) birth.

But what is striking is the fact that the (one!) elephant in Abrǝha’s army can’t be
found. And there, the believers’ and theologians’ eagerness to see miracles in human
history is only exceeded by philologists’ (Germans in above all) lack of realism and
loss of contact to reality. This last peculiarity forms part of an idisosyncratic de-
formed worldview to be defined as Die Welt als Text “the world as a text” – and
here a most famous example in Simplicissimus (1903: 96) “Da ich in meiner letzten
Arbeit über die Substanz des assyrischen Brotes mich des weiteren verbreiten muße,
habe ich mich bemüßigt gesehen, mich über die Zusammensetzung des heute verwen-
deten zu informieren, und habe dabei gefunden, daß dieses Hauptnahrungsmittel des
Menschengeschlechtes aus dem sogenannten Mehl bereitet ist.”

A masterpiece of this kind is Paret’s comment (others of the same kind could be
cited) to Q 105 (1971: 522): “Bei dem Unternehmen Abrahas soll ein Elefant mitgeführt

QS 47 435



worden sein.” I would not have liked to be the responsible officer for water supply of
this army detachment during a campaign in Central Arabia.

Pregill
The interpretation of this sūra quite obviously hinges on the authenticity of the ac-
count of the Ethiopian invasion of Yemen, and the subsequent expedition to the
Hijaz, found in the sīra tradition. As this account is clearly tailored to function as
Heilsgeschichte, incorporating pre-Islamic Mecca into the fabric of the larger mono-
theistic world as part of the Praeparatio Evangelica, one might quite reasonably be
skeptical about the historicity of this episode. As usual, no convincing alternative
frame presents itself.

Research into Yemen and the Red Sea communities in Late Antiquity has ad-
vanced tremendously in the last decade (cf. Yule 2007; Hatke 2011, 2012; Bowersock
2013). Scholars continue to be divided on the historicity of the Abraha incident. The
thesis advanced by Prémare (1998, 2000) about the Ethiopian incursion against the
Kaʿba essentially being derived from midrashic traditions about Ptolemy’s attack on
the Jerusalem Temple is provocative, but I am hesitant to dismiss the whole story as
mere trope given the mounting inscriptional evidence for a religiously motivated
campaign of conquest by the Ethiopians in South Arabia.

V. 4: siğğīl: not quite a hapax; cf. Q 11:82; 15:74. In the parallel at Q 51:33 we see ṭīn
substituted for siğğīl, and so glossing the term as “baked clay” seems sensible. Jeffery
quotes Ṭabarī’s identification of the term as derived from Persian sang-gil, which ac-
tually does seem to mean “baked stone.”

Rippin
v. 2, the sentence a-lam-yağʿal kaydahum fī taḍlīl, is often translated as speaking of
their “cunning” (kayd). But the use of “being misled” (“confound,” “led to perdi-
tion”) after this might suggest that kayd wants to convey more than a simple behavior
but rather some maneuvers and strategy connected to battles. That would fit with the
rest of the sūra which seems to refer to an attack (the translation “make their plans
into confusion” suggested as a literal rendering in Badawi/Abdel Haleem (2008: 555
under taḍlīl) is a bit loose for my liking, although the idea of “plans” does convey the
strategy sense nicely).

Tesei
I agree with Kropp’s remark that the passage should not necessarily be related to his-
torical events. At the same time, it might be observed that the Qurʾān’s reference to
the divine intervention against elephant(s) reflects a sentiment of impotence against
the militaristic use of these animals (reflected also in the passage of the Book of the
Maccabees quoted by Dye, where elephants are defeated by the angels’ intervention).

436 QS 47



This sentiment is well attested in late antique chronicles. A good example is repre-
sented by the story of the siege of Nisibis by the army of Shapur. Here, the bishop
Jacob is able to defend the city from the Sasanian elephant corps by evoking the di-
vine aid. The episode is reported in Theodoret’s Historia Ecclesiastica (II, 30), in the
Syriac Chronicon of Michael the Syrian (VII, 3) and in the Syriac text known as the
Historia Sancti Ephraemi (6–7). I quote a passage of the latter: “The blessed man
had scarcely finished praying when a cloud of gnats and midges went out, which
overwhelmed the elephants” (trans. in Dodgeon & Lieu 2002: 149)

QS 47 437


