QS 46 Q97

97.1 We sent it down in the Night of Power!
97.2 But how can you know what is the Night of
Power?

97.3 The Night of Power is better than a thou-
sand months.

97.4 In it, the angels and the Spirit are sent
swarming down,

By their Lord’s leave, attending to every com-

97.1 Nous l'avons certes, fait descendre (le
Coran) pendant la nuit d’Al-Qadr.

97.2 Et qui te dira ce qu’est la nuit d’Al-Qadr?
97.3 La nuit d’Al-Qadr est meilleure que mille
mois.

97.4 Durant celle-ci descendent les Anges ainsi
que I’Esprit, par permission de leur Seigneur
pour tout ordre.

mand. 97.5 Elle est paix et salut jusqu’a ’apparition de
97.5 Peace is it that Night, till the break of l’aube.
dawn.

8l 5 ) g
A e #5503 483 56 (3) ik all (e 7pa 380 AT (2) L3 A0 L @153 Loy (1) L AT 3 sl )
(5) A b s a3 (4) 4l S e e

Cuypers

Deux textes juifs semblent pouvoir étre rapprochés de la sourate al-Qadr. Le premier
est un passage du Livre de la Sagesse (18:14—-15), qui évoque la nuit pascale, durant
laquelle les premiers-nés des Egyptiens furent exterminés : « Alors qu’un silence
paisible enveloppait toutes choses et que la nuit parvenait au milieu de sa course
rapide, du haut des cieux, ta Parole toute-puissante s’élanca du trone royal ; guerrier
impitoyable, elle fondit au milieu d’une terre vouée a ’extermination. Portant pour
glaive aigu ton irrévocable décret, elle s’arréta, et remplit de mort ’univers. »

Les éléments communs avec la sourate sont mis en italiques. La liturgie chré-
tienne de Noél applique le début de ce texte a I'Incarnation du Verbe. Le Coran
semble 'appliquer a la révélation, référent possible du pronom hu, au v. 1.

Le second texte est extrait des Testaments des douze patriarches, apocryphe juif
du 2° siécle av. J.-C., mais contenant certains remaniements chrétiens (ce qui semble
le cas dans la citation ci-dessous). Dans la section intitulée Testament de Juda, on lit
la prophétie suivante du Messie, descendant de Jacob et de Juda: « Aprés cela, une
étoile se lévera pour vous de Jacob, dans la paix, et un homme se lévera de ma
descendance, comme un soleil de justice, marchant avec les hommes dans la dou-
ceur et la justice, et on ne trouvera en lui aucun péché. Les cieux s’ouvriront sur lui,
pour répandre UEsprit, la bénédiction du Pére saint, et c’est lui qui répandra UEsprit
de grace sur vous. Vous deviendrez ses fils en vérité, et vous marcherez dans ses
ordonnances, les premiéres et les derniéres. »

Dans les deux textes on peut retrouver I’envoi par Dieu, du Coran (Q 97) ou du
Messie (Testament), dans la paix. L’Esprit descend pour communiquer aux hommes
tous les ordres de Dieu.

DOI 10.1515/9783110445909-051, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza
M. Zafer, published by De Gruyter.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



QS 46 — 427

S’il y a une allusion a la nuit de Noél, dans la sourate 97, comme certains ’ont
pensé, ce n'est qu'indirectement, par la réutilisation d’un texte (Sg 18:14-16) qui
signifie au sens littéral la Paque juive, et seulement en un sens accommodateur la
nuit de Noél, et la relecture d’'un autre texte (Testament de Juda) qui, lui, porte
directement sur le Messie, mais auquel le Coran se substitue.

Dye
Je résume Dye 2011.

Quel est 'antécédent de hu (v. 1) ? Y voir le Coran parait anachronique. Que
signifie qadr/qadar dans fi laylati -qadri (v. 3) ? Les autres occurrences coraniques de
la racine n’aident guére. L’explication traditionnelle (féte du Nouvel an, durant la-
quelle descendent sur terre les décrets pour I’année a venir) n’a aucun rapport avec
la descente du Coran et n’explique pas saldam (« paix ») au v. 5 (terme souvent présent
dans le Coran, jamais en ce sens).

On doit partir du texte. Le champ sémantique évoque la nuit de la Nativité.
Luxenberg (2004a and b) a de bonnes intuitions, qu’il faut nuancer et approfondir.

V. 1: « destin » et « naissance » peuvent étre synonymes, la position des étoiles a
la naissance déterminant le destin du nouveau-né (Homélies Ps-Clémentines 1V:12.3).
Le pronom pers. 3° pers. sg., sans antécédent, est souvent utilisé dans la littérature
syriaque pour désigner Jésus. Originellement, hu=Jésus, d’oit « nous l’avons fait
descendre=naitre », mais le texte a pu étre réinterprété (hu=Coran), voire en partie
modifié, par une communauté de lecteurs postérieure (lors de la composition du
mushaf, ou postérieurement, en lien avec Q 44:1-6 — texte peut-étre pas si proche).
Ne pas confondre le Sitz im Buch (dans le texte canonique ultérieur) et le Sitz im
Leben originel (d’une strate plus ancienne) de la sourate.

V. 3, Sahr : pas « mois ». Rapprocher de syriaque Sahra, « veillée », « vigile » ;
arabe sahar, « veillée », a comprendre comme vigile (phénomeéne de Lehnbedeutung).
Ephrem : « Ne comptons pas notre vigile comme une vigile ordinaire. C’est une féte
dont le salaire dépasse cent pour un » (Hymnes sur la Nativité, XXI:2.1-2).

V. 4 : texte obscur en I’état. Probable syriacisme (Q 17:89 ; 31:10) : tunazzilu... min
kulli ‘amr, « les anges font descendre toutes sortes de ‘amr ». Ephrem : « les anges et
les archanges, ce jour-1a, sont descendus entonner sur terre un nouveau Gloria »
(Hymnes sur la Nativité, XX1:3.1-2), cf. Luk 2:13-14. ‘Amr s’explique par des raisons
de rime ou comme corruption de z(a)mar (« chants ») (Hymnes sur la Nativité,
XXI:5.1-2, 10.1).

Le Coran décrit la nuit d’al-qadr comme Ephrem celle de la Nativité : I’hymne
d’Ephrem apparait comme la source du texte. Selon les traditions chrétiennes, la nuit
de Noél est caractérisée par la paix, la venue du Christ mettant fin aux pouvoirs des
mages et des démons (cf. I'opposition gadr/salam ; les traditions musulmanes
substitueront le Coran a Jésus).



428 — QS 46

El-Badawi

There is no doubt that this siira builds upon the imagery and lore of Biblical and
para-Biblical literature. And Guillaume Dye’s thorough discussion of Luxenberg’s in-
terpretation is valuable and enlightening. However, I am only partly convinced.

I wonder if this line of thought risks being ‘too literal.” In other words, if Q 97
integrates imagery from the Nativity of Christ, does this literally mean that the pro-
noun —hu from inna anzalnahu refers to Christ himself? It appears to me that a fig-
urative interpretation referring to divine “revelation” (tanzil; cf. also anzal) is explic-
itly justifiable through dozens of Qur’anic references (e.g. Q 17:106; 39:1; 76:23; etc). In
this respect Nicolai Sinai has a point.

In El-Badawi 2013: ch. 3, I claim that Q 17:107-9 builds upon the imagery of the
Nativity of Christ. However, when integrated into Qur’anic as well as extra Qur’anic
passages, these verses demonstrate a deliberate, non-literal “dogmatic re-articula-
tion” of Matt 2:1-2, which serves a new purpose. So too is the case with Q 97.

On a different note, could v. 3 be referring to “a thousand moons (Sahr; cf. Aram.
sahra)” which increases the cosmological significance of the siira as a whole?

Hawting

The lack of explicit referent for the suffix pronoun in v. 1 obviously invites the ques-
tion, what is “it” (or “him”) that has been sent down on the Night of Power (if that is
how we should translate laylat al-qadr)? The frequent association of derivatives of
the root N-Z-L with revelation elsewhere in Q suggests that we should make the
same association here. The common identification of “it” as the Qur’an, however, in-
volves accepting that laylat al-qadr here has the same meaning as it does in norma-
tive Islam, i.e., that it is a night in Ramadan, and then making a link with Q 2:185,
which refers to the month of Ramadan in which “We sent down the Qur’an.” The idea
that the whole Qur’an was revealed at a particular time conflicts, of course, with the
Islamic understanding that its revelation was a serial process, and it was necessary
to reconcile the two concepts by, e. g., the theory that it was brought down as a whole
to a lower heaven, whence Gabriel brought it to Muhammad in segments, or that
Muhammad received his first revelation at a certain time in Ramadan and then con-
tinued to receive others until the end of his life. The difficulty of reconciling the two
concepts of revelation cannot, however, rule out the possibility that the suffix pro-
noun does refer to the Qur’an.

An alternative would be to envisage some other act of revelation. Q 44:3 has a
similar formula to v. 1 here: inna anzalnahu fi laylatin mubarakatin. An act of revela-
tion on “a blessed night”/ “the Night of Power,” at a particular moment distinct from
human time (v. 3) and marked by a descent of the angels and the Spirit (v.4), might be
applicable to the Torah. In Rabbinical Judaism that is associated with the festival of
Pentecost/Shavuot, although the Jews of Medina (according to Muslim tradition)
celebrated it on the day of ‘Ashiird’ (the Day of Atonement). In Rabbinic tradition,
the festival is marked by readings of the Torah during the night. According to Chris-



QS 46 —— 429

tian tradition as recorded in Acts 2, it was on the day of Pentecost that the Holy Spirit
came to the Apostles.

As Emmanuelle Stefanidis remarks, it is possible that the Qur’an here has drawn
on Christian (and one might add “or other”) topoi to express its own idea. Possibly in
Q 44:4, and certainly in some of the traditional Islamic beliefs about Laylat al-Qadr,
there is evident the ancient idea of a particular night of the year when God causes to
be recorded in writing in a heavenly book His decisions and decrees regarding the
coming year, especially His decisions about who is to die.

Pregill

The use of gadr here seems rather anomalous, which is strange given that it seems
wholly central to the meaning of the siira. Most of the handful of uses of the word
found in the Qur’an occur in the phrase “they do not apportion to God His just por-
tion” (ma qadari li-llah haqqa qadrihi, Q 6:91, 22:74, 39:67; qadar with medial kasra is
somewhat more common, and verbal forms from the Q-D-R root are very common, so
the basic meaning of the word is hardly in dispute). The three occurrences of the
phrase laylat al-qadr never really help us to pin down what the sense of the word
is here.

This is universally understood as describing the beginning of the process of the
revelation of the Qur’an to Muhammad, and generally identified as 27 Ramadan, par-
tially on the basis of Q 2:185. The theories advanced in the tradition as to how the
descent mentioned in v. 4 correlates with the descent of the Qur'an in preparation
for the process of revelation seem generally incoherent, and only loosely connected
to the actual subject matter of this short chapter. All we know from the siira itself is
that this “Night of Power” (or Destiny, or Determination, or Apportioning) is awe-
some, better than other nights (or a thousand months), and that the angels and Spirit
descend on it. The various theories proposed regarding possible Jewish or Christian
antecedents are intriguing, especially the interpretation of the siira as actually being
about the Incarnation of Jesus that relies upon reading amr in v. 4 as cognate with
Syriac amra (word) rather than assigning it the standard Arabic meaning of “matter,
affair.”

Reynolds

As Guillaume Dye (2011) has pointed out, this siira has a number of commonalities
with Syriac Christian texts on the nativity of Christ. But we might keep in mind that
the author of the Qur’an is creative (and polemical) enough to reinterpret, transform,
and subvert Christian concepts. We might then (especially in light of Q 44:2-3) imag-
ine that the Qur’an is here applying Christian language on the Incarnation for the
kitab given to the Qur’an’s prophet.



430 — QS 46

Stefanidis

To hold that the pronoun hu following the verb anzalna refers to Jesus rather than to
the content of divine communication (Qur’an, dikr, kitab...), as Dye suggests follow-
ing Luxenberg (2004a and b), raises a series of methodological questions: Where
should we look for the “meaning” of the Qur’anic text? Should we preferably read
the Qur’anic material in light of other Qur’anic passages or through extra-Qur’anic
religious literature? Wherein lies the literary unity, if any, of the Qur’anic text?

The fact that the Qur’anic corpus, just like the Biblical one, has a prehistory,
drawing and reshaping previously known narratives, topoi and beliefs, can hardly
be denied. Does this mean that we should understand the Qur’anic text only in re-
lation to these older traditions? Does the Qur’an express a unified vision or is it a
‘heap of materials’ that can only be decoded by identifying the various traditions
that it is made of? One might argue that the understanding of the Qur’an as a closed
text — indeed a self-conscious, metatextual one — derives from a post-Qur’anic Mus-
lim theological perspective. However, on what basis can it be denied that the Qur’an
carries a fundamental cohesion, whether resulting from the work of its author(s)/ed-
itor(s), from the particular horizon of expectations in which it emerged or from its
specific use by an early community?

If we hold that the Qur’anic corpus is not a disconnected collection of preexist-
ing traditions but a polemical discourse exhibiting a coherent worldview, then the
pronoun hu can in all likelihood be understood as referring to the divine guidance
(huda) that is being “sent down” in the form of Qur’an, kitab or dikr. That al-Qadr
draws on Christian topoi and literature to formulate this view remains, of course,
a possibility.

Tengour

L’ensemble des cing versets composant la sourate al-Qadr est mis dans la bouche du
dieu coranique qui déclare avoir « fait descendre la Révélation lors de la nuit du
Destin » (v. 1).

La révélation faite a ’homme Muhammad est ainsi représentée comme une
descente a la maniére de la pluie bénéfique. C’est le sens sous-entendu dans le verbe
’anzala/yunzilu (sur le verbe ’anzala/yunzilu, voir nos remarques concernant QS 5) et
la parole coranique reprend a dessein cette imagerie positive dans la mentalité des
hommes auxquels elle s’adresse dans le but de les convaincre de rallier sa cause. Il
importe a cet égard de se souvenir que, durant toute la période mecquoise (610 — 622,
dates présumées), I’'auditoire de Muhammad est demeuré a la fois sourd et sceptique,
précisément parce qu’il considérait que sa parole lui était inspirée par de mauvais
djinns. Il fallait par conséquent éloigner les djinns du champ de la Révélation et pour
ce faire, un des procédés mis en place par la parole coranique a été de proclamer que
C’est le Seigneur proné par Muhammad qui fait lui-méme descendre la Révélation en
question. Dans la société des tribus, en effet, les djinns n’étaient pas percus comme
étant a méme de faire descendre quoi que ce soit, mais plutét comme étant des



QS 46 — 431

intermédiaires ou des médiateurs du Gayb, le Destin attendu, tel qu’on se le re-
présentait alors.

Cependant, si ce théme est présent relativement t6t dans le Coran pour les
enjeux de véracité que nous venons d’expliquer, la sourate al-Qadr est sans doute
plus tardive que ce que la tradition post-coranique dira. A cet égard, elle devra sans
doute étre mise en chronologie avec le passage du Q 2:185.



