
QS 45 Q 96

. Recite, in the name of your Lord!
He who created!
. He created man from a blood-clot.
. Recite! Your Lord is most bountiful.
. He taught with the pen.
. He taught man what he knew not.
. And yet, man grows intemperate,
. For he thinks himself exempt!
. But to your Lord is the journey’s end.
. What do you think of one who forbids,
. A worshipper as he prays?
. What do you think?
What if he were guided aright?
. Or commands to piety?
. What do you think?
What if he cries lies and departs?
. Does he not know that God is watching?
. No indeed!
If he does not desist, We shall drag him by the
forelock,
. That deceitful, sinful forelock!
. Let him summon his mates,
. And We shall summon the watchmen of
hell.
. No! Do not obey him,
But kneel down, and draw near!

. Lis, au nom de ton Seigneur qui a créé,
. qui a créé l’homme d’une adhérence.
. Lis! Ton Seigneur est le Très Noble,
. qui a enseigné par la plume [le calame],
. a enseigné à l’homme ce qu’il ne savait
pas.
. Prenez-garde! Vraiment l’homme devient
rebelle,
. dès qu’il estime qu’il peut se suffire à lui-
même (à cause de sa richesse).
. Mais, c’est vers ton Seigneur qu’est le re-
tour.
. As-tu vu celui qui interdit
. à un serviteur d’Allah [Muhammad] de
célébrer la Salât?
. Vois-tu s’il est sur la bonne voie,
. ou s’il ordonne la piété?
. Vois-tu s’il dément et tourne le dos?
. Ne sait-il pas que vraiment Allah voit?
.Mais non! S’il ne cesse pas, Nous le saisir-
ons certes, par le toupet,
. le toupet d’un menteur, d’un pécheur.
. Qu’il appelle donc son assemblée.
. Nous appellerons les gardiens [de l’En-
fer].
. Non! Ne lui obéis pas; mais prosterne-toi
et rapproche-toi.

قلعلاةروس
برَمِسْاِبْأرَقْا

ِ
مَْلعَْيمَْلامَنَاسَنْلإِْامََّلعَ)4(مَِلقَْلاِبمََّلعَيذَِّلا)3(مُرَكْلأَْاكَُّبرَوَْأرَقْا)2(قٍَلعَنْمِنَاسَنْلإِْاقََلخَ)1(قََلخَيذَِّلاكَّ

برَىَلِإنَِّإ)7(ىَنغَْتسْاهَُآرَنَْأ(6)ىغَطَْيَلنَاسَنْلإِْانَِّإلاَّكَ)5(
ِ

ىَّلصَاذَِإادًبْعَ)9(ىهَنْيَيذَِّلاتَيَْأرََأ)8(ىعَجْرُّلاكَّ
نِْئَللاَّكَ)14(ىرََيهََّللانََّأِبمَْلعَْيمَْلَأ)13(ىَّلوََتوَبَذَّكَنِْإتَيَْأرََأ)12(ىوَقْتَّلاِبرَمََأوَْأ)11(ىدَهُْلاىَلعَنَاكَنِْإتَيَْأرََأ)10(
بْرَِتقْاوَدْجُسْاوَهُعْطُِتلاَلاَّكَ)18(ةََينِاَبزَّلاعُدَْنسَ)17(هَُيدِاَنعُدَْيْلفَ)16(ةٍَئطِاخَةٍَبذِاكَةٍَيصِاَن)15(ةَِيصِانَّلاِبنْعَفَسَْنَلهَِتنَْيمَْل
)19(

Cuypers

Selon la tradition islamique, cette sourate serait composée de deux fragments in-
dépendants (vv. 1–5, 6– 19). Le premier correspondrait à la première révélation, avec
l’injonction de l’ange Gabriel à l’adresse de Muḥammad : iqrāʾ bi-smi rabbika, « lis »
ou « récite, au Nom de ton Seigneur ». Le deuxième fragment serait plus tardif,
contenant un encouragement à persévérer dans la prière, malgré la persécution d’un
ennemi. Plusieurs orientalistes estiment cependant que les premiers mots de la
sourate reprennent la formule biblique : « Invoque le Nom de ton Seigneur ».

DOI 10.1515/9783110445909-050, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso 
Tesei, Hamza M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



Comprise ainsi, la sourate retrouve unité et cohérence, autour du thème de la prière.
Elle est en réalité composée non pas de deux parties, mais de trois (vv. 1–5, 6–8 et
9– 19). Les deux parties extrêmes développent le thème de la prière : invitation à la
louange (vv. 1–5), encouragement à persévérer dans la prière (vv. 9– 19). La partie
centrale qui les relie (vv. 7–8) est une sentence de sagesse, mettant en garde contre le
danger des richesses qui détournent de Dieu, et donc aussi de la prière.

La sourate apparaît ainsi comme un psaume invitatoire, proche du Ps 95. Après
l’impératif initial invitant à la prière (v. 1), la sourate évoque la création en général
(v. 1), puis celle de l’homme en particulier (v. 2). Or, le Ps 95 présente une même
séquence : appel à la louange, à l’impératif (« Venez, crions de joie pour le Sei-
gneur », Ps 95:1) ; Dieu créateur (« à lui la mer, c’est lui qui l’a faite, la terre ferme, ses
mains l’ont façonnée », Ps 95:5) ; et créateur de l’homme (« à genoux devant le
Seigneur qui nous a faits », Ps 95:6). Cet ensemble est suivi, dans les deux textes, par
une formule de justification similaire : « Car ton Seigneur est le Très-Généreux… »
(Q 96:3) / « Car c’est lui notre Dieu » (Ps 95:7). La suite de la sourate est également
comparable à la deuxième partie du psaume. Les deux textes sont en effet des
réquisitoires : contre la rupture de l’Alliance par le peuple de Dieu (Ps 95:8–11),
contre les riches et contre un individu impie (Q 96:6– 18). On notera encore la si-
militude des versets du psaume : « Entrez, courbons-nous, prosternons-nous » (Ps
95:6) et « approchons de sa face en rendant grâces » (Ps 95:2) avec « Prosterne-toi et
approche-toi » (Q 96:19).

Dye
Quelques remarques éparses, sur ce que l’on peut appeler un psaume coranique.

V. 1 : iqraʾ bi-smi rabbika: il faut comprendre « invoque (=glorifie) le nom de ton
Seigneur ». Comparer hébreu qrā ḇ-šem Yahwē et formules parallèles (Ps 105 (104) :
1 ; 116 : 13, 17) et syriaque qrā ḇ-šem māryā. La formule est équivalente à sabbiḥ bi-
sma rabbika (Q 56:74 ; 59:52), sabbiḥi sma rabbika (Q 87:1), uḏkur isma rabbika (Q
73:8 ; 76:25). D’un point de vue grammatical, le bāʾ de bi-smi rabbika est un bāʾ
zāʾida. La manière de traduire ce verset constitue d’ailleurs, à mes yeux, un véritable
schibboleth, permettant de faire le départ entre les traductions authentiquement
« historiennes » et celles qui se révèlent trop tributaires de la tradition musulmane.

Görke, Schoeler, Motzki (2012: 30–33), en se fondant, entre autres choses, sur
l’existence d’une version parallèle au récit musulman sur la première révélation
(Gabriel enjoignant à Muḥammad de lire le Coran, Muḥammad refusant, etc.) dans
l’Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum de Bède le Vénérable (texte achevé en 731),
mais à propos, non bien sûr de Muḥammad, mais du moine Caedmon, affirment que
la tradition sur la première révélation du début de Q 96 existait déjà à la fin du Ier

siècle de l’Hégire (et dans la version de la Sīra d’Ibn Isḥāq). D’après eux, elle aurait
été transmise à la source de Bède. S’ils ont raison, on peut en déduire, non que la
bonne interprétation du verset serait « récite au nom de ton Seigneur », mais que le

420 QS 45



travail de réinterprétation, plus ou moins libre, des versets coraniques (en relation
avec la « vie du Prophète), a commencé assez tôt dans le milieu des quṣṣās.

V. 2 : ʿalaq s’explique ici par des raisons de rime. Il faut probablement com-
prendre ṭīn.

Vv. 6, 15 et 19 : comment comprendre kallā ? Ce ne peut pas être une négation de
ce qui précède, et pas non plus de ce qui suit (et ce n’est pas non plus une réponse à
un propos que le texte ne mentionnerait pas). Faut-il y voir simplement, sur le
modèle des serments introductifs de certaines sourates, une sorte de « sonnette »
destinée à attirer l’attention ou rythmer le discours ? Ou comme une particule des-
tinée à assurer la transition entre deux idées antithétiques (« et certes…») ?

Hawting
Vv. 1–8 seem a self-contained unit referring to mankind (al-insān) in general, while
vv. 9– 19 hint at concern with immediate circumstances (alladhī yanhā ʿabdan idā
ṣallā, which reminds us of Q 72:19 lammā qāma ʿabdu llāhi yadʿūhu kādū yakūnūna
ʿalayhi libadan). It is easy to see why vv. 1–5 could be identified as the first verses of
Q to be revealed, but equally they could be understood as an introductory formula
for the sūra alone – taking the place of the introductory oath in, e.g., Q 90. (The ref-
erence to the pen in v. 4 calls to mind Q 68: 1, where the pen is the subject of the
introductory oath.) Vv. 6–8 then warn against assumed self-sufficiency and remind
about the inevitability of death. In vv. 9– 14 the thrice repeated a-raʾayta appears
ironic in view of the statement in v.14 that it is God who sees (yarā). Perhaps the pas-
sage reinforces the warning against relying on human self-sufficiency when only God
can really see and know. Vv. 15– 18 emphasise the punishment awaiting this anony-
mous individual if he persists in preventing an ʿabd from praying, and v. 19 urges the
Qurʾānic messenger to ignore him and to prostrate in prayer. The root Q-R-B in the
concluding wa-qtarib may indicate sacrifice rather than proximity: cf. Q 108:2 (fa-
ṣalli…wa-nḥar).

Hilali
The first contact between Muḥammad and Gabriel is described in various narratives
in the Muslim sources and gives to this chapter of the Qurʾān a special status. Many
remarks could be made about the peculiarities of the passage and I would suggest
understanding v. 6 as the object of the injunction iqraʾ (read!). Like many other pas-
sages of the Qurʾān, the transition from a discourse to another is not announced and
vv. 6– 19 could be read as the text Muḥammad was ordered to read. The Muslim ex-
egetical tradition already alludes to this hypothesis but mentions other Qurʾānic pas-
sages as object of reading. Phonetically and in terms of argumentation, the preposi-
tion kallā sets the tone in this passage and introduces the atmosphere of controversy
absent in the apparent meaning of the text but present in the narratives about the
experience of the first revelation (Muḥammad resisting the order to read). I suggest

QS 45 421



reading this passage not only horizontally but also vertically as the expression of the
confrontation between the act of reading associated with the obedience to God and
the acts of disobedience expressed in various ways (vv. 6– 18). This confrontation
ends by the second injunction at the end of the passage introduced dramatically
as Reynolds mentions. The controversial context is framed by two injunctions ex-
pressing the intimacy and the proximity of the revelation context: read and bow
down in worship and draw close.

Imbert
Je ne parlerai que des versets les plus célèbres, ceux qui font l’ouverture historique
du Coran: iqrāʾ bismi rabbīka, etc. Leur absence totale en épigraphie arabe ancienne,
ainsi que dans le corpus du Coran des pierres, est étonnante. Dans le cas des isolats
coraniques (des versets gravés seuls sur un rocher ou un mur), nous aurions pu
imaginer trouver de tels versets tant ils sont célèbres et connus de tous. Il n’en est
rien. La Tradition islamique tardive et la littérature du ḥadīṯ notamment, se sont
emparé de ces versets symboliquement très forts (il s’agit de l’ouverture historique
du Coran) et ont développé très largement le contexte de la révélation de ces pre-
miers versets. Il paraît en être autrement dans l’imaginaire des premiers musulmans
qui ne semblent pas avoir donné une importance particulière à cet épisode fonda-
teur. Ce qui semble emblématique dans le Coran du xxie siècle ne l’était sans doute
pas à l’aube de l’Islam. Tout comme le mot Qurʾān dont nous n’avons aucune at-
testation épigraphique durant les deux premiers siècles de l’Hégire.

Khalfallah
La dernière partie de cette sourate contient un élément qui relève de l’eschatologie
musulmane: le nom des gardiens de Ǧahannam. Le Coran les évoque par un terme,
peu récurrent, qui porte une triple ambigüité d’ordre morphologique, étymologique
et symbolique. Le terme zabāniya ne revient qu’une seule fois dans le Coran. Dans
un autre passage, (Q 74:30) ils sont présentés comme les dix-neuf Anges administrant
le châtiment dans l’Enfer, comme les assistants de Mālik, Gardien de la Fournaise.
L’imaginaire populaire a ensuite brodé de nombreux récits eschatologiques sur ces
Anges. Cependant, la principale difficulté était de s’accorder sur une étymologie
plausible pour ce mot et d’en expliquer le schème. Les philologues proposent que le
mot serait dérivé de la racine (Z-B-N) ayant le sens de : pousser, refouler. Quant à sa
forme, ils avancent quatre hypothèses : a- le mot est le pluriel de zabāniyy ; b- le
pluriel de zibanya dont le schème est rare ; c- le pluriel de zibniyy ; d- un collectif
sans singulier. On constate donc l’embarras et la difficulté de ces propositions. Peut-
être, fallait-il chercher dans les langues sémitiques avoisinantes ? A. Jeffery ne le cite
pas dans sa liste des emprunts coraniques. G. Lüling (2003 : 73) l’interprète comme la
reprise de rabbaniyya provenant de l’araméen rabbouni (Seigneur), titre par lequel
Jésus était baptisé dans : Mark 10:51 et John, 20:16.

422 QS 45



Pregill
Must we read this as a compound sūra, as the tradition holds? The rhyme and meter
definitely change between vv. 1–5 and 6ff., but they also change within vv. 1–5. There
is a conspicuous thematic coherence to the sūra as a whole. I find the argument that
vv. 6– 19 constitute the text that the prophet is commanded to recite in vv. 1–5
compelling.

Vv. 15– 16: Memorable imagery of the “lying, sinning forelock”; note the sy-
necdoche, and also the parallel use of nāṣiyya in Q 11:56, where “grasping by the
forelock” clearly indicates God’s power over life and death, though there it is beasts
that God exercises power over (“there is no riding-animal that He does not control
(by taking it by its forelock),” mā min dābbatin illā huwa ākidun bi-nāṣiyyatihā). The
usage seems like it was extrapolated from a more literal, quotidian context to a
figurative, eschatological one. In this, the parallel to Matthew 25:31–32, the sheep
and the goats, is noteworthy (other allusions to this may be found in Q 56:7– 11 and
90:17–20; see QS 44 above).

V. 18: zabāniyya: memorably rendered as “myrmidons” in one less-than-me-
morable translation.Who are these beings? An eschatological context is indicated, so
“guardians of hell” or “punishing angels” seems appropriate. Jeffery (1938: 148)
accepts the explanation of Andrae (1926: 154), who notes that in Ephrem dbhūrē are
the ductores, angels who lead the deceased to final judgment.

Reynolds
The final verse here contrasts dramatically (in terms of rhyme and length) with the
verses which precede it, and the meaning is hardly clear (who, exactly should not
obey whom? Hilali-Khan explain that Muḥammad should not obey Abū Ğahl, but
this interpretation has no basis in the text). Perhaps the best that can be said is that
this verse seems to match the opening verse of the sūra. The sūra opens with a
second person singular imperative (“Recite!” or perhaps, “Invoke!”) and ends with
the three second person singular imperatives of v. 19.

Rippin
Nāṣiya, forelock or perhaps forehead, is used twice here (vv. 15 and 16) as well as in Q
11:56 and 55:41 (the latter in the plural). The forelock is declared to be kadiba, lying,
and ḫāṭiʾa, in error. That suggests this is a metaphor (contra Ambros/Procházka
2004: 269), as seems also to be suggested in Q 11:56 (as suggested by Ambros//
Procházka 2004: 269) conveying the sense of having power over someone/something.
So, the forelock here symbolizes the person as a whole (and is thus a synecdoche).
But why “forelocks”? The reference found in Ezekiel 8:3 seems positive, the forelock
being used to drag Ezekiel to Jerusalem. A reference to the Jewish peʾot, side-curl,
seems unlikely (cf. Ḏūʾl-Nuwās as meaning “he of the side-curls” to confuse things
further). Jastrow (1903: I, 172) understands the meaning of belorit in Mishnah Avodah

QS 45 423



Zarah 1:3 as referring to “plait or locks, esp. the long hair worn by the Roman and
Greek youths of the upper classes and offered to the gods on arriving at puberty.”
Such were forbidden in the Mishnah on the grounds of being a custom of idolaters. It
involved shaving (or simply gathering hair) in order to create a tuft of hair on the
crown of the head that could then be braided and worn as a ponytail. The forelock is
common in Christian iconography (and, I read, on the Shroud of Turin, see http://
www.shroud.com/pdfs/n59part4x.pdf). It is interesting that in some Christian pain-
tings the forelock becomes a simple “mark” of spirituality on the forehead like the
sīmā of the Qurʾān – that both “forelock” and “mark” occur in Q 55:41 may be worth
considering (see my comments on QS 38).

There’s a YouTube video called “Forelock [The miracles of the Qurʾān]” that ties
the structure of the cranial fore-lobe to the forelock (which is thought to explain why
the Qurʾān calls the forelock lying and in error).

Younes
There are a number of structural problems connected with the phrase ’an ra’ah̄u in
v. 7. The particle an is generally used in two ways: the first, in the sense of “to” as in
yurīdu an… “he wants to…,” and the second, after particles like ba‘da “after” and
qabla “before” where it serves as a buffer between the particle and a following verb.
An in Q96: v. 7 does not fit either category.

The verb ra’ah̄u, literally means “he saw him,” with no clear reference of the
object pronoun hu. According to the Qurʾān commentators, the word should be
understood as “he saw/sees himself,” although there is no trace in the text of the
equivalent of “himself” (nafsahu).

Lüling (2003: 95) suggests that an ( نأ ) should be read as in ( نإ ) “if, when, whe-
never” and that the pronoun hu refers to God. So, according to him, Q90: vv. 6–7
should be understood as:

V. 6 Not at all that man shall be presumptuous,
V. 7 Whenever he sees Him (God) overbearingly independent.
Grammatically, such a reading of v. 7 has more support than the traditional

interpretation.

Zellentin
The forelock in Ezek 8:3, which some of the commentaries on the passage mention, is
grabbed by the “hand of God;” Ezekiel is then lifted up “between the earth and the
heaven.” In the rabbinic tradition, the hand of God is understood to be that of “one
of the angels who is a third of the world,” who upon God’s command “stretches out
his hand from heaven and touches the earth” (Exodus Rabbah 3:6, a medieval text
part of which may well be late antique, see also Babylonian Talmud Menahot 42a
and Yoma 76b). While the hand in our passage seems to be that of God Himself, the
Qurʾān then evokes the “keepers of hell,” introducing an agent to perform some

424 QS 45



action, just like the rabbis did. More intriguingly, the rabbis, just like the Qurʾān, do
away with the original context of the “lock,” which explains Ezekiel’s vision of the
Temple, and place it into a discourse on God’s attribute of judgment, the freedom of
the individual to disobey, and God’s power to intervene in the lives of individuals.
The imagery of grabbing an individual “by the forelock” is attested elsewhere in the
Babylonian Talmud (see e.g. Sanhedrin 82a, “(Zimri) then seized (the Medianite
princess) by her forelock (tpsh bblwryth) and brought her before Moses”). There is
hence some broad affinity between this passage and the rabbinic tradition. At the
same time, however, there are no lexical or further conceptual affinities between the
Midrash and the Qurʾān that I can see, showing again the latter’s likely oral exposure
to the former, or indeed even the former’s exposure to the letter in this case, as well
as the Qurʾān’s independence from and further development of the traditions of its
time.

QS 45 425


