
QS 26 Q 26:105–122

. Noah’s people cried lies to the Messen-
gers.
. This is when their fellow tribesman
Noah said to them: “Will you not fear God?
. To you I am a trustworthy Messenger,
. so fear God and obey me.
. I ask you no wage for it; my wage falls
solely upon the Lord of the Worlds.
. So fear God and obey me.”
. They said: “Are we to trust you when
only the riff-raff have followed you?”
. He said: “How should I know what they
do?
. Their account rests only with my Lord, if
only you knew.
. I am not one who drives away believers.
. I am solely a manifest warner.”
. They said: “If you do not desist, O Noah,
you shall be stoned.”
. He said: “My Lord, my people are liars.
. So pronounce between me and them a
judgment, and deliver me and those with me
among the believers.”
. So We delivered him and those with him
in the teeming Ark,
. And thereafter drowned the others.
. In this was a sign – but most of them
were not believers.
. It is your Lord who is Almighty, Compas-
sionate to each.

. Le peuple de Noé traita de menteurs les
Messagers,
. lorsque Noé, leur frère, (contribule) leur
dit: «Ne craindrez-vous pas [Allah]?
. Je suis pour vous un messager digne de
confiance.
. Craignez Allah donc et obéissez-moi.
. Et je ne vous demande pas de salaire
pour cela; mon salaire n’incombe qu’au Sei-
gneur de l’univers.
. Craignez Allah donc, et obéissez-moi».
. Ils dirent: «Croirons-nous en toi, alors
que ce sont les plus vils qui te suivent.
. Il dit: «Je ne sais pas ce que ceux-là fai-
saient.
. Leur compte n’incombe qu’à mon Sei-
gneur. Si seulement vous êtes conscients.
. Je ne suis pas celui qui repousse les
croyants.
. Je ne suis qu’un avertisseur explicite».
. Ils dirent: «Si tu ne cesses pas, Noé, tu
seras certainement du nombre des lapidés!»
. Il dit: «O mon Seigneur, mon peuple me
traite de menteur.
. Tranche donc clairement entre eux et
moi; et sauve-moi ainsi que ceux des croyants
qui sont avec moi».
. Nous le sauvâmes donc, de même que
ceux qui étaient avec lui dans l’arche, pleine-
ment chargée.
. Et ensuite nous noyâmes le reste (les in-
fidèles).
. Voilà bien là un signe. Cependant, la
plupart d’entre eux ne croient pas.
. Et Ton Seigneur, c’est lui vraiment le
Puissant, le Très Miséricordieux.

ءارعشلاةروس
نِإ)106(نَوقَُّتَتلاََأحٌوُنمْهُوخَُأمْهَُللَاقَذِْإ)105(نَيِلسَرْمُْلاحٍوُنمُوْقَتَْبذَّكَ

ِ
نِوعُيطَِأوَهََّللااوقُتَّافَ)107(نٌيمَِألٌوسُرَمْكَُليّ

برَىَلعَلاَِّإيَرِجَْأنِْإرٍجَْأنْمِهِيَْلعَمْكُُلَأسَْأامَوَ)108(
كََلنُمِؤُْنَأاوُلاقَ)110)نِوعُيطَِأوَهََّللااوقُتَّافَ)109(نَيمَِلاعَْلاِّ

برَىَلعَلاَِّإمْهُُباسَحِنِْإ)112(نَوُلمَعَْياوُناكَامَِبيمِْلعِامَوَلَاقَ)111(نَوُلذَرْلأَْاكَعََبَّتاوَ
دِرِاطَِباَنَأامَوَ)113(نَورُعُشَْتوَْليِّ

برَلَاقَ)116(نَيمِوجُرْمَلْانَمِنَّنَوكَُتَلحُونُاَيهَِتنَْتمَْلنِْئَلاوُلاقَ)115(نٌيِبمُرٌيذَِنلاَِّإاَنَأنِْإ)114(نَيِنمِؤْمُلْا
يمِوْقَنَِّإِّ

مَُّث)119(نِوحُشْمَْلاكِْلفُْلايفِهُعَمَنْمَوَهُاَنيْجَنَْأفَ)118(نَيِنمِؤْمُْلانَمِيَعِمَنْمَوَيِنجَِّنوَاحًتْفَمْهَُنيَْبوَيِنيَْبحَْتفْافَ)117(نِوُبذَّكَ
)122(مُيحِرَّلازُيزِعَلْاوَهَُلكََّبرَنَِّإوَ)121(نَيِنمِؤْمُمْهُرَُثكَْأنَاكَامَوَةًَيلآََكَِلذَيفِنَِّإ)120(نَيقِاَبلْادُعْبَاَنقْرَغَْأ

DOI 10.1515/9783110445909-031, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso 
Tesei, Hamza M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons A ttribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



Azaiez
On notera l’usage de deux contre-discours passés vv. 111, 116 (discours rapportés des
adversaires dans le passé – biblique). Par ailleurs, les propos tenus par Noé res-
semblent à s’y méprendre aux discours portés par l’allocutaire coranique (e.g.
Q 7:188). Il s’agit d’un processus d’anaphorisation qui conduit à associer et confondre
les adversaires de Noé avec les adversaires de l’allocutaire coranique. Comme l’écrit
Mustapha Ben Taïbi : « on peut établir un parallélisme entre dialogues dans le passé
et dialogues dans le présent, qui montre que les seconds se construisent en pro-
cédant à l’anaphorisation des données des premiers » (Ben Taïbi 1998: 200). défi-
nissant ainsi le caractère monoprophétique du message coranique (De Prémare 1988:
12).

Grodzki
The dialogue between Noah and the disbelievers in vv. 26:111– 14 seems to be an al-
lusion perhaps to an (explicitly not mentioned) incident/situation/happening/behav-
ior known to all interlocutors (the enigmatic al-arḏalūna doesn’t help much in get-
ting at the idea). Noah’s response is not what one might expect it to be in this
sūra – he doesn’t respond by rehabilitating his followers – the al-arḏalūna – for hav-
ing been called so, but proceeds to comment indirectly on that given incident (which
may imply that the word al-arḏalūna doesn’t have to possess a pejorative meaning).
Are there any ancient literary sources helpful to explain which incident might be
meant here? Or is it rather to be understood generally as the past bad conduct of
the al-arḏalūna in some situations? It also seems as if Noah is trying to explain him-
self for not being held responsible for the faults of his followers, which reminds me
of vv. 5:116– 17 when the Qurʾānic Jesus is also trying to explain himself in front of
God who is asking: “Was it you who said to the people: ‘Take me and my mother
for gods besides Allah?’”

Hawting
This version of the story of Noah appears in the context of a series of accounts of the
rejection of previous messengers of God by the peoples to whom they had been sent,
and the consequences of that rejection. Several of the themes in this account occur in
versions of his story elsewhere in the Qurʾān (e.g., Q 11:25–49), or in the punishment
stories involving other messengers: the messenger is a “brother” of those to whom he
is sent; he asks for no reward for what he does; he comes as a warner; he and those
who believe are saved while the unbelievers perish.

In v. 111 we are told that Noah was rejected on the grounds that he was supported
by the weak (?) elements in society (al-ardalūna). The root R-D-L only occurs four
times in the Qurʾān, in two repeated formulae: with regard to the followers of
Noah, as well as in the passage under consideration, they are referred to as arādilunā
in Q 11:27; the other is in the expression, “God creates you, then causes you to die,

264 QS 26



and some of you are returned to the weakest of lives (? ilā arḏali l-ʿumur) so that they
may know nothing after knowing” (Q 16:70 and 22:5). If this latter formula is taken as
an allusion to dementia in old age, then a basic sense of “weakness” seems plausible
in the root (with further connotations of worthlessness and contempt) and a connec-
tion with words and expressions derived from ḍ-ʿ-f suggests itself (e.g., allaḏīna
stuḍʿifū at Q 7:75). The traditional notion of the prophet as the champion of the
weak and oppressed elements in society is evident in such passages, and is some-
times reflected in sīra material regarding the attitude of the Qurayš to Muḥammad
and his supporters. Cf. the use of mustaḍʿafīn and associated vocabulary in the prop-
aganda of contemporary Islamic parties and movements, especially Shiʿite ones.

Khalfallah
Ce passage contient une indication très précieuse au sujet de la pratique de lapi-
dation (raǧm). Nous savons que les dérivés de la racine R-Ǧ-M revient treize fois dans
le Coran. Les sept premières occurrences concernent Satan qui fut exclu de la mi-
séricorde de Dieu ; et c’est le premier sens de cette racine. Les autres occurrences, qui
nous intéressent dans ce commentaire, désignent cette pratique archaïque connue,
semble-t-il, à toutes les époques et par toutes les cultures dont parle le Coran. Voici
les principales allusions: [1] Q 11:91, lapidation pratiquée par le peuple de Šuʿayb
(Péninsule arabe). [2] Q 18:20, pratiquée par les pouvoirs qui administraient les gens
de la Caverne (Tarsus). [3] Q 19:46, pratiquée par le peuple d’Abraham (à Our). [4] Q
26:116, pratiquée par le peuple de Noé. [5] Q 36:18, par les gens du Village ? [6] Q
44:20, pratiquée par le peuple de Moïse (en Égypte).

Dans ce passage, cette allusion concerne donc la plus ancienne époque, celle de
Noé. Le Coran rapporte la menace proférée par les Riches de son village qui ne
voulaient pas être associés aux pauvres. Ce qui signifie qu’il s’agit d’une sorte de
punition, plutôt courante et admise par ce peuple. Il s’agirait de la peine qu’en-
couraient les hérétiques, ceux qui apportaient une nouvelle prédication et exhor-
taient les leurs à la suivre.

En islam, cette pratique est présentée comme une peine légale sanctionnant
l’adultère commis par un muḥṣin (homme protégé par un contrat valide de mariage,
musulman, doté de ses forces mentales, de condition libre) ou une femme muḥṣan
(femme libre, mariée, musulmane et dotée de ses forces mentales) [remarquez la
différence entre le participe actif propre à l’époux et le participe passif réservé à
l’épouse]. Il est à noter, comme l’ont dit les Ḫawāriǧ, que la lapidation avec ce sens
pénal n’est pas mentionnée dans le Coran. En effet, les docteurs de Loi musulmans
se sont référés à la Tradition du prophète pour instaurer cette peine. Actuellement, je
suis en train de recenser les cas de lapidation pratiqués par le Prophète. Ces mêmes
Docteurs de Loi se sont ingéniés, dans le même temps, à rendre son application
impossible de par les conditions drastiques qu’ils exigent pour prouver l’adultère.

QS 26 265



Pregill
The story of Noah again, embedded in one of the most thorough treatments of the
topos of the pre-Islamic prophets in the Qurʾān. According to the traditional chronol-
ogy of revelation, this appears to have been the first sūra to do so; among all of the
prophets who are included here (Moses, Abraham, Hūd, Ṣāliḥ, Lot, Šuʿayb), that of
Noah stands out as the paradigmatic warner-story or ʿibra.

The thematic parallels between the narratives of the prophets recounted here
and the biography of Muḥammad are consistent and conspicuous: warnings are is-
sued to the unbelievers; the message is rejected and the prophet is denounced, par-
ticularly on account of the low status of his followers; the sincerity of the believers is
asserted as the only true criterion for inclusion in the saved community; the proph-
et’s welfare is threatened; divine protection is invoked; and finally the warnings of
destruction to unbelievers and promises of deliverance to believers are fulfilled.
The thematic links to the sīra tradition are obvious, but this once again raises the
classic chicken-and-egg question provoked by revisionist historiography decades
ago. While I am extremely sympathetic to the revisionist approach, it seems easier
to believe that the narrative pattern we see here was crafted to evoke and resonate
with the particular experience of the Qurʾānic prophet and his community than
that all of the details of the sīra were crafted in conformity with the template provid-
ed here.

V. 118: much seems to hinge on the meaning of fa-ftaḥ fatḥan here; Abdel Haleem
translates “make a firm judgment between me and them,” but this does not seem
quite right to me.

Reynolds
Here Noah is a model of patience although his people have rejected him, mocked him
for the “riffraff” who follow him (v. 111), and threatened to stone him (v. 116). In re-
sponse Noah asks God to rescue him and his followers (117– 18). In the sūra named
after him (Q 71) Noah is more direct: he asks God to destroy the infidels (v. 26). The
idea that Noah’s people would have threatened to stone him is part of a topos in the
Qurʾān: Šuʿayb (Q 11:91), the Companions of the Cave (Q 18:20), Abraham (Q: 19:46),
two anonymous messengers (Q 36:18), and Moses (44:20) are all threatened with
stoning by their unbelieving opponents. This topos is perhaps a reflection of Matt
23:37 (which has Jesus refer to the stoning of the prophets) along with John 10:31
(which reports that the Jews indeed sought to stone Jesus [perhaps an echo of
Exod 17:4]) and of early Christian texts such as the Lives of the Prophets (traditionally
attributed to Epiphanius [d. 403]) which make the prophets into martyrs.

Rippin
I am intrigued by the mention of the threat of Noah’s people that he will be marǧūm
in v. 116. Most interpretations see this as Noah’s people see him as having to “desist”

266 QS 26



in his preaching. Arberry (1964: 375), however, suggests “givest not over” which
seems to read into the verse a broader context of an elaborated Noah story.

Tengour
Il est question dans ce passage de la dénégation des gens de Noé, qawm Nūḥ. Celle-ci
est rendue par le verbe kaḏḏaba, yukaḏḏibu, dénier. Particulièrement récurent dans
le Coran, le thème de la dénégation, takḏīb, est d’abord associé à la tribu des Qurayš
qui, durant toute la période mecquoise (610–622, dates présumées), va persister
dans son refus d’entendre l’avertissement, ’inḏār, que Muḥammad lui adresse au
nom du devoir de solidarité tribale qui le lie à elle. Le même mot sera ensuite repris
pour désigner la dénégation des peuples locaux historico-mythiques des ‘Ād et des
Ṯamūd et celle des peuples des prophètes bibliques, en particulier Moïse et, comme
ici, Noé, que la parole coranique se représente toujours comme ayant été rejetés par
les leurs de la même manière que Muḥammad est rejeté par les siens, si bien qu’il va
de plus en plus s’identifier à eux.

Dans ce passage de la sourate al-Šuʿarāʾ, Noé est raillé par les hommes de sa
tribu qui, dans v. 11, le pointent du doigt comme n’étant suivi que par des hommes de
rien, al-ʾarḏalūn. On pourra mettre ce verset en chronologie avec Q 11:27. Ces propos
d’adversaires – qui n’ont pas la parole directement – ne sont pas sans rappeler la
condition basse des partisans mekkois de Muḥammad et même de Muḥammad lui-
même qui n’avait pas le statut que la tradition lui prêtera plus tard. C’est là un
exemple frappant de réappropriation du parcours biblique de Noé dont le devenir
coranique a pour but de servir la cause de Muḥammad. La rencontre avec cet autre
lui permet ainsi de continuer d’avertir sa tribu du péril qui, croit-il, la menace, mais
aussi de s’inscrire dans la lignée d’un Noé qui, bien que rejeté par les siens, est
néanmoins protégé par une divinité au pouvoir grandissant.

QS 26 267


