
QS 25 Q 25:1– 10

. Blessed is He who sent down the Criterion
upon His servant, to be a warning to mankind!
. He to Whom belongs the kingdom of the
heavens and earth,
Who took to Himself no son,
Who never had a partner in His kingship,
Who created all things in perfect order.
. And yet, instead of Him, they procure for
themselves gods that create nothing, but are
themselves created, that have no power to do
themselves harm or benefit, and no power
over life, death or resurrection.
. Those who blaspheme say: “This is but
falsehood which he contrived, and other people
have helped him with it. They have committed
iniquity and perjury.”
. They say: “These are legends of the an-
cients that he has had written down, and they
are read out to him, morning and evening.”
. Say: “He sent it down Who knows the se-
cret of the heavens and earth. He is Ever- Forgiv-
ing, Compassionate to each.”
. They say: “What is it with this Messenger
who eats food and wanders in the market-
place? If only an angel were sent down to be
alongside him as a warner!
. Or if only a treasure is dropped down upon
him or he had an orchard from which he could
eat!”
The wicked say: “You are merely following a
man bewitched.”
. Behold how they draw parables for you
and how they go astray, and cannot find the
right way.
. Blessed is He Who, if He so wishes, can
provide you with better than this: Gardens be-
neath which rivers flow – and provide you
with palaces.

. Qu’on exalte la Bénédiction de Celui qui a
fait descendre le Livre de Discernement sur Son
serviteur, afin qu’il soit un avertisseur à l’univ-
ers.
. Celui à qui appartient la royauté des cieux
et de la terre, qui ne S’est point attribué d’en-
fant, qui n’a point d’associé en Sa royauté et
qui a créé toute chose en lui donnant ses justes
proportions.
. Mais ils ont adopté en dehors de Lui des
divinités qui, étant elles-mêmes créées, ne
créent rien, et qui ne possèdent la faculté de
faire ni le mal ni le bien pour elles-mêmes, et
qui ne sont maîtresses ni de la mort, ni de la
vie, ni de la résurrection.
. Les mécréants disent: «Tout ceci n’est
qu’un mensonge qu’il (Muhammad) a inventé,
et où d’autres gens l’ont aidé». Or, ils commet-
tent là une injustice et un mensonge.
. Et ils disent: «Ce sont des contes d’anciens
qu’il se fait écrire! On les lui dicte matin et soir!»
. Dis: «L’a fait descendre Celui qui connaît
les secrets dans les cieux et la terre. Et Il est Par-
donneur et Miséricordieux.
. Et ils disent: «Qu’est-ce donc que ce Mess-
ager qui mange de la nourriture et circule dans
les marchés? Que n’a-t-on fait descendre vers lui
un Ange qui eût été avertisseur en sa compag-
nie?
. Ou que ne lui a-t-on lancé un trésor? Ou
que n’a-t-il un jardin à lui, dont il pourrait man-
ger (les fruits)?» Les injustes disent: «Vous ne
suivez qu’un homme ensorcelé».
. Vois à quoi ils te comparent! Ils se sont
égarés. Ils ne pourront trouver aucun chemin.
. Béni soit Celui qui, s’Il le veut, t’accor-
dera bien mieux que cela: des Jardins sous les-
quels coulent les ruisseaux; et Il t’assignera des
châteaux.

ناقرفلاةروس
هَُلنْكَُيمَْلوَادًَلوَذْخَِّتَيمَْلوَضِرْلأَْاوَتِاوَامَسَّلاكُْلمُهَُليذَِّلا)1(ارًيذَِننَيمَِلاعَْلِلنَوكَُيِلهِدِبْعَىَلعَنَاقَرْفُلْالَزَّنَيذَِّلاكَرَاَبَت
مْهِسِفُنْلأَِنَوكُِلمَْيلاَوَنَوقَُلخُْيمْهُوَاًئيْشَنَوقُُلخَْيلاَةًهَِلَآهِِنودُنْمِاوذُخََّتاوَ)2(ارًيدِقَْتهُرَدَّقَفَءٍيْشَلَّكُقََلخَوَكِْلمُْلايفِكٌيرِشَ
نَورُخََآمٌوْقَهِيَْلعَهَُناعََأوَهُارََتفْاكٌفِْإلاَِّإاذَهَنِْإاورُفَكَنَيذَِّلالَاقَوَ)3(ارًوشُُنلاَوَةًاَيحَلاَوَاًتوْمَنَوكُِلمَْيلاَوَاعًفَْنلاَوَارًّضَ
يفِرَّسِّلامَُلعَْييذَِّلاهَُلزَنَْألْقُ)5(لاًيصَِأوَةًرَكُْبهِيَْلعَىَلمُْتيَهِفَاهََبَتَتكْانَيِلوَّلأَْارُيطِاسََأاوُلاقَوَ)4(ارًوزُوَامًْلظُاوءُاجَدْقَفَ
هِيَْلِإلَزِنُْألاَوَْلقِاوَسْلأَْايفِيشِمَْيوَمَاعَطَّلالُكُأَْيلِوسُرَّلااذَهَلِامَاوُلاقَوَ)6(امًيحِرَارًوفُغَنَاكَهَُّنِإضِرْلأَْاوَتِاوَامَسَّلا

DOI 10.1515/9783110445909-030, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza 
M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons A ttribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



)8(ارًوحُسْمَلاًجُرَلاَِّإنَوعُِبَّتَتنِْإنَومُِلاظَّلالَاقَوَاهَنْمِلُكُأَْيةٌَّنجَهَُلنُوكَُتوَْأزٌنْكَهِيَْلِإىقَْلُيوَْأ)7(ارًيذَِنهُعَمَنَوكَُيفَكٌَلمَ
يرِجَْتتٍاَّنجَكَِلذَنْمِارًيْخَكََللَعَجَءَاشَنِْإيذَِّلاكَرَاَبَت)9(لاًيِبسَنَوعُيطَِتسَْيلاَفَاوُّلضَفَلَاَثمْلأَْاكََلاوُبرَضَفَيْكَرْظُنْا
)10(ارًوصُقُكََللْعَجَْيوَرُاهَنْلأَْااهَِتحَْتنْمِ

Azaiez

Ces dix premiers versets relèvent explicitement du genre de la polémique. A l’appui
de la méthode de l’analyse rhétorique, il est possible de cerner une composition
structurée en trois morceaux composés pour le premier et le troisième de six as-
sertions chacune. En l’occurrence, ces assertions incarnent trois actes argumentatifs
fondamentaux : célébrer Dieu par une louange (vv. 1, 2/10), affirmer la grandeur de
Dieu et la véracité de la mission de l’allocutaire coranique par des assertions théo-
logiques (vv. 3/9), mettre en scène la voix de l’opposant par l’emploi d’un contre-
discours (vv. 4–5/7–8). Symétriquement disposé tel un miroir (tout en étant inversé:
ABC/x /C’B’A’), l’ensemble se distingue par la place stratégique des contre-discours
qui enserrent le morceau central de la séquence : une injonction introduite par qul.
Cette centralité confère sans aucun doute à l’énoncé de la riposte une place toute
particulière. Dans la perspective de l’analyse rhétorique, le centre oriente le sens
global de la séquence tout en permettant, dans le cas présent, de neutraliser les
contre-discours « enfermés » entre les assertions théologiques du Coran et la riposte
coranique. La parole paradoxale ou contre-discours qui nie le Coran (et son propre
discours) est ainsi rhétoriquement neutralisée.

Disposition rhétorique des versets 1 à 10 de la sourate al Furqān

. Préambule (Louange)
ارًيذَِننَيمَِلاعَْلِلنَوكَُيِلهِدِبْعَىَٰلعَنَاقَرْفُلْالَزَّنَيذَِّلاكَرَاَبَت

(ère assertion)
ارًيدِقَْتهُرَدَّقَفَءٍيْشَلَّكُقََلخَوَكِْلمُْلايفِكٌيرِشَهَُّلنكَُيمَْلوَادًَلوَذْخَِّتَيمَْلوَضِرْلأَْاوَتِاوَامَسَّلاكُْلمُهَُليذَِّلا

(ème assertion)
. Thèse (Assertion théologique)

ارًوشُُنلاَوَةًاَيحَلاَوَاًتوْمَنَوكُِلمَْيلاَوَاعًفَْنلاَوَارًّضَمْهِسِفُنلأَِنَوكُِلمَْيلاَوَنَوقَُلخُْيمْهُوَاًئيْشَنَوقُُلخَْيلاَّةًهَِلآهِِنودُنمِاوذُخَتَّاوَ
(ème assertion)
. Réfutation (Contre-discours)

نَورُخَآمٌوْقَهِيَْلعَهُنَاعََأوَهُارََتفْاكٌفِْإلاَِّإاذَـهَنِْإاورُفَكَنَيذَِّلالَاقَوَ
(ème assertion)

ارًوزُوَامًْلظُاوءُاجَدْقَفَ
(ème assertion)

لًيصَِأوَةًرَكُْبهِيَْلعَىَلمُْتيَهِفَاهََبَتَتكْانَيِلوَّلأَْارُيطِاسََأاوُلاقَوَ
(ème assertion)

. Contre-réfutation (Injonction, assertion et riposte au centre)
امًيحِرَّارًوفُغَنَاكَهَُّنِإضِرْلأَْاوَتِاوَامَسَّلايفِرَّسِّلامَُلعَْييذَِّلاهَُلزَنَألْقُ

. Réfutation (Contre-discours)
قِاوَسْلأَْايفِيشِمَْيوَمَاعَطَّلالُكُأَْيلِوسُرَّلااذَـهَلِامَاوُلاقَوَ

(ème assertion)

QS 25 257



ارًيذَِنهُعَمَنَوكَُيفَكٌَلمَهِيَْلِإلَزِنُألاَوَْل
(ème assertion)

نَومُِلاظَّلالَاقَوَاهَنْمِلُكُأَْيةٌَّنجَهَُلنُوكَُتوَْأزٌنكَهِيَْلِإىقَْلُيوَْأ
(ème assertion)

ارًوحُسْمَّلاًجُرَلاَِّإنَوعُِبَّتَتنِإ
(ème assertion)
. Thèse (Assertion théologique)

لاًيِبسَنَوعُيطَِتسَْيلاَفَاوُّلضَفَلَاَثمْلأَْاكََلاوُبرَضَفَيْكَرْظُنا
(ème assertion)
. Epilogue (Louange)

ارًوصُقُكََّللعَجَْيوَرُاهَنْلأَْااهَِتحْتَنمِيرِجَْتتٍاَّنجَكَِلذَنمِّارًيْخَكََللَعَجَءَاشَنِإيذَِّلاكَرَاَبَت
(ème assertion)

Dye
L’ambiance psalmique est manifeste dans le contenu, le style et la phraséologie.
Deux formules liturgiques (et stéréotypées), introduites par tabāraka (vv. 1–2 / v. 10),
encadrent les sections polémiques, qui reprennent des topoi bien présents, pour la
plupart, ailleurs dans le Coran, les réponses au « contre-discours » (pour reprendre
l’expression d’Azaiez) se trouvant aux vv. 6 et 9.

V. 1 : Sur l’étymologie de furqān, voir le débat récent entre Donner 2007 et Rubin
2009. Du strict point de vue de la linguistique historique, la question ne me semble
pas réglée, pour diverses raisons qu’il est impossible d’expliquer ici. Mais on peut au
moins penser que furqān signifie ici soit « salut », soit « guidance », soit « lumière ».
Le verset est suffisamment ambigu pour pouvoir désigner Muḥammad ou un autre
messager (par exemple Moïse) ayant antérieurement reçu une révélation.

Vv. 3–4 : On retrouve le vaste problème des informateurs de Muḥammad (voir
par exemple Q 16:103). Voir à ce sujet Gilliot: 1998. La question est très délicate, et il
reste difficile de déterminer ce qui a quelque chance d’être historiquement avéré. Le
contre-discours parle d’informateurs (donc d’individus précis) informant un individu
(Muḥammad) jouant un rôle décisif dans l’énoncé du message, et le discours cora-
nique réfute ce contre-discours. il me semble qu’il s’agit là d’une idéalisation, une
stylisation, d’une situation, et d’une histoire de la composition du Coran, beaucoup
plus compliquées.

Grodzki
Does the list of the limitations of the mušrikūn’s gods in v. 3 reflect the real doctrine
of an existing religious group, or is it to be understood solely in the polemical sense
(gnostics, monists, polytheists etc.)? Are the Qurʾānic kuffār or mušrikūn always
meant to be the same specific religious group of non-Muslims, or is it – primarily
– a rhetorical device to highlight the Qurʾānic dogmatic message, and – only secon-
darily – perhaps a distant distorted allusion to a specific group of disbelievers in the
Qurʾānic mesage ? Here the ironic formulation wa-lā yamlikūna li-anfusihim ḍarran

258 QS 25



wa-lā nafʿan in regard to gods doesn’t apparently seem to help us much further in
this quest.

Khalfallah
Pour examiner ce passage, je tente d’appliquer la méthode argumentative qui con-
siste à analyser la structure démonstrative du texte (cf. Azaiez 2012). La « structure
démonstrative », est l’ensemble d’arguments et d’arguties que le discours mobilise
pour construire sa trame logique : défendre des idées et en saper d’autres selon une
approche polémique et/ou dialectique.

Arguments coraniques Contre- arguments (hostiles) Identité des adver-
saires

Dieu a révélé le Coran à son servi-
teur.

Le Coran est inventé par Muḥammad Polythéistes mec-
quois.

Dieu a tout créé. Le Dahr (Temps, éternité) a tout créé. Les Dahriyya
Dieu possède le pouvoir d’accorder
la vie et d’y mettre terme.

Le Dhar est celui « qui fait périr » Les Dahriyya

Dieu n’a pas d’enfants. Jésus est le fils de Dieu Les chrétiens d’Ara-
bie.

Le Coran est une parole sensée ve-
nant de Dieu.

Le Coran est mensonge, ifket « fables
des Premiers»

Les Qurayšītes et en
particulier al-Nadr
b. Hārit

Ce Coran est désormais écrit. Les fables des premiers furent égale-
ment écrites.

Les mêmes

Muḥammad est Messager de Dieu ;
il reçoit Sa Parole via  modalités de
révélation.

Muḥammad est un homme ensorcelé/
envoûté, masḥūr

Les polythéistes

Muḥammad est l’Avertisseur,
nadīr de Dieu

Muḥammad a besoin d’un ange pour le
soutenir dans sa mission d’avertisse-
ment

Les mêmes

Muḥammad n’est que humain- Mes-
sager

Muḥammad doit être doté des pouvoirs
surnaturels : découvrir des trésors,
avoir un jardin…

Les mêmes

Dieu donne les exemples Muḥammad est faillible = Il mange, il
fréquente les marchés

Les polythéistes

Dans ce passage, le discours coranique reprend une longue polémique qui oppose
d’une part Dieu qui « défend » la véracité de son Messager, son authenticité ainsi que
l’origine divine de son message ; d’autre part, les polythéistes et les chrétiens qui
mettent en doute l’authenticité du message Muḥammadien et l’assimilent aux « fa-
bles insensées, aux mythes, aux histoires niaises des Anciennes nations.”

Ainsi, cette méthode nous aidera à mieux connaître les éléments suivants :
– Les arguments et les contre-arguments présentés par les uns (Dieu, Coran et

Muḥammad) et par les autres dans le cadre des débats et polémiques de l’islam
des origines.

QS 25 259



– Les milieux intellectuels d’alors, les textes connus (Rustum et Asfandiyār), la
circulation des rares documents écrits d’alors.

– Les stratégies et styles coraniques (rhétoriques et logiques) dans la reproduction
de ces arguments.

Pregill
The description of God’s majesty and the explicit contrast with the impotence of
other (non‐) deities here strikes me as extremely psalmic in ambience; in Biblical
terms, the theology here is postexilic, strongly reminiscent of P, with the specifically
anti-Christian flourish lam yattaḫid waladan added in.

V. 1: furqān: again the etymological problem. The following verses describing
God’s dominion seem creedal, and thus I infer that the furqān that has been sent
down is not a “commandment” (as if from Syriac pūqdānā) but rather the “criterion”
that separates the damned and the saved. I still incline to the idea that al-Furqān was
an early draft or recension of Qurʾānic material (cf. Bell 1953), similar or even iden-
tical to the canonical ğuzʾ ʿammā.

v. 2: qaddarahu taqdīran: i.e., He determined its order and structure; cf. Genesis
1, the Priestly cosmogony, itself modeled on much older Near Eastern mythologies.

V. 3: lā yamlikūna ḍarran wa-lā nafʿan: there are at least twenty occurrences of
this phrase in the Qurʾān in reference to beings worshipped min dūn Allāh; it is
used of the Golden Calf in Q 20:89. The phrase is reminiscent of the language of Is-
raelite icon parodies of the Exilic age, in which the non-existence of foreign objects
of worship is contrasted with the undeniable power and sovereignty of YHWH, to
whom the Israelite must remain loyal.

nushūr: not quite “resurrection” (thus Abdel Haleem) but rather an uncovering or
unfolding – i.e., apokálupsis (cf. al-ʿĀqiba, the Eschaton).

Vv. 4–5: allegations of forgery. Another qawm has helped him with these “fables
of the ancients,” written down for him and dictated day and night (see QS 22 above).
Such statements have often supplied grist for the mill of those who posit that the
Qurʾān is plagiarized from Jewish and Christian antecedents. While the simplistic
model of foreign influence in the shaping of the Qurʾān that was once prevalent
must be discarded, we must nevertheless acknowledge the significance of the Qu-
rʾān’s repeated assertion that those who opposed its message alleged that it originat-
ed from outside the community.

V. 7: Again the familiar allegation that revelation brought by a mere mortal man,
without an angel to help him, is illegitimate (cf., e.g., 11:27, 31 and repeatedly in Q 23;
see discussion of QS 14). Note also the treasure “cast down,” an odd image.

Reynolds
As Patricia Crone (2011) proposes, the objection dealt with in passages such as
vv. 6–7 here is not so much polytheism v. monotheism as much as the expectation

260 QS 25



of the mušrikūn that a divine messenger come from heaven, or at least ascend to
heaven and then return with something. In this light the “gods” (āliha) of v. 3
might not reflect polytheism but rather the Qurʾān’s tendency to exaggerate the
views of its opponents (we might compare this strategy to Q 5:116, which would sug-
gest that Christians worship Mary; or Q 9:31, which would suggest that Jews worship
their rabbis and Christians worship their monks).

Tengour
Ce passage de la vingt-cinquième sourate s’articule autour de thèmes proprement
mecquois. D’abord, la Révélation est ce que le dieu coranique fait descendre, naz-
zala, pour avertir les tribus (v. 1). Ensuite, la Création et la Résurrection sont forte-
ment associées au dieu coranique. Ces deux thèmes sont absents dans le Coran de la
première phase où le Seigneur, Rabb, prôné par Muḥammad ne semble pas se dis-
tinguer des autres Rabb(s) locaux auxquels les Mecquois, et sans doute lui-même,
rendaient un culte. Comme eux, Il est un Protecteur de surnature solidaire des
hommes entrés dans son alliance, walaʾ. Il est pour ceux qu’il a fonction de protéger
un Guide et enfin, un Donateur.

Lus dans leur contexte historique et anthropologique, les passages relatifs au
Seigneur coranique rendent compte d’une continuité entre les représentations du
Coran et celles de son milieu d’origine. Il ne pouvait sans doute pas en être au-
trement pour un homme de tribu qui cherchait désespérément à rallier les siens à sa
cause. Son échec à se faire entendre l’amènera à puiser dans les croyances et l’i-
maginaire bibliques à la fois des arguments pour convaincre et la force de continuer
à le faire et ce, en dépit de l’hostilité grandissante qu’il devait affronter.

L’émergence du dieu coranique en tant que dieu Créateur et Résurrecteur en est
la conséquence. Cela nous permet de mieux saisir la portée des railleries des Mec-
quois qui considérèrent ces nouvelles fonctions comme étant ni plus ni moins qu’un
mensonge que leur compagnon aurait forgé, ʾifk ʾiftarā-hu (v. 4), pire encore qu’il leur
raconte des histoires appartenant à d’autres, qawm ʾāḫarūn (v. 4), des histoires
d’anciens, ’asāṭīr al-’awwalīn (v. 5).

Dans le contexte tribal du VIIe siècle, l’expression ʾasāṭīr al-ʾawwalīn est re-
doutable car ce qui se profile derrière c’est l’absence de lignage de ces hommes
enfouis dans les profondeurs d’un temps primitif auquel renvoie très clairement le
participe ʾawwalūn. Pour des hommes de tribus, et donc pour Muḥammad lui-même,
être sans généalogie revenait à être sans intérêt. C’est là un trait de mentalité dont on
aurait tort d’ignorer ou de sous-estimer les effets. Ces propos mis dans la bouche des
Mecquois disent tout l’invraisemblable qu’il y avait pour eux à écouter des propos
d’hommes aussi lointains et dont plus aucune trace ne subsiste quand le groupe est
censé suivre la voie de ses ancêtres bien connus.

QS 25 261



Toorawa
This is a rhetorically rich passage, exhibiting among other things the following five
features:

[1] Symmetry, e.g. the use of tabāraka llaḏī in vv. 1 and 10.
[2] The use of terms from material culture in close proximity in vv. 7 and 8: ṭaʿām

(“food”), aswāq (“markets”), and kanz (“treasure”).
[3] The recurrence of endwords, e.g. naḏīrā twice, in vv. 1 and 7 (and also twice

more in the sūra at vv. 51 and 56); sabīlā seven times (vv. 9, 27, 34, 42, 44 and 57); and
nušūrā thrice (vv. 3, 40 and 47).

[4] Endwords shared with Q 76, namely taqdīrā, aṣīlā and sabīlā.
[5] The presence of words about different types and kinds of speech(‐acts): tabā-

raka (v. 1, “blessed is”); al-furqān (v. 1, “Scripture,” lit. “Differentiator”); naḏīrā (v. 1,
“admonition”); ifk (“lie”) and zūrā (“falsehood”) (v. 4); asāṭīr al-awwalīn (“tales/fa-
bles of the ancients”), iktataba (“written down”), tumlā (“dictated”) (v. 5); sirr
(v. 6, “secret”); masḥūrā (v. 8, “bewitched”); ḍarabūka l-amṯāl (v. 9, “coined/drawn
parallels/comparisons”); tabāraka (v. 10, “blessed is”).

Younes
In my comments on the use of lawla ̄ in QS 23, I mentioned that it has two distinct
meanings, the first is if not for or had it not been for and the second meaning,
when followed by iḏ is if. In this passage, lawla,̄ found in v. 7, has a third meaning,
which is “why not?”

262 QS 25


