
QS 24 Q 24:35

. God is the light of the heavens and the
earth.
His light is like a niche in which is a lantern,
The lantern in a glass,
The glass like a shimmering star,
Kindled from a blessed tree,
An olive, neither of the East nor of the West,
Its oil almost aglow, though untouched by fire.
Light upon light!
God guides to His light whomever He wills,
And strikes parables for mankind.
God has knowledge of all things.

. Allah est la Lumière des cieux et de la
terre. Sa lumière est semblable à une niche où
se trouve une lampe. La lampe est dans un (ré-
cipient de) cristal et celui-ci ressemble à un
astre de grand éclat; son combustible vient
d’un arbre béni: un olivier ni oriental ni occi-
dental dont l’huile semble éclairer sans même
que le feu la touche. Lumière sur lumière.
Allah guide vers Sa lumière qui Il veut. Allah
propose aux hommes des paraboles et Allah
est Omniscient.

رونلاةروس
نْمِدُقَوُييٌّرِّدُبٌكَوْكَاهََّنَأكَةُجَاجَزُّلاةٍجَاجَزُيفِحُاَبصْمِلْاحٌاَبصْمِاهَيفِةٍاكَشْمِكَهِرِوُنلَُثمَضِرْلأَْاوَتِاوَامَسَّلارُوُنهَُّللا
ءُاشََينْمَهِرِوُنِلهَُّللايدِهَْيرٍونُىَلعَرٌوُنرٌاَنهُسْسَمَْتمَْلوَْلوَءُيضِيُاهَُتيْزَدُاكََيةٍَّيِبرْغَلاَوَةٍَّيقِرْشَلاَةٍنَوُتيْزَةٍكَرَاَبمُةٍرَجَشَ
لكُِبهَُّللاوَسِانَّلِللَاَثمْلأَْاهَُّللابُرِضَْيوَ

)35(مٌيِلعَءٍيْشَِّ

Azaiez
Le segment maṯalu nūrihī ka-miškātin fīhā miṣbāḥun al-miṣbāḥu fī zuǧāǧatin al-
zuǧāǧatu s’apparente, sans l’être intégralement, à une anadiplose. Il s’agit d’une
figure de style consistant à la reprise du dernier mot d’une proposition à l’initiale de
la proposition qui suit. Cette forme rhétorique qui procède d’une forme d’oralisation
fixe l’attention sur les mots importants qui se trouvent être tous des hapax (miškāt),
(miṣbāḥ), (zuǧāǧa).

Dye
Sur ce verset, voir notamment Böwering (2011).

On notera la présence, dans le cotexte du verset, des notions de maṯal (v. 34), de
lumière (vv. 40, 44 – jour et nuit), et de direction, de guide (v. 46). Surtout, le cotexte
le plus immédiat nous indique que ce verset parle implicitement de formes de dé-
votion chrétienne, notamment celles des moines (vv. 34, 36–37). On peut considérer
que les vv. 34–37 constituent une unité littéraire (même si on ne peut exclure
quelques interpolations).

L’arrière-plan chrétien du « verset de la lumière » nous donne la clé pour en
comprendre les belles métaphores. Durant leurs vigiles nocturnes, les moines fai-
saient briller des lampes dans leurs cellules, lampes dont la lumière pouvait guider
les voyageurs. Le phénomène est souvent relevé dans la poésie arabe (voir par
exemple Imruʾ al-Qays, al-Muʿallaqa, v. 40 : tuḍīʾu l-ẓalāma bi-l-išāʾi ka-ʾannahā
manāratu mumsā rāhibin mutabattil).

DOI 10.1515/9783110445909-029, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso Tesei, Hamza 
M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons A ttribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



Un phénomène physique simple explique l’imagerie coranique : en plaçant la
lampe (miṣbāḥ, un hapax dans le Coran), ou plutôt la mèche (allumée), dans une
niche (miškāt – mot emprunté à l’éthiopien maskot, « fenêtre », un autre hapax),
derrière un verre (zuǧāǧā, encore un hapax), on augmente fortement sa luminosité.

La mention de l’olivier se comprend mieux si on pense à Zeck/Za 4:2–3 :
Zacharie décrit sa vision à l’ange, parlant notamment d’un lampadaire avec un
réservoir à son sommet, et sept lampes tout en haut. Près de cette lampe se trouvent
deux oliviers, l’un à la droite du réservoir, l’autre à sa gauche. L’ange explique
ensuite à Zacharie la signification de cette vision, et notamment des oliviers : « Ce
sont les deux Oints qui se tiennent devant le Seigneur de toute la terre » (Zech/Za
4:13, les deux Oints sont sans doute Josué et Zorobabel). On retrouve cette imagerie
dans l’Apocalypse de Jean : « Ce sont les deux oliviers et les deux flambeaux qui se
tiennent devant le Maître de la terre » (Rev/Ap. 11:4, il s’agit ici de Moïse et d’Élie). Il
faudrait suivre le développement de cette métaphore dans la littérature chrétienne
préislamique, et saisir l’enjeu du passage de deux à un olivier.

Grodzki
The Qurʾānic Allāhu nūr al-samāwāti wa-l-arḍi, “God is the Light of the heavens and
the earth,” also finds a parallel in another verse of the Apocalypse of John 21:23–24
(aside from the one mentioned above 11:4 by Dye) when describing the new promised
(heavenly-earthly) Jerusalem: “And the city hath no need of the sun, neither of the
moon, to shine upon it: for the glory of God did lighten it, and the lamp thereof is
the Lamb. And the nations shall walk amidst the light thereof.” Together with other
Biblical references (Zech 4:2–3; 4:13, Exod 27:20–21 – and not only) it seems to
sketch out a mysterious image of a mystical reality circulating amongst ancient peo-
ples of Middle Eastern traditions.

Hilali
In the manuscript 27.1 DAM, Yemen (the so-called Ṣanʿāʾ palimpsest), we can read a
large part of chapter 24. V. 35 presents textual issues. We note a difference with the
Cairo edition of Qurʾān.We read min qabli an tamsashu nār (“Before any fire touches
it”) while in the Cairo edition we read wa law lam tamsashu nār (“even when no fire
touches it”). This difference is interesting if we consider the distinction between nūr
(light) and nār (fire). In the Ṣanʿāʾ palimpsest, the distinction between light and fire
focuses on the opposite order of the succession in time: light is anterior to its own
source, fire. The divine is submitted to a certain temporality, a progression in
which the element of fire occupies the last step or the very condition of light.

QS 24 253



Khalfallah
Malgré son apparente limpidité, le début de ce verset a généré un nombre important
de problèmes d’ordre théologique, restés irrésolus. Construit par une anne-
xion, iḏāfa, la première phrase (Allāhu nūru s-samāwāti wa-l-arḍi) laisse supposer
plusieurs relations sémantiques, métaphoriques et logiques entre ses deux termes,
ou le nom et son complément. Le péril qu’il a fallu écarter, dans l’esprit des mu-
fassirūn, était la similitude entre Dieu et ses créatures. Ainsi, ils ont proposé huit
interopérations, toutes différentes, pour rendre intelligible cette iḏāfa, plutôt ambi-
güe. Il conviendrait peut-être, dans une future étude, de dresser la liste exhaustive de
ces suggestions, et surtout d’en élucider les fondements théologiques et logiques.

Cependant, c’est le terme nūr (lumière) qui a suscité le plus de problèmes
puisqu’il renvoie à la fois à une entité abstraite et à une autre, concrète. Définir Allah
comme lumière, avec toutes les connotations que le mot pourrait inviter, serait de
L’associer à l’une de Ses propres créatures ! Et c’est précisément cet écueil même que
les exégètes ont tenté d’éviter. D’autres, comme al-Ǧurǧānī, y ont vu une figure de
tamṯīl (analogie), pour sauver l’intelligibilité du verset.

Il serait également intéressant de comparer les connotations de ce terme, lon-
guement analysées par les études rhétoriques, à ses équivalents sémitiques (hébreu,
syriaque…) afin de voir s’ils évoquent les mêmes images connotant : guidance, hudā,
gestion, (tadbīr) luminosité, omniscience…

C’est également sur ces creusets, plutôt micro- linguistiques (un mot, une image)
que notre travail d’analyse et de comparaison pourrait explorer des nouvelles pistes.

Reynolds
In the latter part of this verse the Qurʾān suggests that its description of God here is a
maṯal (Hebrew māshāl; Aramaic/Syriac matlā). The maṯal is an important feature of
the Qurʾān (e.g. Q 2:17, 19, 171, 261, 264 passim). Q 29:43 has God proclaim “And We
draw these maṯals for mankind; but no one grasps them except those who have
knowledge.” Again in our verse here (Q 24:35) the Qurʾān makes the ability to coin
maṯals a particular quality of its God. We might think of the divine voice of the
Qurʾān competing with the voice of Christ in the Gospels in the light of Matthew
13:34–35: “In all this Jesus spoke to the crowds in parables; indeed, he would
never speak to them except in parables. * This was to fulfill what was spoken by
the Prophet: I will speak to you in parables, unfold what has been hidden since
the foundation of the world.”

Toorawa
Four aspects of this passage interest me. The first is the presence of repeated words:
Allāh (x4, “God”), nūr (x4, “light”), maṯal (x2, “likeness”) and amṯāl (x1, “parallel,
comparison”), ka (x2, “like”), miṣbāḥ (x2, adjacent, “lamp”), zuǧāǧa (x2, adjacent,
“glass”).

254 QS 24



The second is the way in which the larger metaphor(s) and simile(s) are elabo-
rated, notable with the use of expressions of similitude: ka (“like”), ka-annahā
(“as if it is”), yakādu (“almost”), wa-law lam (“even though no”), yaḍribu l-amṯāl
(“coins/draws parallels/comparisons”).

The third is the use of the K sound (i.e. the letter Kāf): ka-miškāt, ka-annahā
kawkab, mubāraka, yakādu.

The fourth is the limited use of verbs early on. The first verb does not appear
until two-fifths of the way through, viz. yūqadu (“lit”).

Winitzer
Almost certainly this cosmological image builds on earlier precedents, of which the
most significant version appears in the opening theophany in Ezekiel (chaps 1, 10),
the one that provides the basis for the Merkavah Mysticism in Late Antiquity. The key
passage is Ezek 1:26–27:

26Above the expanse over their (= the vehicle’s creatures) heads was the semblance of a throne,
in appearance like sapphire/lapis lazuli; and atop the semblance of the throne there was a sem-
blance of a human form. 27From what appeared as his loins up, I saw a gleam as that of amber –
what looked like a fire encased in a receptacle.

In fact the mythologem of the deity seated in the sky with a glass-ensconced light at
his side represents in itself a borrowing from ancient Near Eastern conceptions, as
the following, concerning in this instance the Babylonian chief deity, Marduk (= Bēl):

He (Bēl) sat in the lapis-lazuli dais; he lit a lamp of elmēßu in it (Livingstone 1989: 100, l. 32)

For a more detailed discussion of this borrowing in Ezekiel, see Winitzer 2014: 167–
70. In the light of the appropriation of the Ezekiel cosmology and theophany in later
traditions, the question of whether a specific tradition (let alone a Vorlage) can be
pinpointed as the one behind this āya seems misguided or at least premature. Still
there seems little doubt to our mind that the background of this image is, in fact,
old and widespread.

QS 24 255


