
QS 23 Q 24:1–17

. Here is a Sura that We have sent down, and
made obligatory, and sent down in it verses
manifest, that you might remember.
. The adulteress and the adulterer: flog each
of them a hundred lashes. And let not pity for
them overcome you in regard to the law of
God, provided you believe in God and the Last
Day. And let their punishment be witnessed by
a group of believers.
. The adulterer shall marry none but an
adulteress or an idolatress; and the adulteress
shall marry none but an adulterer or an idolater.
But this is forbidden to believers.
. Those who falsely accuse married women
of adultery, and fail to produce four witnesses,
flog them eighty lashes and never thereafter ac-
cept their witness. These are the dissolute.
. Except for those who later repent and re-
form their ways, for God is All-Forgiving, Com-
passionate to each.
. Those who accuse their wives of adultery,
and have no witnesses but themselves, let
each of them witness four times by God that
he is telling the truth,
. and a fifth time that the curse of God shall
fall upon him if he is a liar.
. They are then to ward off punishment from
her if she testifies four times by God that he is a
liar,
. and a fifth time that God’s wrath shall fall
upon her if he is telling the truth.
. Were it not for God’s favor upon you and
His mercy – and that God is All-Forgiving, All-
Wise!
. Those who made up that libel were a
gang among you. Count it not as an evil that be-
fell you, but rather as something good. To every
one of them is due what he earned of sin, and to
him among them who had most to do with mag-
nifying that libel, there awaits a terrible tor-
ment.
. Why is it that, when you heard it, the be-
lievers, men and women, did not think well of
themselves, and say: “This is a manifest libel”?
. If only they had produced four witnesses!
But since they did not produce witnesses, these
people, in God’s sight, are indeed liars.

. endre et que Nous avons imposée, et Nous
y avons fait descendre des versets explicites afin
que vous vous souveniez».
. La fornicatrice et le fornicateur, fouettez-
les chacun de cent coups de fouet. Et ne soyez
point pris de pitié pour eux dans l’exécution
de la loi d’Allah – si vous croyez en Allah et
au Jour dernier. Et qu’un groupe de croyants as-
siste à leur punition.
. Le fornicateur n’épousera qu’une fornica-
trice ou une associatrice. Et la fornicatrice ne
sera épousée que par un fornicateur ou un asso-
ciateur; et cela a été interdit aux croyants.
. Et ceux qui lancent des accusations contre
des femmes chastes sans produire par la suite
quatre témoins, fouettez-les de quatre-vingts
coups de fouet, et n’acceptez plus jamais leur
témoignage. Et ceux-là sont les pervers,
. à l’exception de ceux qui, après cela, se re-
pentent et se réforment, car Allah est Pardon-
neur et Miséricordieux.
. Et quant à ceux qui lancent des accusa-
tions contre leurs propres épouses, sans avoir
d’autres témoins qu’eux-mêmes, le témoignage
de l’un d’eux doit être une quadruple attesta-
tion par Allah qu’il est du nombre des véridi-
ques,
. et la cinquième [attestation] est «que la
malédiction d’Allah tombe sur lui s’il est du
nombre des menteurs».
. Et on ne lui infligera pas le châtiment [de
la lapidation] si elle atteste quatre fois par Allah
qu’il [son mari] est certainement du nombre des
menteurs,
. et la cinquième [attestation] est que la co-
lère d’Allah soit sur elle, s’il était du nombre
des véridiques.
. Et, n’étaient la grâce d’Allah sur vous et
Sa miséricorde…! Allah est Grand Accueillant
au repentir et Sage!
. Ceux qui sont venus avec la calomnie
sont un groupe d’entre vous. Ne pensez pas
que c’est un mal pour vous, mais plutôt, c’est
un bien pour vous. A chacun d’eux ce qu’il
s’est acquis comme péché. Celui d’entre eux
qui s’est chargé de la plus grande part aura
un énorme châtiment.

DOI 10.1515/9783110445909-028, © 2017 Mehdi Azaiez, Gabriel S. Reynolds, Tommaso 
Tesei, Hamza M. Zafer, published by De Gruyter. 
This work is licensed under the Creative Commons A ttribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 License.



. Were it not for God’s favor and mercy
upon you, in this world and the next, terrible
torment would have touched you in regard to
the libel that you spread about.
. You would lap it up with your tongues,
and utter with your mouths what you had no
knowledge of. You imagined it was a simple
matter, but it is momentous with God.
. Why is that, when you heard it, you did
not say: “It is not fitting for us to speak of
such matters. Glory be to You! This is a dreadful
falsehood?”
. God admonishes you never to return to its
like again if you are true believers.

. Pourquoi, lorsque vous l’avez entendue
[cette calomnie], les croyants et les croyantes
n’ont-ils pas, en eux-mêmes, conjecturé favora-
blement, et n’ont-ils pas dit: «C’est une calo-
mnie évidente?»
. Pourquoi n’ont-ils pas produit [à l’appui
de leurs accusations] quatre témoins? S’ils ne
produisent pas de témoins, alors ce sont eux,
auprès d’Allah, les menteurs.
. N’eussent-été la grâce d’Allah sur vous et
Sa miséricorde ici-bas comme dans l’au-delà,
un énorme châtiment vous aurait touchés
pour cette (calomnie) dans laquelle vous vous
êtes lancés,
. quand vous colportiez la nouvelle avec
vos langues et disiez de vos bouches ce dont
vous n’aviez aucun savoir; et vous le comptiez
comme insignifiant alors qu’auprès d’Allah
cela est énorme.
. Et pourquoi, lorsque vous l’entendiez, ne
disiez-vous pas: «Nous ne devons pas en parler.
Gloire à Toi (ô Allah)! C’est une énorme calo-
mnie»?
. Allah vous exhorte à ne plus jamais reve-
nir à une chose pareille si vous êtes croyants.

رونلاةروس
يَبتٍاَيَآاهَيفِاَنْلزَنَْأوَاهَاَنضْرَفَوَاهَاَنْلزَنَْأةٌرَوسُ

ةٍدَْلجَةََئمِامَهُنْمِدٍحِاوَلَّكُاودُِلجْافَينِازَّلاوَةَُينِازَّلا)1(نَورُكَّذََتمْكَُّلعََلتٍاَنِّ

لاَيِنازَّلا)2(نَيِنمِؤْمُلْانَمِةٌفَئِاطَامَهُبَاذَعَدْهَشَْيْلوَرِخِلآَْامِوَْيْلاوَهَِّللاِبنَوُنمِؤُْتمُْتنْكُنِْإهَِّللانِيدِيفِةٌفَْأرَامَهِِبمْكُذْخُأَْتلاَوَ
تِاَنصَحْمُْلانَومُرَْينَيذَِّلاوَ)3(نَيِنمِؤْمُْلاىَلعَكَِلذَمَرِّحُوَكٌرِشْمُوَْأنٍازَلاَِّإاهَحُكِنَْيلاَةَُينِازَّلاوَةًكَرِشْمُوَْأةًَينِازَلاَّإحُكِنَْي
دِعَْبنْمِاوبُاَتنَيذَِّلالاَِّإ)4(نَوقُسِافَْلامُهُكَِئَلوُأوَادًَبَأةًدَاهَشَمْهَُلاوُلَبقَْتلاَوَةًدَْلجَنَيِنامََثمْهُودُِلجْافَءَادَهَشُةِعََبرَْأِباوُتأَْيمَْلمَُّث
عَُبرَْأمْهِدِحََأةُدَاهَشَفَمْهُسُفُنَْألاَِّإءُادَهَشُمْهَُلنْكَُيمَْلوَمْهُجَاوَزَْأنَومُرَْينَيذَِّلاوَ(5)مٌيحِرَرٌوفُغَهََّللانَِّإفَاوحَُلصَْأوَكَِلذَ
دَهَشَْتنَْأبَاذَعَْلااهَنْعَُأرَدَْيوَ)7(نَيِبذِاكَلْانَمِنَاكَنِْإهِيَْلعَهَِّللاةََنعَْلنََّأةُسَمِاخَْلاوَ)6(نَيقِدِاصَّلانَمَِلهَُّنِإهَِّللاِبتٍادَاهَشَ
مْكُيَْلعَهَِّللالُضْفَلاَوَْلوَ)9(نَيقِدِاصَّلانَمِنَاكَنِْإاهَيَْلعَهَِّللابَضَغَنََّأةَسَمِاخَْلاوَ)8(نَيِبذِاكَْلانَمَِلهَُّنِإهَِّللاِبتٍادَاهَشَعََبرَْأ
لكُِلمْكَُلرٌيْخَوَهُلَْبمْكَُلارًّشَهُوُبسَحَْتلاَمْكُنْمِةٌَبصْعُكِفْلإِْاِباوءُاجَنَيذَِّلانَِّإ)10(مٌيكِحَبٌاوََّتهََّللانََّأوَهُُتمَحْرَوَ

ئٍرِمْاِّ
مْهِسِفُنَْأِبتُاَنمِؤْمُلْاوَنَوُنمِؤْمُْلانَّظَهُومُُتعْمِسَذِْإلاَوَْل)11(مٌيظِعَبٌاذَعَهَُلمْهُنْمِهُرَبْكِىَّلوَتَيذَِّلاوَمِثْلإِْانَمِبَسََتكْاامَمْهُنْمِ
)13(نَوُبذِاكَْلامُهُهَِّللادَنْعِكَِئَلوُأفَءِادَهَشُّلابِاوُتأَْيمَْلذِْإفَءَادَهَشُةِعََبرَْأِبهِيَْلعَاوءُاجَلاَوَْل)12(نٌيِبمُكٌفِْإاذَهَاوُلاقَوَارًيْخَ
نَوُلوقَُتوَمْكُِتَنسِْلَأِبهَُنوْقََّلَتذِْإ)14(مٌيظِعَبٌاذَعَهِيفِمُْتضْفََأامَيفِمْكُسَّمََلةِرَخِلآَْاوَاَينْدُّلايفِهُُتمَحْرَوَمْكُيَْلعَهَِّللالُضْفَلاَوَْلوَ
يهَهَُنوُبسَحَْتوَمٌْلعِهِِبمْكَُلسَيَْلامَمْكُهِاوَفَْأِب

اذَهَِبمََّلكََتَننَْأاَنَلنُوكَُيامَمُْتْلقُهُومُُتعْمِسَذِْإلاَوَْلوَ)15(مٌيظِعَهَِّللادَنْعِوَهُوَاًنِّ
)17(نَيِنمِؤْمُمُْتنْكُنِْإادًَبَأهِِلثْمِِلاودُوعَُتنَْأهَُّللامَكُظُعَِي)16(مٌيظِعَنٌاَتهْبُاذَهَكََناحَبْسُ

Khalfallah

C’est bien ce passage qui est souvent cité pour rappeler le dalīl (source) de la peine
encourue suite à un adultère, à une diffamation ainsi que du serment d’anathème
(liʿān). Ce passage illustre le caractère général (ʿāmm) des versets relatifs aux dis-

248 QS 23



positions légales et montre comment les docteurs de Loi se sont ingéniés à l’expli-
citer. Le verset parle du zānī sans préciser ni âge, ni condition sociale (libre ou
esclave), ni statut marital (marié ou célibataire)… Ce sont donc les écoles jurispru-
dentielles postérieures qui se sont appliquées à élaborer des détails et des casuis-
tiques précisant toutes les conditions de l’applicabilité des peines.

Nous savons que la lapidation a été retenue pour sanctionner un rapport sexuel
établis hors le cadre dunikāḥ. La tradition distingue les partenaires mariés (muḥṣan
pour la femme et muḥṣin pour l’homme) des non- muḥṣan-s auxquels on réserve la
flagellation : les cents coups de fouets, cités dans ce passage.

Il en va de même pour le crime de la diffamation (qaḏf) auquel nulle précision
n’a été donnée et ce sont les juristes qui se sont chargés d’en expliciter les condi-
tions.

Ces verstes constituent le fondement de ce que la Tradition islamique allait
appeler la théorie de ḥudūd ou les prérogatives pénales qui appartiennent à Dieu ; où
nulle grâce n’est possible même si les ayants- droit renoncent à la sanction.

Le troisième point concerne un élément formel de la procédure pénale : hormis
les deux procédés (aveu et quatre témoignages), ce verset établit le liʿān comme
manière de prouver l’adultère. Il s’agit d’une tradition préislamique.

Si le Coran ne dit aucun mot sur la lapidation, (raǧm), ce sont les ḥadīṯs qui ont
établi l’autorité de cette peine. Or, cette peine fut appliquée sur un couple juif
conformément à la Torah, dit un hadîth, rapporté par al-Buḫārī.

Au niveau de l’intertextualité, ces versets nous rappellent la célèbre scène où on
a amené une prostituée à Jésus pour la lapider.

Cet exemple suffit à démontrer que l’œuvre de tafsīr était également un pro-
cessus de déduction jurisprudentielle (istinbāṭ). Il nous invite à mieux mesurer la
contribution des hommes (juristes et mufassirūn), historique et intertextuelle, dans la
production de la normativité, dite divine alors qu’elle est largement conjecturale et
temporelle…

Pregill
The famous prescription of penalties for fornication, followed by what is seemingly
an allusion to the notorious “Affair of the Necklace.” The former may profitably be
read in tandem with the prescriptions regarding marriage and inheritance at Q
4:2–28.

The overarching purpose of the passage is clearly to ensure the integrity of the
community by enforcing strict rules governing chastity. The equation of the zānī with
the mušrik as a class of persons, in contrast to the muʾmin, is interesting. Pace those
who might argue that mušrik is a floating signifier of fluid application, more of a rhet-
orical device than a stable category (I include myself in this), here mušrik appears to
be a legally enforceable designation of identity (albeit one presumably defined be-
haviorally and not ontologically).

QS 23 249



It seems especially noteworthy that Qurʾānic denunciations of idolatry hardly
ever characterize false worship as adulterous, as is so frequently the case in Biblical,
Jewish, and especially Syriac Christian tradition (the case of the Golden Calf is espe-
cially important in this connection; Syriac authors repeatedly cast Israel’s sin with
the Calf as adultery and whoredom, and there are occasional parallels to this in rab-
binic sources). The juxtaposition of zānī and mušrik here seems like an exception,
though the equation here is at most only implicit, and is not really exploited for
full rhetorical and polemical effect either here or elsewhere.

A synoptic study of depictions of marriage and adultery in various scriptural tra-
ditions from the Bible to the Qurʾān is an obvious desideratum.

Stefanidis
If we take Q 24 to be an intentional unit, and not a collection of passages mostly
dealing with sexual morals and etiquette, the sūra does seem to be reacting to
some crucial event involving sexual misconduct and/or slandering that shook the
community. The punishment for zinā (vv. 2–3) appears to be a by-product of the ur-
gent concern for protecting modesty and respecting privacy (vv. 27–31, 59–61). Inter-
estingly, it is not only the propagation of lies (ifk v. 11) which is condemned but also
publicizing actual immoral sexual behavior (v. 19: allaḏīna yuḥibbūna an tašīʿa l-fā-
ḥišatu fī llaḏīna āmanū). Maybe this insistence to be both modest and “look the other
way” explains the intriguing refrain that God is merciful (vv. 10, 14, 20: wa-law lā
faḍlu llāhi ʿalaykum wa-raḥmatuhu wa-anna llāha raʾūfun raḥīm).

Toorawa
The locutions, la-min al-ṣādiqīn (v. 6, “indeed one of the truthtellers”), min al-kāḏibīn
(v. 7, “one of the liars”), la-min al-kāḏibīn (v. 8, “indeed one of the liars”) and min al-
ṣādiqīn (v. 9, “one of the truthtellers”), cannot but evoke Q 12:26–27, where Joseph is
exonerated precisely because the evidence points to him being min al-ṣādiqīn (v. 27,
“one of the truthtellers”), rather than min al-kāḏibīn (v. 26, “one of the liars”). In both
this passage and Q 12, the context is the possibility of illicit sexual encounter.What is
more, and what is more interesting than this lexical echo, is that just as in sūrat
Yūsuf, where there is a “witness” (šāhidun, 12:26) to exonerate or incriminate the pos-
sible transgressor, so too in this passage there is a witness, but here it is not someone
from the household (min ahlihā, 12:26), but God himself (vv. 7, 9).

The rhyme-words in Q 24 are stock ones that often recur, e.g. taḏakkarūn,
muʾminīn (x3), fāsiqūn, ṣādiqīn (x2), kāḏibīn/ūn (x3), ḥakīm, ʿaẓīm (x4), mubīn. The
rhyme-word ʿaẓīm (“serious,” lit, “mighty”) is noteworthy for being in three consec-
utive verses, underscoring through repetition the enormity of what is being descri-
bed, first “serious punishment” (ʿaḏābun ʿaẓīm, v. 14) commensurate to the accusa-
tion of illicit sex; second, “serious allegations” (“… wa-huwa ʿinda llāhi ʿaẓīm, v. 15);
and third, “serious slander” (buhtānun ʿaẓīm, v. 16).

250 QS 23



Younes
One noticeable feature of this passage is the frequent use (five times) of the condi-
tional particle lawla.̄ It is also used once each in vv. 20 and 21, which results in a
“cluster” of lawla ̄ occurrences, a total of seven in 12 verses, vv. 10–21.While the typ-
ical meaning of lawla ̄ is if not for or had it not been for, which initiates a protasis fol-
lowed by a main clause (apodosis), it is used this way in only two out of the seven
cases: vv. 14 and 21. In three of the other five verses lawla ̄ is followed by iḏ with the
combined meaning of “if … when….” In the two remaining verses, 10 and 20, no apo-
dosis is provided, so the condition is not complete and the meaning of lawla ̄ is not
clear.

QS 23 251


