
﻿

106   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

3 �Die Utopie im Archiv des Realismus:  
Eine Vorgeschichte

3.1 �Die schwache Position der Utopie nach 1848

Wirft man einen Blick zurück auf die bis zu diesem Punkt behandelten Utopien, 
dann sticht besonders eines hervor: Über ideologische und ästhetische Gattungs-
dynamiken hinweg hat die Utopie Strategien ausgebildet, um ihre Realitätsnähe 
zu untermauern. Die Gattung scheint während der 1870er-Jahre in eine überaus 
defensive Position geraten zu sein, und es schließt sich hieran die Frage an, 
wogegen genau sie sich zu behaupten hat? 

Eine Teilantwort hierauf haben die Ausführungen über den Marxismus 
gegeben, aus denen deutlich wurde, dass spätestens mit dem Marx’schen Mani-
fest die Forderung erhoben wird, sozialistische Gesellschaftsentwürfe wissen-
schaftlich zu erhärten. Doch dieser Anspruch ist lediglich Teil der Signatur einer 
ganzen Epoche, die Wirklichkeitsnähe in einem viel umfassenderen Sinn als 
einen Wert hochhält und die in der Literaturgeschichte nicht zufällig den Namen 
›bürgerlicher Realismus‹ trägt. Diese epochentypische Haltung, eine Folge der 
Revolution von 1848, hat Konsequenzen auch für die Rolle der Utopie: In eine 
knappe These gefasst, verliert die Gattung Utopie im mentalitätsgeschichtlichen 
Kontext der Epoche an Bedeutung und rückt in eine schwache Position. Inner-
halb der Debatten des bürgerlichen Realismus, um die es nun in einem ersten 
Schritt geht, wird der Literatur eine Aufgabe zugewiesen, welche die Utopie kaum 
zu erfüllen vermag. 

Im Sinne einer Vorgeschichte der darwinistischen Utopien der 1870er-Jahre 
wird nun ein Blick auf die Jahre unmittelbar nach 1848 geworfen. Es gilt, die Uto-
pieskepsis des ›bürgerlichen Realismus‹ zu rekonstruieren und darauf aufbauend 
eine weitere Antwort aufzuweisen, den die Utopie gibt, um dem auf ihr lastenden 
Druck entgegenzutreten. 

3.1.1 �Wirklichkeitsbezug statt Spekulation als Signum der bürgerlichen Epoche 

1854 hält Hermann Hettner, zu diesem Zeitpunkt außerordentlicher Professor 
für Kunst- und Literaturgeschichte an der Universität Jena, einen Vortrag mit 



﻿

� 3.1 Die schwache Position der Utopie nach 1848   107

dem Titel Robinson und die Robinsonaden.138 Es handelt sich um eine literatur-
geschichtliche Analyse, die den Versuch unternimmt, Daniel Defoes 1719 pub-
lizierten Robinson Crusoe sowohl ideologisch  – Hettner sieht in ihm eine Dar-
stellung der Genese der bürgerlichen Gesellschaft  – als auch aufgrund seiner 
Erzählweise mit den Leitbildern der bürgerlichen Epoche in Übereinstimmung zu 
bringen.139 Besonders deutlich wird das, wo der Literaturhistoriker Defoes Robin-
son von dessen unzähligen Nachahmern, dem »brandenburgischen, berliner, 
böhmischen, fränkischen, schlesischen […]« bis hin zum »oberösterreichische[n] 
Robinson«140 in Schutz nimmt. Die Trennlinie, die dieser enge Freund Gottfried 
Kellers zwischen Defoes Prototypen und dessen Epigonen zieht, verläuft zwi-
schen dem ›Möglichen-Naturwahren‹ auf der einen und dem ›Unmöglich-Phan-
tastischen‹ auf der anderen Seite. In den Abkömmlingen des Robinson Crusoe, so 
Hettner, würde das »Wundersame […] zum Wunderbaren und Fabelhaften, das 
Mögliche und Naturwahre zum Unmöglichen und Phantastischen« gesteigert.141 

Hettners Wortwahl produziert Entgegensetzungen, die nicht nur der Argu-
mentation seiner Vorlesung zugrunde liegen, sondern denen in den literarischen 
Debatten nach 1848 grundsätzlich eine wichtige Bedeutung zukommt. Mehr 
noch kann gelten, dass in Hettners Oppositionsbildung eine Konfliktlinie hörbar 
wird, die für die nachrevolutionäre Epoche insgesamt repräsentativ ist. Auf einer 
Ebene von höherer Allgemeinheit verläuft sie zwischen einer Aufwertung des 
Wirklichkeitsbezuges und einer Abwertung der Spekulation. 

In diesem Sinne hat Peter Stemmler auf Grundlage einer materialreichen 
Diskursanalyse aufweisen können, dass es nach 1848 in den Debatten der Libe-
ralen zu einer emphatischen Verwendung der Begriffe »praktische Politik« und 
»Realpolitik« und einer Entwertung jener der »philosophische[n] Spekulation« 
und »Phantasie- und Gefühlspolitik« komme sowie weiter zu einer durchgängig 

138 Hermann Hettner: Robinson und Robinsonade (Vortrag). Berlin: Verlag von Wilhelm Hertz 
1854, S. 29 f. Zu den biografischen Informationen vgl. P. G.: Hermann Hettner. In: Deutsches Lite-
raturlexikon. Biographisch-bibliographisches Handbuch. Begründet von Wilhelm Kosch. Bd. 7. 
Hg. von Heinz Rupp und Carl Ludwig Lang. Bern: Francke 1979, S. 1095 f.
139 Berthold Auerbach, Gottfried Keller und Peter Rosegger haben Defoes Text etwa zeitgleich 
in ihren literarischen Texten aufgegriffen. Vgl. Wagner: Die literarische Öffentlichkeit der Pro-
vinzliteratur. 1991, S. 138–146.
140 Hettner: Robinson und Robinsonade. 1854, S. 34.
141 Hettner: Robinson und Robinsonade. 1854, S. 36. Er unterscheidet den Robinson Crusoe 
von den anderen »abenteuerliche[n] und fabelhafte[n] Reisebeschreibungen« (S. 25), welche 
die »kindische Märchenlust des Zeitalters« (S. 26) befriedigten und es »nur auf das Wunderbare 
und Phantastisch-Romantische abgesehen« (S. 27) hatten. Vgl. auch seine abwertende Rede von 
»Phantasmagorie«, »Zauberpossen« und »Spektakelstücke[n]« (S. 37).



﻿

108   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

affirmativen Verwendung von »Praxis« und »Wirklichkeit« und einer negativen 
der Begriffe der »abstrakte[n] Theorien« und »utopische[n] Ideen«.142 

Fragt man nach den Hintergründen dieses diskursiven Musters, wird man auf 
den mentalitätsgeschichtlichen Wandel verweisen können, den die Revolution 
von 1848 für das liberale Bürgertum markiert hat; eine Zäsur, über deren epochale 
Bedeutung innerhalb der Geschichtswissenschaft weitgehend Einigkeit herrscht. 
Es ist davon auszugehen, dass die aus Sicht des Bürgertums gescheiterte Durch-
setzung der Revolutionsziele, nämlich das Recht auf politische Selbstbestim-
mung sowie – in Deutschland – die Bildung einer staatlichen Einheit,143 inner-
halb der bürgerlichen Schicht zu einem epochemachenden Einstellungswechsel 
führte, zu einer Wende von einer stärker idealistischen hin zu einer realistischen 

142 Peter Stemmler: ›Realismus‹ im politischen Diskurs nach 1848. Zur politischen Seman-
tik des Liberalismus. In: Bürgerlicher Realismus und Gründerzeit 1848–1890. Hg. von Gerhard 
Plumpe. München: DTV 1996, S. 84–107. Faber hat in einer Aufarbeitung von bürgerlichen Reak-
tionen auf die Schlacht von Königgrätz 1866 als jene Grenze angesetzt, in der sich die Wendung 
hin zum Realismus und Empirismus endgültig vollzogen hat: »[…] so schien der Erfolg von 1866 
die Überlegenheit der theoretisch schon in den 50er-Jahren begründeten ›Realpolitik‹ über die 
1848/1849 gescheiterte Idealpolitik zu beweisen. Zwar war der Begriff ›Realpolitik‹ […] zum All-
gemeingut der Politiker und zur Scheidemünze in der Diskussion politischer Fragen geworden. 
Nun wurde man, wie es schien, mit der Sache konfrontiert.« Vgl. Karl-Georg Faber: Realpolitik 
als Ideologie. Die Bedeutung des Jahres 1866 für das politische Denken in Deutschland. In: His-
torische Zeitschrift 203 (1966), S. 1–45; 17. Gemäß Faber hätten sich im Zuge des Sieges der Preu-
ßen über Österreich lange vorbereitete Tendenzen endgültig durchgesetzt, wobei er hervorhebt, 
dass in den Debatten der bürgerlichen Eliten Tatsachen nicht nur anerkannt, sondern im Sinne 
einer Naturnotwendigkeit auch gerechtfertigt würden. Vgl. S. 20.
143 Über die vielfachen Gründe für das Scheitern dieser Revolution, die Spannungen inner-
halb der die Revolution tragenden Schichten, das Fehlen eines revolutionären Zentrums, die 
Überlagerung verschiedener revolutionärer Ziele etc. informieren: Hans-Werner Hahn und Hel-
mut Berding: Reformen, Restauration und Revolution 1806–1848/49. Stuttgart: Klett Cotta 2010, 
S. 637–655. Mit dem Begriff ›Bürgertum‹ ist im Anschluss an Überlegungen Jürgen Kockas jene 
gesellschaftliche Gruppe bezeichnet, die sich im 19.  Jahrhundert zum einen durch ihre kriti-
sche Absetzung von Geburtsadel, monarchistischem Absolutismus und kirchlicher Orthodoxie 
und zum anderen durch ihr Bekenntnis zu Leistung, Bildung, Arbeit sowie zur Idee einer sä-
kularisierten, nicht von oben bestimmten, sich selbst regulierenden Gesellschaft auszeichnet. 

Kocka zeigt, dass jene Gruppe, die der bürgerlichen Epoche ihren Namen gab, lediglich fünf bis 
fünfzehn Prozent der Gesamtbevölkerung ausmachte: Jürgen Kocka: Vorwort. In: Bürgertum im 
19. Jahrhundert. Deutschland im europäischen Vergleich. Hg. von Jürgen Kocka. München: DTV 
1988, S. 11–76; 13, 20.



﻿

� 3.1 Die schwache Position der Utopie nach 1848   109

Haltung.144 Mentalitätsgeschichtlich ist diese Hinwendung zur »Realpolitik«145 
oftmals als eine nachrevolutionäre Ernüchterung beschrieben worden – sowohl 
von späteren Historikern als auch von den Zeitgenossen, etwa dem Kunsthisto-
riker Anton Springer, der 1892 bemerkt: »Das deutsche Volk hat auf seinen spe-
kulativen Rausch einen tüchtigen Katzenjammer bekommen, und es dürfte wohl 
eine Zeitlang währen, bis sich der Ekel legt und die Lust zum Philosophieren uns 
wieder anwandelt. Ich kann diese Änderung der Volksstimmung nicht tadeln;«146 
Sozialgeschichtlich wiederum erklärt sich diese ›Änderung der Volksstimmung‹ 
aus der Einsicht des Bürgertums, dass es, um seine politischen Ziele erreichen 
zu können, das Feld der Politik nicht dem Adel überlassen dürfe, sondern sich 
diesem Terrain nun aktiv zuwenden müsse.147 

Die nachfolgenden Zitate, allesamt den Stellungnahmen bürgerlich-liberaler 
Akteure der postrevolutionären Ära entnommen, mögen stellvertretend für eine 
Fülle weiterer zeitgenössischer Dokumente sowohl die mentalitätsgeschichtliche 
Neuorientierung des Bürgertums als auch die angesprochene Oppositionsbil-
dung auf diskursiver Ebene verdeutlichen: 

Die Zeit der Ideale ist vorüber. Die deutsche Einheit ist aus der Traumwelt in die prosaische 
Welt der Wirklichkeit hinuntergestiegen. Politiker haben heute weniger als je zu fragen, was 
wünschenswert, als was erreichbar ist.148 

Nicht selten [ist] das schönste Ideal, für welches edle Seelen schwärmen eine politische 
Nichtigkeit ersten Ranges: der ewige Friede zum Beispiel, die ›Brüderlichkeit‹ des bekann-
ten demokratischen Wahlspruchs, die Gleichheit der Geschlechter, der Rassen […]. An 
solchen Phantasiebildern geht die Realpolitik mit Achselzucken vorüber.149 

An die Stelle philosophischer Spekulation ist das Rechnen mit den mathematischen 
Größen getreten. Die Größen, mit welchen die Politik rechnet, sind Machtverhältnisse.150 

144 Theodore S. Hamerow: Moralinfreies Handeln. Zur Entstehung des Begriffs ›Realpolitik‹. 
In: Realismustheorien in Literatur, Malerei, Musik und Politik. Hg. von Reinhold Grimm und Jost 
Hermand. Stuttgart u. a.: Kohlhammer 1975, S. 31–47.
145 Diesen Begriff prägte der Braunschweiger Publizist August Ludwig Rochau mit seinem 1853 
erschienenen Werk Grundsätze der Realpolitik. Vgl. Hamerow: Moralinfreies Handeln. 1975, S. 32.
146 Zit. n. Bernd Balzer: Einführung in die Literatur des Bürgerlichen Realismus. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006, S. 7; meine Kursivsetzungen; RL. Vgl. weiter: Sabina 
Becker: Bürgerlicher Realismus. Basel, Tübingen: Francke 2003, S. 32.
147 Becker: Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 26 f.
148 Zit. n. Hamerow: Moralinfreies Handeln. 1975, S. 39. Es handelt sich um ein Zitat des Libera-
len Johannes Miquel aus dem Jahr 1867.
149 Zit. n. Becker: Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 26. Es handelt sich um ein Zitat aus von 
Rochaus Schrift Grundsätze der Realpolitik. 
150 Zit. n. Faber: Realpolitik als Ideologie. 1966, S. 18. Das Zitat stammt aus den Jahrbüchern für 
Gesellschafts- und Staatswissenschaft aus dem Jahr 1866. 



﻿

110   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

In jedem der Zitate ist eine Abwertung der Begriffe ›Ideal‹ und ›Spekulation‹ 
sowie eine Aufwertung jener der ›Wirklichkeit‹ und ›Realpolitik‹ zu beobachten. 
Hieraus wird deutlich, dass die Opposition zwischen dem ›Naturwahren‹ auf der 
einen und dem ›Unmöglichen‹ auf der anderen Seite, aufgrund derer Hettner 
Defoes Robinson von dessen Nachahmern abhebt, nicht nur zur Beschreibung 
eines literarischen Korpus verwendet wird, sondern sich auch durch die politi-
schen und, wie noch zu vertiefen sein wird, ästhetischen Debatten der Zeit ver-
ästelt. »[D]ie Welt ist des Spekulierens müde«,151 bemerkt Theodor Fontane 1853 
in »Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848« und bringt damit knapp den 
durch die gescheiterte Revolution ausgelösten Wandel der bürgerlichen Mentali-
tät auf den Punkt. 

3.1.2 �Die Literatur des bürgerlichen Realismus: Ein Kurzprofil 

Mit der veränderten Haltung der bürgerlichen Schicht hin zu einem »weltan-
schaulichen Immanentismus«152 verändert sich auch die Funktion, welche sie 
der Literatur beimisst. Sabina Becker beobachtet für die Zeit nach der Revolution 
eine Verschiebung bürgerlicher Interessen vom Feld der Politik in das der Lite-
ratur. Sie kommt zu dem Schluss, dass jene Ziele, die das Bürgertum auf politi-
scher Ebene nicht durchsetzen konnte, nunmehr auch im Medium der Literatur 
weiterverfolgt würden.153 Die Literatur sollte nunmehr zum einen als ein Mittel 
fungieren, um das durch die Ereignisse von 1848 angeschlagene Bewusstsein des 
Bürgertums neu auszubilden, zum anderen sollte sie – zumindest aus Sicht des 
Programmrealismus – dabei helfen, einen spezifischen Verlauf der Geschichte zu 
befördern, nämlich die Errichtung eines bürgerlich-liberalen Nationalstaates.154 

Entscheidend ist, dass die Literatur, um diese Funktionen erfüllen zu 
können, bestimmte Merkmale ausbilden musste. Ein Erstes betrifft ihre inhalt-
liche Ausrichtung, die Darstellung vorwiegend bürgerlicher Schauplätze. Zwei 
Zitate Julian Schmidts mögen das verdeutlichen: 1855 in einer Auseinanderset-
zung mit Goethes Wilhelm Meister bemerkt Schmidt:

151 Zit. n. Hermann Kinder: Poesie als Synthese. Ausbreitung eines deutschen Realismus-Ver-
ständnisses in der Mitte des 19. Jahrhunderts. Frankfurt a./M.: Athenäum 1973, S. 29.
152 Helmut Kreuzer: Zur Theorie des deutschen Realismus zwischen Märzrevolution und Natu-
ralismus. In: Realismustheorien. Hg. von Grimm, Hermand. 1975, S. 48–67; 52.
153 Becker: Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 19.
154 Becker: Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 16. Bei dem Kanon des bürgerlichen Realismus 
handelt es sich um vorwiegend bürgerliche Autoren, die für ein bürgerliches Publikum geschrie-
ben haben. Vgl. S. 17; sowie Kinder: Poesie als Synthese. 1973, S. 53, 166–175.



﻿

� 3.1 Die schwache Position der Utopie nach 1848   111

Der Roman [Wilhelm Meisters Lehrjahre; RL] strebt in seiner Darstellung der deutschen 
Gesellschaft nach einer gewissen Allseitigkeit. Von den späteren Versuchen der Romanti-
ker unterscheidet er sich dadurch, daß er nicht ins Reich der Chimären flüchtet, sondern 
das wirkliche Leben poetisirt. Nun vermissen wir aber unter den Classen, die er darstellt, 
zunächst das wichtigste Moment des deutschen Volkslebens, das Bürgerthum.155

In einem kritischen Hinweis auf die ›Chimären der Romantiker‹ ist auch hier 
ein Echo auf die epochentypische Entwertung der Fantasie zu vernehmen; noch 
aufschlussreicher ist jedoch Schmidts Hinweis, dass in Goethes Roman eine Dar-
stellung des Bürgertums fehle. Die hier erst implizit geäußerte Forderung – bei 
Theodor Vischer heißt es zwei Jahre später deutlich: »Der Herd der Familie ist der 
wahre Mittelpunkt des Weltbildes im Roman […]«156 – ist in der Praxis des bürger-
lichen Realismus insofern eingelöst worden, als sich die Handlungswelten einer 
Vielzahl seiner Romane auf bürgerliche Schauplätze, zumeist bürgerliche Pri-
vatwelten, beschränken, während die gesellschaftlichen Wirklichkeiten anderer 
Stände, etwa die des Proletariats, aber auch nicht private Schauplätze, Staat, 
Politik und Gesellschaft, weitgehend ausgespart bleiben.157 Erst ein zweites Zitat 
Schmidts vermag nun die Hintergründe einer solchen Stoffwahl zu präzisieren: 
»Für uns Deutsche ist aber die einzige Wahrheit unser bürgerliches Leben, und 
die poetische Bewältigung desselben wird das Gefühl unseres Volks mehr anregen 
und läutern, also auch unserm wirklichen Fortschritt förderlicher sein, als die 
Treibhausbildung griechischer und indischer Gewächse.«158 In kritischer Abset-
zung von Positionen der Weimarer Klassik (›griechische[  ] Gewächse‹) fordert 
Schmidt, dass die Literatur seiner Zeit nicht ein allgemeines Humanitätsideal 
vorstelle, sondern durch die Thematisierung des bürgerlichen Lebens dem ›wirk-
lichen Fortschritt‹ zuarbeite. Dahinter steht die für den Programmrealismus typi-
sche Auffassung, dass die Arbeit an der Geschichte bei der bürgerlichen Arbeit zu 
beginnen habe. Schmidts Hinweis auf die zu erwartende Gefühlsläuterung des 
deutschen Volkes zeigt weiter an, dass er die literarische Beschreibung des bür-
gerlichen Lebens mit einer Wirkungsästhetik verbindet: Das bürgerliche Leben 

155 Julian Schmidt: Wilhelm Meister im Verhältniß zu unsrer Zeit. In: Realismus und Gründer-
zeit. Manifeste und Dokumente zur deutschen Literatur 1848–1880. Hg. von Max Bucher u. a. 
Bd. 2. Manifeste und Dokumente. Stuttgart: Metzler 1975, S. 226–232; 228.
156 Friedrich Theodor Vischer: Über den Roman. In: Bürgerlicher Realismus. Hg. von Andreas 
Huyssen. Stuttgart: Reclam 1999, S. 61–64; 63. 
157 Gustav Frank hat von der »Ausblendung der aktuellen Brennpunkte« gesprochen. Gustav 
Frank: Auf dem Weg zum Realismus. In: Realismus. Epoche – Autoren – Werke. Hg. von Christi-
an Begemann. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, S. 27–44; 39.
158 Zit. n. Seybold: Das Genrebild in der deutschen Literatur. 1967, S. 232; meine Kursivsetzung; 
RL.



﻿

112   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

soll zum zentralen Gegenstand der Literatur werden, damit sich dessen Werte – 
nämlich Leistung, Arbeit und Nationalismus – auf den Leser übertragen.159 

Um eine solche Wirkung überhaupt entfalten zu können, musste sich die 
Literatur in den Jahren nach 1848 als Medium erst rehabilitieren. Eine zehn Jahre 
nach der Revolution geäußerte Bemerkung von Robert Prutz, in der er die Litera-
tur für den ›Schiffbruch‹ verantwortlich macht, welche die Nation erlitten hat, 
zeigt exemplarisch an, wie sehr gerade diese Kunstform im Verdacht der Speku-
lation und Fantasterei stand: 

Hinweg mit der Literatur! Hinweg mit den Poeten, den volksverderberischen! Oder wenn 
ihr die Tinte einmal mit Gewalt nicht halten könnt, nun gut, so verschont uns wenigstens 
mit euern idealistischen Traumbildern und beschreibt uns, wenn ihr durchauß schreiben 
müßt, die Wirklichkeit der Dinge und zwar in ihrer allerwirklichsten Gestalt;160

Während Prutz noch eine Polemik gegen die gesamte Literatur entwickelt, deutet 
eine zwei Jahre zuvor geäußerte Bemerkung Schmidts Möglichkeiten an, ihr 
Ansehen wiederherzustellen: 

Die neueren Dichter verfahren darin [in der Figurendarstellung; RL] viel geschickter, als ihre 
ältern Vorgänger […], an deren Erfindungen wir nicht glaubten, weil sie zu sehr mit phantas-
tischen Einfällen zersetzt waren, während wir bei den neuen […], wenn uns ein Zug seltsam 
und unwahrscheinlich vorkommt, uns einreden, es liege nur an unserer mangelhaften 
Kenntniß […]. Daß der Dichter trotz seiner gewagten Composition dieses Gefühl der Wahr-
scheinlichkeit in uns hervorzubringen versteht, ist kein geringes Zeichen seines Talents.161

Hervorzuheben ist die Formulierung eines ›Gefühls der Wahrscheinlichkeit‹, 
welches die Literatur im Leser hervorruft. Das wichtigste Mittel, das Erzähl-

159 Nicht zu vergessen ist dabei, dass der starke Bezug der bürgerlichen Literatur auf die eigene 
bürgerliche Wirklichkeit auch konkreten machtpolitischen Umständen geschuldet ist: der Re-
pressionspolitik und Zensur, wie sich nach dem gescheiterten Umbau der Gesellschaft im Zuge 
ihres Rückbaus in Deutschland und Österreich während der 1850er- und 1860er-Jahre prakti-
ziert worden sind. Die Affirmation der eigenen bürgerlichen Lebenswelt ist also nicht zuletzt 
der Überwachung von Diskursgrenzen geschuldet. Vgl. Hubert Lengauer: Literatur und Revolu-
tion: 1848. In: Literarisches Leben in Österreich 1848–1890. Hg. von Amann, Lengauer, Wagner. 
2000, S. 19–41; sowie die Ausführungen von Friedrich Lenger über die repressiven Strategien der 
Staatsmacht während der 1850er-Jahre. Friedrich Lenger: Industrielle Revolution und National-
staatsgründung (1849–1870er Jahre). Stuttgart: Klett Cotta 2003, S. 258–267.
160 Robert Prutz: Literatur und Literaturgeschichte in ihren Beziehungen zur Gegenwart. In: 
Realismus und Gründerzeit. Hg. von Bucher u. a. Bd. 2. 1975, S. 609–613; 613.
161 Julian Schmidt: Der neueste englische Roman und das Princip des Realismus. In: Realismus 
und Gründerzeit. Hg. von Bucher u. a. Bd. 2. 1976, S. 90–94; 92. 



﻿

� 3.1 Die schwache Position der Utopie nach 1848   113

texte des bürgerlichen Realismus anwenden, um dieses Gefühl zu erzeugen, ist, 
einzelne Geschehensmomente in einer Kette von Folgerichtigkeit aufgehen zu 
lassen. Dieses ›Prinzip der kausallogischen Verknüpfung‹, das den Roman der 
bürgerlichen Epoche – verallgemeinernd gesprochen – charakterisiert, kann als 
eine Strategie verstanden werden, um die Literatur erstens vom Verdacht der Spe-
kulation zu befreien und um zweitens die in ihr dargestellten bürgerlichen Hand-
lungswelten und Werte als plausibel auszuweisen.162 Hermann Kinder hat weiter 
darauf aufmerksam gemacht, dass die kausallogische Verknüpfung, die alle Ele-
mente eines Textes in einen übergeordneten Zusammenhang rückt, auch einen 
politischen Index aufweise: Es verfolge eine Ganzheitsideologie, die mit einem 
politischen Ziel der Programmrealisten, der Bildung eines ganzen Nationalstaats 
korrespondiere, in den sich der Einzelne einordne.163 

Halten wir vorläufig fest: Mit der Fokussierung auf bürgerliche Privatwelten 
und Werte sowie dem ›Prinzip kausallogischer Handlungsverknüpfung‹ bildet 
die Erzählliteratur des bürgerlichen Realismus jene Merkmale aus, die eine wich-
tige Rolle dabei spielten, sie zu einem Mittel bürgerlicher Selbstrepräsentation 
werden zu lassen und zu einem Instrument, um über ihre affektive Wirkung in 
den Verlauf der Geschichte zu intervenieren.

3.1.3 �Die zwei Wege der Utopie im Archiv des Realismus

Es ist die eben skizzierte Funktionszuweisung, welche das Bürgertum der Litera-
tur gegenüber vornimmt, die ausschlaggebend dafür ist, dass die Gattung Utopie 
in der als bürgerlicher Realismus bezeichneten Epoche nur ein Schattendasein 
fristet. Sowohl die inhaltlichen als auch die erzähltechnischen Charakteristika, 
welche die Literatur nach 1848 ausbilden musste, um die Werte der bürgerlichen 
Schicht zu vermitteln, stehen zu den Möglichkeiten der Utopie in einem schwieri-
gen Verhältnis, ja ansatzweise sogar in einem Widerspruch. 

Geht man zur Verdeutlichung dieses Sachverhaltes zunächst von einem Ide-
altypus der Gattung aus, wird man sagen können, dass sie im Gegensatz zu einer 
ästhetischen Plausibilisierung vorhandener bürgerlicher Wirklichkeit darauf 
abzielt, diese in ihrer Mangelhaftigkeit zu exponieren, und ihr eine bessere Welt 
entgegenstellt. Diese Leistung wird, um es zu wiederholen, durch ein Zweiwel-
tenschema erbracht, bei dem einer kritisierten Ausgangswelt eine ihr überlegene, 
ideale Welt gegenübergestellt wird. Die Utopie übertritt, weil sie das Vorhandene 

162 Becker: Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 19.
163 Kinder: Poesie als Synthese. 1973, S. 185.



﻿

114   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

anstatt verklärend zu plausibilisieren als defizitär zeigt und ihm weiter eine ima-
ginäre Idealwelt gegenüberstellt, die von der bürgerlichen Literaturprogramma-
tik gezogenen Diskursgrenzen. Es ist besonders der Bildungsroman, der die auf-
gezeigten Anforderungen am überzeugendsten vereinen konnte. Als Geschichte 
einer erfolgreichen Eingliederung des Einzelnen in das bürgerliche Wertemodell 
ist er sowohl durch seine Ausrichtung auf eine bürgerliche Handlungswelt als 
auch die Beschreibung eines progressiv verlaufenden, kausallogisch dargestell-
ten Bildungsweges charakterisiert. Während sich der Bildungsroman im Gat-
tungssystem durchsetzt, scheiden sowohl der verschiedene Stände umfassende 
Gesellschaftsroman als auch die Utopie aus diesem System aus.164 

Gleichzeitig aber kann gelten, dass die Utopie nach 1848 keinen Gattungstod 
stirbt, sondern sich unter dem Druck der Epoche zu modifizieren vermag – wobei 
es zwei Wege zu unterscheiden gilt: Blickt man von den Ausführungen dieses 
Abschnittes auf den Kapitelanfang zurück, wird deutlich, dass die Gattung sich 
den ästhetischen Leitbildern der Epoche teilweise anzupassen vermag. Wenn 
Amersins Land der Freiheit auch keine bürgerliche Handlungswelt ausstellt und 
insofern von den Normen des guten Erzählens abweicht, hat der Text die Forde-
rung nach Realitätsnähe doch inkorporiert. Es handelt sich insofern um eine ›ver-
nünftige Utopie‹, als sie ihr Bild der Zukunft einem Leitbild der Epoche folgend 
als wirklichkeitsnah ausweist und sich auf die Seite des ›Möglichen-Naturwah-
ren‹ schlägt und vom ›Unmöglich-Phantastischen‹ abgrenzt. Blickt man auf 
den nun folgenden Abschnitt voraus, dann wird der zweite Weg deutlich, den 
die Utopie unter den für sie schwierigen Vorzeichen des Realismus einschlägt. 
Stifters Nachsommer ist eine ›Erzählung‹, die eine bürgerliche Handlungswelt 
entwerfend zugleich eine Utopie formuliert. Den ästhetischen Leitbildern der 
Epoche ebenso teilweise folgend, wird eine Utopie entworfen, deren Gegenwarts-
kritik und Gegenbild verborgen artikuliert sind. Wenn Amersins Position darin 
besteht, die ästhetischen Leitbilder der Epoche von außen in eine exzentrisch 
gewordene Gattung zu integrieren, dann ist es Stifters Verfahren, den Erzählkon-
ventionen der Epoche ein Stück weit zu folgen und diese dann von innen heraus 

164 Andreas Ohme ist am Beispiel der Literatur Böhmens der Frage nachgegangen, warum in 
ihr keine ›literarischen Utopien‹ geschrieben wurden, und dabei zu drei Antworten gelangt: weil 
die Utopie erstens in Böhmen keine nationalen Prätexte hat, zweitens weil sie keinen Anspruch 
auf Wahrheit stellend, in den politischen Debatten nicht funktionalisiert werden und (3) nicht 
für nationale Ansprüche eingesetzt werden konnte. Andreas Ohme: Böhmen – Eine Region ohne 
literarische Utopie. In: Prozesse kultureller Integration und Desintegration. Deutsche, Tsche-
chen, Böhmen im 19. Jahrhundert. Hg. von Steffen Höhne und Andreas Ohme. München: Olden-
bourg 2005, S. 73–95.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   115

zu überschreiten, um eine Utopie zu formulieren, die der bürgerlichen Ästhetik 
und Leistungsideologie der Zeit entgegensteht. 

3.2 �Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857):  
Eine Utopie im Verborgenen 

[…] außer daß einmal vor zwölfhundert Jahren ein Schiff in der Nähe der Insel Utopia 
Schiffbruch erlitt, das der Sturm dorthin verschlagen hatte.165

Thomas Morus: Utopia, 1516

Länger als fünf Monate ging ein günstiger, wenn auch schwacher Ostwind. Dann aber 
drehte sich der Wind, um viele Tage lang beständig aus Westen zu wehen, so daß wir nur 
sehr langsam weiterkamen und schon umzukehren gedachten. Doch nun erhob sich ein 
kräftiger Südsüdost, der uns, so sehr wir uns auch dagegen wehrten, nach Norden trieb. 

[…] Da begab es sich, daß wir am folgenden Tage abends in mäßiger Entfernung nach 
Norden zu etwas wie dichtes Gewölk erspähten, das uns Land erhoffen ließ.166 

Francis Bacon: Neu-Atlantis, 1626

Richtet man von diesen Passagen aus den frühneuzeitlichen Utopien Utopia 
(1516) und Neu-Atlantis (1626) geleitet seinen Blick auf Stifters ›Erzählung‹, so 
das selbst gewählte Gattungssignal, Der Nachsommer, stößt man an einer frühen 
Stelle auf den folgenden Satz: »Als ich ziemlich weit hinausgekommen war […], 
mußte ich auf eine Einkehr denken; denn das Dorf, in welchem ich Rast halten 
wollte, war kaum mehr zu erreichen. Das Gewitter war so weit gediehen, daß es 
in einer Stunde und bei begünstigenden Umständen wohl noch früher ausbre-
chen konnte.«167 Diese Sequenz aus dem dritten Kapitel setzt den jungen Hein-
rich Drendorf, Sohn eines Wiener Kaufmanns, in Szene, als dieser sich dazu 
entschließt, seinen vorgesehenen Weg aufgrund eines drohenden Gewitters zu 
verlassen, um im Rosenhaus des Freiherrn von Risach einzukehren, in dem er, 
wovon er zu diesem Zeitpunkt noch nichts ahnen kann, lebensentscheidende 

165 Thomas Morus: Utopia. Stuttgart: Reclam 2003, S. 56.
166 Francis Bacon: Neu-Atlantis. Stuttgart: Reclam 2007, S. 5.
167 Adalbert Stifter: Der Nachsommer. Eine Erzählung. 3 Bde. In: Stifter. Werke und Briefe. His-
torisch-Kritische Gesamtausgabe. Hg. von Alfred Doppler und Wolfgang Frühwald. Bd. 4.1.–4.3. 
Hg. von Wolfgang Frühwald und Walter Hettche. Stuttgart, Berlin u. a.: W. Kohlhammer 1997–
2000, S. 45 f. Im Folgenden zitiert im Haupttext mit den Siglen HK I, HK II, HK III, Seitenzahl. 
Zitate aus Stifters Briefen und journalistischen Arbeiten folgen: Adalbert Stifters sämmtliche 
Werke. Hg. von August Sauer, fortgeführt von Franz Hüller, Gustav Wilhelm u. a. 25. Bde. Prag: 
J. G. Calve 1904–, Reichenberg: Sudetendeutscher Verlag der Gesellschaft Franz Kraus 1925–. Im 
Folgenden zitiert mit dem Sigle PRA Bd.nr., Seitenzahl.



﻿

116   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

Begegnungen haben wird. Heinrichs Ankunft in Risachs Musterwirtschaft, ein 
Handlungsraum, der in der Stifter-Forschung  – wenn auch aus wechselnden 
Perspektiven168  – seit den 1920er-Jahren als ein idealutopisches Gemeinwesen 
gelesen worden ist, gründet sich somit nicht auf einen von vornherein festste-
henden Entschluss, sondern steht unter den Vorzeichen eines meteorologischen 
Zufalls – ein Geschehensmoment, das an die eingangs zitierten Utopien erinnert, 
in denen der utopische Raum ebenso ausgelöst durch Zufälligkeiten des Wetters 
erreicht wird. 

Dass der Nachsommer an einem wichtigen Punkt des Geschehens ein Moment 
von Kontingenz setzt, ist besonders auffällig in Relation zu den Programmen und 
zum Profil des bürgerlichen Romans nach 1848, in dem nach Gerhard Plumpe 
»die Kontingenzanfälligkeit der modernen Welt in sinnhaft nachvollziehbare 
Ordnung und Notwendigkeit […] transformier[t]«169 wird und die kausallogische 
Verknüpfung zu den Normen des guten Erzählens gehört. Zwar findet das ver-
meintliche Gewitter nicht statt, was Marianne Schuller zum Ausgangspunkt ihrer 
Nachsommer-Deutung gemacht hat,170 doch es unterbricht die vorhergesehene 
Route des Wanderers und bereitet ihm einen anderen zunächst ungeahnten Weg 
vor. 

Es ist mehr als ein Detail, dass Stifters ›Erzählung‹, um die Ankunft seines 
Protagonisten in der Welt des Rosenhauses zu gestalten, die Zufälligkeiten des 
Wetters ins Spiel bringt; es ist aussagekräftig für die exzentrische Position, die 
diesem Text als einer ›verborgenen Utopie im utopieskeptischen Zeitalter des 
bürgerlichen Realismus‹ zukommt: Stifters Nachsommer, so die vorliegende 
Argumentation, ist eine unter dem Druck der ästhetischen Prämissen des bürger-
lichen Realismus formulierte Utopie, die mit den Leitbildern der Epoche bricht 
und ihnen zugleich bis zu einem gewissen Grade verhaftet bleibt. Das daraus ent-

168 Einige Arbeiten, die den Nachsommer im Problemfeld der Utopie gelesen haben, sind: Franz 
Hüller: Einführung. PRA 6, 10, 49, 89, 94; Dorothea Sieber: Stifters Nachsommer. Jena: Verlag der 
Frommannschen Buchhandlung (Walter Biedermann) 1927, S. 43–58; Klaus-Detlef Müller: Uto-
pie und Bildungsroman. Strukturuntersuchungen zu Stifters Nachsommer. In: ZfdPh 90 (1971), 
S. 199–228; Peter Uwe Hohendahl: Die gebildete Gemeinschaft: Stifters Nachsommer als Utopie 
der ästhetischen Erziehung. In: Utopieforschung. Hg. von Voßkamp. Bd. 3. 1982, S. 333–356; Ro-
bert Leucht: Ordnung, Bildung, Kunsthandwerk. Die Pluralität utopischer Modelle in Adalbert 
Stifters Der Nachsommer. In: Figuren der Übertragung. Adalbert Stifter und das Wissen seiner 
Zeit. Hg. von Michael Gamper und Karl Wagner. Zürich 2009, S. 289–306.
169 Gerhard Plumpe: Einleitung. In: Theorie des bürgerlichen Realismus. Eine Textsammlung. 
Hg. von Gerhard Plumpe. Stuttgart: Reclam 1997, S. 9–40; 36, vgl. auch: S. 22. Vgl. auch Becker: 
Bürgerlicher Realismus. 2003, S. 168 f.
170 Marianne Schuller: Das Gewitter findet nicht statt oder die Abdankung der Kunst. Zu Adal-
bert Stifters Roman Der Nachsommer. In: Poetica 10 (1978), S. 25–52. 



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   117

stehende Dilemma des Nachsommer ist es, ein idealutopisches Gemeinwesen zu 
entwerfen, das sich von jener bürgerlichen Lebensform, wie sie der Programm-
realismus von der Literatur bestätigt wissen möchte, absetzt, dieses aber nicht 
explizit, sondern den Diskursgrenzen der Epoche folgend, verdeckt und unter 
spezifischen Vorkehrungen zu artikulieren.

Bevor jene Verfahren in den Blick genommen werden, mit denen Der Nach-
sommer eine solche Utopie evoziert, muss noch gefragt werden, unter welchen 
Vorannahmen sich Stifters Text in den breiteren argumentativen Zusammenhang 
der vorliegenden Arbeit einordnen lässt, das heißt: unter welchen Prämissen er 
als eine Utopie zu diskutieren ist. Diese Frage ist deshalb zu stellen, weil Stifters 
›Erzählung‹ bezüglich ihrer Angebote, sie einer literarischen Gattung zuzuschla-
gen, programmatisch unterdeterminiert ist. Das lässt sich anhand der langen 
Forschungstradition zu diesem Werk ersehen, in der als Gattungsbezeichnungen 
neben der Utopie auch der Bildungsroman, der Gesellschaftsroman, das Epos und 
auf der Ebene von Anspielungen und Zitaten weiter die Idylle, das romantische 
Märchen oder die didaktische Erzählung aufgewiesen wurden.171 Es ist deshalb 
davon auszugehen, dass Stifters ›Erzählung‹ auch Verfahren der Gattung Utopie, 
hierbei besonders das für sie konstitutive Zweiweltenschema aufgreift, dass sich 
die Stifter’sche Utopie aufgrund ihrer generischen Unterdeterminiertheit von 
anderen hier behandelten Gattungstexten der Utopie aber unterscheidet.172 Das 
Erkenntnisinteresse dieses Abschnittes ist mit Blick auf das generische Profil des 
Textes also insofern selektiv, als es sich gemessen an den generischen Angeboten 
dieser ›Erzählung‹ ausschließlich an den Gattungselementen der Utopie orien-
tiert. 

3.2.1 �Zweiweltenschema verborgen: Metonymie, Analepse, Metapher

Wer den Nachsommer vor dem Hintergrund der Geschichte der Utopie betrachtet, 
der muss, ungeachtet der Angebote, ihn mit der Gattung zu verbinden,173 konze-
dieren, dass der Text in entscheidenden Punkten von ihrem Profil auch abweicht. 

171 Vgl. hierzu: Werner Michler: Adalbert Stifter und die Ordnungen der Gattung. Generische 
›Veredelung‹ als Arbeit am Habitus. In: Stifter und Stifterforschung im 21. Jahrhundert. Biogra-
phie – Wissenschaft – Poetik. Hg. von Alfred Doppler u. a. Tübingen: Niemeyer 2007, S. 183–199; 
193.
172 Hervorgehoben wird diese Gattungsmischung in folgenden Arbeiten: Müller: Utopie und 
Bildungsroman. 1971, S. 203; Michler: Adalbert Stifter und die Ordnungen der Gattung. 2007, 
S. 183–199.
173 Hohendahl: Die gebildete Gemeinschaft. 1982, S. 333–356.



﻿

118   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

An ihnen lässt sich im Anschluss an die Leitfrage dieses Kapitels weiter vertiefen, 
welche Wege die Utopie einschlägt, um sich selbst modifizierend auf den auf ihr 
lastenden Druck zu antworten. 

Vier Jahre bevor der Nachsommer erscheinen wird, am 4. Mai 1853, schreibt 
Stifter an seinen Verleger Gustav Heckenast das Folgende: 

Über das Volksschullesebuch werde ich mit Krombholz sprechen, über die Phisik und das 
Lesebuch für Realschulen mit Ministerialrath Koller, der Referent und mein persönlicher 
Freund ist. Für den socialen Roman dürfte zu dem alten Vogelfreunde für den 2ten Band 
noch seine Jugendgeliebte als Matrone ein schönes Seitenstük abgeben.174

Dieser Brief gibt zunächst Einblicke in die Schreibprojekte, die Stifter Mitte des 
Jahres 1853 verfolgt. Hierzu gehören die Ausarbeitung von Lesebüchern für den 
Schulunterricht sowie eine Erzählung mit dem Titel Der alte Vogelfänger,175 die 
für die Anthologie Iris von 1849 vorgesehen war und die schließlich zu einem 
dreibändigen Werk anwächst, das im Juni desselben Jahres erstmals unter dem 
Titel Nachsommer gehandelt wird.176 Aufschlussreich ist die zitierte Passage, weil 
sie anzeigt, dass Stifter schon in dieser frühen Arbeitsphase den sozialen Aspekt 
des Textes im Auge hatte – in der Passage bezeichnet er den im Entstehen befind-
lichen Nachsommer als einen ›socialen Roman‹. Fünf Jahre später, in einem am 
11. Februar 1858 ebenfalls an Heckenast gerichteten Brief, erwähnt Stifter nach-
träglich seinen Beweggrund für die Erzählung. Auch aus ihm wird ersichtlich, 
dass der Autor mit dem Nachsommer eine gesellschaftliche Perspektive verfolgt:

Ich weiß nicht, ob das richtig ist, was ich sagen werde; aber es scheint mir so. Ich habe 
wahrscheinlich das Werk der Schlechtigkeit willen gemacht, die im Allgemeinen mit 
einigen Ausnahmen in den Staatsverhältnissen der Welt in dem sittlichen Leben derselben 
und in der Dichtkunst herrscht. Ich habe eine große einfache sittliche Kraft der elenden 
Verkommenheit gegenüber stellen wollen.177

Blickt man von diesen vor und nach dem Erscheinen des Nachsommer unternom-
menen Selbstdeutungen auf die ›Erzählung‹ selbst, dann muss man sich fragen, 
an welchen Stellen des Textes und unter welchen Vorkehrungen sich jene in 
diesen Absichtserklärungen formulierte soziale Perspektive auch in der Erzäh-
lung konkretisiert hat. 

174 Adalbert Stifter: Brief an Gustav Heckenast. 4.5.1853. PRA 18, 147.
175 Gustav Wilhelm: Einleitung. PRA 18, XIV.
176 Adalbert Stifter: Brief an Gustav Heckenast. 9.6.1853. PRA 18, 152.
177 Adalbert Stifter: Brief an Gustav Heckenast. 11.2.1858. PRA 19, 93.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   119

Als ein Text, der insofern den ästhetischen Prämissen des bürgerlichen Rea-
lismus verhaftet ist, als sein Schauplatz eine – wenn auch spezifisch gestaltete – 
bürgerliche Privatwelt bildet, ist zu fragen, wo und wie der Nachsommer von 
Staat, Gesellschaft und Politik spricht; in welcher Weise er Angebote stellt, um 
die vorgestellte Privatwelt gesamtgesellschaftlich zu erweitern? Eine erste These 
dieses Abschnittes lautet, dass der Nachsommer, das Zweiweltenschema der 
Utopie aufgreifend, sowohl eine soziale, den bürgerlichen Handlungsschauplatz 
überschreitende Idealwelt entwirft als auch eine kritisierte Ausgangswelt; dass 
diese beiden Seiten der Utopie aber durch verschiedene Verfahren (Metonymie, 
Analepse, Metapher) nur indirekt artikuliert werden. 

3.2.1.1 �Die Ordnung des Rosenhauses als ideale staatliche Ordnung 
(Metonymie)

In einer postrevolutionären, journalistischen Intervention schreibt Stifter 1848 
in der Constitutionellen Donau Zeitung über die Funktionsweise des Staates das 
Folgende: 

Je mehr Menschen also in einem Erdraume bei einander sind, desto nöthiger ist eine 
bestimmte Ordnung, welcher sie sich zu fügen haben, daß ein Jeder seine körperlichen 
Bedürfnisse befriedigen und seinen Geist ausbilden könne. Selbst wenn alle Menschen 
so gut wären, daß keinem je eine böse That einfiele, würde doch eine solche Ordnung 
nothwendig sein, weil sonst durch Unkenntniß, durch Mangel an Erfahrung oder durch 
Zufälle die Ernährung und Entwicklung der Volksmenge in Verwirrung gerathen könnte. 
Ist es ja bei der besten Ordnung nicht immer zu verhindern, daß nicht manchmal durch 
traurige Schicksale Unglück über das Volk komme. Daß in der geregeltsten Ordnung nicht 
Jeder Alles erreichen könne, was er wünscht, oder wozu er eine Begierde hätte, und daß 
mancher Einzelne durch Unglücksfälle, durch eigenes Verschulden, durch schwache Kräfte 
oder andere Dinge in Noth gerathen könne, wird wohl jeder Vernünftige begreifen. Aber daß 
sich nur durch Ordnung und Eintheilung das allgemeine Beste der Menschheit entfalten 
könne, ist eben so gewiß.178 

Blickt man von diesem Plädoyer, nach dem das ›allgemein Beste der Menschheit‹ 
nur durch die Einrichtung einer Ordnung zu erlangen sei, auf den Handlungsmit-
telpunkt des Nachsommer, das Rosenhaus, dann fällt auf, dass auch dort in einer 
Vielzahl von Szenen eine Ordnung geschaffen oder zu einer solchen gemahnt 
wird. Schon als Heinrich das Rosenhaus betritt, wird er auf die Notwendigkeit 
verwiesen, Filzschuhe zu tragen (HK 4.1, 53, 94), und mit der Regulierung der 
Essenszeiten vertraut gemacht: »›Thut, wie es euch gefällt,‹ antwortete er [Risach; 

178 Adalbert Stifter: Der Staat. PRA 16, 19 f.



﻿

120   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

RL], ›nur erinnert euch, daß ich gestern gesagt habe, daß in diesem Hause um 
zwölf Uhr zu Mittag gegessen wird.‹ ›Ich erinnere mich,‹ sagte ich, ›und werde 
keine Unordnung machen.‹« (HK 4.1, 130)179 Die häusliche Ordnung, in die der 
Nachsommer seinen Protagonisten einführt, ist dabei kein Selbstzweck, vielmehr 
wird ihr, ähnlich wie der staatlichen Ordnung, eine soziale Funktion zugewie-
sen. Als Heinrich aus dem Ausruhezimmer geführt wird, lesen wir: »›Verzeiht,‹ 
sagte er [Risach; RL], ›es ist bei uns Sitte, daß die Bücher, die auf dem Gestelle 
sind, damit jemand, der in dem Zimmer wartet, oder sich sonst aufhält, bei Gele-
genheit und nach Wohlgefallen etwas lesen kann, nach dem Gebrauche wieder 
auf das Gestelle gelegt werden, damit das Zimmer die ihm zugehörige Gestalt 
behalte.‹« (HK 4.1, 58) Diese Passage verdeutlicht exemplarisch den Zusammen-
hang zwischen der häuslichen Ordnung und jener des Staates, wie Stifter sie 
fordert: Ordnung wird auch in der fiktiven Welt dieser ›Erzählung‹ geschaffen, 
damit sich der Einzelne im Zusammenhang der anderen entfalten könne – ›damit 
jemand nach Wohlgefallen etwas lesen kann‹, so die Begründung für die Notwen-
digkeit, die Bücher wieder zurückzulegen. 

Nicht nur vor der Folie von Stifters journalistischer Rede über die staatliche 
Ordnung, sondern auch mit Blick auf andere zeitgenössische Texte lässt sich die 
erst kürzlich in der Forschung geäußerte Beobachtung, dass das Haus in litera-
rischen Texten des 19. Jahrhunderts oftmals als eine Möglichkeit der politischen 
Imaginationsbildung fungiert,180 erhärten. 

Schon fünf Jahre vor dem Erscheinen des Nachsommer, in der Vorrede zu den 
Bunten Steinen (1852), bildet Stifter auf Georg Büchners Satz »Friede den Hütten! 
Krieg den Palästen!« anspielend eine dem Nachsommer verwandte Metonymie, 
wenn er behauptet, dass sich das sogenannte »sanfte Gesez« ebenso »in der nie-
dersten Hütte wie in dem höchsten Palaste«, also ebenso unter den Armen wie 
den Reichen einer Gesellschaft, beobachten lasse.181 

179 Weitere Passagen, in denen sich eine Ordnungsemphase beobachten lässt, sind folgende: 
Sand »in ein gehöriges Gleichgewicht zu bringen« (HK 4.1, 83); »Ich sah auf ihrem Tische Papiere 
in schöner Ordnung und neben ihnen Bücher liegen« (HK 4.1, 265); »Ich richtete meine mitge-
brachten Dinge in Ordnung […]« (HK 4.2, 238). 
180 Nacim Ghanbari, Saskia Haag und Marcus Twellmann: Einleitung. In: DVJS 2 (2011), S. 155–
160. Zuletzt: Marcus Twellmann: Das deutsche Bürgerhaus. Zum oikonomisch Imaginären in 
Gustav Freytags Soll und Haben. In: DVJS 3 (2013), S. 356–385.
181 Vgl. Adalbert Stifter: Vorrede. In: Stifter. Werke und Briefe. Historisch-Kritische Gesamt-
ausgabe. Hg. von Alfred Doppler und Wolfgang Frühwald. Bd. 2.2. Bunte Steine. Buchfassun-
gen. Hg. von Helmut Bergner. Stuttgart u. a.: W. Kohlhammer 1995, S. 9–16; 12, 13. Das »sanfte 
Gesez« (S. 12) ist jenes, wodurch das menschliche Geschlecht geleitet wird. Vgl. Georg Büchner: 
Der Hessische Landbote. In: Büchner. Sämtliche Werke, Briefe und Dokumente. Hg. von Henri 



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   121

Franz Grillparzers Der arme Spielmann (1848) wiederum, ein Text, den Stifter 
in einem Brief an Aurelius Buddeus vom 21. August 1847 als ein »Meisterwerk«182 
würdigt, zeigt weiter, dass das Haus als eine Metonymie für den Staat in der 
Erzählliteratur der Jahrhundertmitte nichts Singuläres ist. Am Ende des ebenfalls 
als ›Erzählung‹ bezeichneten Textes erfahren wir, dass der arme Spielmann, als 
er nach einer Überschwemmung, um das Leben von Kindern zu retten, von »hoch 
oben am Dache« »herunter[sprang]«,183 sein eigenes Leben geben musste. Dieses 
Geschehensmoment weist nicht zuletzt das Überschreiten sozialer Grenzen, 
wofür Jakobs Entwicklung von einem reichen Sohn zu einem armen Spielmann 
auch auf der Handlungsebene steht, als ein tödliches Unterfangen aus. 

Das Pars-pro-Toto-Verhältnis zwischen Haus und Staat ist im Nachsommer 
durch einen weiteren Aspekt, nämlich durch die Darstellung der Bediensteten 
des Rosenhauses, angezeigt. 

Über die Suche nach Arbeitern für sein Anwesen erzählt Risach Heinrich 
Drendorf: 

Ich hatte mehrere Schreiner, und mußte sie entlassen. Ich lernte nach und nach selber, und 
da trat mit der Starrsinn der Eigenwille und das Herkommen entgegen. Ich nahm endlich 
solche Leute, die nicht Schreiner waren, und sich erst hier unterrichten sollten. Aber auch 
diese hatten wie die Frühern eine Sünde, welche in arbeitenden Ständen und auch wohl 
in andern sehr häufig ist, die Sünde der Erfolggenügsamkeit oder der Fahrlässigkeit, die 
stets sagt: »es ist so auch recht,« und die jede weitere Vorsicht für unnöthig erachtet. […] 
Endlich fand ich einen Mann, der nicht gleich aus der Arbeit ging, wenn ich ihn bekämpfte; 
aber innerlich mochte er recht oft erzürnt gewesen sein, und über Eigensinn geklagt haben. 
Nach Bemühungen von beiden Seiten gelang es. Die Werke gewannen Einfluß, in denen das 
Genaue und Zweckmäßige angestrebt war, und sie wurden zur Richtschnur genommen. […] 
Er las Gehilfen aus, und erzog sie in seinem Sinne. Die Begabten fügten sich bald. Es wurde 
die Chemie und andere Naturwissenschaften hergenommen, und im Lesen schöner Bücher 
wurde das Innere des Gemüthes zu bilden versucht. (HK 4.1, 100 f.)

Die Sequenz entwirft eine Unterscheidung zwischen den selbstgenügsamen 
und für Risach unbrauchbaren Arbeitern auf der einen und jenen, die auf dem 

Poschmann. Bd. 2. Schriften, Briefe, Dokumente. Frankfurt a./M.: Deutscher Klassiker-Verlag 
1999, S. 53–66; 53. Büchners Satz geht auf den Jakobiner Nicolas de Chamfort und dessen Parole 
»Guerre aux palais! Paix aux chaumières« zurück. Sie wurde zu einem Kampfruf der Armee der 
Französischen Revolution. Siehe hierzu: Büchner: Der Hessische Landbote. 1999, S. 860.
182 Adalbert Stifter: Brief an Aurelius Buddeus. 21.8.1847. PRA 17, 250.
183 Franz Grillparzer: Der arme Spielmann. In: Grillparzer. Sämtliche Werke. Ausgewählte Brie-
fe, Gespräche, Berichte. Hg. von Peter Frank und Karl Pörnbacher. Bd. 3. Satiren, Fabeln und Pa-
rabeln, Erzählungen und Prosafragmente, Studien und Aufsätze. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1964, S. 146–186; 183, 184.



﻿

122   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

Wege der Erziehung (›erzog‹) und Bildung (›zu bilden‹) in das Ordnungsgefüge 
des Rosenhauses eingegliedert wurden, auf der anderen. Liest man die häusli-
che Ordnung abermals als eine staatliche, dann erscheint hier die Bildung als 
jenes Mittel, um die arbeitenden Stände in die Struktur des Staates einzuordnen, 
und das heißt weiter, um auf das in Stifters Schreibgegenwart akute Problem der 
sozialen Spannungen zwischen Bürgertum und Proletariat zu antworten. 

Eine ähnliche Funktionszuweisung an die Bildung klingt abermals in Stif-
ters nachrevolutionärer Arbeit als Journalist an. 1849 äußert er im Wiener Boten: 
»Jeder vorzügliche Staat vom Alterthume bis zu unseren Zeiten und jeder vor-
zügliche Mensch, der in einem Staate lebte und ihn leitete, hat eingesehen, daß 
Unterricht und Erziehung die einzige menschliche Grundlage des Staates und die 
einzige Stufe zum Glücke und zur Vollkommenheit des menschlichen Geschlech-
tes ist.«184 Bildung als ›Grundlage des Staates‹ bedeutet für Stifter die Möglich-
keit, die Gesellschaft anstatt durch eine gewaltsame Revolution langsam und 
dauerhaft verändern zu können. Anstatt wie Vertreter des Programmrealismus 
die soziale Frage als ein Problem der Gegenwart zu verkennen und anstatt eine 
Revolution ›von unten‹ zu fordern, wie das etwa zeitgleich Marx im Manifest der 
kommunistischen Partei (1848) tut, setzt Stifter auf einen langsamen und ›von 
oben‹ geleiteten Umbau durch Erziehung, an dessen Ende sich die sozialen Dif-
ferenzen zwischen den Ständen ausgeglichen haben werden.185 Die Hoffnung auf 
eine so bewirkte Auflockerung sozialer Gegensätze ist im Nachsommer in einer 
weiteren Passage angesprochen, in welcher der Freiherr von seinem Wunsch 
erzählt, dass die Dienstleute mit ihm und der Familie gemeinsam am Tisch ihre 
Mahlzeiten einnehmen würden. Das Ziel einer zunehmenden Annäherung zwi-
schen Dienstleuten und Herren, Ungebildeten und Gebildeten, ist folgenderma-
ßen formuliert:

Die Dienstleute gehören auf diese Weise zu der Familie, sie dienen oft lebenslang in dem-
selben Hause, der Herr lebt mit ihnen ein angenehmes gemeinschaftliches Leben, und weil 
alles, was im Staate und in der Menschlichkeit gut ist, von der Familie kömmt, so werden 
sie nicht blos gute Dienstleute, die den Dienst lieben, sondern leicht auch gute Menschen, 
die in einfacher Frömmigkeit an dem Hause wie an einer unverrückbaren Kirche hängen, 
und denen der Herr ein zuverlässiger Freund ist. Seit sie aber von ihm getrennt sind, für die 

184 Adalbert Stifter: Die Landschule. PRA 16, 156.
185 Kinder weist darauf hin, dass Schmidt und Freytag die soziale Problematik ihrer Zeit ver-
kannt hätten. Kinder: Poesie als Synthese. 1973, S. 172. Saskia Haag hat Drendorfs schrittweise 
Integration in das Rosenhaus kürzlich als einen Prozess des Sich-Fügens beschrieben und dabei 
angedeutet, dass eine solche langsame Zusammenstimmung dem Modell des Bruches entgegen-
stehe. Vgl. Saskia Haag: Auf wandelbarem Grund. Haus und Literatur im 19. Jahrhundert. Frei-
burg im Breisgau u. a.: Rombach 2012, S. 149–154.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   123

Arbeit bezahlt werden, und abgesondert ihre Nahrung erhalten, gehören sie nicht zu ihm 
nicht zu seinem Kinde, haben andere Zwecke, widerstreben ihm, verlassen ihn leicht, und 
fallen, da sie familienlos und ohne Bildung sind, leicht dem Laster anheim. Die Kluft zwi-
schen den sogenannten Gebildeten und Ungebildeten wird immer größer; wenn noch erst 
auch der Landmann seine Speisen in seinem abgesonderten Stübchen verzehrt, wird dort 
eine unnatürliche Unterscheidung, wo eine natürliche nicht vorhanden gewesen wäre. […]

Es ist kein Zweifel, daß sie sich nach und nach in das Verhältniß [gemeint ist das gemein-
same Einnehmen der Mahlzeiten von Dienstleuten und Herr; RL] würden eingelebt haben, 
besonders die Jüngeren, bei denen die Erziehung noch wirkt; allein ich bin so alt, daß das 
Unternehmen weit über den Rest meiner Jahre hinausgeht. (HK 4.1, 135 f.)

Metonymisch ist hier von der Eingliederung der arbeitenden Schichten in den 
Staat die Rede, von einer langsamen Aufhebung der sozialen Kluft. Wenn 
Risach von diesem Prozess sagt, er würde ›weit über den Rest meiner Jahre 
hinausgeh[en]‹, dann entwirft er ihn als ein Projekt der langen Dauer. (HK 4.1, 
136) Es sei nur am Rande erwähnt, dass diese und andere Stellen zeigen,186 dass 
der Text nicht – wie ein Klischee über ihn lautet – ein rückwärtsgewandtes Bild 
der Gesellschaft zeigt, sondern anders einen Blick in ihre mögliche Zukunft wirft. 

Halten wir vorläufig fest, dass sich der Nachsommer, indem er eine bürgerli-
che Privatwelt beschreibt, zwar in den Erzählkonventionen der Epoche bewegt, 
diese aber zugleich überschreitet, indem er Angebote stellt, sie als eine ideale 
staatliche Ordnung zu lesen. 

3.2.1.2 �Staatskritik als Lebensbeschreibung (Analepse) 
Christian Begemann hat über den Nachsommer bemerkt, dass »[w]ohl kaum ein 
zweiter ›utopischer‹ Roman […] mit solcher Akribie daran [arbeitet], die Spuren 
seiner auslösenden und grund-legenden Konflikte hinter sich zu verwischen«.187 
Bezogen auf die für die Utopie konstituierende Form des Zweiweltenschemas 
lässt sich diese Beobachtung zu der Frage verlängern, an welcher Stelle und 
wie der Nachsommer von einer defizitären Ausgangswelt, der er die utopische 
Ordnungswelt des Rosenhauses gegenüberstellt, eigentlich spricht. Man wird 
in diesem Zusammenhang auf eine Szene im dritten Band stoßen, in der Risach 
dem mittlerweile zu seinem Freund gewordenen Heinrich in einer weit ausho-
lenden Rückblende seine Vergangenheit eröffnet. Der alte Mann kommt dabei 
nicht nur auf seine Jugendliebe, Mathilda Tarona, sondern auch seine frühere 
Tätigkeit als Staatsdiener und in diesem Zusammenhang die Funktionsweise 

186 Vgl. HK 4.1, 114 f.
187 Christian Begemann: Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektüren. Stuttgart: Metzler 1995, S. 326.



﻿

124   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

des modernen Staates zu sprechen. Risach erklärt Heinrich, dass der Staat zur 
Abwicklung seiner Geschäfte eine »Fassung« (HK III, 138) benötige, innerhalb 
der einzelne Teile am Werk seien. Diese ›Fassung‹, so Risach, würde garantie-
ren, dass Staatsgeschäfte unabhängig von der Qualität ihrer Einzelteile ohne 
Abbruch und Schwächung fortgesetzt werden können. Um diesen Sachverhalt zu 
veranschaulichen, wählt der Freiherr das folgende Bild: »Ich könnte ein Beispiel 
gebrauchen, und sagen, jene Uhr wäre die vortrefflichste, welche so gebaut wäre, 
daß sie richtig ginge, wenn auch ihre Theile verändert würden, schlechtere an die 
Stelle besserer, bessere an die Stelle schlechterer kämen.« (HK III, 138) Deutlich 
ist in dieser mechanischen Staatsmetapher ein Echo auf den dritten von Schillers 
Ästhetischen Briefen zu vernehmen, wo es heißt: »aber das lebendige Uhrwerk 
des Staats muß gebessert werden, indem es schlägt, und hier gilt es, das rol-
lende Rad während seines Umschwunges auszutauschen.«188 Auch bei Schiller 
signalisiert das weiterlaufende Uhrwerk zuallererst eine Kontinuität der Staats-
geschäfte. Während es in den Ästhetischen Briefen aber um die Beschreibung 
eines Staates geht, der, indem er sich wandelt, von revolutionären Umstürzen 
nicht erschüttert wird, zielt Risachs Rede darauf ab, eine Form der Stetigkeit des 
Staates zu behaupten, die von der unterschiedlichen Qualität seiner Einzelteile 
unangefochten bleibt. Auf einer Ebene von höherer Allgemeinheit geht es hier 
wie dort um die sprachliche Suggestion einer unerschütterten Fortsetzung der 
Staatsgeschäfte.

Für den ehemaligen Staatsmann hat sich mit dieser Funktionsweise des 
Staates aber auch eine Schwierigkeit verbunden: Denn der Staatsdiener, so 
Risach, habe sich bei jeder seiner Einzelhandlungen an der ›Fassung‹, am 
Ganzen, am Staat zu orientieren. Eben darin aber lag für ihn eine Unvereinbar-
keit, denn: »Eine Handlung, die nur gesezt wird, um einer Vorschrift zu genügen 
oder eine Fassung zu vollenden«, sagt er, »konnte mir Pein erregen.« (HK III, 140) 

Risachs Beobachtung ist nur vordergründig als eine Beichte darüber zu lesen, in 
der Jugend einem Beruf nachgegangen zu sein, zu dem ihm die Voraussetzungen 
fehlten. In seiner analeptischen Lebensbeschreibung wird vielmehr eine Kritik 
am Staat sowie die andeutungsweise Erwägung einer anderen Staatsform hörbar. 
Mit Blick auf die aufgewiesene und als defizitär gezeigte Organisation des moder-
nen Staates stellt Risach die Frage, 

188 Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. 
In: Schiller. Werke und Briefe. Hg. von Otto Dann u. a. Bd. 8. Theoretische Schriften. Hg. von Rolf-
Peter Janz. Frankfurt a./M.: Deutscher Klassiker-Verlag 1992, S. 556–676; 563.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   125

ob man nicht einen Theil der allgemeinen Geschäfte, wie sie jezt sind, zu besonderen 
Geschäften machen, und sie besondern Körperschaften oder Personen, die sie hauptsäch-
lich angehen, überlassen könnte […] wodurch es möglich würde, daß sich hervorragende 
Begabungen mehr im Entwerfen und Vollführen von Plänen zu allgemeinem Besten geltend 
machen könnten. (HK III, 141 f.) 

Was Risach hier erwägt ist, das Verhältnis von »Fassung« und »Gestalt«, 
»Ganze[m]« und »Einzelne[m]«, von »Ordnung« und »Dingen« so weit aufzulo-
ckern, dass sich die einzelnen Elemente im Gesamtzusammenhang mehr ›geltend 
machen könnten‹. (HK III, S. 139, 145 f.) 

Die aus seiner eigenen Erfahrung gespeisten Überlegungen, in denen  – 
ähnlich wie in Schillers Ästhetischen Briefen auch – die Entfremdung des Indivi-
duums vom Staatsapparat registriert ist, zielen darauf ab, dem einzelnen Element 
innerhalb der Ordnung so viel Raum zu geben, dass seine Entfaltung nicht 
gekappt würde.189 Wenn in diesen Ausführungen, wie Dieter Borchmeyer und 
Karl Wagner beobachtet haben, eine Kritik am modernen Verwaltungsstaat arti-
kuliert wird,190 dann muss auffallen, wie sehr diese Kritik mit narrativen Mitteln 
abgeschwächt ist: So wie in der Metonymie des Hauses nur indirekt von einem 
idealen Staate die Rede ist, so ist auch die Staatskritik des Nachsommer, weil sie 
in die selbst erzählte Lebensgeschichte des Freiherren eingelagert und dadurch 
von der Handlungswelt in eine rückblickend erzählte Welt verschoben ist, nur 
verborgen artikuliert. Die Rede von Staat, Politik und Gesellschaft erfolgt – und 
darin besteht eine Kunst des Nachsommer – innerhalb der diskursiven Grenzen 
der Epoche, die jedoch ›von innen‹ heraus überschritten werden.

3.2.1.3 �Die Rosenzucht als Modell einer idealutopischen Ordnung (Metapher)
Zu der eben behandelten Passage findet sich im ersten Buch eine Parallelstelle. 
(HK I, 142–170) Wiederum belehrt Risach seinen jungen Freund, abermals ersetzt 
der didaktische Bericht die Erzählung und auch hier sind die Redeanteile klar 
zugunsten des alten Mannes verteilt; lediglich den Gegenstand von Risachs Aus-
führungen bildet diesmal nicht der moderne Staat, sondern seine Rosenzucht. 

189 Vgl. zu dieser Passage auch Christoph Lorey: »Alles ist so schön, daß es fast zu schön ist«: 
Die sozialkritischen Motive in Adalbert Stifters Roman Der Nachsommer. In: German Quarterly 
66.4 (1993), S. 477–489.
190 Dieter Borchmeyer: Ideologie der Familie und ästhetische Gesellschaftskritik in Stifters 
Nachsommer. In: ZfdPh 99 (1980), S. 226–254; 241–243. Karl Wagner: ›Patriarchalisches Stille-
ben‹? Ein sozialgeschichtlicher Versuch über Stifters Nachsommer: In: VASILO 1.2 (1980), S. 139–
165.



﻿

126   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

Risach spricht hier anders als im dritten Buch nicht von einer Welt außerhalb des 
Handlungsschauplatzes, sondern beschreibt nun den Ort selbst. Er zeigt, erklärt 
und veranschaulicht Drendorf seine Rosenzucht, die aufs Engste auch mit seiner 
Liebe zu Mathilde Tarona verbunden ist, in die sich Risach während seiner Stu-
dienzeit verliebt hatte, von der er sich aber auf Anweisung ihrer Eltern und unter 
großen Schmerzen trennen musste, ehe er nun mit der verwitweten Mathilde in 
nachsommerlicher Liebe wiedervereint ist.191 

Der Zusammenhang zwischen der nun zu analysierenden und der zuvor 
behandelten Stelle aus dem dritten Buch ergibt sich dadurch, dass wir in Risachs 
Erläuterungen über seinen Garten ebenjener Denkfigur wiederbegegnen, die in 
der späteren Rede über den Staat und seine Organisation noch einmal aufgegrif-
fen wird. Der ehemalige Staatsmann zählt, als er die Einrichtungen seines Gartens 
erläutert, eine Reihe von »Anstalten«, »Mittel[n]« und »Einrichtungen« auf, die 
hier in Anschlag gebracht sind, um das Gedeihen der Rosen zu ermöglichen. (HK 
I, 145, 149, 156) Wie bei der Beschreibung des Staates ist auch hier, in der Rede 
von der Rosenzucht, von einem Rahmen, einer ›Fassung‹, die Rede, die bereitzu-
stellen ist, um den in ihr existierenden Einzelteilen ein entsprechendes Gedeihen 
zu ermöglichen. 1849 schon zieht Stifter in einer politischen Stellungnahme, dem 
im Wiener Boten erschienenen Artikel »Wen man nicht wählen soll«, einen Ver-
gleich, der für die enge Verbindung dieser beiden Stellen aus dem Nachsommer 
aufschlussreich ist: »Staatsdinge«, schreibt Stifter dort, »sind wie eine Blume, die 
man hegt und wartet, dann wächs’t sie, die man aber über Nacht durchaus nicht 
hervorbringen kann.«192 Als politische Intervention gemahnt dieser durchaus 
traditionelle Vergleich des Staats mit einem natürlichen Organismus die zeitge-
nössische Leserschaft daran, dass politische Veränderungen langsam, also ›orga-
nisch‹ vor sich gehen müssen und Ungeduld fehl am Platz sei. Für eine Lektüre 
von Risachs Ausführungen über den Staat legt dieser Vergleich es nahe, in der 
minutiösen Beschreibung der Blumen in Risachs Musterwirtschaft auch die un-
eigentliche Rede von einer idealen staatlichen Ordnung zu sehen; anders gesagt, 
Risachs ökologisches Modell auch als ein staatliches Modell zu lesen, insofern 
nämlich, als in der Beschreibung der Rosenzucht eine gegenbildliche Struktur zu 
der zuvor als defizitär beschriebenen Wirklichkeit des modernen Staates entwor-

191 Einige Beobachtungen über den Zusammenhang zwischen dieser Liebesgeschichte und Ri-
sachs Rosenzucht finden sich in: Haag: Auf wandelbarem Grund. 2012, S. 203–206.
192 Adalbert Stifter: Wen man nicht wählen soll. PRA 16, 110.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   127

fen wird.193 Während die Entfaltung des Einzelnen im modernen Staate gekappt 
würde, ist sie in der Anordnung dieses Mustergutes sehr wohl gewährleistet. 

Für den in dieser Passage verborgenen politischen Subtext spricht auch, dass 
die Beschreibung des Gartens von einer Semantik durchsetzt ist – man denke an 
die Begriffe ›Anstalten‹, ›Mittel[n]‹, ›Einrichtungen‹ –, die auch auf den Bereich 
der Staates verweist.194

Es sollte bis zu diesem Punkte deutlich geworden sein, dass der Nachsommer 
zwar insofern den ästhetischen Leitbildern der Epoche verhaftet bleibt, als seine 
Handlungswelt eine bürgerliche Privatsphäre darstellt, dass diese aber zugleich 
überschritten wird und der Text durch Metonymie, Analepse und Metaphern-
bildung eine soziale Perspektive entfaltet. Vor der Folie des für die Utopie typi-
schen Zweiweltenschemas zeigt sich, dass beide Seiten der Gattung, kritisierte 
Ausgangswelt und ihr überlegenes ideales Gemeinwesen, zwar aufgerufen sind, 
jedoch in einer unter erzählerischen Vorkehrungen verdeckten Form artikuliert.

193 Die Gegensätzlichkeit der beiden Ordnungen (moderner Staat, Risachs Ökologie) wird auch 
durch die unterschiedlichen semantischen Felder, hier die Mechanik einer Uhr, dort die organi-
sche Welt der Natur, verstärkt. Eine Lektüre dieser Stelle findet sich in: Eva Sophie Wiedemann: 
Adalbert Stifters Kosmos. Physische und experimentelle Weltbeschreibung in Adalbert Stifters 
Roman Der Nachsommer. Frankfurt a./M.: Lang 2009, S. 178–188. Vgl. hierzu auch die Hinweise 
in Plumpes Überlegungen zum Nachsommer: Gerhard Plumpe: Roman. In: Bürgerlicher Realis-
mus und Gründerzeit 1848–1890. Hg. von Plumpe. 1996, S. 529–689; 615. Einen nicht nur auf den 
Nachsommer bezogenen Versuch, Stifters Gärten unter anderem als Ausdruck politischer Ideen 
zu lesen, unternimmt Herwig Gottwald: Beobachtungen zum Motiv des Landschaftsgartens bei 
Stifter. In: Stifter-Studien. Ein Festgeschenk für Wolfgang Frühwald zum 65. Geburtstag. Hg. von 
Walter Hettche, Johannes John und Sibylle von Steinsdorff. Tübingen: Niemeyer 2000, S. 125–145; 
133, 136, 140–142.
194 Verborgen meint im vorliegenden Fall also nicht, wie es Michael Titzmann anhand der Nar-
renburg aufgewiesen hat, ein Verfahren der Textschichtung. Michael Titzmann: Text und Kryp-
totext. Zur Interpretation von Stifters Erzählung Die Narrenburg. In: Adalbert Stifter. Dichter und 
Maler, Denkmalpfleger und Schulmann. Neue Zugänge zu seinem Werk. Hg. von Hartmut Lauf-
hütte und Karl Möseneder. Tübingen: Niemeyer 1996, S. 335–373. In Risachs Ausführungen zu 
seiner Rosenzucht gibt es vielleicht keine Stelle, an der sich seine Rede über die Blumen mehr 
mit seinen späteren Ausführungen über den Staat verbunden zeigt, als dort, wo er Drendorf von 
einem »Gitter« erzählt, das aufgerichtet werden muss, um den Rosen ihr Gedeihen zu ermögli-
chen (HK I, 143, 146, 148). Risachs hölzernes Gitter erinnert besonders deutlich an die Struktur 
einer ›Fassung‹; in beiden Fällen werden Einzelelemente geordnet und geschützt, damit sie sich 
entsprechend entfalten können.



﻿

128   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

3.2.2 �Die Evokation des Gegenbildes durch unzeitgemäßes Erzählen 

Fragt man, wodurch die als gesellschaftlich erweiterbar gezeigte Privatwelt des 
Rosenhauses sich ideologisch auszeichnet, wird man zugestehen müssen, dass 
ihr Profil nicht durch die explizite Auseinandersetzung einer anderen Lebens-
form vermittelt ist, sondern wiederum indirekt: auf dem Wege einer spezifischen 
Poetik. Stifter vermeidet es, das ideologische Profil seines utopischen Entwur-
fes unvermittelt auszustellen; stattdessen erschließt sich dieses erst – wiederum 
verdeckt  – aus einer ›unzeitgemäßen‹ Form des Erzählens. Eine Besonderheit 
des Nachsommer, so eine zweite These dieses Unterkapitels, ist es, eine utopi-
sche ›Gegen-Welt‹ durch eine spezifische ›Gegen-Poetik‹ zu konkretisieren. Diese 
Dimension des Textes wird erst deutlich, wenn man Stifters Poetik in eine zeitge-
nössische Perspektive rückt und sichtbar macht, wie und wovon sie sich absetzt. 
Das soll nun anhand des Einkehr-Kapitels erfolgen.

3.2.2.1 �Rituale statt Ereignisfolgen 
Wo im Nachsommer im Kapitel Die Einkehr, unmittelbar nachdem der junge Dren-
dorf im Risach’schen Anwesen gelandet ist, zum ersten Mal die Welt des Rosen-
hauses gezeigt wird, lassen sich jene Verfahren, von denen ein zeitgenössischer 
Rezensent kritisch befindet, »[e]s wird nichts erzählt, es wird nur gesprochen 
und besprochen«,195 besonders gut aufweisen. 

Mit dem Satz »Nach diesen Worten trat ich ein, er schloß das Gitter, und 
sagte, er wolle mein Führer sein« hat sich der Eintritt Heinrichs in die Welt des 
Rosenhauses vollzogen. (HK I, 52) Was nun folgt ist, dass Heinrich von Risach, 
seinem ›Führer‹, »Beherberger« (HK I, 57), »Gastherr[en]« (HK I, 59) mit den Ein-
richtungen dieses neuen Ortes vertraut gemacht wird. (HK I, 52–66) Auf seman-
tischer Ebene zeigt sich, dass Stifter, um die Idealität dieses Schauplatzes aufzu-
weisen, auf negative Attribute vollständig verzichtet und ausschließlich positive 
Beifügungen verwendet. Die Rede ist von »so edle[m] und schöne[m] Marmor«, 
»vortrefflich« und »meisterhaft geglättet« (HK I, 52), von der »Stille des Raumes« 
(HK I, 56) und der »reine[n] Luft« (HK I, 55), von »glänzenden Lichttafeln«, 
»schöne[m] Fußboden« (HK I, 57), »schönen weißen Linnen« (HK I, 58) und 
Blumen, die »besonders rein und klar« (HK I, 61) seien. An verschiedenen Stellen 
verbinden sich solche emphatischen Charakterisierungen von Risachs Anwesen 
damit, dass der Text dessen Überlegenheit gegenüber der übrigen Welt hervor-

195 Zit. n. Moriz Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. Festgabe zum 28. Jänner 1968. 
Wien: Böhlau 1968, S. 206.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   129

hebt: »Ich sah das Laub deßhalb näher an, und glaubte zu bemerken, daß es auch 
vollkommener sei als anderwärts […].« (HK I, 63)196

In syntaktischer Hinsicht ist der Text von auffälligen Wiederholungsstruk-
turen bestimmt, die ein wichtiges Merkmal von Stifters Poetik bilden: »Er führte 
mich um das Haus herum; denn in der den Rosen entgegengesezten Seite war die 
Thür. Er führte mich durch dieselbe ein […].« (HK I, 52; meine Hervorhebungen; 
RL) »Er war aber kein Garten […]. Es war da eine weitläufige Anlage von Obst-
bäumen.« (HK, I, 60; meine Hervorhebungen; RL) »[I]ch sah durch sie ein Stück 
Himmel, theils rein theils etwas bewölkt, und unter dem Himmel sah ich ein Stück 
Gartengrün von emporragenden Bäumen […].« (HK I, 55; meine Hervorhebungen; 
RL) 

Mit dieser Intensivierung syntaktischer Wiederholungen auf Kosten syntak-
tischer Wechsel korrespondiert, dass sich auf Geschehensebene, anstatt dass 
neue Ereignisse gebildet würden, festgelegte Handlungen wiederholen. Das syn-
taktische Profil des Textes evoziert so eine Welt, in der wir keine Ereignisfolgen, 
sondern sich immer wiederholende Rituale beobachten können.197 Mit diesem 
Abbau hängt es zusammen, dass in der Beschreibung des Rosenhauses Gesche-
hensmomente nicht kausal, sondern enumerativ verbunden sind. Stifters Erset-
zung des Erzählens durch ein Aufzählen geht auch aus der Anordnung der Szenen 
hervor: Aufeinanderfolgend, jedoch ohne kausallogische Verknüpfung führt 
Risach den jungen Heinrich zu den verschiedenen Orten des Rosenhauses, dem 
Ausruhezimmer (HK I, 53), dem Speisezimmer (HK I, 58), dem Garten (HK I, 59) 
und dem Gewächshaus (HK I, 60). So wie es auf diesem ersten Spaziergang weder 
eine Umkehr noch ein Überspringen gibt, so macht auch der Texte hier weder 
vom Verfahren der Rück- noch der Vorausblende Gebrauch und setzt anstelle der 
kausalen Konjunktionen ›weil‹ oder ›nachdem‹ ein aufzählendes ›und‹. Vor dem 

196 Ein weiteres Beispiel hierfür ist: HK I, 53, 60, 62. Schon bei der ersten Nennung des Rosen-
hauses wird betont, dass sich das Anwesen von seiner Umgebung abhebe: »Auch war ein Haus 
auf einem Hügel, das weder ein Bauerhaus noch irgend ein Wirthschaftsgebäude eines Bürgers 
zu sein schien, sondern eher dem Landhause eines Städters glich. Ich hatte schon früher wie-
derholt, wenn ich durch die Gegend kam, das Haus betrachtet, aber ich hatte mich nie näher um 
dasselbe bekümmert. Jezt fiel es mir umso mehr auf, weil es der nächste Unterkunftsplaz von 
meinem Standorte aus war, und weil es mehr Bequemlichkeit als die Meierhöfe zu geben ver-
sprach. Dazu gesellte sich ein eigenthümlicher Reiz. Es war, da schon ein großer Teil des Landes 
mit Ausnahme des Rohrberger Kirchthurmes im Schatten lag, noch hell beleuchtet […].« (HK I, 
46) Das Rosenhaus ist hell beleuchtet, während ein Großteil der Umgebung schon im Dunkeln 
liegt. Dieser Aspekt wird ein wenig später noch einmal aufgerufen, wenn von dem »leuchtend[ ] 
weiße[n] Band« die Rede ist, »welches in die Landschaft hinaus geschaut, und mich gewisserma-
ßen herauf gelockt hatte.« (HK I, 47) 
197 Das einzige Ereignis in diesem Abschnitt ist die Ankunft eines Knaben. (HK, I, 65)



﻿

130   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

Hintergrund der zeitgenössischen Norm kausallogischen Erzählens bildet Stifters 
Prinzip der Aufzählung eine ästhetische Abweichung, mit der sich, wie noch zu 
zeigen sein wird, auch ideologische Implikationen verbinden. 

3.2.2.2 �»Figuren wie in einer Schattenwelt« 
Der Vorrang, den das Einkehr-Kapitel einem aufzählenden zugunsten eines kau-
sallogisch-verknüpfenden Erzählens gibt, wird auch in der Art und Weise mani-
fest, in der es seine Figuren darstellt. Die in dem Rosenhaus lebenden Charaktere 
werden stets nur aus einer Außenperspektive gezeigt, während uns ihre inneren 
Motive weitgehend verborgen bleiben. Julian Schmidt hat diese Auffälligkeit des 
Nachsommer in den Grenzboten folgendermaßen gerügt: »Es ist charakteristisch, 
daß die meisten dieser Personen anonym sind, man erfährt ihren Namen in der 
Regel erst im letzten Bande. Der Name gehört aber auch zur Physiognomie des 
Menschen und man kommt sich unter diesen schönen, aber beziehungslosen 
Figuren wie in einer Schattenwelt vor […].«198Auch Risach wird dem Leser im 
Einkehr-Kapitel an keiner Stelle von innen, sondern stets nur von außen gezeigt. 
Man erfährt einiges über seine Kleidung (HK I, 57, 59), seine Gesichtszüge (HK I, 
50) und seine Haare (HK I, 49), während seine Gedanken und Gefühle sowie seine 
Entwicklung und Herkunft (noch) an keiner Stelle mitgeteilt werden. 

Mit dieser Zurückhaltung erzeugt der Text um Heinrichs ›Führer‹ zunächst 
ein Geheimnis, das damit korrespondiert, dass auch der Ort der Handlung, das 
Rosenhaus, von Beginn an in einem geheimnisvollen Licht steht. Das Anwesen 
entzieht sich einer klaren Einordnung, wenn es heißt, dass es aus weiter Ferne 
betrachtet einen »eigenthümliche[n] Reiz« (HK, I, 46) erwecke und »weder ein 
Bauernhaus noch irgend ein Wirthschaftsgebäude eines Bürgers« sei, und dem 
»Landhause eines Städters« nur gleiche, ohne es zu sein. (HK I, 46) 

In einer Nebenbemerkung sei der Hinweis erlaubt, dass Stifter damit ebenso 
wie mit dem eingangs erwähnten meteorologischen Zufall, aufgrund dessen Hein-
rich im Rosenhaus ›strandet‹, eine Konvention der Utopie aufruft: Ihre Idealwel-
ten, seien es nun Inseln oder verborgene Täler, erscheinen den Ankömmlingen 
oftmals zunächst als nicht einzuordnende, rätselhafte Orte, deren Überlegenheit 
sich erst langsam entdecken wird.199 Das zunächst noch Sonderbare, Rätselhafte 

198 Zit. n. Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. 1968, S. 209–219; 218.
199 Das gilt bspw. für Bacons Utopie Neu-Atlantis, in der die auf der Insel Ankommenden mit 
Zeichen willkommen geheißen werden, die sie nicht verstehen. Vgl. Bacon: Neu-Atlantis. 2007, 
S. 6. Voßkamp hat diese Konvention anhand von Goethes Wanderjahren aufgewiesen, in denen 
die ›pädagogische Provinz‹ zunächst als ein rätselhafter Ort gezeigt ist. Vgl. Voßkamp: Utopie 



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   131

oder noch Zurückgehaltene sowohl Risachs als auch seines Anwesens enthüllt 
sich im Nachsommer erst schrittweise, wobei die Bewegung von der ersten Kon-
taktaufnahme bis hin zur Entdeckung der idealen Welt besonders weit gedehnt 
ist.200 

Der eigentliche Gewinn, der sich mit der ›Schattenhaftigkeit‹ der Subjekte im 
Nachsommer verbindet, ist die Aufwertung der Objektwelt: In dem Maße, in dem 
die Individuen der Welt des Rosenhauses nur skizzenhaft und flach bleiben, kann 
der Text seine Aufmerksamkeit verstärkt auf die oftmals alltäglichsten Gegen-
stände lenken.201 Anstelle von Heinrich und Risach werden die Tische, Türen, 
Böden und Fenster beschrieben, wodurch eine ebenfalls mit ideologischen Impli-
kationen verbundene Rehierarchisierung von Objekten und Subjekten erreicht 
wird. 

3.2.3 �Die Gegen-Poetik des Nachsommer und seine Gegenwelt im Kontext

Wenn in der Stifter-Forschung argumentiert wird, dass das Gattungssignal des 
Nachsommer, ›Eine Erzählung‹, ein Indiz für Stifters Zurückweisung der Pro-
gramme des Grenzboten-Realismus darstellt und einen Hinweis für sein Bemühen 
um eine Form des Erzählens, die abseits der realistischen Romanproduktion 
steht, dann lassen sich die zuletzt aufgewiesenen Erzählverfahren, Entfabelung, 
Enumeration und Entsubjektivierung, in ebendiesem Sinne als eine dem Pro-
grammrealismus entgegengesetzte Poetik beschreiben.202 

Für den vorliegenden Zusammenhang ist nun entscheidend, dass Stifters 
unzeitgemäßes Erzählen einem ideologischen Anspruch geschuldet ist, der im 

und Utopiekritik in Goethes Romanen Wilhelm Meisters Lehrjahre und Wilhelm Meisters Wan-
derjahre. 1982, S. 227–249; 237 f.
200 Erst langsam wird Heinrich mit den Ordnungsstrukturen des Rosenhauses vertraut ge-
macht, und es werden mehr als hundert Seiten zurückgelegt, bis sich sein Gastherr im fünften 
Abschnitt zu erkennen gibt: »Man nannte mir einen Mann, der einmal in hohen Staatsämtern 
gestanden war; man nannte mir aber zwei Namen, den Freiherrn von Risach und einen Herrn 
Morgan. Ich war nun wieder ungewiß wie vorher.« (HK I, 179) Erst im dritten Band herrscht end-
lich Gewissheit: »Ihr werdet wohl wissen«, sagt der alte Mann zu Heinrich, »daß ich der Freiherr 
von Risach bin.« (HK III, 136) Ähnliches gilt für Natalie, deren Identität und Familienverhältnisse 
erst am Textende feststehen. 
201 Vgl. den Hinweis von Christian Begemann: Adalbert Stifter und die Ordnung des Wirkli-
chen. In: Realismus. Hg. von Begemann. 2007, S. 63–84; 79.
202 Vgl. Karl Wagner: Die Litanei der Phänomene. Zum 200. Geburtstag ist seine Ästhetik kei-
neswegs veraltet. Adalbert Stifters andere Art zu erzählen. In: Neue Zürcher Zeitung. 22.10.2005, 
S. 65. 



﻿

132   3 Die Utopie im Archiv des Realismus: Eine Vorgeschichte

Sinne von innerliterarischen Positionskämpfen nur unzureichend beschrie-
ben ist: Stifters Emphase wiederkehrender Rituale anstelle kausal verknüpfter 
Ereignisfolgen evoziert eine Welt der Ent-schleunigung, die sich von ebenjener 
Be-schleunigung der Wirklichkeit absetzt, für welche die zeitgenössische Arbeits- 
und Leistungsideologie des Bürgertums steht. Anders gewendet, setzt Der Nach-
sommer gegen die akzelerierende Zeitform seiner Epoche eine poetisch evozierte 
Langsamkeit und Opposition zur Beschleunigung der Lebenswelt.203 In dieselbe 
Richtung gehend spricht auch die Aufwertung alltäglichster Gegenstände anstatt 
der Darstellung von Figuren ein Plädoyer für eine Ästhetisierung der Alltagswelt, 
die ihrerseits kritisch auf die stärker werdende Ausdifferenzierung bürgerlicher 
Lebenswelten antwortet. Statt einer scharfen Trennung von Alltag und Kunst, 
nicht zuletzt eine Folge der bürgerlichen Leistungsideologie, setzt der Nachsom-
mer eine Welt, in der die Kunst in den Alltag eingelagert ist. 

Es spricht ein weiteres Mal für die Zukunftsorientiertheit von Stifters Text, 
dass eine Zusammenführung der beiden Sphären, Alltag und Kunst, die beson-
ders deutlich aus der Beschreibung des ›Schreinerhauses‹ hervorgeht, in einer 
der wichtigsten Utopien der Zeit um 1900 aufgegriffen wird: William Morris‘ 
News from Nowhere (1890), eine Utopie, die als eine Antwort auf das zu Ende des 
19.  Jahrhunderts immer stärker werdende Problem der entfremdeten Arbeit ein 
Tätig-Sein vorstellt, das Arbeit und Kunst verbindet.204 

Stifters Verfahren der Entfabelung und seine Aufwertung von Dingwelten 
sind in diachroner Perspektive immer wieder als eine Antizipation der literari-
schen Moderne des 20.  Jahrhunderts beschrieben worden.205 Betrachtet man 
diese Poetik aber in synchroner Perspektive, das heißt mit Blick auf die Theorie 
und teilweise auch Praxis des bürgerlichen Realismus, dann wird sie als eine 
Gegen-Poetik sichtbar, durch die auch ein Gegen-Bild zu jener bürgerlichen 

203 Einige dieser Überlegungen folgen: Sabine Schneider: Entschleunigung. Episches Erzählen 
im Moderneprozess. In: Gattungs-Wissen. Hg. von Bies, Gamper, Kleeberg. 2013, S. 247–264. 
204 Dass und wie die Nachsommer-Welt an Morris’ News From Nowhere erinnert, habe ich an 
anderer Stelle zu zeigen versucht: Leucht: Ordnung, Bildung, Kunsthandwerk. 2009, S. 289–306. 
Über die deutschsprachige Rezeption von Morris informiert: Annette Simonis: Politische Utopie 
und Ästhetik. Die deutsche William Morris-Rezeption. In: Beiträge zur Rezeption der britischen 
und irischen Literatur des 19. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum. Hg. von Norbert Bach-
leitner. Amsterdam, Atlanta: Rodopi 2000, S. 171–214.
205 Vgl. Sabine Schneider: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der Erzähl-
literatur des 19. Jahrhunderts. In: Mediale Gegenwärtigkeit. Hg. von Christian Kiening. Zürich: 
Chronos 2007, S. 265–281. Vgl. auch: Wagner: Die Litanei der Phänomene. 2005. Als Autoren und 
Strömungen werden gerne genannt: Gustave Flaubert, Francis Ponge, Rainer Maria Rilke, der 
›Nouveau Roman‹ und Peter Handke.



﻿

� 3.2 Adalbert Stifters Der Nachsommer (1857): Eine Utopie im Verborgenen   133

Lebensweise der Jahrhundertmitte evoziert wird, welche der Programmrealismus 
durch die Literatur bestätigt wissen möchte.206 In eine harte These gefasst, bringt 
Stifters Nachsommer eine unzeitgemäße Erzählweise in Stellung, mit dem Ziel, 
eine Welt zu errichten, die der sich beschleunigenden, ausdifferenzierten Arbeits-
welt und damit der bürgerlichen Leistungsideologie entgegensteht. Diese ideolo-
gische Substanz der Nachsommer-Utopie erschließt sich erst aus der historischen 
Analyse ihrer Poetik.

3.2.4 �Der Druck auf die Gattung Utopie und das Dilemma des Nachsommer

Es sollte deutlich geworden sein, dass der Nachsommer das Gegenbild zu einer 
Lebensweise, wie sie der Programmrealismus durch die Literatur bestätigt 
wissen möchte, erstens aus seiner Poetik heraus entwirft und dass er zweitens 
eine bürgerliche Handlungswelt zeigt, in deren Ausarbeitung Angebote gestellt 
werden, um diese private Ordnungswelt zu einer sozialen Perspektive zu erwei-
tern. Bemerkenswert ist sowohl, dass von Staat, Politik und Gesellschaft immer 
nur indirekt, durch Verfahren der Metonymie, Analepse und Metapher die Rede 
ist, als auch, dass das Gegenbild der Rosenhaus-Welt aus einer anderen Form des 
Erzählens entwickelt wird, die ohne ideologische Explikationen auskommt. Der 
Nachsommer ist, betrachtet man ihn im Kontext der Utopiegeschichte, dadurch 
charakterisiert, dass sowohl sein kritischer Bezug zur sozialen Wirklichkeit als 
auch sein idealutopisches Gemeinwesen nur verborgen artikuliert werden. Aus 
autorenspezifischer Perspektive zeigt sich diese Zurückhaltung aufs Engste mit 
den poetologischen Vorstellungen Stifters verbunden, der sich an verschiedenen 
Stellen und schon vor der Revolution von 1848 gegen eine agitatorische Litera-
tur ausspricht. In »Ueber Stand und Würde des Schriftstellers« wendet er sich 
gegen jene Autoren, deren Werke sich allzu explizit auf Ereignisse der Tagespo-
litik, »das Beschränkte, nur einer Zeit, einem Raume, einer Parthei, oder gar nur 
einer kleinen Umgangsgesellschaft Angehörige«207 beziehen. Wenn sich Stifter 
ab 1848 mit Beiträgen unter anderem in der Constitutionellen Donau-Zeitung und 
dem Wiener Boten auch in die politischen Debatten einzuschalten beginnt und 

206 Diese Opposition zum Programmrealismus wird auch anhand der kritischen Rezension des 
Nachsommer durch einen seiner Protagonisten, Julian Schmidt, deutlich. In der bereits zitierten 
Rezension in den Grenzboten (vgl. Fußnote 198 in diesem Kapitel) beklagt Schmidt neben der 
Schattenhaftigkeit von Stifters Figuren auch das Fehlen kausallogischer Verknüpfungen, einer, 
wie es heißt, »strenge[n] Notwendigkeit des Lebens«. Vgl.: Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil 
seiner Zeit. 1968, S. 218.
207 Adalbert Stifter: Ueber Stand und Würde des Schriftstellers. PRA 16, 14.



﻿

134   4 Auswanderung und Utopie

wenn er in seiner Tätigkeit als Schulrat in Protokollen und Stellungnahmen auch 
die prekäre soziale Lage etwa der oberösterreichischen Lehrer explizit anspricht, 
so hat er stets darauf geachtet, sein literarisches Werk von direkten Bezugnah-
men solcher Art frei zu halten.208 Weil aber der Nachsommer, wie deutlich gewor-
den sein sollte, nicht einfach nicht von Staat und Gesellschaft redet und nicht 
einfach kein Gegenbild zu den dominanten ästhetischen und ideologischen Leit-
bildern der Epoche entwirft, sondern beides – in einer sehr spezifischen Form – 
tut, können Hinweise auf die diskursive Selbstbeschränkung des Schriftstellers 
Stifter das besondere Profil des Nachsommer auch nicht zureichend erklären. 
Erst aus einer gattungsgeschichtlichen Perspektive kann das Dilemma des Nach-
sommer erklärbar gemacht werden, das daraus resultiert, ein idealutopisches 
Gemeinwesen zu entwerfen, das unter den Vorzeichen der utopieskeptischen 
Epoche des bürgerlichen Realismus steht. In dem Umstand, dass Stifters Gegen-
bild aus einer Gegen-Poetik, jedoch nicht offensiver vorgetragen wird, sowie 
anhand der Vorkehrungen des Textes, seinen kritischen Wirklichkeitsbezug zu 
lockern, wird nicht zuletzt die Schwierigkeit manifest, eine Utopie unter den Ein-
schränkungen des bürgerlichen Realismus zu schreiben. Jener Druck, der nach 
1848 auf der Gattung lastet, kehrt im Nachsommer als ein textinternes Dilemma 
wieder, das also darin besteht, unter den ästhetischen Prämissen der Epoche ein 
gegenwartskritisches, idealutopisches Gemeinwesen zu entwerfen; etwas zeigen 
zu wollen und zugleich aufgrund der herrschenden Diskursgrenzen entschärfen 
zu müssen. 

Der vor dem Hintergrund der Gattungsgeschichte der Utopie als zurückhal-
tend zu beschreibende Modus der Nachsommer-Utopie ist in diesem Sinne das 
Ergebnis einer Gattungsmodifikation, die dem Druck geschuldet ist, unter dem 
die Utopie nach 1848 steht. 

4 �Auswanderung und Utopie
Kehren wir zum Ausgangspunkt des vorliegenden Kapitels zurück, dann erinnern 
wir uns, dass Amersins Land der Freiheit von der Gründung einer utopischen Insel 
erzählt. Heinrich, der von der Gesellschaft, in der er lebt, müde geworden ist, 

208 Zu Stifters journalistischer Arbeit vgl. den Beitrag: Monika Ritzer: Lektionen in Demokratie: 
Adalbert Stifters politische Essays. Textstrategie und kulturhistorische Heuristik. In: Kulturpoe-
tik 10 (2010), S. 177–198. Zu Stifters amtlichen Schriften vgl.: Johannes John: Äußerungen eines 
›Gefertigten‹. Edition und Interpretation am Beispiel von Adalbert Stifters Amtlichen Schriften zu 
Schule und Universität. In: Figuren der Übertragung. Hg. von Gamper, Wagner. 2009, S. 155–173.


