
Andreas Wirsching, Jürgen Zarusky,  
Alexander Tschubarjan, Viktor Ischtschenko (Hrsg.) 

Erinnerung an Diktatur und Krieg



Quellen und Darstellungen  
zur  
Zeitgeschichte

Herausgegeben vom Institut für  
Zeitgeschichte 

Band 107



Andreas Wirsching, Jürgen Zarusky,  
Alexander Tschubarjan,  
Viktor Ischtschenko (Hrsg.)

Erinnerung an Diktatur und Krieg

Brennpunkte des kulturellen Gedächtnisses 
zwischen Russland und Deutschland  
seit 1945



ISBN 978-3-11-040476-0
e-ISBN (PDF) 978-3-11-040503-3
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-040507-1
ISSN 0481-3545

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data
A CIP catalog record for this book has been applied for at the Library of Congress.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2015 Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Titelbild: Sowjetischer Ehrenfriedhof, Dresden; Fotograf: Gordon Lieser (2010)
Einbandgestaltung: hauser lacour
Druck und Bindung: Hubert & Co. GmbH & Co. KG, Göttingen
♾  Gedruckt auf säurefreiem Papier
Printed in Germany

www.degruyter.com 



Inhalt

Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 IX

Deutsch-russische Erinnerungen –  
zur Wahrnehmung von Diktatur und Krieg

Lorina Repina
Historisches Gedächtnis und kollektive Identität: Schwierigkeiten der 
Konzeptualisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 3

Bernd Bonwetsch
Ein doppelter deutscher Blick auf Russland und seine Erinnerung  
an den „Großen Vaterländischen Krieg“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 17

Aleksandr Boroznjak
Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland.  
Eine russische Perspektive  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 29

Gemeinsame Erinnerungsorte und ihre unterschiedliche Wahrnehmung

Michail Mjagkov
Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 43

Johannes Hürter
„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 51

Andrea Zemskov-Züge
Perestrojka und Erinnerung in Leningrad. Der „Umbau“ des  
Blockade-Gedenkens in Russland und seine Rezeption in Deutschland . . . .    	 63

Aleksandr Čistikov
Die Staatsmacht und die Formierung des Gedächtnisses an die Blockade:  
Stenografische Aufzeichnungen der Berichte von Leningrader Bürgern  
1943–1948  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 83

Jörg Echternkamp
Die Schlacht als Metapher. Zum Stellenwert von „Stalingrad“ in  
Deutschland 1943–2013 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 91

Aleksandr Epifanov
Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad:  
Sowjetische Propaganda, Zeitzeugen und Akteure  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 107

Bert Hoppe
Königsberg/Kaliningrad nach 1945 aus deutscher Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 119



VI    Inhalt

Valerij Gal’cov
Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes  
Kaliningrad  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 125

Christoph Rass
Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft  
deutscher Veteranen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 135

Boris Kovalev
Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 153

Das Schicksal einzelner Nationalitäten und Gruppen der sowjetischen  
Bevölkerung im historischen Gedächtnis

Beate Fieseler
Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion,  
1941–1991  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 165

Pavel Polian
„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“: Repatriierte  
aus Deutschland im gesellschaftlichen Gedächtnis der Sowjetunion und 
Russlands  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 179

Nina Vaškau
Die Russlanddeutschen und der Krieg: Erinnerungen und Empathie . . . . . .     	 191

Aleksej Bezugol’nyj
Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis der Völker  
des Nordkaukasus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 199

Il’ja Al’tman
Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands . . . . .     	 213

Jürgen Zarusky
Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung  
in der bundesdeutschen Erinnerungskultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 227

Zur Bewahrung von „Erinnerungen des Schreckens“ in Russland und 
Deutschland

Alexander Vatlin
Der Schießplatz von Butovo – Ort des Gedenkens an den Großen Terror  
1937/38 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 249

Carola Tischler
„Den Opfern des Stalinismus“. Debatten um einen Berliner Gedenk- 
stein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 259



Inhalt    VII

Jörg Morré
Das Deutsch-Russische Museum Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort . . . .    	 271

Oleg Lejbovič
Die ungeschriebenen Memoiren. Ein anderes Gedächtnis an den Krieg,  
Ural 1946–1953 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 281

Arkady Tsfasman
Die letzten Zeugen des Holocaust: Die nationalsozialistische Besatzung  
in der Kriegskindererinnerung jüdischer Emigranten aus der ehemaligen  
UdSSR . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 299

Isabelle de Keghel
Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“: die russlän- 
dische TV-Serie „Das Strafbataillon“ zwischen kritischer Aufarbeitung, 
Patriotismus und Kommerz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 305

Yuliya von Saal
„Anonyma – eine Frau in Berlin“ – deutsche Diskussionen und russische 
Reaktionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 329

Befreiung und Besatzung

Leonid Luks
Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges: Russischer Patriotismus,  
spontane Entstalinisierung und Herrschaftsstabilisierung  . . . . . . . . . . . . . . .              	 347

Elke Scherstjanoi
Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen  
Nachkriegsalltag 1945–1949 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 363

Bettina Greiner
Sowjetische Speziallager in Deutschland. Anmerkungen zu einer  
erinnerungskulturellen „Leerstelle“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 377

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 387

Autoren und Herausgeber  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 389





Vorwort 

Diktatur und Krieg verbinden die historische Erinnerung in Russland und 
Deutschland und trennen sie zugleich. Die historisch auf vielfache Weise verfloch-
tenen Diktaturen Stalins und Hitlers, sowie der Angriffs- und Vernichtungskrieg 
des nationalsozialistischen Deutschlands gegen die Sowjetunion und der mit gro-
ßen Opfern errungene Sieg der Roten Armee gegen die Aggressoren im Verbund 
der Anti-Hitler-Koalition wurden in beiden Ländern naturgemäß unterschiedlich 
erfahren.  Dass es, auch nach der Beseitigung ideologischer Zensur durch die 
kommunistische Herrschaft, kein einheitliches Geschichtsbild und keine allum-
fassende historische Erzählung gibt, ist daher alles andere als erstaunlich. Histori-
ker sind sich seit langem darüber bewusst, welch entscheidenden Einfluss die 
Überlieferung und Interpretation von geschichtlichen Erfahrungen auf das aktu-
elle Selbstverständnis von Nationen und anderen sozialen Formationen ausüben. 
Sie können zum Treibsatz von Konflikten werden, aber auch zum Ansatzpunkt für 
internationale Verständigung. Letzteres setzt allerdings ein aktives Bemühen um 
wechselseitiges Verstehen und dieses wiederum eine grenzüberschreitende Dis-
kussion voraus. 

Das Institut für Zeitgeschichte München-Berlin und das Institut für Allgemeine 
Geschichte der Russischen Akademie der Wissenschaften haben daher nicht ge
zögert, die Chance zu ergreifen, die sich im Rahmen des Deutsch-Russischen 
Jahres der Bildung, Wissenschaft und Innovation 2011/12 bot und eine gemein
same Doppeltagung organisiert, die am 12./13. März 2012 in Moskau und am 
24./25. Mai 2012 in München zahlreiche Wissenschaftler beider Länder zusam-
menbrachte, um „Brennpunkte des kulturellen Gedächtnisses zwischen Deutsch-
land und Russland“ nach 1945 zu erörtern. Als Partner konnten dabei das Deut-
sche Historische Institut Moskau und die Gemeinsame Kommission für die Er-
forschung der jüngeren Geschichte der deutsch-russischen Beziehungen gewonnen 
werden. Nikolaus Katzer, der Direktor des DHI, sowie Horst Möller, seit ihrer 
Gründung 1997 bis März 2015 deutscher Co-Vorsitzender der deutsch-russischen 
Historikerkommission haben zudem aktiv an der Konferenz mitgewirkt. Nur ein 
solches wissenschaftliches Netzwerk konnte ein so großes Vorhaben ermöglichen, 
das allerdings ohne die großzügige finanzielle Unterstützung des Bundesfor-
schungsministeriums  nicht hätte zustande kommen können. Ihm gilt unser auf-
richtiger Dank und im Besonderen Frau Ministerialrätin Dr. Angelika Willms-
Herget, die an der Entstehung der Tagungsidee aktiven Anteil hatte. Die politische 
Bedeutung der Zweiländertagung wurde durch die Präsenz hochrangiger Vertre-
tern der Bildungsministerien beider Ländern bzw. ihrer diplomatischen Vertre-
tungen bei den Eröffnungen der beiden Teile der Doppelkonferenz unterstrichen. 
Ihre problemlose organisatorische Vorbereitung und Umsetzung wäre ohne das 
besondere Engagement von Frau Dr. Yuliya von Saal (Institut für Zeitgeschichte 
München-Berlin), Herrn Dr. Yury Korshunov (Institut für Allgemeine Geschichte 
der Russischen Akademie der Wissenschaften), Frau Dr. Brigitte Ziehl (Deutsches 



X    Vorwort

Historisches Institut Moskau) und Herrn Dr. Christopher Wertz vom Projektträ-
ger des Bundesforschungsministeriums nicht möglich gewesen. An der Redaktion 
des vorliegenden Buches habe in bewährt kompetenter Weise Frau Dr. Ekaterina 
Makhotina, Frau Dr. von Saal und Frau Galina Veldanova mitgewirkt. 

Der Band präsentiert die zentralen Ergebnisse der Tagung, welche zum Ziel 
hatte, ein möglichst breites Spektrum von Aspekten der komplexen deutsch-russi-
schen Erinnerungsproblematik zu erörtern. Er wird eröffnet mit einer Sektion, 
die grundlegende Ausführungen zur Problematik der Erinnerungskultur der füh-
renden russischen Spezialistin Lorina Repina mit den Reflexionen zweier der 
erfahrensten Russland- bzw. Deutschlandkenner unter den Zeithistorikern beider 
Länder, nämlich Bernd Bonwetsch und Aleksandr Boroznjak, verbindet. Die dar-
auf folgende, umfangreichste Sektion, umfasst Aufsätze, in denen je ein russischer 
und ein deutscher Autor gemeinsame Erinnerungsorte des Zweiten Weltkriegs 
und ihre unterschiedliche Wahrnehmung beleuchten, von Moskau 1941 bis Ost-
preußen 1945. Kriegs- und Nachkriegsschicksale unterschiedlicher Gruppen und 
Nationalitäten der Bevölkerung der UdSSR stehen im Fokus einer weiteren Abtei-
lung, während die folgende die Problematik der Bewahrung von „Erinnerungen 
des Schreckens“ an Gedenkorten, in Museen, in der Traditionspflege in der ange-
stammten Heimat und in der Emigration sowie im Film behandelt. Der Band 
schließt mit einer Sektion, die in drei Beiträgen das keineswegs widerspruchsfreie 
Wechselverhältnis von Befreiung und Besatzung beleuchtet. 

Eine enzyklopädische Vollständigkeit war bei der Auswahl der Problemkomple-
xe der deutsch-russischen Erinnerungsgeschichte nicht beabsichtigt und wäre in 
dem vorgegebenen Rahmen auch keineswegs erreichbar gewesen. Angestrebt wur-
de vielmehr eine zugleich eine Vertiefung der Auseinandersetzung mit traditionel-
len Gegenständen sowie die Erweiterung der Perspektive durch Einbeziehung bis-
lang wenig beachteter Themen. 

Während an diesem Buch gearbeitet wurde, hat sich das politische Klima 
zwischen Deutschland und Russland im Zuge des Konflikts um die Ukraine ver-
schlechtert. Handlungsanweisungen zur Überwindung politischer Spannungssi-
tuationen zu geben, liegt nicht in der Kompetenz der Historiker. Die Herausgeber 
sind aber zutiefst davon überzeugt, dass Kenntnis und Verstehen der Geschichte 
der anderen Seite und ihrer Erinnerungskultur bei der Suche nach Wegen der Ver-
ständigung von essentieller Bedeutung sind. In dieser Überzeugung fühlen sie sich 
durch die Erfahrung einer kollegialen und produktiven grenzüberschreitenden 
wissenschaftlichen Zusammenarbeit bestärkt. 

München und Moskau, März 2015� Die Herausgeber



Deutsch-russische Erinnerungen –  
zur Wahrnehmung von Diktatur und Krieg





Lorina Repina

Historisches Gedächtnis und  
kollektive Identität: Schwierigkeiten  
der Konzeptualisierung

Die letzten Jahrzehnte des 20. und der Beginn des 21. Jahrhunderts waren durch 
tiefgreifende Veränderungen bei Struktur, Inhalt und Methodologie der Sozial- 
und Geisteswissenschaften geprägt. In diesem allgemeinen intellektuellen Kontext 
vollzog sich ein radikaler Umbau der historischen Wissenschaft. Nachdem es sei-
nen Weg in der Historiographie in den 1980er-Jahren begonnen hatte, etablierte 
sich das Studium des historischen Gedächtnisses an der Wende des 20. zum 21. Jahr-
hundert dauerhaft als eigenständige Forschungsrichtung. Einige Zeit später setzte 
die theoretische Behandlung der Fragen des historischen Bewusstseins, seiner 
Struktur, Formen und Funktionen ein.

Mittlerweile werden die Diskussionen rund um die Konzepte „kollektives Ge-
dächtnis“, „soziales Gedächtnis“, „Gedächtniskultur“, „historisches Gedächtnis“, 
„historisches Bewusstsein“, Bilder der Vergangenheit“ usw. intensiv geführt. Es 
muss darauf hingewiesen werden, dass alle diese Konzepte, die sich im Rahmen 
der verschiedenen Theorien entwickelt haben, auf eine Auseinandersetzung mit 
der überindividuellen Dimension des Gedächtnisses abstellen und die um sie ent-
standenen Debatten auf die ewige Konfrontation der Paradigmen des „methodo-
logischen Holismus“ und des „methodologischen Individualismus“ zurückzufüh-
ren sind.

Im vorliegenden Artikel wird der Versuch unternommen, die maßgeblichen, 
sozialwissenschaftlichen Interpretationen des Phänomens des Gedächtnisses, die 
in der ausländischen wissenschaftlichen Literatur hinlänglich beleuchtet wurden, 
den neuen, konzeptuellen Arbeiten russischer Gelehrter auf den Gebieten Philo-
sophie, Psychologie, Philologie und Kulturwissenschaft gegenüberzustellen.

Die Vorstellungen über Mechanismen zur Erarbeitung allgemeiner Bedeutun-
gen und Sinngehalte im zwischenmenschlichen Kommunikationsprozess, über 
die Herausbildung der Anschauungen des Individuums im Rahmen der eigenen 
Gruppenkommunikation (vor allem in kleinen Gruppen) durch verschiedene 
Formen des Gruppeneinflusses auf den Einzelnen, über die soziale Bedingtheit 
des individuellen Denkprozesses, über die Einwirkung sozialer Faktoren auf die 
Formierung des Menschen und dessen kognitive Prozesse, über den Einfluss der 
in der jeweiligen Gesellschaft üblichen und vom Menschen im Kommunikations-
prozess rezipierten und erlernten kognitiven Schemata sowie über die kulturelle 
Dependenz der individuellen Vorstellungen, haben in der Soziologie, Sozial- und 
Kulturanthropologie, Ethnologie und Sozialpsychologie eine gefestigte Tradition.1

1	 Irina Savel’eva, Andrej Poletaev: „Istoričeskaja pamjat’“: k voprosu o granicach ponjatija. In: 
dies. (Hrsg.): Fenomen prošlogo. Moskva 2005, S. 175–186.



4    Lorina Repina

Bekanntlich ist die Hauptthese des Klassikers der Soziologie des kollektiven 
Gedächtnisses, Maurice Halbwachs, die der sozialen Bedingtheit der Erinnerung. 
Laut Halbwachs werden dem individuellen Gedächtnis durch die Erinnerungen 
anderer Beschränkungen auferlegt, wodurch soziale Einheit erreicht wird. Er er-
forschte besonders die soziale Dimension der individuellen Erinnerungen als 
komplexe Bilder, die ausschließlich durch Kommunikation und Interaktion in-
nerhalb sozialer Gruppen entstünden, und betonte außerdem die Rolle komme-
morativer Handlungen bei der Aufrechterhaltung der Tradition, mit der er den 
Prozess der Integration der individuellen Erinnerungen in die Strukturen des kol-
lektiven Gedächtnisses unmittelbar verband. „Für Halbwachs ist das Gedächtnis 
ein soziales Konstrukt, das von der Gegenwart ausgeht. Es versteht sich nicht als 
Summe einzelner Erinnerungen, sondern eher als kollektives kulturelles Gebilde, 
das sich unter dem Einfluss von Familie, Religion und sozialem Stratum über 
sprachliche Strukturen, Alltagsrituale und räumliche Abgrenzung selbst entwi-
ckelt. Es konstituiert ein System sozialer Konventionen, innerhalb dessen wir un-
seren Erinnerungen eine Gestalt verleihen.“2

Der deutsche Ägyptologe Jan Assmann merkte genau die Nähe des von Halb-
wachs eingeführten Begriffs der „sozialen Rahmen“ zur Theorie der „frames“, die 
unsere Alltagserfahrung organisieren, an. Wie viele andere Kritiker von Halb-
wachs wandte sich auch Assmann gegen die Bestimmung des Kollektivs zum Sub-
jekt des Gedächtnisses und die (wenn auch nur metaphorische) Verwendung der 
Begriffe „Gruppengedächtnis“ und „nationales Gedächtnis“.3 Zugleich basiert die 
Theorie des kulturellen Gedächtnisses, die er in den 1990er-Jahren anhand von 
Material antiker Kulturen (der ägyptischen, jüdischen und griechischen) ausar-
beitete, indem er die Ideen von Halbwachs4 und Aby Warburg5 über das kollekti-
ve und das soziale Gedächtnis kreativ weiterentwickelte, gänzlich auf demselben 
Fundament.

Jan Assmann interpretiert das kulturelle Gedächtnis als „besondere symboli-
sche Form der Übermittlung und Aktualisierung kultureller Bedeutungen, die 
über die Erfahrung einzelner Personen oder Gruppen hinausgehen“. Das kultu-
relle Gedächtnis wird als ununterbrochener Prozess verstanden, in dem das Sozi-
um seine Identität mittels der Rekonstruktion seiner Vergangenheit herausbildet 
und aufrechterhält. Eine Ablösung der Organisationsschemata des historischen 

2	 Patrik Giri (Patrick Geary): Istorija v roli pamjati? In: Dialog so vremenem. 2005. Ausg. 14, 
S. 116.

3	 Jan Assman (Assmann): Kul’turnaja pamjat’. Pis’mo, pamjat’ o prošlom i političeskaja identičnost’ 
v vysokich kul’turach drevnosti. Moskva 2004, S. 37.

4	 Maurice Halbwachs: La mémoire collective. Paris 1950; ders.: Les cadres sociaux de la mé-
moire. Paris 1952; Moris Chal’bvaks (Maurice Halbwachs): Social’nye ramki pamjati. Moskva 
2007. Hier und bei den folgenden Zitaten deutscher, englischer und französischer Autoren 
handelt es sich um Rückübersetzungen aus den russischen Publikationen ihrer Werke (Anm. 
der Redaktion).

5	 Dieter Wuttke (Hrsg.): Aby Warburg. Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden 
1980. Vgl. auch Aleksej Vasil’ev: Filosofija kul’tury i teorija social’noj pamjati Abi Varburga. In: 
Naučnye trudy MPGU. Serija: Social’no-istoričeskie nauki. Moskva 2005, S. 708–717.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    5

Gedächtnisses erfolgt dann, wenn das Sozium mit einer Realität konfrontiert 
wird, die nicht in die üblichen Vorstellungen passt und daher ein Überdenken der 
früheren Erfahrung erforderlich macht (Reorganisation der historischen Erinne-
rung an zurückliegende Ereignisse, Neuschaffung eines ganzheitlichen Bildes der 
Vergangenheit). Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass das kulturelle Gedächtnis 
laut Assmann „rekonstruktiven Charakter“ hat, d. h. über implizite Wertideen ver-
fügt, welche – wie auch das gesamte von ihm übertragene „Wissen über die Ver-
gangenheit“ – unmittelbar mit der gerade aktuellen Situation im Leben der Grup-
pe verbunden sind. Jan Assmann begründete Zielsetzungen und Möglichkeiten 
einer neuen wissenschaftlichen Richtung  – der „Gedächtnisgeschichte“, die sich 
im Unterschied zur eigentlichen Geschichte nicht mit der Erforschung der Ver-
gangenheit als solcher befasst, sondern mit der Erforschung derjenigen Vergan-
genheit, die in Erinnerung geblieben ist – in der Tradition (der historiographi-
schen, literarischen, ikonographischen usw.). Das Studium der „Gedächtnisge-
schichte“ stellt nicht darauf ab, aus dieser Tradition die „historische Wahrheit“ zu 
extrahieren, sondern darauf, die Tradition selbst als Phänomen des kollektiven 
oder kulturellen Gedächtnisses zu analysieren.6

Das Thema der entstandenen Stereotype von Bewusstsein und Traditionen 
(von familiären und mündlichen bis zu nationalstaatlichen und historiographi-
schen) nimmt einen wichtigen Platz in den verschiedenen Konzepten des überin-
dividuellen (kollektiven) Gedächtnisses ein, in dessen Struktur jede Veränderung 
des Stereotyps die Spannung zwischen dem Alten und dem Neuen repräsentiert. 
Die Vorstellungen von der Vergangenheit werden unweigerlich durch die Wert-
maßstäbe der Gegenwart bestimmt und das der Tradition zugrunde liegende Ge-
dächtnis erweist sich als sensitiv gegenüber der sozialen Situation und dem politi-
schen Moment.7 Denn der Rückgriff auf das Gedächtnis „erfolgt wahrscheinlich 
nur dann, wenn sich die Inadäquatheit der objektiv vorhandenen Säulen der je-
weiligen Tradition bemerkbar zu machen beginnt“.8

Das kollektive Gedächtnis in den Arbeiten von Halbwachs und später in jenen 
von Pierre Nora9, korreliert mit dem Begriff des öffentlichen Gedächtnisses  – 
„eines sozialen Produktes, das sich aus Selektion, Interpretation und einer gewis-
sen Verstümmelung (Ungenauigkeit) hinsichtlich der Fakten der Vergangenheit 
ergibt“10, aber auch mit dem offiziellen Gedächtnis als Produkt von Machtmani-
pulation. Paul Ricœur, der von der Möglichkeit ausgeht, „die eklatanten Miss-
bräuche des Gedächtnisses mit den auf der phänomenalen Ebene der Ideologie 
eintretenden Folgen der Verstümmelung zu verbinden“, entwickelt diesen Ansatz 
folgendermaßen weiter: „Auf dieser offensichtlichen Ebene wird die aufgezwun-

  6	Assman, Kul’turnaja pamjat’; Otto G. Ėksle (Oexle): Kul’turnaja pamjat’ pod vozdejstviem 
istorizma. In: Odissej 2001. Moskva 2001, S. 176–198.

  7	Patrik Chatton (Patrick H. Hutton): Istorija kak iskusstvo pamjati. Sankt Peterburg 2004, 
S. 249–255.

  8	Allan Megill: Istoričeskaja epistemologija. Moskva 2007, S. 149.
  9	Pierre Nora (Hrsg.): Les lieux de mémoire. 3 t. Paris 1984–1992.
10	Natal’ja Bragina: Pamjat’ v jazyke i kul’ture. Moskva 2007, S. 229.



6    Lorina Repina

gene Erinnerung durch die „erlaubte“ Geschichte selbst untermauert – die offizi-
elle Geschichte, die domestizierte und öffentlich gefeierte Geschichte. De facto ist 
das praktizierte Gedächtnis – denkt man an einen institutionellen Plan – ein Ge-
dächtnis, das gelehrt wurde; das erzwungene Auswendiglernen wird so zur Erin-
nerung an Begebenheiten der gemeinsamen Geschichte genutzt, die als Grün-
dungsereignisse der gemeinsamen Identität gelten.“11

Ricœur untersucht das Problem der Korrelation zwischen dem individuellen 
und dem kollektiven Gedächtnis im Kontext der transzendentalen Phänomenolo-
gie Edmund Husserls und stellt die Frage: „Kann durch die Ausweitung des trans
zendentalen Idealismus auf den Bereich der Intersubjektivität der Weg zur Phä-
nomenologie der gemeinsamen Erinnerung eröffnet werden?“12 Die Antwort be-
steht in einer ganzen Reihe weiterer Fragen: „Ist es notwendig, um zum Begriff 
der gemeinsamen Erfahrung zu gelangen, mit der Idee des „Eigenen“ zu begin-
nen, dann zur Erfahrung des Anderen überzugehen und danach eine dritte Ope-
ration auszuführen, die man Vergemeinschaftung der subjektiven Erfahrung 
nennt? Ist diese Kette in der Tat unumkehrbar? […] Ich habe darauf keine Ant-
wort. […] Gibt es den Moment, in dem vom „Ich“ zum „Wir“ übergegangen wer-
den muss? Aber ist dieser Moment nicht der ursprüngliche, der neue Ausgangs
punkt?“13 Ricœur zieht den Schluss, dass es bei der Übertragung der gesamten 
Bürde der Konstituierung der kollektiven Einheiten auf die Intersubjektivität ein-
zig wichtig sei, niemals zu vergessen, dass man nur analog zum individuellen Be-
wusstsein und Gedächtnis und in Bezug zu ihnen im kollektiven Gedächtnis den 
„Brennpunkt der Spuren sehen kann, die von Ereignissen hinterlassen wurden, 
die im Lauf der Geschichte der entsprechenden Gruppen ihren Niederschlag fin-
den und dass man diesem Gedächtnis die Fähigkeit einräumen sollte, im Falle 
von Festen, Ritualen und öffentlichen Feierlichkeiten auf gemeinsame Erinnerun-
gen zurückzugreifen. Wenn wir die analoge Übertragung für gesetzmäßig erklä-
ren, verbietet uns nichts, höhere intersubjektive Gemeinschaften als Gegenstand 
der ihnen innewohnenden Erinnerungen anzusehen.“14

Nach der anschließenden Analyse des bereits seit langem umfassend diskutier-
ten Konzepts des kollektiven Gedächtnisses von Maurice Halbwachs, kommt 
Ricœur zu einem „negativen Befund“: „Weder die Phänomenologie des individu-
ellen Gedächtnisses noch die Soziologie des kollektiven Gedächtnisses können 
auf einer festen Basis beruhen, wenn jede von ihnen jeweils nur eine der entge-
gengesetzten Thesen für richtig hält.“ Er schlägt vor, „die Möglichkeiten der ge-
genseitigen Komplementarität, die in beiden antagonistischen Ansätzen enthalten 
sind, zu erforschen“.15 Auf der Suche nach einer Sphäre, in der beide Diskurse 
Berührungspunkte finden könnten, wendet er sich der Phänomenologie der sozi-

11	Pol’ Rikër (Paul Ricœur): Pamjat’, istorija, zabvenie. Moskva 2004, S. 125.
12	Ebd., S. 165.
13	Ebd., S. 166–167.
14	Ebd., S. 167–168.
15	Ebd., S. 174.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    7

alen Realität zu und setzt den Akzent „auf die Formierung der sozialen Bindung 
im Rahmen der Relationen von Interaktion und Identität, die auf dieser Basis 
geschaffen wird“16, und verlegt die Diskussion an die Grenze zwischen kollekti-
vem Gedächtnis und Geschichte. Nach Meinung des Philosophen kann gerade die 
Geschichte „Schemata der Vermittlung zwischen den extremen Polen des indivi-
duellen und des kollektiven Gedächtnisses“ ermöglichen.17 Ricœur nimmt außer-
dem an, es gebe „zwischen den beiden Polen – dem individuellen und dem kol-
lektiven Gedächtnis  – einen intermediären Referenzplan, in dem sich die Inter
aktion zwischen dem lebendigen Gedächtnis der individuellen Personen und dem 
öffentlichen Gedächtnis der Gemeinschaften, denen wir angehören, konkret ab-
spielt“, nämlich einen Plan der dynamischen Beziehungen zu den Angehörigen, 
die sich in verschiedenen Entfernungen zwischen dem „Ich“ und den Anderen 
befänden. In dieser Kommunikation offenbare sich die Korrelation zwischen dem 
individuellen und dem kollektiven Gedächtnis. Es gehe also um die in den Sozial-
wissenschaften verbreitete Vorstellung von der Gesellschaft als einem Kommuni-
kationssystem oder -netzwerk sowie darum, dass die Vergangenheit in der Kom-
munikation konstruiert werde.18

Sehr gut wurde diese Idee von Serge Moscovici auf den Punkt gebracht: „Vor-
stellungen – das sind nicht so sehr Produkte des Verstandes mit sozialen Folgen, 
sondern vielmehr vom Verstand geschaffene soziale Produkte, die folglich real 
werden. […] Indem sie in alle Interaktionen und sozialen Kreise eindringen, wer-
den sie [die Vorstellungen] zu einem genetischen Code. […] Alles geschieht so, 
als würde die in Umlauf befindliche mentale Masse Werte, Verhalten, Sprachen 
und persönliche Eigenschaften bilden und sie zu einem einheitlichen Ganzen zu-
sammenführen, dessen jede einzelne Zelle die jeweils andere unterstützt und er-
gänzt. […] Im Endeffekt macht für mich das Bild einer Gesellschaft Sinn, die aus 
zwei Formationen besteht – eine, die von den Netzen umspannt wird, die die In-
dividuen verbinden und von diesen ständig geschaffen und zerstört werden; die 
zweite hat mit den Vorstellungen zu tun, die von den Individuen geteilt werden 
und dadurch ihre gemeinsame Realität bilden.“19

David Lowenthal reflektiert darüber, dass die Vergangenheit im Gedächtnis 
eines jeden Individuums existiere und betont: „Die Ereignisse und Erfahrungen 
der Vergangenheit gehen unserem Leben voraus, jedoch aufs Neue gelesen, gehört 
und wiederholt, werden auch sie Teil unserer eigenen Erinnerungen.“ 20 „Die 
meisten Dinge, die die Jungen umgeben, wie auch ein Großteil jener Geschichte, 
die sie studieren, waren schon auf dieser Welt, lange bevor sie geboren wurden. In 
dem Maße, wie junge Menschen erwachsen werden, wird ein immer signifikante-
rer Teil unserer eigenen Vergangenheit Geschichte. Und unsere immer umfangrei-

16	Ebd., S. 183.
17	Ebd., S. 184.
18	Aleksandr Filippov: Konstruirovanie prošlogo v kontekste kommunikacii: teoretičeskaja logika 

sociologičeskogo podchoda. In: Savel’eva, Poletaev (Hrsg.), Fenomen prošlogo, S. 96–120. 
19	Serž Moskoviči (Serge Moscovici): Mašina, tvorjaščaja bogov. Moskva 1998, S. 359.
20	David Louėntal’ (Lowenthal): Prošloe – čužaja strana. Sankt Peterburg 2004, S. 296



8    Lorina Repina

cher werdenden Erinnerungen beginnen uns immer öfter beim Begreifen der Ge-
schichte zu lenken, einschließlich jenes Teiles der Geschichte, der die Zeit vor un-
serer Geburt betrifft.“21

Mit der Zeit entstanden repräsentative Schulen, die sich mit der Erforschung 
des sozialen und kulturellen Gedächtnisses befassen und die Zahl der diesen Fra-
gen gewidmeten Publikationen wächst unablässig, wobei das vielfältige Material 
der zahlreichen Studien ein beredtes Zeugnis von der äußerst engen Verbindung 
zwischen der Erfassung der historischen Ereignisse, des Bildes von der Vergangen-
heit selbst und dem Umgang damit sowie den sozialen Phänomenen (im weiteren 
Sinne des Wortes) abgibt.

Im Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften in Russland erfreuen sich ge-
dächtnishistorische Studien ebenfalls großer Beliebtheit. Im letzten Jahrzehnt er-
schienen nicht wenige konkrete Untersuchungen auf diesem Gebiet, meist han-
delt es sich jedoch um deskriptive Studien, die im Wesentlichen auf die Beschrei-
bung der sozial und kulturell differenzierten „Bilder der Vergangenheit“ oder der 
gängigen (Massen-) Vorstellungen von der Vergangenheit ausgerichtet sind („Bil-
der“ der Vergangenheit analog zum mentalen „Bild von der Welt“ und als eine der 
elementaren Komponenten des letzteren). Die Ansichten über eine Korrelation 
zwischen historischem Bewusstsein und historischem Gedächtnis bleiben wider-
sprüchlich: Nicht selten wird das historische Bewusstsein einfach auf das histori-
sche Gedächtnis reduziert, meist jedoch erfolgt eine Differenzierung in „Form“ 
(in der das Sozium seine Vergangenheit durch das Prisma und die Erfordernisse 
der Gegenwart erkennt) und „Inhalt“ (die im Gedächtnis abgelegte Vergangenheit 
oder die Vorstellungen vom Vergangenen). Das Problem der Korrelation zwischen 
dem weltanschaulichen, wertebezogenen, psychologischen sowie dem pragmati-
schen Aspekt der Formierung, Reorganisation und Transformation der Bilder der 
Vergangenheit bleibt in diesen Forschungen marginal, während das Thema der 
„imaginären“ und „projektierten“ Zukunft überhaupt ausgespart bleibt. In der 
Regel stellt sich die Aufgabe der parallelen Analyse der rationalen und mentalen 
Ebene dieses oder jenes „Bildes der Vergangenheit“ sowie ihrer relativen Rolle bei 
dessen Formierung nicht einmal, obwohl beide Komponenten der sozialen Kon
struktion der historischen Kontinuität oder umgekehrt, historischen Diskontinu-
ität, die Aufmerksamkeit nicht nur der Soziologen, sondern auch der Historiker 
erfordern.

Unterdessen treten die Meinungsverschiedenheiten und Widersprüche rund 
um die grundlegenden Begriffe des Gedächtnisses immer deutlicher zutage. Eini-
ge heutige Forscher setzen das historische Bewusstsein mit dem historischen Ge-
dächtnis praktisch gleich, während andere betonen, das kollektive Gedächtnis 
selbst sei Ausdruck des historischen Bewusstseins und Basis für die Formierung 
der sozialen Gruppenidentität.22 Wieder andere halten den Begriff „kollektives 

21	Ebd., S. 399–400.
22	Lorina Repina: Istoričeskaja pamjat’ i sovremennaja istoriografia. In: Novaja i novejšaja istorija 

2004. Nr. 5, S. 33–45.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    9

Gedächtnis“ generell für wissenschaftlich unhaltbar und verweisen darauf, dass 
bei der Verwendung dieses Begriffs eine sich ständig wiederholende „Anthropo-
morphisierung des kollektiven Subjekts“ stattfinde. In Prinzip ruft diese These 
keine besonderen Einwände hervor. Es muss jedoch angemerkt werden, dass eine 
derartige „Anthropomorphisierung“ die Forscher nicht davon abhält, z. B. das so-
ziale Gedächtnis als „im Laufe der sozialhistorischen Entwicklung angesammelte, 
durch praktische und kognitive Aktivitäten festgelegte und mit Hilfe sozialer und 
kultureller Mittel von Generation zu Generation weitergegebene und der indivi-
duellen und gesellschaftlichen Erkenntnis auf jeder konkreten Etappe der histori-
schen Entwicklung zugrunde liegende Informationen“23 zu bezeichnen. Grund-
sätzlich stellt das Problem der „Anthropomorphisierung“ kein Hindernis bei der 
Betrachtung des sozialen Gedächtnisses und der auf der Verwendung eines ge-
meinsamen Symbolsystems basierenden kollektiven Identität dar. In gleicher Wei-
se wird das „kulturelle Gedächtnis“ interpretiert, das sich an fixen Momenten in 
der Vergangenheit orientiert und über den Rückgriff auf diese die Identität der 
sich erinnernden Gruppe begründet. Warum sollte das nicht auch für den Begriff 
des „historischen Gedächtnisses“ oder für Geschichte als Gedächtnis an die Ver-
gangenheit – als Form der kollektiven Erzählung über sich selbst – gelten?

Und dennoch, weil die meisten Fachleute unter dem „historischen Gedächtnis“ 
die Gesamtheit der Vorstellungen von der sozialen Vergangenheit (sowohl auf der 
Massen- als auch auf der Individualebene) verstehen, stellen, nach Meinung der 
Kritiker, in diesem Fall das Wissen der Masse bzw. die gängigen Vorstellungen von 
der Vergangenheit die Substanz des „historischen Gedächtnisses“ dar; daher kön-
ne das neue Konzept zumindest als überflüssig bzw. insgesamt als durch und 
durch ideologiebeladen und daher schädlich betrachtet werden.24

Die Kritiker begründen ihre Position mit unterschiedlichen Überlegungen. 
Eine davon besteht darin, dass die Erforscher des „historischen Gedächtnisses“ in 
den Prozess der Erzeugung des eigentlichen „Gedächtnisses“ hineingezogen wür-
den, wodurch eine Verwischung der Grenzen zwischen den Massenvorstellungen 
und dem professionellen historischen Wissen erfolge. Um letztere konsequenter 
voneinander abzugrenzen, wird dabei dafür plädiert, mit dem Begriff der „kollek-
tiven Vorstellungen von der Vergangenheit“ zu operieren, der im Rahmen der So-
zialpsychologie, Kulturanthropologie und Wissenssoziologe entwickelt wurde, 
während das Konzept des „historischen Gedächtnisses“ hauptsächlich mit dem 
Begriff der „Politik des Gedächtnisses“ assoziiert wird, mit der Analyse der Rolle 
des politischen Auftrags bei der Formierung und Verankerung der konkreten Er-
kenntnisse über die Vergangenheit zur Gewährleistung bestimmter sozialer und 
politischer Funktionen oder es wird als Gegengeschichte interpretiert  – in erster 
Linie als Vergangenheit der unterdrückten Klassen und nationalen Minderheiten, 
aber auch drangsalierter konfessioneller Gruppen und Randschichten. Somit wird 
das historische Gedächtnis im Wesentlichen als politisches Projekt betrachtet.

23	Jaan Rebane: Princip social’noj pamjati. In: Filosofskie nauki 1977. Nr. 5, S. 100.
24	Savel’eva, Poletaev, „Istoričeskaja pamjat’“, S. 170–220.



10    Lorina Repina

Eine umfassende Kritik des Begriffs „historisches Gedächtnis“ sowie der „The-
orie des traumatisierten kollektiven Gedächtnisses‘“ wurde von Aleksej Rutkevič 
in seiner Arbeit „Psichoanaliz i doktrina ,istoričeskoj pamjati‘“ („Die Psychoana-
lyse und die Doktrin des ,historischen Gedächtnisses‘“)25 vorgelegt. Der Autor 
bezeichnet diese Theorie als „offensichtlich falsch“ und schreibt: „Die Entstehung 
einer kollektiven traumatischen Erfahrung erfordert eine kollektive Psyche (die 
Zubereitung eines Hasenragouts erfordert einen Hasen) und das steht im Gegen-
satz zu all dem, was die heutige Wissenschaft über den Menschen aussagt. Es steht 
außer Zweifel, dass eine ähnliche Erfahrung vieler Menschen eine in etwa gleiche 
„Spur“ hinterlässt […], dennoch ist nicht von einer kollektiven Seele die Rede. 
Die Erfahrung kann die gleiche sein, aber die Auseinandersetzung mit dieser Er-
fahrung, ihre Integration in dieses oder jenes Erklärungsschema, kann durchaus 
unterschiedlich ausfallen.“26 Rutkevič bezieht sich auf das Konzept des „sozialen 
Gedächtnisses“ des britischen Psychologen Frederic Bartlett. Bei Bartlett geht es 
darum, dass das Material und die Form der Erinnerungen von den Gruppeninte-
ressen, Werten sowie der sozialen Kontrolle der Gruppe über das Individuum ab-
hängen würden und daher die Art, wie man sich erinnere, mit derjenigen dersel-
ben Gesellschaft, Klasse oder Gruppe vergleichbar sei, die ihre eigenen „Gedenk-
orte“ (Denkmäler, Hymnen, Gedenktage, Gründungsjubiläen etc.) haben könne; 
jedoch – so betont Rutkevič – „sollte jedes Mal nicht vom ,kollektiven Gedächt-
nis‘ die Rede sein, sondern von den Mitteln, mithilfe derer Menschen sich gegen-
seitig beeinflussen, von Tradition in ihrer Grundbedeutung als ,Übermittlung‘ von 
Erfahrungen, Kenntnissen und Fertigkeiten. Über ein Gedächtnis verfügen jeden-
falls nur Individuen.“27

Um die theoretisch-methodologischen Schwierigkeiten der heutigen Studien 
zum Thema Geschichte und Gedenken festzuhalten, haben Irina Savel’eva und 
Andrej Poletaev zwei prägnante Schlüsselfragen formuliert. Die erste lautet: Er-
folgt die Formierung des „kollektiven Gedächtnisses“ aufgrund der Vereinigung 
verschiedener Varianten individueller Vorstellungen von der Vergangenheit in ste-
reotype Bilder oder „bestimmt das apriorische ‚kollektive Gedächtnis‘, über das 
die Gesellschaft bereits verfügt, den Inhalt und die Modifizierung des individuel-
len Gedächtnisses an die Vergangenheit?“ Die zweite Frage: „Ist es berechtigt, die 
Mechanismen des individuellen Gedächtnisses aus dem sozialen zu extrapolieren 
oder umgekehrt, das individuelle Gedächtnis an die soziale Vergangenheit als 
vom kollektiven Gedächtnis abgeleitet zu betrachten?“28

Zur zweiten Frage äußerte sich Jurij Lotman seinerzeit absolut unmissver-
ständlich: „So wie das individuelle Bewusstsein über seine eigenen Mechanismen 
des Gedächtnisses verfügt, so schafft das kollektive Bewusstsein, wenn es das Be-

25	Aleksej Rutkevič: Psichoanaliz i doktrina „istoričeskoj pamjati“. Moskva 2004.
26	Ebd., S. 23.
27	Ebd., S. 24; Aleksej Rutkevič: Psichoanaliz, istorija, travmirovannaja „pamjat’“. In: Savel’eva, 

Poletaev (Hrsg.), Fenomen prošlogo, S. 243–244. 
28	Savel’eva, Poletaev, „Istoričeskaja pamjat’“, S. 189.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    11

dürfnis erkennt, etwas Gemeinsames für das gesamte Kollektiv festzuhalten, die 
Mechanismen des kollektiven Gedächtnisses.“29 Das kollektive Gedächtnis knüpft 
an den sozialen Kontext an. An dieses oder jenes Ereignis erinnert man sich nur 
dann, wenn es in die von der Gemeinschaft vorgegebenen konzeptuellen Struktu-
ren eingebettet ist. Kürzlich stellte die Linguistin Natal’ja Bragina in dem Band 
„Pamjat’ v jazyke i kul’ture“ („Das Gedächtnis in Sprache und Kultur“) das Ge-
dächtnis auf der Basis der Analyse fester metaphorischer Wortverbindungen und 
klischeehafter Phrasen aus Werken der russischen Literatur des 19. und 20. Jahr-
hunderts und der aktuellen Publizistik als selbstorganisierendes und anpassungs-
fähiges Funktionssystem von Fragmenten der persönlichen und sozialen Vergan-
genheit dar.30

Im Kapitel „Gedächtnis und Sozium. Mechanismen des kulturellen Gedächt
nisses“31 weist Bragina zu Recht darauf hin, dass „die Einführung des Gedächt-
nisses in den sozialen Kontext zur Entstehung der neuen metaphorischen Bedeu-
tung des Wortes beigetragen“ habe und stellt  – indem sie Methodologie und 
Metasprache von Historikern und Philosophen in die Sprache der Linguistik 
übersetzt – eine Forschungsanalogie der verschiedenen Arten des kollektiven Ge-
dächtnisses zu der „linguistischen Analyse der inneren Form der sprachlichen 
Einheiten, ihrer Etymologie, ihren Metaphorisierungsprozessen sowie der Rekon-
struktion der bildlichen Basis der Phrasen“32 her. Bragina erforscht Formen und 
Verwendungsweisen des Konzepts Gedächtnis bei verschiedenen Arten des Dis-
kurses und unterscheidet zwischen dem persönlichen und dem kollektiven (als 
dem nicht-persönlichen) Gedächtnis, aber auch zwischen dem kollektiven (als sich 
auf verschiedene soziale Gruppen beziehendes) und dem gesellschaftlichen (als mit 
dem Volksgedächtnis in Beziehung stehendes und vor allem mit kommemorativen 
Praktiken verbundenes) Gedächtnis. Auf diese Weise wird der Begriff des kollek-
tiven Gedächtnisses in zwei verschiedenen Bedeutungen verwendet.

Was die Antwort auf die erste Frage betrifft, so kann sie nicht eindeutig ausfal-
len. Die Vergangenheit wird gleichsam in zwei Ströme geteilt: das einzigartige, 
vergangene Ich (biographische Vergangenheit) und das vergangene Wir (histori-
sche Vergangenheit der Gruppe). Andererseits zeichnet die modernen Geisteswis-
senschaften die Achtung vor der Kultur als Kontext, Mittel und Resultat der 
menschlichen Lebensaktivität aus (nach dem Prinzip „es gibt keinen Menschen 
außerhalb der Kultur und keine Kultur außerhalb der Aktivität“).

Die russische Psychologin Veronika Nurkova hat ein neuartiges Konzept des 
autobiographischen Gedächtnisses entwickelt, das die Wechselbeziehung zwi-
schen seinen strukturell-funktionalen Eigenschaften und den Gesetzmäßigkeiten 
von Entwicklung und Regulierung systemisch darstellt, wobei sie sich einer Un-

29	Jurij Lotman: Vnutri mysljaščich mirov: Čelovek – tekst – semiosfera – istorija. Moskva 1996, 
S. 344–345.

30	Bragina, Pamjat’ v jazyke i kul’ture, S. 229.
31	Ebd., S. 227–255.
32	Ebd., S. 237.



12    Lorina Repina

tersuchungsmethodologie bedient, die auf dem kulturhistorischen Zugang zur 
Erforschung des individuellen Gedächtnisses beruht. Ihre besondere Aufmerk-
samkeit gilt in diesem Zusammenhang der Repräsentation und Aktualisierung 
der sozialhistorischen Vergangenheit im Rahmen individueller Erinnerungen.33

Nurkova untersuchte, auf welche Weise das persönliche Ichbewusstsein in Kor-
relation mit allgemeingültigen Ereignissen eine historische Dimension erlangt, 
beschrieb die Rolle und Funktionsweise der historischen Komponente im Rah-
men des individuellen autobiographischen Gedächtnisses, das in den kulturellen 
Verhaltensformen verankert ist, die von den Menschen geteilt und durch spezifi-
sche symbolische Systeme und Praktiken vermittelt werden. Das autobiographi-
sche Gedächtnis stellt eine Verschmelzung soziokultureller und individuell-per-
sönlicher Sinngehalte dar. Es wurden wichtige Schlussfolgerungen hinsichtlich 
der Funktionsweise historischer Erinnerungen innerhalb der Struktur des auto-
biographischen Gedächtnisses gezogen, insbesondere über die in ihm präsente 
Erfahrung vorangegangener Generationen, aber auch darüber, dass „der Über-
gangsmechanismus von semantischem historischem Wissen zur aktiven Formie-
rung des historischen Gedächtnisses als lebendige Erfahrung darin besteht, Be-
dingungen für die engagierte Aneignung historischen Wissens zu schaffen“.34

In diesem Zusammenhang unterscheidet die Forscherin vier qualitativ differie-
rende psychologische Positionen von Trägern des historischen Gedächtnisses in 
Bezug auf ein historisches Ereignis: Teilnehmer, Augenzeuge, Zeitgenosse und 
Nachfolger.35 Die von Nurkova aufgestellte und ausformulierte Hypothese über 
die qualitativ unterschiedlichen psychologischen Positionen eines Subjekts in Be-
zug auf ein historisches Ereignis („Teilnehmer“, „Augenzeuge“, „Zeitgenosse“, 
„Nachfolger“ ist geeignet, das Forschungsinstrumentarium der historischen Wis-
senschaft in mehrere Richtungen zu bereichern. Zum einen können vor dem 
Hintergrund der entwickelten Modelle die Möglichkeiten zur quellenkundlichen 
Analyse der verschiedenartigen und häufig fragmentarischen autobiographischen 
Narrative erweitert werden, deren Genretypologie sich nicht in autobiographi-
schen literarischen Denkmälern in Lebensgröße erschöpft. Zum anderen ermög-
lichen die von der Autorin herausgearbeiteten unterschiedlichen Mechanismen 
der Integration historisch bedeutsamer Ereignisse in das individuelle historische 
Gedächtnis und ihres Erlebens als Fakten der persönlichen Biographie eine deut-
lichere Vorstellung von den möglichen Authentizitätskriterien historischer Zeug-
nisse und der Rolle des historischen Kontexts in den von den Historikern verwen-

33	Veronika Nurkova: Kul’turno-istoričeskij podchod k avtobiografičeskoj pamjati [Autorreferat 
der Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der psychologischen 
Wissenschaften]. Moskva 2009. Dies.: Sveršennoe prodolžaetsja: Psichologija avtobiografičeskoj 
pamjati ličnosti. Moskva 2000. Dies.: Rol’ avtobiografičeskoj pamjati v strukture identičnosti 
ličnosti. In: Mir psichologii 2004. Nr. 2, S. 77–87. Dies.: Analiz fenomenov avtobiografičeskoj 
pamjati s pozicij kul’turno-istoričeskogo podchoda. In: Kul’turno-istoričeskaja psichologija 
2008. Nr. 1, S. 17–25.

34	Nurkova, Kul’turno-istoričeskij podchod, S. 33.
35	Ebd., S. 32.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    13

deten autobiographischen Texten verschiedener Ebenen: von sogenannten „mo-
dellhaften“ (oder „kanonischen“) bis hin zu ganz normalen Texten. Von äußerster 
Wichtigkeit für die eigentlichen Forschungen zum Thema Geschichte, Gedenken 
und Historiographie sind die von Nurkova durchgeführten Experimente und de-
taillierten Beobachtungen hinsichtlich der Besonderheiten des Erlebens histori-
scher Ereignisse der entfernteren und jüngeren Vergangenheit aus der Position 
des „Nachfolgers“ heraus, die sowohl aus Sicht der Erforschung des individuellen, 
als auch des kollektiven (sozialen) historischen Gedächtnisses denselben Stellen-
wert haben.

Eine ausführliche Begründung und theoretische Ausarbeitung des syntheti-
schen Ansatzes ist in den Arbeiten des russischen Philosophen Andrej Makarov 
zu finden, der insbesondere das Phänomen des überindividuellen Gedächtnisses 
und die Geschichte seiner Konzeptualisierung erforschte.36 Makarov kritisiert das 
individualistische psychologische Herangehen an die Erklärung aller Prozesse zur 
Wissensbewahrung über die Fakten einer früheren Erfahrung sowie zur zeitlichen 
Übertragung dieser Informationen und sieht ihren Schwachpunkt darin, dass die 
Wissenschaftler das Phänomen der Tradition aus dem Blickfeld verloren hätten. 
Wie beschränkt ein derartiger Ansatz sei, habe sich bereits Anfang des 20. Jahr-
hunderts gezeigt, als sozialpsychologischen Strukturen, die über eine kollektive 
Dimension verfügten, deutlich zum Vorschein gekommen seien und sich die Not-
wendigkeit ergeben habe, die Aufmerksamkeit der Forscher auf die transpersona-
le bzw. überindividuelle Dimension des Gedächtnisses zu lenken.

Auf der Suche nach einer Methode zur Auseinandersetzung mit dem Phäno-
men des Gedächtnisses, das die Grundlage für eine interdisziplinären Synthese 
bilden könne, hielt Makarov den Terminus „überindividuelles Gedächtnis“ für 
angebracht, da er mehr abdecke als die Begriffe „kulturelles Gedächtnis“ oder 
„kollektives Gedächtnis“: In ihm „vereinen sich der soziale, kulturelle und histo-
risch-genetische Aspekt der externen Kontrolle über das Bewusstsein des Indivi
duums“.37 Außerdem verweise dieser Begriff direkt auf die Dichotomie individu-
ell/überindividuell, die im Zentrum der Frage der Konzeptualisierung des Ge-
dächtnisses stehe. Makarov greift die Konzepte von Michail Bachtin und Jurij 
Lotman auf und schreibt: „Das persönliche Gedächtnis des Menschen ist umfas-
sender als sein individuelles Gedächtnis. Das Bewusstsein und das Gedächtnis des 
Individuums sind nicht isoliert von dem Wissen, über das andere Menschen ver-
fügen oder einmal verfügt haben. Dank der zwischenmenschlichen Kontakte und 
der Tradition als Kommunikation zwischen den Generationen kann Wissen ange-
sammelt und gespeichert werden. Das ist ein unschätzbarer Vorrat an universeller 
Erfahrung. Ein Mensch wird geboren, tritt in Kontakt mit Anderen, taucht ein in 
die Sprache und wird so zum Vermittler des Wissens (der Bilder, Begriffe, Denk-
schemata), die von seiner Referenzgruppe angesammelt wurden. […] Hält man 

36	Andrej Makarov: Fenomen nadyndividual’noj pamjati (obrazy – koncepty – refleksija). Volgo-
grad 2009. 

37	Ebd., S. 9.



14    Lorina Repina

es für möglich, dass menschliche Gemeinschaften ebenfalls in der Lage sind, in 
einen Wissensaustausch mit anderen Gruppen einzutreten, so fließt ihr Gruppen-
gedächtnis in eine Art gruppenweites überindividuelles Gedächtnis ein.“38

Die Rede ist von der sozialen Dependenz der Mechanismen zur Wahrnehmung 
und Auseinandersetzung mit der Realität, was Bewusstsein und Gedächtnis eine 
überindividuelle Dimension verleiht. Das eigentliche Phänomen der Sozialität im 
Kontext des überindividuellen Gedächtnisses ist laut Makarov untrennbar mit 
der kommunikativen Funktion der Kultur verbunden39, in deren symbolischem 
Umkreis die Weitergabe der Information erfolge. Dank der Sprache entstehe „das 
Feld der einheitlichen, allgemein verständlichen und daher von Generation zu 
Generation weitergegebenen Erfahrung“.40 Das überindividuelle Gedächtnis, das 
eine sozial-integrative Funktion erfülle „tritt als unabdingbare Voraussetzung der 
Konstituierung der semiotischen Realität […] durch Symbole der synchronen 
(zwischen Zeitgenossen) und diachronen (zwischen Vorfahren und Nachfahren) 
Verbindungen zwischen den Menschen auf“.41

Makarov betont zu Recht, dass das Wissen um die überindividuelle Dimension 
des Gedächtnisses für die Menschheit immer mehr an Bedeutung gewinne, da das 
Anwachsen der künstlichen Schicht der den Menschen umgebenden Umwelt 
dazu geführt habe, dass das Gedächtnis immer mehr von der Kultur abhänge und 
nicht von der Natur. Nebenbei sei daran erinnert, dass Jan Assmann als einen der 
Faktoren für die Entstehung des künstlichen Gedächtnisses die neuen elektroni-
schen Mittel zur externen Speicherung von Information ausmachte.42

Vergleicht man die maßgeblichen, sozialwissenschaftlichen Interpretationen 
des Phänomens des Gedächtnisses, denen in der wissenschaftlichen Literatur 
breiter Raum gewidmet wurde, mit den neuen konzeptionellen Ausarbeitungen 
russischer Forscher der Fachrichtungen Philosophie, Psychologie, Philologie und 
Kulturwissenschaft, kommt man zu folgenden Ergebnissen: Der Konflikt zwischen 
den beiden Grundformen der Konzeptualisierung des Phänomens des überindi-
viduellen Gedächtnisses (entweder als Raum der allgemeinen sozialen Erfahrung 
mit transzendentem Charakter oder als Konstrukt des individuellen Bewusstseins, 
das von den pragmatischen Erfordernissen der Referenzgruppe, zu der der Einzel-
ne gehört, hervorgebracht wurde) wird umgewandelt in die Kombination zweier 
sich gegenseitig ergänzender Tendenzen, die die dialektischen Aspekte des per-
sönlichen Sozialisationsprozesses widerspiegeln: „der Tendenz zur Interiorisation 
des kollektiven Gedächtnisses durch das individuelle Bewusstsein und der Ten-
denz zur Exteriorisation des individuellen Gedächtnisses in der Gesellschaft“.43 
Diese Dialektik schwingt in dem weiter oben behandelten „negativen Befund“ 
Ricœurs zur Phänomenologie des individuellen Gedächtnisses und zur Soziologie 

38	Ebd., S. 10.
39	Ebd., S. 25.
40	Ebd., S. 40.
41	Ebd., S. 44.
42	Assmann, Kul’turnaja pamjat’, S. 11. 
43	Makarov, Fenomen nadyndividual’noj pamjati, S. 188.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    15

des kollektiven Gedächtnisses mit, die jeweils auf lediglich einer der gegensätzli-
chen Thesen basieren, sowie in seinem Vorschlag, eine mögliche gegenseitige Ab-
hängigkeit dieser „antagonistischen“ Ansätze zu untersuchen.

Es ist bezeichnend, dass alle dargestellten Konzeptualisierungen der Erinne-
rung, die auf die Überwindung der Dichotomie individuelles/überindividuelles 
(kollektives, soziales) Gedächtnis ausgerichtet sind, den Weg zur Synthese gerade 
in der Geschichte sehen.

Soziokulturelle Faktoren von langer zeitlicher Ausdehnung und temporäre his-
torische Situationen bilden einen beweglichen Kontext, in dem die soziale Kon
struktion von Identität als schwieriger Prozess in Erscheinung tritt, der dem Ein-
fluss gegenläufiger Kräfte und zahlreicher Zufälle unterworfen ist. Heute wenden 
sich die Historiker aktiv der Problematik des historischen Gedächtnisses zu und 
konzentrieren sich dabei im Wesentlichen auf die Erforschung der verschiedenen 
Aspekte der „Nutzung der Vergangenheit“ und der „Rhetorik des Gedächtnisses“. 
Das soziale Gedächtnis gewährleistet nicht nur das Spektrum der Kategorien, an-
hand derer die Mitglieder der jeweiligen Gruppe sich unbewusst in ihrem Umfeld 
orientieren, es ist auch eine Quelle des Wissens, die Stoff für die bewusste Refle
xion und Interpretation der übertragenen Bilder der Vergangenheit im historischen 
Denken und professionellen historischen Wissen liefert. Bei der pragmatischen 
Betrachtung der Mechanismen zur Bewahrung und Weitergabe des historischen 
Gedächtnisses sowie der sozialen Existenz der Vorstellungen von der Vergangen-
heit und der „Narrative der Identität“ darf die kognitive Rolle des historischen 
Gedächtnisses nicht vergessen werden, was eine prinzipielle Forschungsanord-
nung zur Synthese des pragmatischen und des kognitiven Ansatzes zu seiner Un-
tersuchung voraussetzt.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Bernd Bonwetsch

Ein doppelter deutscher Blick auf Russ-
land und seine Erinnerung an den „Großen 
Vaterländischen Krieg“

Die nachstehenden Bemerkungen waren ein Diskussionsbeitrag zur deutsch-rus-
sischen Konferenz „Erinnerung an Diktatur und Krieg. Brennpunkte des kulturel-
len Gedächtnisses zwischen Russland und Deutschland“ im Frühjahr 2012 in 
Moskau. Sie erheben nicht den Anspruch, neue Forschungsergebnisse zugänglich 
zu machen, sondern fassen Ergebnisse und Einsichten langjähriger und fortlau-
fender Beschäftigung mit der Realgeschichte des Krieges selbst wie auch mit der 
Erinnerung an ihn im öffentlichen Raum in der Sowjetunion und im postsowje-
tischen Russland zusammen. Dabei zeigt sich ganz in Wilhelm von Humboldts 
klassischem Gedanken, dass Wissenschaft bei aller Erweiterung von Kenntnissen 
und Erkenntnissen ihre Ergebnisse nie als endgültig betrachten kann. Bei einem 
Beobachtungsgegenstand wie der sowjetisch-russischen Erinnerungskultur, die 
trotz aller Konstanten laufender Veränderung unterworfen ist, ist die Vorläufig-
keit des Ergebnisses ohnehin selbstverständlich.

Der im Titel apostrophierte „doppelte Blick“ meint die west- und die ostdeut-
sche Wahrnehmung der Kriegserinnerung in der Sowjetunion bzw. in Russland. 
Er ist in mehrfachem Sinne befangen, denn ich schaue mit einem durch die eige-
ne und westdeutsche Erinnerung an den Krieg geprägten Blick darauf, wie man in 
der DDR auf die Sowjetunion und diese wiederum auf den Krieg geschaut hat. 
Als ein 1940 geborener Deutscher gehöre ich überdies gerade noch zur abneh-
menden Zahl derjenigen, die einen direkten, wenn auch wenig ausgeprägten per-
sönlichen Bezug zu Krieg und Nachkrieg haben, fünf Jahre davon in der SBZ/DDR. 
Das mag diesem „doppelten Blick“ eine besondere Färbung geben.

Was die Erinnerung grundsätzlich betrifft, so ist es im Prinzip überall gleich: 
jedes Individuum und jede Gemeinschaft brauchen Erinnerung, oder, wie es Gy-
örgy Konrad eingängig formuliert hat: Zukunft braucht Erinnerung. Sie dient der 
Handlungsorientierung und -Rechtfertigung, sie ist nötig zur Identitätsbildung 
von Individuen in der Gemeinschaft und ist somit Teil des Vielen, was größere 
menschliche Gemeinschaften konstituiert. Das Bedürfnis an historischer Orien-
tierung für diese Gemeinschaften ist deshalb groß, weil Geschichte nun einmal 
das einzige „Laboratorium“ und Beobachtungsfeld für das Verhalten von Men-
schen in sozialen Gemeinschaften und für das Verhalten dieser Gemeinschaften 
selbst ist. Deshalb spielen die im Titel unserer Sektion apostrophierten Deutungs-
konflikte auch eine Rolle, die über bloßes Faktenwissen, über bloßes „richtig oder 
falsch“ hinausgehen. Denn zu den Erinnerungsbedürfnissen von Individuen und 
Gemeinschaften gehört, dass Erinnerungen positiv sind oder die zugrunde lie-
genden Ereignisse positiv gedeutet werden. Anders kann man Gemeinschaften 
nicht konstituieren. Das Bedürfnis nach positiver, identifikationsstiftender Erin-



18    Bernd Bonwetsch

nerung führt deshalb zumeist zur entsprechenden Deutung von Vergangenem und 
zur Verdrängung und „Vergessen“ von Negativem, was sich jedoch häufig oder 
sogar immer an der Erinnerung anderer Individuen und Gemeinschaften reibt.

Kriege eignen sich besonders gut zur Veranschaulichung dieses Problems, denn 
sie enden traditioneller Weise mit Siegern und Verlierern. Mit Versailles zum Bei-
spiel verbinden Deutsche bei relativ oberflächlicher Betrachtung zweierlei Erin-
nerung: 1871 den Sieg über Frankreich, die Bismarcksche Reichsgründung und 
die Ausrufung des Preußenkönigs Wilhelms I. zum deutschen Kaiser; 1919 die 
Niederlage im I. Weltkrieg und den „Clemenceau-Frieden“, den Philipp Scheide-
mann, der erste sozialdemokratische Ministerpräsident Deutschlands, so schmach-
voll fand, daß er nach kurzer Amtszeit zurücktrat, weil ihm „lieber die Hand ver-
dorren“ sollte, als daß er das „Versailler Diktat“ unterzeichnen wollte. Im fran
zösischen historischen Bewusstsein haben die Ereignisse genau den entgegen 
gesetzten Stellenwert.

Das Problematische an dem Versuch, die Vergangenheit positiv zu deuten und 
Negatives zu verdrängen, ist nur, dass Individuen und Gemeinschaften von der 
unangenehmen Vergangenheit eingeholt werden können und zumeist auch wer-
den: zum einen sind Historiker dazu berufen, nicht Mythen zu pflegen, sondern 
aufzuklären, wobei man allerdings leicht resignieren kann, weil die erinnernden 
Gemeinschaften liebgewordene Mythen nicht gern preisgeben. Zum anderen ist 
es die Umwelt, die an die negative Vergangenheit erinnert. Sie kann einem dann, 
bildlich gesprochen, geradezu auf den Kopf fallen. So hat es der Schweizer Dra-
matiker Lukas Bärfuss 2011 am Beispiel der Rolle der Schweiz im Zweiten Welt-
krieg in seinem Stück „Zwanzigtausend Seiten“ dargestellt.1 Will man dieses Bild 
auf uns Deutsche anwenden, so ist uns zum Beispiel Ende der 90er Jahre des 
20. Jahrhunderts die schon von selbst erledigt geglaubte und dem Vergessen an-
heim gegebene Zwangsarbeiter-Entschädigung „auf den Kopf gefallen“.

Dieses sehr konkrete Erinnerungsproblem, das die deutsche Öffentlichkeit erst 
angesichts in den USA angestrengter Entschädigungsklagen und entsprechender 
Boykottdrohungen wirklich beschäftigte, leitet als eigentlich deutsch-sowjetisches 
bzw. deutsch-russisches Kriegsthema direkt über zur Erinnerung an den Krieg 
und seiner spezifischen Dialektik von Erinnern und Vergessen.

Für die Sowjetunion war der Krieg die größte Herausforderung ihrer Geschich-
te seit 1917. Die Sowjetunion erlitt ungeheure Anfangsverluste und schien am 
Rande des Zusammenbruchs zu stehen. Aber sie errang einen Sieg, den niemand 
in Berlin, London, Washington und sogar Moskau selbst erwartet hatte. Ja sie war 
der eigentliche Sieger über Deutschland. Selbstverständlich prägte der Sieg von 
Anfang an die sowjetische und prägt noch heute die russische Erinnerung an den 
Krieg. Alle anderen Länder zwischen Deutschland und der Sowjetunion wurden 
zumindest offiziell nicht besiegt, sondern vom Faschismus befreit – Deutschland 

1	 Es geht um den 2002 veröffentlichten Bericht („Bergier-Bericht“) der von Jean François Ber-
gier geleiteten Historikerkommission: Jean François Bergier: Die Schweiz, der Nationalsozia-
lismus und der Zweite Weltkrieg. Zürich 2002. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    19

dagegen wurde besiegt. Entsprechend hieß es in Stalins Tagesbefehl vom 9. Mai 
1945 aus Anlaß der deutschen Kapitulation: „Der Große Vaterländische Krieg … 
ist siegreich beendet. Deutschland ist völlig zerschlagen.“ Die am selben Tag ge-
stiftete und Millionen Soldaten verliehene Medaille trug die Inschrift: „Für den 
Sieg über Deutschland im Großen Vaterländischen Krieg 1941–1945“. Entspre-
chend gab es für die an der Berliner Operation beteiligten Soldaten die Medaille 
für die „Einnahme Berlins“, während es im Falle Warschaus, Prags und Belgrads 
Befreiungsmedaillen gab.

Ob die Rotarmisten sich anders verhalten hätten, wenn es offiziell um die Be-
freiung Berlins und Deutschlands gegangen wäre, ist zu bezweifeln. Aber die offi-
zielle Behandlung als besiegte Nation bekamen die Deutschen in der sowjetischen 
Besatzungszone und insbesondere die Kommunisten schmerzlich zu spüren: Wi-
derstand geleistet zu haben, selbst als Kommunist, galt zunächst wenig. Auch die-
jenigen, die insbesondere in den 7. Abteilungen, den Propagandaabteilungen der 
Roten Armee, den Krieg mitgemacht hatten, um Deutschland vom Faschismus zu 
befreien, hatten sich dieser Sicht zu fügen. Die Besatzungsmacht bestand darauf, 
dass die Deutschen insgesamt als mitschuldig am Faschismus und am Krieg und 
seinen Verbrechen zur Rechenschaft gezogen werden mussten. Die KPD, die das 
ohne wirkliche Überzeugung akzeptierte, beklagte sich aber bei der Besatzungs-
macht darüber, dass die anderen Parteien, insbesondere die Sozialdemokraten, 
diese Sicht nicht teilten, sondern sich bei der Arbeiterklasse einschmeichelten, sie 
von Schuld an Hitler freisprachen und sich dadurch gegenüber der KPD einen 
Vorteil verschafften.2

Die sowjetische Position blieb jedoch zunächst hart. Die Zensur strich aus allen 
Redemanuskripten und Druckerzeugnissen den Begriff „Befreiung“, der dem 
Empfinden des deutschen Widerstands und insbesondere der Kommunisten ent-
sprochen hätte.3 Deutschland und die Deutschen sollten insgesamt für Hitler und 
die militärische Aggression bestraft werden. Stalin hatte zwar während des Krie-
ges einen Unterschied zwischen Hitler und den Deutschen gemacht – bekannt ist 
der vielzitierte und in der Sowjetischen Besatzungszone auch viel propagierte 
Ausspruch vom 23. Februar 1942 über die Hitlers, die kommen und gehen, wäh-
rend das deutsche Volk und der deutsche Staat bestehen bleiben –, aber das ent-
sprach 1945 nicht der offiziellen Politik. Seit Jalta sprach Stalin von Deutschland 
als einem „aggressiven“ Staat, der zunächst einmal bestraft und von den friedlie-
benden Staaten kontrolliert werden müsse. Das Experiment mit dem Nationalko-
mitee „Freies Deutschland“, das auf ein Zusammengehen mit einer nationalen 

2	 Bernd Bonwetsch u. a. (Hrsg.): Sowjetische Politik in der SBZ 1945–1949. Dokumente zur 
Tätigkeit der Propagandaverwaltung (Informationsverwaltung) der SMAD unter Sergej 
Tjul’panov. Bonn 1998, S. 4–5, 22–23.

3	 Matthias Uhl: Vom Besiegten zum Sieger der Geschichte – der „Tag der Befreiung des deut-
schen Volkes vom Hitler-Faschismus“ in der Historiographie der DDR und die Geschichts-
propaganda der SED. In: Mitteilungen der Gemeinsamen Kommission für die Erforschung 
der jüngeren Geschichte der deutsch-russischen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 58–65, 
hier S. 60. 



20    Bernd Bonwetsch

deutschen Opposition gegen Hitler gezielt hatte, wurde deshalb gegen Kriegsende 
sang- und klanglos fallen gelassen. Seine Mitglieder wurden jetzt nicht etwa als 
das „andere“, das bessere Deutschland besonders herausgestellt. Der in der SBZ 
gebildete „Block der antifaschistischen Parteien“ berief sich kein einziges Mal auf 
das Nationalkomitee als ideellen Ursprung.4

Selbstverständlich hatte dieser sowjetische Kurswechsel seine Ursachen nicht 
nur in den alliierten Absprachen über die gemeinsame Kontrolle und Bestrafung 
Deutschlands, sondern so wurden auch die Demontagen und sonstigen Repara
tionen gerechtfertigt, die nicht zuletzt die Existenzgrundlage der deutschen Ar-
beiterschaft, des natürlichen Verbündeten der Sowjetunion, betrafen. Erst das 
Ende der alliierten Zusammenarbeit in Bezug auf Deutschland im Zusammen-
hang mit dem Entstehen des Kalten Krieges, das Ende der rigoros aus der Sowje-
tischen Besatzungszone entnommenen Reparationen und die weitgehende Rück-
kehr der Kriegsgefangenen, deren Arbeit in der Sowjetunion ja ebenfalls zu den 
sowjetischen Reparationsforderungen gehört hatte, brachten einen Umschwung 
in der Behandlung der „Schuldfrage“ und legitimierte die Gründung der DDR als 
„Arbeiter- und Bauernstaat“.

Seitdem die „Zone“, wie es im sowjetischen Sprachgebrauch hieß, sich zum Ver-
bündeten DDR mauserte, wandelte sich der Sieg über Hitler-Deutschland im Ver-
hältnis Sowjetunion-DDR zur Befreiung von Hitler. Die DDR und ihre Deutschen 
wurden von der Mitschuld am Faschismus de facto freigesprochen und rückten 
zum Juniorpartner des Sieges über ihn auf. 1950 wurde der 8. Mai in der DDR mit 
dem Segen Moskaus sogar als „Tag der Befreiung“ zum gesetzlichen Feiertag er-
klärt und seitdem mit viel Pomp, Aufzügen und feierlichen Erklärungen begangen.

Man feierte vor allem aber die Rolle der Sowjetunion und ihrer Streitkräfte. 
Die Einbeziehung derjenigen Deutschen, die sich schon während des Krieges von 
Hitler abgewandt und als sowjetische Kriegsgefangene gegen Hitler gewandt hat-
ten, fand zunächst dagegen recht zögerlich statt. Nach der Entlassung von Gene-
ralfeldmarschall Paulus in die DDR 1953 gab es am 2. Juli 1954 eine Pressekonfe-
renz, die selbstverständlich einiges Aufsehen erregte. Die öffentliche Erklärung 
von Paulus sowie die Bekenntnisse einiger anderer Stalingrader, die in der DDR 
ihre „Heimat“ gefunden hatten, darunter der ehemaligen Generäle Lattmann und 
Hähling, wurden von der Nationalen Front als bescheidene Broschüre veröffent-
licht.5 Aber wirkliche Propaganda wurde mit den „Stalingradern“ nicht gemacht, 
selbst wenn viele von ihnen in der NDPD und in verantwortlichen Positionen in 
der DDR tätig waren und das Motto der „Frontnotizen“ des ehemaligen Vorsit-
zenden des „Nationalkomitees Freies Deutschland“ Erich Weinerts „Memento 
Stalingrad“ und der durch Stalingrad ausgelöste Wandel präsent blieben.6

4	 Jörg Morré: Hinter den Kulissen des Nationalkomitees. München 2001, S. 179–186.
5	 Wie ich meine Heimat fand. Ehemalige Frontoffiziere berichten. Hrsg. v. Volkswahlausschuß 

der Nationalen Front des demokratischen Deutschland. [Berlin] 1954.
6	 Erich Weinert: Memento Stalingrad. Berlin 1951; Franz Fühmann: Die Fahrt nach Stalingrad. 

Eine Dichtung. Berlin 1953. Vgl. auch Jörg-Uwe Fischer: „Man soll nicht vergessen“ – Stalin-



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    21

Erst in der zweiten Hälfte der fünfziger Jahre begann man im Zuge des Auf-
baus der Nationalen Volksarmee unter maßgeblicher Beteiligung ehemaliger 
Wehrmachtsoffiziere die eigene, bescheidene Teilhabe am „Sieg über das faschis-
tische Deutschland“ herauszustellen. Dazu bot sich gerade das Stalingrad-Erleb-
nis an: als Wendepunkt in der Haltung höherer deutscher Offiziere, die sich in 
der Gefangenschaft für Antifaschismus und Zusammenarbeit mit den Kommu-
nisten und der Sowjetunion entschieden, den Schritt in das Nationalkomitee 
Freies Deutschland und den Bund Deutscher Offizieren getan und folgerichtig in 
der DDR ihre politische Heimat gefunden hatten. Verspätet griff man jetzt ent-
schlossener auf die Möglichkeit einer antifaschistischen Traditionsbildung im 
Zusammenhang mit Stalingrad zurück, wie sie sich schon 1945 angeboten hätte 
und die sich nicht unerheblich von der westdeutschen Erinnerung an Stalingrad 
unterschied7: auf den Wandel der Gesinnung angesichts des „Verrats“ durch Hit-
ler und der verlorenen Schlacht sowie auf den „schweren Entschluß“, so der Titel 
der 1965 veröffentlichten Erinnerungen des letzten Adjutanten von Paulus, sich 
auf sowjetischer Seite aktiv gegen Hitler zu stellen.8 Die „Stalingrader“ spielten 
dank ihrer persönlichen Wandlung, ihres Hinfindens zum Antifaschismus und 
zugleich ihrer Zeugenschaft für die sowjetische militärische Überlegenheit für 
das offizielle Bild vom Krieg und für die Traditionsbildung in der DDR eine pro-
minente Rolle.

Hinsichtlich der eigentlichen Darstellung des deutsch-sowjetischen Krieges und 
seiner Würdigung im öffentlichen Raum übernahm die DDR alle ideologischen 
Moskauer Schwenks. Eine eigenständige Interpretation und eine irgendwie er-
wähnenswerte Literatur zum Krieg hatte man nicht. Ebenso wenig pflegte man 
eine eigene Erinnerungskultur. Es gab kaum Freiraum für andere als die von der 
Sowjetunion vorgegebenen Formen und Inhalte. So wurde selbstverständlich auch 
das „Stalingrad-Erlebnis“ zum Erlebnis der „Schlacht an der Wolga“, nachdem 
Stalingrad 1961 im Zuge der Entstalinisierung unter Chruščev umbenannt und 
die Erwähnung des Namens Stalins auch in historischen Zusammenhängen mög-
lichst vermieden wurde. Das einzig eigenständige, was die DDR sich erlaubte, war 
die stillschweigende Abschaffung des „Tages der Befreiung“ als eines arbeitsfreien 
Feiertages 1967, zwei Jahre nachdem man ihn als solchen in der Sowjetunion wie-
der eingeführt hatte.9

Ob und wie sich diese ideologischen Wandlungen im Bewusstsein der Ostdeut-
schen auswirkten, ist eine ganz andere Frage. Zunächst war der Krieg keine Sache 

grad-Deutungen im Hörfunkprogramm der SBZ/DDR in den späten vierziger und fünfziger 
Jahren. In: Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 50 (2001), Nr. 1, S. 127–139. 

7	 Zu Stalingrad in der westdeutschen Erinnerung und ihren Differenzen zur russischen siehe 
auch Bernd Bonwetsch: Stalingrad. In: Spuren – Sledy. Deutsche und Russen in der Geschich-
te. Hrsg. v. Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland. Bonn 2003, S. 86–95. 

8	 Wilhelm Adam: Der schwere Entschluß. Berlin 1965. Die Darstellung folgt hier insgesamt Jens 
Ebert: „Erziehung vor Stalingrad“. Die Schlacht in der ostdeutschen Mentalitätsgeschichte. In: 
Peter Jahn (Hrsg.): Stalingrad erinnern. Stalingrad im deutschen und im russischen Gedächt-
nis. Berlin 2003, S. 16–23.

9	 Uhl, Vom Besiegten zum Sieger der Geschichte, S. 63. 



22    Bernd Bonwetsch

der Erinnerung, sondern in seinen realen Folgen eine Gegenwarts- und Alltags-
frage. Das galt im übrigen auch für Westdeutschland. Angesichts der Sorgen um 
die Ernährung, das Dach über dem Kopf und die Sammlung der Familienangehö-
rigen war der Krieg zwar in aller Bewußtsein, aber nur als ein Thema von vielen, 
die dringender waren. Schon gar nicht interessierte die sowjetische Erinnerung an 
den Krieg und mögliche Deutungskonflikte. Aber auch in der Sowjetunion selbst 
wurde es nach dem ersten, das ganze Volk und selbst die Strafgefangenen erfas-
senden Siegesjubel um den Krieg erstaunlich still.

Nach dem Überleben im Krieg kam jetzt das Überleben im Nachkriegsalltag, 
der kaum besser und in vielem schlechter aussah als der deutsche. Der Tag des 
Sieges über Deutschland, 1945 zum arbeitsfreien Feiertag erklärt, wurde bereits 
1948 wieder zu einem der unzähligen nicht arbeitsfreien Feiertage der Sowjetunion 
degradiert; ebenso der 3. September als Tag des Sieges über Japan. Von einer Re-
gierungskommission unter Vorsitz Andrej Ždanovs vorbereitete und im August 
1947 vom Ministerrat beschlossene Pläne für ein Siegesmonument am Rande des 
Roten Platzes verschwanden in der Schublade. Dafür blieb das zum Abriß be-
stimmte Historische Museum stehen, das dem Siegesmonument hatte weichen 
sollen.10 Man hat nie wieder etwas von den Plänen gehört.

Es gibt keine offiziellen Begründungen für diese Kehrtwende in Bezug auf die 
öffentliche Erinnerung an den Sieg. Aber zweifellos hat sie mit dem gewandelten 
Verhältnis zu den Kriegsalliierten, mit dem Beginn des Kalten Krieges zu tun. Der 
Krieg als realitätsnahe Darstellung, in der sich die Opfer, Leistungen und Entbeh-
rungen der Kriegsteilnehmer wie der Bevölkerung wieder fanden, verschwand aus 
dem öffentlichen Diskurs. Im Interesse der Leistungsmobilisierung der Bevölke-
rung wurde fast so getan, als ob die Bedrohung der Sowjetunion weiterhin real 
und der eigentliche Sieg noch zu erringen sei. Leonid Brežnev, damals Parteise-
kretär von Zaporož’e, hat das in seinen Erinnerungen zum Ausdruck gebracht: 
„In der Nacht [8. auf 9. März 1947] rief Stalin mich an. Das Gespräch war ernst. 
Alles, was wir mit Mühe erreicht hatten, was noch vor kurzem als Erfolg angese-
hen worden war, verwandelte sich plötzlich fast in eine Niederlage. Die Umstände 
hatten sich geändert – nicht bei uns im Gebiet, aber in der Welt. Die Frist für die 
Inbetriebnahme des gesamten Stahlblechkomplexes wurde uns auf den kommen-
den Herbst vorverlegt. Wir sollten das Bautempo beschleunigen […] Das hing 
mit dem Kalten Krieg zusammen.“11 Für Triumph und Ausruhen auf Siegeslor-
beer, aber auch für die Darstellung der Notlage und der Wunden, die der Krieg 
geschlagen hatte, war da kein Raum.12 Der Ausnahmezustand des Krieges sollte 

10	Vestnik Archiva Prezidenta Rossijskoj Federacii. 1997. Nr. 6, S. 154–156. 
11	Leonid Brežnev: Vozroždenie. Moskva 1978, S. 24.
12	Bernd Bonwetsch: Sowjetunion: Triumph im Elend: In: Ulrich Herbert, Axel Schildt (Hrsg.): 

Kriegsende in Europa: Vom Beginn des deutschen Machtzerfalls bis zur Stabilisierung der 
Nachkriegsordnung 1944–1948. Essen 1998, S. 52–88; ders.: Der „Grosse Vaterländische Krieg“. 
Vom öffentlichen Schweigen unter Stalin zum Heldenkult unter Breschnew. In: Babette Quin-
kert (Hrsg.): „Wir sind die Herren dieses Landes“. Ursachen, Verlauf und Folgen des deut-
schen Überfalls auf die Sowjetunion. Hamburg 2002, S. 166–187. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    23

bruchlos auf die Produktionsfront übertragen werden. Nicht der gewonnene, son-
dern der zu gewinnende Krieg sollte die Menschen beschäftigen.

Selbstverständlich fanden die herausragenden Daten des Krieges offiziell in den 
Medien weiterhin Erwähnung. Aber während in den westlichen Ländern gefeierte 
Kriegshelden ihre Erinnerungen publizierten und in Deutschland statt eines Theo-
dor Plivier Hitlers Generäle wie Franz Halder und Erich von Manstein den Tenor 
der Kriegserinnerung zu bestimmen begannen, verschwand ein Marschall Žukov 
in der Versenkung. Der durchlittene und doch gewonnene Krieg war in der Sow-
jetunion eigentlich kaum mehr ein öffentliches Thema. Stalins millionenfach pu-
blizierte Kriegsreden13, das Lob der sowjetischen Kriegswirtschaft durch den Vor-
sitzenden der Staatlichen Plankommission Voznesenskij14, das bald wieder aus 
dem Verkehr gezogen wurde und, während es noch auf deutsch erschien, im Früh-
jahr 1949 in Moskau schon auf dem Index stand15, das Lob der „Zehn Stalinschen 
Schläge“ der Roten Armee16 und ganz wenige Filme und literarische Darstellun-
gen waren schon alles.17

Erst nach dem Tode Stalins änderte sich das, weil die Darstellung des Krieges 
Teil der eingeschränkten Entstalinisierung Chruščevs war. Nach zögernden An-
fängen wurde der Krieg vor allem seit dem 22. Parteitag 1961 wieder ein Thema im 
öffentlichen Raum. Es erschienen interessante Kriegsmemoiren. Die Militärhisto-
rische Zeitschrift, die sie vorabdruckte, wurde geradezu populär. Der Historiker 
Alexander Michajlovič Samsonov, Stalingrad-Veteran und Akademiemitglied, 
machte sich um ihre Publikation in Buchform im Verlag „Nauka“ verdient (und, 
nebenbei, bei manchen Offiziellen unbeliebt).18 Es erschien die sechsbändige 
„Geschichte des Großen Vaterländischen Krieges der Sowjetunion“, die bis zur 

13	Josef Stalin: Über den Großen Vaterländischen Krieg der Sowjetunion. Moskau 1946. 
14	Nikolaj Wosnessenski: Die Kriegswirtschaft der UdSSR während des Vaterländischen Krieges. 

Moskau 1949. 
15	Vgl. die Kritik an der Zeitschrift „Bol’ševik“, der vorgeworfen wurde, das Buch in einer Re-

zension 1948 gelobt zu haben. Dabei hatte Stalin es selbst korrigiert und der Verleihung des 
Stalin-Preis 1947 zugestimmt. Siehe Oleg V. Chlevnjuk et al. (Hrsg.): Politbjuro CK VKP(b) i 
Sovet Ministrov SSSR. 1945–1953. Moskva 2002, S. 286–288; Bernd Bonwetsch: Die „Lenin-
grad-Affäre“ 1949–1951. Verbrechen und Politik im Spätstalinismus. In: Deutsche Studien 28 
(1990), S. 314, 318–319.

16	S. Golikov: Vydajuščiesja pobedy Sovetskoj Armii v Velikoj Otečestvennoj vojne. Moskva 1952. 
17	Zum Film siehe Peter Kenez: Cinema and Soviet Society, 1917–1953. New York 1992, S. 228–

235; Lars Karl: Von Helden und Menschen. Der Zweite Weltkrieg im sowjetischen Spielfilm 
(1941–1965). In: Osteuropa 52 (2002), S. 74–76; ders.: „Für die Heimat! Für Stalin!“ Der Zwei-
te Weltkrieg im sowjetischen Spielfilm der Nachkriegszeit, 1945–1950. In: Frank Grüner, Urs 
Heftrich, Heinz-Dietrich Löwe (Hrsg.): „Zerstörer des Schweigens“. Formen künstlerischer Er-
innerung an die nationalsozialistische Rassen- und Vernichtungspolitik in Osteuropa. Köln 
u. a. 2006, S. 303–322; Neja Sorkaja: Wunden, die nicht verheilen. Der Große Vaterländische 
Krieg in sowjetischen Filmen 1945 bis 1990. In: Karl Eimermacher, Astrid Volpert (Hrsg.): 
Tauwetter, Eiszeit und gelenkte Dialoge. Russen und Deutsche nach 1945. München 2006, 
S. 1115–1145. 

18	Sein Buch erschien in vier Auflagen: Alexandr M. Samsonov: Stalingradskaja bitva. Moskva 
1. Aufl. 1960. Eine stundenlange Diskussion zwischen dem Autor und dem ihm bis dahin 
unbekannten Akademik Samsonov 1987 im Sanatorium in Uspenskoe bei Moskau bleibt un
vergesslich.



24    Bernd Bonwetsch

„Perestrojka“ die seriöseste sowjetische Kriegsdarstellung war. Am offensten war 
die Behandlung des Kriegsthemas in der Literatur, weil sie die Dinge ohne den 
hoheitlichen Anspruch der Geschichtswissenschaft schilderte. Genannt seien nur 
Namen wie Viktor Nekrassow, Konstantin Simonow, Jurij Bondarev, Grigorij Bakla-
nov, Vasilij Bykov, Konstantin Vorob’ёv und Bulat Okudžava.19

Nicht alles ist große Literatur, aber der sowjetische Leser verschlang sie, weil er 
hier vieles erfahren oder bestätigt finden konnte, was in der offiziellen Kriegs
erinnerung tabuisiert wurde. Man könnte die erste Hälfte der sechziger Jahre in 
der Sowjetunion als Phase der Annäherung subjektiv erlebter und öffentlich dar-
gestellter Erinnerung an den Krieg nennen. Das währte jedoch nur kurz. „Schüt-
zengraben-Wahrheiten“ und „Remarquismus“ standen nicht hoch im Kurs. Ein 
Wächter über die korrekte Darstellung des Krieges in der Öffentlichkeit wie der 
Leiter der Politischen Hauptverwaltung der Streitkräfte Epišev war strikt dage-
gen, das „Schwarzbrot der Wahrheit“ auszuteilen, wenn es der Sowjetunion nicht 
nütze.20

Die Absetzung Chruščevs ließ in dieser Beziehung zumindest nichts Gutes er-
warten. Tatsächlich verfiel die öffentliche Erinnerung an den Krieg einerseits in 
unsägliche Schönfärberei und andererseits in eine bereits unter Chruščev einge-
leitete Heroisierung und Monumentalisierung. Das gigantische Monument „Mut-
ter Heimat“ auf dem 1942/43 als „Höhe 102“ umkämpften Mamaj-Hügel in Wol-
gograd mit seinem dazugehörigen Gedenkkomplex war das erste von zahlreichen 
Beispielen dieser Art; der „Siegespark“ auf dem „Verneigungsberg“ in Moskau, 
der nach jahrzehntelanger Planungs- und Bauzeit zum 50. Siegesjubiläum einge-
weiht wurde, das wohl endgültig letzte. Dazu traten seit 1965 die Militärparaden 
auf dem Roten Platz und andere staatlich organisierte Gedenkrituale. Der Staat 
nutzte sein Monopol auf die öffentliche Erinnerung in einer Weise, in der vieles, 
was den Kriegsteilnehmern in Erinnerung war, nicht mehr vorkam: Leiden und 
Entbehrungen, Tod und Vernichtung – sie wurden aus der öffentlichen Erinne-
rung zugunsten eines bloßen Heldenkults getilgt, obwohl die Erfahrung lehrt, dass 
die Darstellung dunkler, negativer Aspekte des Krieges positive Assoziationen, ja 
eine „paradoxe Nostalgie“ (Wjatscheslaw Kondratjew), keineswegs verhindert.

Trauerndes Gedenken blieb lange reine Privatsache. Im öffentlichen Raum kam 
es nicht vor, weil es nicht dem Staatsverständnis entsprach. Seit 1965 gibt es zwar 
am „Tag des Sieges“ eine „Schweigeminute“ zu Ehren des „leuchtenden Anden-
kens“ der Gefallenen. Aber dieses Gedenken ist reines Heldengedenken geblieben, 

19	Viktor Nekrassow: Ein Mann kehrt zurück. Berlin 1957; Konstantin Simonow: Die lebenden 
und die toten. München 1960; ders.: Soldaten werden nicht geboren. München 1965; Juri 
Bondarew: Die Bataillone bitten um Feuer. Berlin 1989; ders.: Die letzten Salven. Berlin 1989; 
Grigorij Baklanov: Ein Fußbreit Erde. Stuttgart 1960; ders.: Die toten schämen sich nicht. 
München 1962; Wassil Bykow: Die dritte Leuchtkugel. Berlin 1964; Konstantin Vorob’ev: Ubity 
pod Moskvoj. Moskva 1987; Ales’ Adamovič: Partizany. Minsk 1963; Bulat Okudžava: Mach’s 
gut. Berlin 1963.

20	Bernd Bonwetsch: Der „Große Vaterländische Krieg“: vom öffentlichen Schweigen unter Sta-
lin zum Heldenkult unter Breschnew. In: Helmut Berding u. a. (Hrsg.): Krieg und Erinnerung. 
Fallstudien zum 19. und 20. Jahrhundert. Göttingen 2000, S. 154. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    25

selbst wenn seit dem letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts auch die ungeheuerli-
che Gesamtzahl der Kriegstoten – 26,6 Millionen – genannt und die zivilen Opfer 
in das Gedenken eingeschlossen werden. Die relativ genaue Zahl der Kriegstoten, 
davon 8,7 Millionen Militärangehörige, ist erstmals in der „Perestrojka“ sorgfältig 
ermittelt und zum 45. Jahrestag des Sieges am 8. Mai 1990 von Präsident Gorbačev 
als „Schwarzbrot der Wahrheit“ vor dem Obersten Sowjet verkündet worden.21 
Mit der Erklärung des 22. Juni zum „Tag des Gedenkens und der Trauer“ schien 
Präsident Jelzin 1996 als weiteren Schritt zur Distanzierung vom sowjetischen 
Erbe eine Änderung der traditionellen Erinnerungskultur einzuleiten. Der Tag 
und seine Gedenkrituale gelten allen Opfern – ausdrücklich auch den zivilen. 
Aber die Wahrnehmung des „Tages des Gedenkens und der Trauer“ hat im öffent-
lichen Raum keinen großen Stellenwert gewonnen. Der Tag geht im Alltag unter, 
und entscheidend ist, daß die Besinnung auf die Opfer von der öffentlichen Erin-
nerung an den Krieg weitgehend isoliert ist.

Selbstverständlich gab es viele Kriegsteilnehmer, die mit dem offiziellen Kriegs-
bild und der Pflege seiner Erinnerung einverstanden waren. Und die Wiederein-
führung des 9. Mai als arbeitsfreien Feiertags 1965 traf vermutlich nicht nur auf 
die Zustimmung aller, die ihren Beitrag für den Sieg gewürdigt wissen wollten. 
Aber zahllose Kriegsteilnehmer litten unter der Makellosigkeit der öffentlichen 
Erinnerung an den Krieg, an dieser „nicht endenden Vergewaltigung der Erinne-
rung“ (David Remnick). Das zeigte die Geschichtsdebatte, die sich während der 
„Perestrojka“ geradezu dammbruchartig entlud und die sich nicht zuletzt an der 
offiziellen Darstellung des Krieges entzündete.

Der Versuch, die ganze, noch lebendige Erinnerung an den Krieg zum Bestand-
teil der kollektiven Erinnerung Russlands zu machen, hat jedoch sehr schnell wie-
der aufgehört. Dennoch hat sich vieles gewandelt. Es gibt kaum noch Tabus. Und 
die Befürchtungen, die man bei der Einrichtung der Anti-Fälschungskommission 
beim Präsidenten der Russischen Föderation im Mai 2009 hegen mußte, haben 
sich glücklicherweise nicht bestätigt. Die Kommission wurde im Februar 2012 
nach weitgehend unbemerkter Tätigkeit wieder aufgelöst.22 Es lässt sich in den 
Medien sogar eine „Normalisierung“ des Kriegsbildes feststellen. Zum einen di-
versifiziert es sich und zum anderen hat es das Hoheitsvolle, das lange den Um-
gang mit dem Thema prägte, abgelegt. Künstlerisch Anspruchsvolles steht neben 
vielteiligen Fernsehserien – die bekannteste ist „Das Strafbataillon“23 –, die dem 
Geschmack des Massenpublikums entsprechen. Sie unterscheiden sich in der 
Machart kaum von Produktionen, wie man sie im Westen schon lange kannte 

21	Grigorij F. Krivošeev u. a. (Hrsg.): Velikaja Otečestvennaja bez grifa sekretnosti. Kniga poter’. 
Moskva 2010, S. 45. Vgl. auch Hein Klemann, Sergei Kudryashov: Occupied Economies. An 
Economic History of Nazi-Occupied Europe, 1939–1945. London 2012, S. 414 f. 

22	Die offizielle Bezeichnung lautete: Kommission zur Abwehr von Versuchen zur Fälschung 
der Geschichte zum Schaden der Interessen Russlands beim Präsidenten der Russischen Fö-
deration. Im Wesentlichen scheint die vom damaligen Leiter der Präsidialverwaltung Naryškin 
geleitete Kommission Druckbeihilfen bewilligt zu haben. 

23	Vgl. dazu den Beitrag von Isabelle de Keghel in diesem Band.



26    Bernd Bonwetsch

und vermeiden auch kritische Töne nicht – gemessen am früheren Umgang mit 
dem Thema.24

Doch im öffentlichen Raum ist es erneut und weiterhin der Staat, der der 
Kriegserinnerung die Richtung weist, der Inhalte und Formen vorgibt. Er nutzt 
das fast ausschliesslich zur Pflege der Erinnerung an den Sieg und die Macht 
Rußlands. Zum 40jährigen Sieges-Jubiläum 1995 wurde erneut eine Militärpara-
de auf dem Roten Platz veranstaltet, wenn auch ohne schwere Militärtechnik. Da-
für führte Russland, dem seine identitätsstiftenden kommunistischen Symbole 
und Rituale abhanden gekommene waren, seitdem am 9. Mai statt alle fünf Jahre 
nun jährlich eine Militärparade durch. Sein vorübergehend erschüttertes Selbst-
bewusstsein und sein weltpolitischer Anspruch werden seit 2008 auch wieder 
durch die Demonstration schwerer Kriegstechnik unterstrichen. Selbst die Luft-
waffe nimmt an der Parade teil und fliegt fast zwischen den Häusern die Tverska-
ja entlang auf den Roten Platz zu.

Als Deutscher empfindet man das Heroisch-Pathetische der russischen Erinne-
rungspflege etwas befremdlich und fragt sich z. B., wo denn die Erinnerung derje-
nigen und an diejenigen bleibt, die auf sowjetischer Seite unschuldig gelitten ha-
ben wie etwa die Kriegsgefangenen, die Ostarbeiter und die Deportierten oder die 
Erinnerung an die ca. 18 Millionen zivilen Kriegstoten. Zwischen öffentlicher und 
privater Erinnerungskultur haben sich „Besorgnis erregende Kluften gebildet“, 
wie Aleksandr Boroznjak am Beispiel der Stalingrad-Erinnerung gezeigt hat.25 
Diese dunkle Seite der Erinnerung ist unerwünscht. Die trotz aller deutschen 
Schuld notwendige Frage nach den inneren Ursachen der immensen Opferzahlen 
wird vermieden. Statt dessen werden die eigenen Verluste durch Hochrechnen der 
deutschen relativiert. Sofern es richtig ist, dass Erinnerung zur Gestaltung der Zu-
kunft wichtig ist, dann wird der unerwünschte Teil der Kriegserinnerung Russ-
land noch einmal „auf den Kopf fallen“, um das eingangs erwähnte Bild aufzu-
greifen. In Bezug auf die „Befreiung“ vom Faschismus ist es in den baltischen 
Staaten ja schon geschehen, ohne dass man, gerade aus deutscher Sicht, alles gut-
heißen kann, was dort an Erinnerungspflege geschieht.

Aber selbst dort geht es nicht darum, den Russen den Sieg zu nehmen. Im Ge-
genteil, die erstmalige Teilnahme höchster Vertreter westlicher Staaten an den 
Moskauer Siegesfeierlichkeiten 2005 war eine späte, aber notwendige symbolische 
Anerkennung der sowjetischen Leistung beim Sieg über Deutschland, die wäh-
rend des Kalten Krieges verweigert worden war. Auch wird der Blick des Siegers 
auf den Krieg immer anders sein als der des Verlierers. Dem Verlierer fällt es 
leichter, die Schattenseiten der eigenen Vergangenheit zu sehen. Und dennoch ha-
ben wir Deutsche lange gebraucht, bis zur Rede Bundespräsident von Weizsäckers 

24	Siehe die Beiträge von Christine Engel und Peter Jahn in: Beate Fieseler, Jörg Ganzenmüller 
(Hrsg.): Kriegsbilder. Mediale Repräsentationen des „Großen Vaterländischen Krieges“. Essen 
2010. 

25	Aleksandr Boroznjak: Stalingrad: Evolution der historischen Erinnerung. In: Mitteilungen der 
Gemeinsamen Kommission für die Erforschung der jüngeren Geschichte der deutsch-russi-
schen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 46. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    27

1985, um dem 8. Mai als Tag der Befreiung zu akzeptieren.26 Auch das eingangs 
angesprochene Beispiel der Schweiz sollte davor warnen, Russland allzu schnell 
als Ausnahmefall von Unbelehrbaren anzusehen. Der Bergier-Bericht, der dem 
Theaterstück von Bärfuss die Vorlage geliefert hat, ist zwar schon 2002 erschie-
nen, aber in der Schweizer Öffentlichkeit ist er auch ein Jahrzehnt später immer 
noch umstritten und wird zumindest von der Volkspartei und ihren Anhängern 
als linkes Machwerk angesehen.27

Insofern ist zwar zu bezweifeln, dass sich in Russland bald etwas ändert. Erin-
nert sei nur an die 2010 gerade noch durch Präsident Medvedev verhinderte Ab-
sicht des Veteranenverbandes und des Moskauer Bürgermeisters Lužkov, Moskau 
am 9. Mai mit Stalin-Plakaten zu schmücken. Aber man sollte die Hoffnung nicht 
aufgeben, dass in Russland irgendwann auch im öffentlichen Raum anerkannt 
wird, daß die Befreiung vom Faschismus auch ein Sieg des Stalinismus war. Viel-
leicht wird man dann auch Verständnis dafür haben, dass die durch große Opfer 
der Roten Armee vom Faschismus befreiten Völker Ost- und Mitteleuropas keine 
uneingeschränkt positive Erinnerung mit dieser Befreiung verbinden.

26	Zur geschichtspolitischen Entwicklung um den 8. Mai und seine Bewertung vgl. Bernd Fau-
lenbach: Der 8. Mai 1945 in der deutschen Erinnerungskultur von den 50er-Jahren bis zur 
Gegenwart. In: Mitteilungen der Gemeinsamen Kommission für die Erforschung der jünge-
ren Geschichte der deutsch-russischen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 49–57. 

27	Vorbildlich. Die Schweiz ringt weiter mit ihrer Vergangenheit. FAZ vom 24. März 2012, S. 35.





Aleksandr Boroznjak

Das historische Gedächtnis an Krieg und 
Diktatur in Deutschland

Eine russische Perspektive

In der sowjetischen und russischen Gesellschaft wurde und wird ganz genau und 
nicht ohne Voreingenommenheit beobachtet, wie die Deutschen der zweiten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts und des beginnenden 21. Jahrhunderts ihre Vergan-
genheit wahrnehmen und welche Lehren sie daraus für Gegenwart und Zukunft 
ziehen. Und zwar aus folgenden Gründen: Erstens, weil die Aggression des Drit-
ten Reiches gegen die UdSSR unseren Völkern unersetzliche Verluste zugefügt hat. 
Verluste, deren Folgen nicht vergessen werden können. Zweitens, weil der Über-
gang Russlands und Deutschlands von totalitären Regimen zu demokratischen 
Strukturen einzelne Episoden, in Zeit und Raum der Geschichte zerstückelt, eines 
einzigen planetarischen Dramas darstellt – entscheidende Phasen des Weges der 
Menschheit hin zur Zivilisation.

Der Zusammenbruch des Dritten Reiches war für die Deutschen Anstoß zu 
einer tiefgreifenden Umgestaltung im Leben der Gesellschaft, zur Reinigung vom 
Makel des Nationalsozialismus und geistigen Durchdringung seiner Wurzeln 
und Folgen, zur neuerlichen Erlangung von menschlichen Werten, die vom Hit-
ler-Regime mit Füßen getreten worden waren. Jedoch hat die überwiegende 
Mehrheit der Deutschen das Kriegsende nicht als Befreiung empfunden, sondern 
als Niederlage, als nationale Katastrophe. Unter den Bedingungen des sich rasant 
entwickelnden Kalten Krieges verlor der antifaschistische Impetus von 1945 
äußerst schnell an Kraft.

Ein Rettungsanker bot sich durch die Idee der Alleinverantwortung Hitlers, der 
Nichtbeteiligung der deutschen Herrschaftselite an seinen Verbrechen. Diese The-
se bestimmte für lange Zeit die Hauptrichtung des deutschen historischen Ge-
dächtnisses. Die Nürnberger Prozesse brachten sowohl für die „Mitläufer“ des 
Regimes wie für die Täter der „mittleren Ebene“ nicht nur Angst und Schrecken, 
sondern auch Erleichterung: waren doch die Schuldigen verurteilt worden, die 
übrigen brauchten sich keine Sorgen zu machen. Veröffentlichungen über die na-
tionalsozialistischen Konzentrationslager wurden nach und nach vom Buchmarkt 
verdrängt, ihren Platz nahmen die Memoiren der Kriegsverbrecher ein, deren ge-
richtliche Verfolgung praktisch eingestellt worden war.

Erst Ende der 1950er-Jahre wurde die „Vergangenheitsbewältigung“ in der 
Bundesrepublik Deutschland allmählich als Zeichen der Bewahrung des Gedächt-
nisses begriffen, als Zeichen dafür, dass langfristige, umfassende und gesamt-
staatliche Lehren aus der Geschichte des Dritten Reiches gezogen worden waren, 
als Appell zur moralischen Läuterung, zur Erfassung und Durchdringung der 
Wahrheit über Krieg und Faschismus.



30    Aleksandr Boroznjak

Die Deutsche Demokratische Republik positionierte sich als antifaschistischer 
Staat. Ihre Führer waren jedoch bestrebt, die öffentliche Meinung und die Ge-
schichtswissenschaft vom Problem der Verantwortung des deutschen Volkes für 
seine Vergangenheit abzulenken. In den Parteidokumenten wurde die These wie-
derholt, dass „mit dem Faschismus radikal Schluss gemacht“ worden sei. In der 
Folge tauchte eine anmaßende Formulierung auf, laut der die DDR angeblich zu 
den „Triumphatoren der Geschichte“ gehöre.

Weitblickende Kulturschaffende warnten vor den Gefahren eines solchen An-
satzes. Bertolt Brecht kam zu folgendem Schluss: „Wir haben allzu früh der un-
mittelbaren Vergangenheit den Rücken zugekehrt, begierig, uns der Zukunft zuzu-
wenden. Die Zukunft wird aber abhängen von der Erledigung der Vergangenheit.“1

Welche Umstände führten zum Umschwung im historischen Massenbewusst-
sein der BRD? In der Weihnachtsnacht des 24. Dezember 1959 schändeten faschis-
toide Hooligans in Köln die gerade erst fertiggestellte Synagoge und ein Denkmal 
für die Opfer des Nationalsozialismus. Die Öffentlichkeit in Westdeutschland und 
im Ausland war besorgt. Es wurden Rufe nach Entfernung ehemaliger National-
sozialisten aus der Regierung Adenauer laut.2

Man beschloss die Schaffung einer bundesdeutschen Zentralstelle zur Untersu-
chung der nationalsozialistischen Verbrechen. Das Institut für Zeitgeschichte in 
München entfaltete eine rege wissenschaftliche Tätigkeit. Einer der Forschungs-
schwerpunkte der westdeutschen Wissenschaftler war der nationalsozialistische 
Staatsstreich, es wurden aber auch wesentliche Schritte zur Erforschung der Ge-
schichte der Aggression Hitlers (unter anderem gegen die UdSSR) sowie der 
Kriegsverbrechen unternommen, vor allem des Genozids an der jüdischen Bevöl-
kerung Europas.

Zu einem Meilenstein wurden Anfang der 1960er-Jahre die Frankfurter Pro-
zesse gegen die Auschwitz-Mörder – die ersten großen von der bundesdeutschen 
Gerichtsbarkeit durchgeführten Prozesse gegen nationalsozialistische Täter. Auf 
der Grundlage von Zeugenaussagen und Archivmaterial erfolgte die Rekonstruk-
tion der Maschinerie der Massenvernichtung im größten Todeslager. Dem Ge-
richt wurden die vom Institut für Zeitgeschichte erstellten Expertengutachten 
über den Genozid am jüdischen Volk vorgelegt, über die verbrecherischen Ak
tionen der SS, über die planmäßige Vernichtung der sowjetischen Kriegsgefan
genen sowie über die Rolle der Wehrmacht bei diesen Gräueltaten. Nach den 
Prozessen wurde das Wort „Auschwitz“ zur Chiffre für das nationalsozialistische 
Regime.3

Ende der 1960er-Jahre kam es zu einem qualitativen Fortschritt bei der wissen-
schaftlichen Erforschung der Geschichte der NS-Herrschaft. Die Studien von Fritz 

1	 Bertolt Brecht: Schriften zur Literatur und Kunst. Bd. 2. Berlin 1966, S. 355.
2	 Peter Schönbach: Reaktionen auf die antisemitische Welle im Winter 1959/1960. Frankfurt 

a. M. 1961; Werner Bergmann: Antisemitismus in öffentlichen Konflikten. Kollektives Lernen 
in der politischen Kultur der Bundesrepublik 1949–1989. Frankfurt a. M. 1997.

3	 Irmtrud Wojak (Hrsg.): „Gerichtstag halten über uns selbst…“. Geschichte und Wirkung des 
ersten Frankfurter Auschwitz-Prozesses. Frankfurt a. M. 2001. 



Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland    31

Fischer zu den Ursachen des Ersten Weltkriegs führten zu lebhaften Diskussio-
nen, die weit über die Grenzen der wissenschaftlichen Zunft hinausgingen. In den 
Arbeiten wurde das elementare Thema der Kontinuität in den wirtschaftlichen 
und politischen Strukturen des Dritten Reiches beleuchtet.4

Die kompromisslose Haltung zur nationalsozialistischen Vergangenheit war die 
wichtigste Komponente der Jugendrevolte Ende der 1960er-Jahre. Die Ideologie 
der „Generation 68“ war reichlich abstrus. Aber die Aktionen der Studenten führ-
ten dazu, dass sich neue Diskussionsfelder auftaten, ein neues, unvoreingenom-
menes Herangehen an die Forschung über das Dritte Reich. Eine neue Genera
tion, die bereits nach dem Krieg geboren worden war, betrat die wissenschaftliche 
und politische Arena, Sie verfügte über keinerlei direkte Erfahrung mit dem Na
tionalsozialismus, war jedoch intolerant gegenüber der Deformierung des Ge-
dächtnisses an die Vergangenheit.5

Der Einfluss der Massenmedien auf die Herausbildung des antinationalsozia-
listischen Konsenses in der BRD kann nicht hoch genug eingeschätzt werden. Im 
Januar 1979 lief im Fernsehprogramm der ARD die amerikanische Spielfilmserie 
„Holocaust“ über die Tragödie der „Endlösung der Judenfrage“ im nationalsozia-
listischen Deutschland und in den besetzten Ländern Europas. Mehr als 20 Millio-
nen Zuschauer versammelten sich vor den Fernsehschirmen, erfuhren die schreck-
liche Wahrheit und machten sich ihre Gedanken nicht nur über das Schicksal der 
Juden, sondern auch über das Schweigen oder die Untätigkeit von Millionen gleich-
gültiger Landsleute, die Zeugen oder Mittäter der Verbrechen geworden waren. 
Die Fernsehserie war eine direkte Herausforderung an die Geschichtswissenschaft. 
Sie erwies sich (wie die Frankfurter Prozesse) als Stimulus für umfassende wissen-
schaftliche Forschungen zur Problematik der Jahre 1933 bis 1945.6

Ende der 1970-er/Anfang der 1980er-Jahre wandten sich Forscher unterschied-
licher wissenschaftlicher Schulen dem „Mikrokosmos“ der gesellschaftlichen Be-
ziehungen im nationalsozialistischen Deutschland, der Geschichte des Alltags, des 
Massenverhaltens und des Massenbewusstseins sowie der Geisteshaltung der Deut-
schen unter den Bedingungen der Diktatur zu. Die Geschichtswissenschaft kam 
in direkten Kontakt mit den Realien des „alltäglichen Faschismus“, mit dem Le-
ben der einfachen Leute in den Jahren der Diktatur.7

Es entstand eine Bewegung der historischen Laien, das Thema „NS-Regime“ 
nahm einen wichtigen Platz bei schulischen Aufsatzwettbewerben zur Geschichte 
ein. Es wurde eine Überlegung Walter Benjamins umgesetzt: „Es ist unumgäng-

4	 Fritz Fischer: Griff nach der Weltmacht. Die Kriegszielpolitik des kaiserlichen Deutschland 
1914/18. Düsseldorf 1961; ders.: Hitler war kein Betriebsunfall. Aufsätze. München 1992. 

5	 Hildegard Weiss: Die Ideologieentwicklung in der deutschen Studentenbewegung. München 
1985

6	 Peter Märthesheimer, Ivo Frenzel (Hrsg.): Im Kreuzfeuer: Der Fernsehfilm „Holocaust“. Eine 
Nation ist betroffen. Frankfurt a. M. 1979; Heiner Lichtenstein, Michael Schmid-Ospach (Hrsg.): 
Holocaust. Briefe an den WDR. Wuppertal 1982. 

7	 Detlev Peukert, Jürgen Reulecke (Hrsg.): Alltag im Nationalsozialismus. Vom Ende der Weima-
rer Republik bis zum Zweiten Weltkrieg. Wuppertal 1981. S. 13, 81; Martin Broszat u. a. (Hrsg.): 
Bayern in der NS-Zeit. 6 Bde. München 1977–1983.



32    Aleksandr Boroznjak

lich, die Geschichte aus der Sicht der Opfer zu betrachten, die zum Schweigen 
verurteilt sind.“8

Anfang der 1980er-Jahre (im Zuge der Sammlung und Veröffentlichung von 
dokumentarischen Daten über die Zeit des Hitlerfaschismus und der Ausarbei-
tung eines methodologischen Instrumentariums) herrschte in der historischen 
Wissenschaft und in der deutschen Gesellschaft – bei allen divergierenden Einzel-
meinungen  – eine gewisse Einmütigkeit dahingehend, dass die Verbrechen des 
Faschismus aus der Natur des Regimes selbst resultierten und der von Hitler ent-
fesselte Krieg unverhohlen aggressiven Charakter trug. Gleichzeitig hörten jedoch 
die aktiven Versuche nicht auf, den antinationalsozialistischen Konsens zu de-
montieren. Die Vertreter der konservativen Kräfte forderten laut, „aus dem Schat-
ten der Vergangenheit zu treten“, die deutsche Geschichte zu „normalisieren“ und 
die Deutschen vom Komplex der nationalen Schuld und der nationalen Verant-
wortung zu befreien.

Aber die Wahrheit über die nationalsozialistische Aggression bahnte sich den-
noch ihren Weg. 1978 lief in der UdSSR erstmals der weithin bekannte Film „Veli-
kaja Otečestvennaja“ („Der große Vaterländische Krieg“) – eine sowjetisch-ameri-
kanische Dokumentarserie (verantwortlicher Regisseur Roman Karmen). Drei 
Jahre später, im Herbst 1981, wurde im bundesdeutschen Fernsehen eine gekürzte 
Version mit dem Titel „Der unvergessene Krieg“ gesendet. In Dutzenden von 
Hassbriefen drohten ehemalige Offiziere der NS-Armee dem Leiter der Sendean-
stalt, die den Film ausgestrahlt hatte, mit Vergeltung. Die Schreiber der anonymen 
Briefe kündigten die mögliche Sprengung der Fernsehtürme an. Die Wochenzeit-
schrift „Die Zeit“ konstatierte, dass dieser Fernsehfilm bei den Zuschauern den 
Wunsch auslöse, die Vergangenheit zu verstehen, insbesondere bei der Jugend, die 
den Krieg nur vom Hörensagen kenne. Ungeachtet der vorgefassten Meinungen 
kam ein großer Teil der Bundesbürger zu dem Schluss, die Serie sei „aus sowjeti-
scher Sicht“ gedreht sowie „realistisch und wahrheitsgetreu“. Einen solchen Film 
hat es bisher nicht gegeben und der Großteil der Zuschauer hat das verstanden.9

Die Debatten über das NS-Regime, sein Wesen und seinen Charakter, über die 
Lehren, die von den in der Gegenwart Lebenden aus den zwölf Jahren des „Tau-
sendjährigen Reiches“ zu ziehen seien, wurden in der BRD zu einer Dauererschei-
nung. Jedoch nimmt die Diskussion, die 1986/87 geführt wurde und die Bezeich-
nung „Historikerstreit“ erhielt, in der Geschichte des historischen Denkens und 
des historischen Bewusstseins der BRD einen besonderen Platz ein.

Der Diskussion ging ein Prolog von elementarer Bedeutung voraus – die Rede 
des Bundespräsidenten Richard von Weizsäcker im Bundestag vom 8. Mai 1985. 
„Wir alle“, sagte Weizsäcker, „ob schuldig oder nicht, ob alt oder jung, müssen die 
Vergangenheit annehmen. Wir alle sind von ihren Folgen betroffen und für sie in 
Haftung genommen“. Deshalb sei es wesentlich, zu verstehen, „warum es lebens-
wichtig ist, die Erinnerung wachzuhalten“ und „sich auf die geschichtliche Wahr-

8	 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1980, S. 693.
9	 Die Zeit vom 15. Januar 1982.



Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland    33

heit nüchtern und ohne Einseitigkeit einzulassen“. Nur unter dieser Bedingung 
werde das Gedächtnis an die deutsche Geschichte zur „Leitlinie für unser Verhal-
ten in der Gegenwart und für die ungelöste Aufgaben, die auf uns warten“. Weiz-
säcker wies deutlich auf die Schuld der Deutschen für die Aggression gegen die 
UdSSR und die Völker Europa hin: „Es war Hitler, der zur Gewalt griff. Der Aus-
bruch des Zweiten Weltkrieges bleibt mit dem deutschen Namen verbunden. […] 
Wir gedenken heute in Trauer aller Toten des Krieges und der Gewaltherrschaft. 
Wir gedenken insbesondere der sechs Millionen Juden, die in deutschen Konzen-
trationslagern ermordet wurden. Wir gedenken aller Völker, die im Krieg gelitten 
haben, vor allem der unsäglich vielen Bürger der Sowjetunion und der Polen, die 
ihr Leben verloren haben.“ Und weiter: „Wir wollen Freundschaft mit den Völkern 
der Sowjetunion.“10

Der „Historikerstreit“ fand starke Resonanz in der Gesellschaft. Es wurde be-
hauptet, Hitler sei lediglich ein Abklatsch von Stalin gewesen und Auschwitz nur 
eine „technisch vollendendete“ Kopie des Gulags. Gleichzeitig wurden Versuche 
unternommen, die Genese des Zweiten Weltkrieges und des Genozids an der jü-
dischen Bevölkerung Europas neu zu interpretieren. Nach Einschätzung von Kurt 
Sontheimer ging es um den Versuch, „Geschichte für politische und nationale In-
teressen zu instrumentalisieren“.11

Die Diskussion führte zur Formierung einer breiten Front von Forschern un-
terschiedlicher politischer Ausrichtung, die sich auf der gemeinsamen Plattform 
der Bewahrung des historischen Gedächtnisses und der Einsicht in die Wahrheit 
über das NS-Regime und seine Untaten zusammenschlossen. Der „Historiker-
streit“ bestimmte die Richtung der deutschen Historiographie des Nationalsozia-
lismus und wurde zu einem unabdingbaren Element der deutschen politischen 
Kultur.12

Allerdings wurden die äußerst optimistische Einschätzung der Resultate des 
„Streits“ seitens einiger seiner Teilnehmer, die der Ansicht waren, die Debatten 
hätten zu einem uneingeschränkten „Sieg der kritischen Vernunft“ geführt, nicht 
durch die Zeit gerechtfertigt.

Ende des 20. Jahrhunderts veränderte sich in Deutschland und Europa die po-
litische Landschaft bis zu Unkenntlichkeit. Es kam zu Ereignissen, die vorher für 
absolut unmöglich gehalten worden waren. Im Herbst 1989 fiel die Berliner Mauer 
und ein Jahr später war ein geeinter deutscher Staat entstanden.

In der Bundesrepublik entwickelten sich Debatten im Zusammenhang mit der 
Veröffentlichung der Tagebücher von Victor Klemperer13 und dem Buch des ame-

10	Richard von Weizsäcker: Zum 40. Jahrestag der Beendigung des Krieges in Europa und der 
nationalsozialistischen Gewaltherrschaft. Ansprache am 8. Mai 1985 in der Gedenkstunde im 
Plenarsaal des Deutschen Bundestages. Bonn 1985, S. 5, 16, 13, 8, 2, 14.

11	Rheinischer Merkur vom 21. Nov. 1986.
12	Hans-Ulrich Wehler: Entsorgung der deutschen Vergangenheit? Ein polemischer Essay zum 

„Historikerstreit“. Мünchen 1988.
13	Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933–1945. 2 Bde. Ber-

lin 1997. 



34    Aleksandr Boroznjak

rikanischen Wissenschaftlers Daniel Goldhagen „Hitlers willige Vollstrecker“14, 
aber vor allem mit der Wanderausstellung über die Verbrechen der Wehrmacht. 
Generelles Thema der Diskussion war die Verantwortung der gewöhnlichen Deut-
schen für die Verbrechen des Nationalsozialismus. Die Ausstellung war Gegenstand 
von Debatten im Bundestag, in den Landtagen der Bundesländer und in den 
Stadtparlamenten der BRD. Sie erwies sich als Feld der politischen Auseinander-
setzung.

Die der Ausstellung zugrunde liegenden Fakten waren den deutschen Histori-
kern bekannt und auch ihn ihren Arbeiten publiziert worden. Allerdings wurden 
die unerwünschten Realien von der Öffentlichkeit einfach nicht wahrgenommen. 
Es ging hier offensichtlich nicht um den Stand der historischen Forschung, son-
dern um den Stand des historischen Bewusstseins der deutschen Gesellschaft so-
wie die mangelnde Bereitschaft der deutschen Öffentlichkeit, die ganze Wahrheit 
über die Rolle der Streitkräfte bei den faschistischen Verbrechen zu rezipieren 
und anzuerkennen. Die Ausstellung und ihre geteilte Aufnahme haben klar ge-
zeigt, dass die Evolution des historischen Gedächtnisses der Berliner Republik in 
eine prinzipiell neue Phase eingetreten war.15

Horst Möller, der langjährige Leiter des Instituts für Zeitgeschichte, hat auf die 
Notwendigkeit der selbstkritischen Diskussion über die nationalsozialistische Dik-
tatur hingewiesen. Er betonte jedoch gleichzeitig die Unwandelbarkeit des Prin-
zips der Toleranz: Laut Gotthold Ephraim Lessing sei die aufrechte Mühe zur Er-
reichung der Wahrheit entscheidend.16

Ab August 1998 begann das Institut für Zeitgeschichte mit der Realisierung sei-
nes wissenschaftlichen Programms „Wehrmacht in der der nationalsozialistischen 
Diktatur“. Unter den im Rahmen dieses Projekts erschienenen Büchern über die 
deutsche Aggression gegen die Sowjetunion nimmt die Studie des Institutsmitar-
beiters Johannes Hürter einen herausragenden Platz ein. In ihr wird ein „kollek
tives Portrait“ von 25 Oberbefehlshabern der Wehrmacht gezeichnet, die an der 
Ostfront im Einsatz waren. Geeint wurde diese „homogene Gruppe von Generä-
len“ – wie der Autor unwiderlegbar beweist – durch ihre Zughörigkeit zur militä-
rischen Kaste (zum Großteil zum preußischen Adel), die Teilnahme am ersten 
Weltkrieg und den von daher rührenden Hass auf Russland, die Furcht vor einer 
Wiederholung der Oktoberrevolution, die Ablehnung der Weimarer Republik, die 

14	Daniel J. Goldhagen: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der Holo-
caust. Berlin 1996.

15	Hans-Günther Thiele (Hrsg.): Die Wehrmachtsausstellung. Dokumentation einer Kontrover-
se. Bonn 1997; Hamburger Institut für Sozialforschung (Hrsg.): Besucher einer Ausstellung. 
Die Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“ in Interview 
und Gespräch. Hamburg 1998; dasselbe (Hrsg.): Eine Ausstellung und ihre Folgen. Zur Re-
zeption der Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944“. 
Hamburg 1999; Heribert Prantl (Hrsg.): Wehrmachtsverbrechen. Eine deutsche Kontroverse. 
Hamburg 1999. 

16	Horst Möller: Vorwort. In: Christian Hartmann u. a. (Hrsg.): Verbrechen der Wehrmacht. Bi-
lanz einer Debatte. München 2005, S. 15.



Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland    35

Angst vor dem Bolschewismus und das bedingungslos-dienstfertige Einverständ-
nis mit dem „Führer“ hinsichtlich der Ziele und Methoden der Aggression gegen 
die Sowjetunion. Sowohl in der Zeit der Vorbereitung des verbrecherischen Vor-
habens als auch in dessen Realisierungsphase herrschte zwischen Hitler und dem 
höchsten Führungspersonal der Wehrmacht vollständige „Übereinstimmung der 
Kriegsziele und Feindbilder“.

Auf direkte Initiative der Generalität, konstatiert Hürter, wurde im Vorfeld „die 
schnelle und konfliktlose Einigung mit der SS“ erreicht, was die „Ankündigung 
eines unverhohlenen Bruchs mit dem kodifizierten Kriegsrecht“ sowie das ent-
schlossene Ausgreifen „jenseits rechtlicher und moralischer Schranken“ bedeute-
te. Im Grunde genommen erfolgte die Transformation der besetzten Gebiete „zu 
einem einzigen Konzentrationslager“. Hürters Befund ist äußerst präzise und scho-
nungslos: Westdeutschland habe „einen der großen Verbrecherkomplexe deut-
scher Kriegsführung in der Sowjetunion“ de  facto gerechtfertigt, weil die Wehr-
machtsgeneräle nicht nur der Bestrafung entgangen seien, sondern auch in ihren 
Memoiren eine Deutung der Ereignisse konstruierten, die sich in Symbole und 
Mythen des kollektiven Gedächtnisses der Nachkriegsgesellschaft verwandelte.17

Der wissenschaftliche Mitarbeiter des Instituts für Zeitgeschichte in München 
Christian Hartmann gehörte zu den überzeugten Gegnern der Ausstellung über 
die Verbrechen der Wehrmacht, wobei er übrigens die extremen Einschätzungen 
einiger seiner Kollegen keineswegs teilte. Obwohl er die prinzipielle Wichtigkeit 
der in der Presse entfachten „Welle von Podiumsdiskussionen und Tagungen, von 
Traktaten und Leserbriefen, von Darstellungen und Erlebnisberichten“ prinzipiell 
nicht in Frage stellte, war er der Ansicht, die Ausstellung sei durch eine unnötig 
plakative Publikumswirksamkeit gekennzeichnet. Gewiss räumte der Historiker 
durchaus ein, dass die Wehrmacht „unter dem Vorzeichen einer unmenschlichen 
Ideologie und des konsequenten Rechtsbruchs“ agierte, stellte jedoch eine nicht 
einfach zu beantwortende Frage: Wenn man von der Wehrmacht als einer verbre-
cherischen Organisation spricht, inwieweit trifft diese Schlussfolgerung auf die 
Millionen von Wehrmachtsangehörigen zu oder gilt sie lediglich „für einen eng 
gezogenen Kreis von Generälen und Stabsoffizieren“? Hartmann wandte sich ge-
gen eine „so leichtfertige und pauschale Schuldzuweisungen“ und stellte die „For-
derung der Differenzierung“ hinsichtlich der Gräueltaten der deutschen Armee in 
den besetzten Gebieten der UdSSR.18

Ein Ergebnis der sorgfältigen Archivrecherchen des Autors war die 2009 publi-
zierte fundamentale Arbeit „Wehrmacht im Ostkrieg. Front und militärisches 
Hinterland 1941/42“. In dem Versuch, den Mangel an umfassenden empirischen 
Forschungen über die Rolle der Wehrmacht bei Kriegsverbrechen zu überwinden, 

17	Johannes Hürter: Hitlers Heerführer. Die deutschen Oberbefehlshaber im Krieg gegen die Sow-
jetunion 1941/42. München 2006, S. 213, 241, 249, 617, 264, 359.

18	Christian Hartmann: Verbrecherischer Krieg  –  verbrecherische Wehrmacht? Überlegungen 
zur Struktur des deutschen Ostheeres 1941–1944. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 52 
(2004), S. 1, 20, 32, 75, 65. 



36    Aleksandr Boroznjak

folgte Hartmann dem Weg von fünf deutschen Divisionen im Verband der Hee-
resgruppe „Mitte“: von Belostok, Brest, L’vov und Kiev bis zum zentralen Ab-
schnitt der sowjetisch-deutschen Front, zur Linie Orel-Kursk. Es handelte sich um 
Verbände, die hinsichtlich ihrer technischen Ausstattung, des Ausbildungsstandes 
ihres Personals, der ihnen auferlegten Gefechtsaufgaben, der Reserveeinheiten etc. 
beträchtlich divergierten. Die Gesamtstärke dieser fünf Formationen betrug 
ca. 60 000 Soldaten und Offiziere.

Für Hartmann besteht kein Zweifel daran, dass die deutschen Streitkräfte „zum 
Komplizen des NS-Regimes“ wurden. „Ohne sie wären Hitlers Kriege, die blutigs-
ten der Weltgeschichte, nie möglich gewesen.“ Der Forscher unterstreicht: „Mit 
der Unterdrückung, Versklavung und Dezimierung der sowjetischen Gesellschaft, 
mit dem Aufbau einer strategisch-ökonomischen Weltmachtstellung eines ,Groß-
germanischen Reiches‘ und mit der Vernichtung der ideologischen ,Todfeinde‘ 
Judentum und Bolschewismus sollte noch während der militärischen Auseinan-
dersetzung begonnen werden.“

Was aber ist mit dem für den Historiker so wichtigen differenzierten Herange-
hen an die Beteiligung von Soldaten und Offizieren der Wehrmacht an Kriegsver-
brechen? Hartmanns äußerst gewissenhafte und minutiöse Analyse tausender Do
kumente – Befehle, Gefechtsmeldungen, Briefe von Armeeangehörigen  – macht 
deutlich, dass das militärische Personal aller fünf Verbände permanent und auf 
das Engste mit SS, SD, Polizei-Bataillonen, Feldgendarmerie, Gestapo und Ein-
satzgruppen zusammenarbeitete. Es finden sich unwiderlegbare Beweise für die 
Beteiligung von Soldaten und Offizieren an den strafweisen „Anti-Partisanen-
Aktionen“, der Organisierung von Hunger in den Städten und auf dem Land, der 
Ausrottung der jüdischen Bevölkerung, an der Jagd nach Menschen mit dem Ziel 
ihrer Verschleppung nach Deutschland etc. Das Fazit des Autors: „Die fünf Ver-
bände, die im Mittelpunkt dieser Studie stehen, haben viele Verbrechen zu ver-
antworten“, zwischen ihnen seien „kaum noch Unterschiede zu erkennen“. Und 
hier könne auch der Hinweis auf die Notwendigkeit, Befehle ausführen zu müs-
sen, nicht helfen.19

2008 veröffentliche der ehemalige Mitarbeiter des Instituts für Zeitgeschichte 
Dieter Pohl die Arbeit „Die Herrschaft der Wehrmacht. Deutsche Militärbesat-
zung und einheimische Bevölkerung in der Sowjetunion 1941–1944“. Nach Aus-
wertung der Bestände von neun Archiven im In- und Ausland, darunter des Zen-
tralarchivs des Ministeriums für Verteidigung der Russischen Föderation in 
Podol’sk, kam er zu dem unbestreitbaren Schluss, in den von den Deutschen an-
nektierten sowjetischen Gebieten habe „die brutalste militärische Besatzungsherr-
schaft, die die Geschichte bis dahin gekannt hatte“ agiert. Die Direktiven zur Aus-
übung des Besatzungsregimes waren vor Beginn des Krieges  – von Februar bis 
Juni 1941  – vom Oberkommando der Wehrmacht sorgfältig und bis ins Detail 
ausgearbeitet worden. In diesen Dokumenten war bereits von vornherein vorge-

19	Christian Hartmann: Wehrmacht im Ostkrieg. Front und militärisches Hinterland 1941/42. 
München 2009, S. 11, 469, 791.



Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland    37

sehen, dass „spezielle Verbände zusammen mit der Wehrmacht einmarschieren 
würden“ und die „Besatzungsmacht denjenigen Schrecken verbreitet, der allein 
geeignet ist, der Bevölkerung jede Lust zur Widersetzlichkeit zu nehmen“. Der 
Autor wendet sich entschieden gegen den „Mythos, dass man mit den Verbrechen 
nichts zu tun gehabt habe“. Er ist fest davon überzeugt, dass es gerade die Einhei-
ten an vorderster Linie waren, die die Besatzungspolitik in die Tat umsetzten und 
massenweise Kriegsverbrechen begingen. Und „nicht nur überzeugte Nationalso-
zialisten“ – bei der überwiegenden Mehrheit der an den Verbrechten Beteiligten 
handelte es sich um Angehörige der Wehrmacht.20

2011 wurde in der deutschen Presse anlässlich des Jahrestages der tragischen Er
eignisse des 22. Juni viel geschrieben. „Hat die Erinnerung an den Krieg gegen die 
Sowjetunion heute einen festen Platz im kollektiven Gedächtnis der Deutschen?“, 
wurde der bekannte Historiker Wolfram Wette von einem Korrespondenten der 
Wochenzeitung „Die Zeit“ gefragt. Die Antwort: „Empirisch belegen lässt sich das 
nicht. Eines aber lässt sich mit Sicherheit sagen: Die deutsche Schuld an diesem 
Vernichtungskrieg zu leugnen, dem rund 27 Millionen Sowjetbürger zum Opfer 
fielen, ist heute nicht mehr möglich, ohne sich zu diskreditieren. Wir wissen alle, 
was damals geschehen ist und werden es hoffentlich nie vergessen.“21

Die meisten Reaktionen auf den genannten Jahrestag in der BRD-Presse waren 
jedoch dem besorgniserregenden Problem des historischen Bewusstseins der 
Deutschen gewidmet. Aus den Worten von Peter Jahn, dem langjährigen Direktor 
des Deutsch-Russischen Museums Berlin-Karlshorst, klingt große Bitterkeit: „Das 
Andenken an die ermordeten Juden, auch an die sowjetischen, hat seinen Platz im 
Holocaust-Mahnmal gefunden. Aber die Millionen, die als ,rassisch minderwerti-
ge‘ Slawen der deutschen Mordpolitik zum Opfer fielen, erhielten bisher auf dem 
Terrain deutschen Gedenkens keinen Ort.“22

Diese Besorgnis ist durchaus begründet. In der BRD herrscht in den letzten 
Jahren zunehmend die Tendenz, „die Geschichte zu normalisieren“ und  – wie 
auch andere europäische Länder – in die Opferrolle zu verfallen. Vor einigen Jah-
ren entspann sich eine Diskussion über die Bombenangriffe der Alliierten auf 
deutsche Städte. Die zahlreichen Beschreibungen der dortigen Zerstörungen 
schlugen in den Versuch um, das Massenbewusstsein vom Postulat der nationalen 
Schuld und der nationalen Verantwortung für die Entfesselung des Zweiten Welt-
krieges, den „Krieg im Osten“ und für die verbrecherische Art und Weise, wie er 
geführt wurde, wenigstens bis zu einem gewissen Grad abzulenken.

Das historische Bewusstsein in der Bundesrepublik befand sich mehr als ein-
mal auf einem mit Minen gepflasterten Weg, der zur „Normalisierung“ der Zeit 
des Nationalsozialismus führte, d. h. zur Blockierung des historischen Gedächt-
nisses. Erst in den 1980er und 1990er-Jahren waren die Deutschen in der Lage, 

20	Dieter Pohl: Die Herrschaft der Wehrmacht. Deutsche Militärbesatzung und einheimische 
Bevölkerung in der Sowjetunion 1941–1944. München 2008, S. 337, 72, 159, 356. 

21	Die Zeit vom 1. Juni 2011.
22	Die Zeit vom 19. Mai 2011.



38    Aleksandr Boroznjak

effektiv zu erkennen, dass die furchtbarsten Verbrechen der NS-Herrschaft die 
Vernichtung der europäischen Juden und das Besatzungsregime auf sowjetischem 
Boden waren.

Der Evolutionsprozess des deutschen historischen Gedächtnisses an Krieg und 
Diktatur kann keineswegs als abgeschlossen angesehen werden. Die Erklärung für 
die Dauer und Schärfe der Polemik liegt sowohl in der Vielfalt der Ansichten in-
nerhalb der deutschen Wissenschaft als auch und vor allem in der Komplexität 
und Widersprüchlichkeit des Phänomens an sich. Die hohe Intensität der Diskus-
sion hängt nicht nur und nicht so sehr mit wissenschaftsinternen Faktoren zu-
sammen, als vielmehr mit dem Zustand der deutschen Gesellschaft, den Heinrich 
Böll bildhaft folgendermaßen umschrieb: „Wir leben in einer Gegenwart, die alles 
Vergangene enthält.“23

Mit dem Abgang der Deutschen, für die die NS-Diktatur ein Faktum ihrer eige
nen Biografie war, verschwindet die Substanz des kollektiven Gedächtnisses und 
wird durch ziemlich ungefähre kollektive Vorstellungen ersetzt. Nur wenige heu-
tige Bundesbürger waren Zeugen des Zusammenbruchs des Hitlerfaschismus. 
Der Generationswechsel überlagert die ambivalente Struktur des deutschen histo-
rischen Bewusstseins, in dem sich der Übergang vom kommunikativen zum kul-
turellen Gedächtnis vollzieht.

Die Entwicklung des historischen Gedächtnisses folgt in keiner Weise dem Ge-
setz der Linearität – ihr pulsierender Charakter ist offensichtlich. Die Rhythmen 
der Überwindung der Vergangenheit fielen zusammen mit jenen der Herausbil-
dung der bundesdeutschen Zivilgesellschaft, dem Auftritt neuer Generationen, 
dem Wandel der politischen Kräfteverhältnisse im Land, dem neuen Charakter 
der Beziehungen zwischen Russland und Deutschland und der Erweiterung der 
wissenschaftlichen und künstlerischen Erkenntnisse über das Dritte Reich. Im 
Rahmen eines jeden Zyklus entstanden Debatten, die weit über die akademischen 
und universitären Zirkel hinausgingen, die Gesellschaft aufrüttelten und direkt 
auf Richtung und Charakter der historischen Forschung und deren neue Perspek-
tiven einwirkten. Im Laufe der Diskussion wurden (jedoch bereits auf einer ande-
ren Ebene) ständig die „verfluchten Fragen“ gestellt: die nach der nationalen 
Schuld und der nationalen Verantwortung. Der entscheidende Fortschritt bei der 
Bewahrung und Evolution des Gedächtnisses an den Krieg wurde in der Bundes-
republik in der Grenzzone zwischen historischer Kenntnis und gesellschaftlicher 
Erkenntnis erreicht. Der politischen Kultur der Bundesrepublik ist es gelungen 
(um mit Lew Tolstoi zu sprechen), „sich zu jenem Punkt zu erheben, von dem aus 
man sich selbst sieht“.24

Ist die deutsche Erfahrung auf Russland anwendbar? Es gibt ein Übermaß an 
Gründen dafür, diese Frage nicht mit einem „Ja“ zu beantworten. Das nationalso-
zialistische Regime bestand zwölf Jahre, die sowjetische Variante des Totalitaris-

23	Heinrich Böll: Ende der Bescheidenheit. Schriften und Reden 1969–1972. München 1985, S. 18.
24	Lev Tolstoj: Božeskoe i čelovečeskoe. Iz dnevnikovych zapisej poslednich let. Moskva 2001, 

S. 305.



Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland    39

mus existierte mindestens doppelt so lange. Der Zusammenbruch des Dritten 
Reiches erfolgte durch Erschütterungen von außen, das sowjetische Regime stürz-
te unter der Einwirkung unauflösbarer innerer Gegensätze. Die UdSSR hatte zwar 
„ihr“ Auschwitz, jedoch nicht „ihr“ Nürnberg. Die Deutschen haben gelernt, die 
Lehren aus ihrer Vergangenheit zu ziehen – unter den Bedingungen der Formie-
rung und Weiterentwicklung einer Zivilgesellschaft und eines sozial verantwort-
lich handelnden Staates.

Der Weg Russlands zur Zivilgesellschaft gestaltet sich äußerst schwierig und die 
ungelösten sozialen Probleme verleiten dazu, die Schrecken und Untaten des Sta-
linismus aus dem kollektiven Gedächtnis zu verbannen. Der um den Preis unzäh-
liger Opfer errungene Sieg über das Dritte Reich war keine Garantie für eine ge-
netisch erworbene Immunität gegen die faschistische Infektion. Die Lehren, die 
Deutschland gezogen hat, sind in unserem Land einstweilen nicht gefragt. Eine 
Begegnung der mit Krieg und Totalitarismus verbundenen geistig-moralischen 
Erfahrungen Deutschlands und Russlands hat es bisher noch nicht gegeben.

Der 22. Juni wird für die Bürger Russlands auf ewig ein Volkstrauertag bleiben 
In Deutschland wurde dieser Tag nie besonders herausgehoben – dazu war er den 
Deutschen zu unangenehm. Der Bundestag hatte sich mit dem Thema der natio-
nalsozialistischen Aggression gegen die Sowjetunion kein einziges Mal beschäf-
tigt. Im Jahr 2011 jedoch, als sich der Beginn des Großen Vaterländischen Krieges 
zum 70. Mal jährte, haben die fünf im Bundestag vertretenen Fraktionen einstim-
mig beschlossen, im Rahmen einer ordentlichen Plenarsitzung eine spezielle, die-
sem tragischen Datum gewidmete Anhörung durchzuführen. Nicht nur dieser 
Bundestagsbeschluss war ohne Beispiel, sondern auch die übereinstimmenden An
sichten der Abgeordneten zur Tragödie von 1941 und zur Bedeutung ihrer Lehren 
für die gegenwärtigen deutsch-russischen Beziehungen. Einige Jahre zuvor wäre 
eine politische Aktion des deutschen Bundestages anlässlich des Jahrestages des 
22. Juni schwer vorstellbar gewesen.

Das bundesdeutsche Parlament tagt seit 1999 im ehemaligen deutschen Reichs-
tag, der von den Truppen der Roten Armee im Sturm erobert wurde. Im Mai 1945 
waren die Wände des riesigen Gebäudes mit tausenden von Inschriften sowjeti-
scher Soldaten und Offiziere bedeckt, die den Sieg feierten. Die meisten der In-
schriften sind verloren gegangen, aber ein Teil blieb (in den Innenräumen des 
Reichstags) erhalten und wurde im Zuge des Wiederaufbaus des Gebäudes sorg-
fältig restauriert. Einer der Bundestagsabgeordneten rief seinen Kollegen eine die-
ser Inschriften ins Gedächtnis, die im Mai 1945 schwungvoll mit Kohle geschrie-
ben worden war. Sie befindet sich ganz in der Nähe des Eingangs zum Plenarsit-
zungssaal: „Poseeš’ veter – požneš’ burju“ („Wer Wind sät, wird Sturm ernten“).25

Es steht außer Zweifel, dass sich die Positionen der russischen und der deut-
schen Historiographie bei der Erforschung des Zweiten Weltkrieges und seines 
zentralen Ereignisses – des deutschen Angriffs auf die Sowjetunion – in gewisser 
Weise angenähert haben. Die historische Wahrheit über den Krieg nimmt wesent-

25	Deutscher Bundestag. 17. Wahlperiode. 117. Sitzung. 30. Juni 2011, S. 13465–13473.



40    Aleksandr Boroznjak

lich mehr Raum ein, es ist eine neue Lesart seiner tragischen Erfahrungen vor-
handen. Im Laufe des letzten zehn Jahre sind die Grundlagen für einen gleichbe-
rechtigten und ergiebigen Dialog der russischen und deutschen Historiker ge-
schaffen worden – einen unvoreingenommenen Dialog ohne Verdrehungen und 
kränkende Etiketten. Die Tradition des Misstrauens ist überwunden, die Tendenz 
zur freiwilligen oder unfreiwilligen Autarkie gebrochen und der gegenseitige An-
spruch auf das wissenschaftliche Monopol aufgehoben.

1997 wurde auf Beschluss der Führer beider Länder die „Gemeinsame Kom-
mission für die Erforschung der jüngeren Geschichte der deutsch-russischen Be-
ziehungen“ geschaffen. Sie koordiniert die Forschung und realisiert gemeinsame 
Projekte, unter anderem die Publikation von Dokumenten aus russischen und 
deutschen Archiven. Einige der von der Kommission durchgeführten Kolloquien 
und Diskussionen waren dem Thema Zweiter Weltkrieg und nationalsozialisti-
sche Aggression gegen die UdSSR gewidmet. Das entsprechende Material wurde 
in russischer und deutscher Sprache publiziert. Aber dies ist nur der Beginn des 
gemeinsamen Weges. Vor uns liegt noch eine Menge komplexer Arbeit zur Erstel-
lung gemeinsamer Studien über die Geschichte des Krieges von 1941 bis 1945, die 
die historische Wissenschaft und das historischen Bewusstsein unserer Länder 
mehren können und sollen.

Ich bin überzeugt, dass unsere repräsentative internationale Konferenz ihren 
Beitrag zum Erkenntnisgewinn und zu einem gleichberechtigten und ergebnisrei-
chen Dialog der deutschen und russischen Historiker leisten wird, einem Dialog, 
dessen Ziel es ist, die grausame Wahrheit über Krieg und Diktatur offenzulegen.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel



Gemeinsame Erinnerungsorte und ihre 
unterschiedliche Wahrnehmung





Michail Mjagkov

Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren

Im Herbst 1941 bereitete sich die deutsche Armee darauf vor, das militärische 
Potential der Sowjetunion endgültig zu vernichten und noch im Jahr 1941 eine 
Offensive auf Moskau zu unternehmen, die den gesamten „Ostfeldzug“ beenden 
sollte. Vorher hatte sie Kiev eingenommen, war auf die Krim und in den Donbass 
vorgedrungen und hatte Leningrad abgeriegelt. Die oberste Militärführung 
Deutschlands war sich über die Notwendigkeit eines abschließenden Sturmes auf 
die sowjetische Hauptstadt noch vor Beginn der Kälteperiode im Klaren, da an-
dernfalls die Beendigung des Krieges von vielen unvorhersehbaren Faktoren ab-
hängen könne.

Ende September 1941 machten die gegen Moskau gerichteten Streitkräfte der 
Wehrmacht 42% des Personals, 75% aller Panzer, nahezu die Hälfte aller Flugzeuge 
sowie 33% aller Geschütze und Granatwerfer aus, die an der gesamten Ostfront 
stationiert waren.1 Noch nie hatten die Deutschen derartig geballte Kräfte im Be-
stand einer einzigen Heeresgruppe eingesetzt. Die ihnen gegenüberstehende Grup-
pe der Roten Armee war den Truppen der Heeresgruppe Mitte deutlich unterlegen.

Der Oberbefehlshaber der Westfront, Ivan Konev, nahm an, dass die Deutschen 
versuchen würden, den Angriff auf dem kürzesten Weg zu führen – entlang der 
Straße nach Smolensk.2 Erst am 1. Oktober meldete er Iosif Stalin das Auftauchen 
deutscher Truppenteile an den Flanken der Westfront. Aber es war bereits zu spät. 
All das führt zur größten Katastrophe der Roten Armee seit Beginn des Großen 
Vaterländischen Krieges bei Vjaz’ma und Brjansk – der Einkesselung von mehr als 
600 000 sowjetischen Soldaten und der Öffnung einer 500 km langen Bresche in 
Richtung der sowjetischen Hauptstadt.

Im Bewusstsein der meisten heutigen Russen ist die Verteidigung Moskaus als 
erste entscheidende Schlacht verankert, auf die der Wendepunkt bei Stalingrad 
und der Sieg am Kursker Bogen folgten. Es bleibt jedoch die Frage, inwieweit die 
Verteidigung der Hauptstadt für den Kriegsverlauf bestimmend war. Weiterhin 
diskutiert werden auch die Ursachen für das Fiasko beim Angriff der Deutschen 
im Dezember 1941, die Rolle des moralischen Faktors im Verlauf des Gefechtes 
und die Führungsmethoden der verschiedenen Befehlshaber, darunter auch dieje-
nigen von Georgij Žukov.

Warum konnten die Truppen der Wehrmacht denn nicht kurzerhand in die 
Hauptstadt vordringen? Hier muss betont werden, dass die deutsche Militärfüh-
rung Ende September 1941 ihre Pläne ohne genaue Berücksichtigung des perso-
nellen und moralischen Potentials der UdSSR machte. So konstatierte die Abtei-

1	 Vgl. Velikaja Otečestvennaja vojna 1941–1945 gg. Voenno-istoričeskie očerki. Kn. 1. Surovye 
ispytanija. Moskva 1998. S. 165–166. 

2	 Dmitrij Chazanov: Neizvestnaja bitva v nebe Moskvy. 1941–1942. Oboronitel’ny period. Mosvka 
1999, S. 35. 



44    Michail Mjagkov

lung „Fremde Heere Ost“ des Generalstabes des Oberkommandos des Heeres 
(OKH) am 8. Oktober1941, dass der Gegner über keine starken Kräfte verfüge, 
um den Vormarsch der deutschen Truppen aufzuhalten.3 Fedor von Bock war je-
doch schon bald mit neu an der Front eintreffenden sowjetischen Truppenteilen 
und deren wachsendem Widerstand konfrontiert. Der neue Oberbefehlshaber der 
Westfront General Žukov war bestrebt, die empfindlichsten Stellen zu schützen, 
besonders entlang der in die Hauptstadt führenden Hauptverkehrsadern. Wahr-
lich große Heldentaten vollbrachten an den fernen Zugängen zur Hauptstadt die 
Offiziersschüler, vor allem diejenigen der Podol’sker Militärschulen für Infanterie 
und Artillerie und der Militärschule „Oberster Sowjet“. Diese jungen Burschen – 
insgesamt nur einige Tausend – schützten Anfang Oktober den Weg nach Moskau 
in Richtung Možajsk und Volokolamsk mit ihrem Leben.

Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Meinung der deutschen Seite: 
„Im Verlauf der Gefechte der letzten Tage“, stellte die deutsche Aufklärung am 
18. Oktober fest, „bei Malojaroslavec, Vereja und Možajsk, die als die schwierigsten 
des gesamten Feldzuges bezeichnet werden können, wurde die hohe Verteidigungs-
fähigkeit der Russen hauptsächlich aufgrund der guten Ausrüstung der Moskauer 
Verteidigungsstellungen und des Einsatzes zahlreicher schwerer Panzer erreicht.“4

Tatsächlich spielte bei den Kämpfen im Herbst die Stärke der sowjetischen 
Waffen eine große Rolle. Die deutschen Kommandeure scheuten die Begegnung 
mit den neuen sowjetischen Panzern. So berichtete Feldmarschall Günther von 
Kluge an von Bock: „In letzter Zeit setzen die Russen bei bis zu 80% aller Panzer 
die T-34-Panzer ein. Im Falle eines Angriffs einer großen Anzahl dieser Panzer 
könnten wir eine lokale Niederlage erleiden.“5 Neben den Panzern fürchteten die 
Deutschen auch sehr den Beschuss der Raketenwerfer. In der kritischen Zeit Mitte 
Oktober 1941 fügten die „Katjuschas“ den vorgeschobenen Truppenteilen der 
Wehrmacht große Verluste zu.

Gewaltige Kapazitäten wurden von der Militärführung der Moskauer Zone für 
den Bau von Verteidigungsanlagen aufgewendet. Einfache Bürger, Hausfrauen, 
junge Burschen und Mädchen arbeiteten im tiefen Morast, bei Regen und nassem 
Schnee, 17 Stunden am Tag. Aber – wie die Moskauer selbst sagten – es herrschte 
eine wackere Stimmung und man wollte sein Möglichstes tun, um den Feind 
nicht durchzulassen. Insgesamt beteiligten sich an der Errichtung der Befesti-
gungsanlagen ungefähr 600 000 Bewohner Moskaus und seiner Umgebung, da-
von 70–75% Frauen.6

Heute weisen viele Historiker, die sich mit der Schlacht vor Moskau befassen – 
die einen vorwurfsvoll, die anderen durchaus lobend – auf den äußerst brutalen 

3	 Central’nyj archiv Ministerstva oborony Rossijskoj Federacii (im Folgenden CAMO RF), f. 500, 
op. 12462, d. 548, l. 203–204.

4	 CAMO RF, f. 500, op. 12462, d. 548, l. 280–281.
5	 CAMO RF, f. 500, op. 12462, d. 572, l. 47.
6	 Viktor Ivanov: Moskovskaja zona oborony. Ee rol’ v zaščite stolicy (1941–1942). Moskva 2001, 

S. 307–308; Konstantin Bukov, Michail Gorinov, Anatolij Ponomarev (Hrsg.): Moskva voennaja 
1941/1945. Memuary i archivnye dokumenty. Moskva 1995, S. 307–308. 



Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren    45

Führungsstil Žukovs hin. Ohne uns auf Diskussionen einzulassen, können wir 
bekräftigen, dass es diese Brutalität gegeben hat. So befahl Žukov am 12. Oktober, 
nachdem ihm der Fall von Kaluga gemeldet worden war, dem Befehlshaber der 
49. Armee, General Ivan Zacharkin, die Situation umgehend zu reparieren. An-
dernfalls drohte er ihm mit der Erschießung.7 Die Drohung war sehr hart, aber 
obwohl es damals nicht gelang, Kaluga zurückzuerobern, wurde Ivan Grikor’evič 
Zacharkin nicht erschossen, sondern führte weiterhin die Truppen seiner Armee 
an. Bekannt sind auch andere brutale Drohungen Žukovs, die bei weitem nicht 
immer wahrgemacht wurden. Viel eher erschließt sich sein Naturell unserer Mei-
nung nach aus einem Befehl, den er dem Kommandeur 2. Kavallerie-Korps am 
12. November 1941 erteilte: „Beim Kavallerie-Korps eintreffende Ersatzmannschaf-
ten ohne reiterliche Ausbildung sind keinesfalls in der Formation einzusetzen. Ich 
erlaube lediglich ihre Verwendung als Ergänzung der rückwärtigen Einrichtun
gen.“8 Dieses Zitat zeigt, dass die verbreitete Meinung, die sowjetischen Heerfüh-
rer hätten ihre Ergebnisse nur erreicht, indem sie den Feind mit den Leichen ihrer 
nicht ausgebildeten Soldaten überhäuften, der Kritik nicht standhält.

In den deutschen Frontmeldungen vom Herbst 1941 ist häufig vom regneri-
schen Wetter die Rede, das einen schnellen Vormarsch verhindere.9 Ohne Zweifel 
spielte die Schlammperiode eine gewisse Rolle. Dabei wurde durch den „Wetter-
faktor“ das Problem nur verkompliziert, vor das sich die Heeresgruppe Mitte auf-
grund des verstärkten sowjetischen Widerstands gestellt sah. Nicht zufällig heißt 
es im OKH-Bericht vom 19. Oktober 1941, dass an der Front der Panzergruppe 4 
„der Gegner nach wie vor hartnäckigen Widerstand leistet und keinen Fußbreit 
Boden und kein Haus kampflos aufgibt“.10

Dennoch hing Mitte Oktober 1941 das Schicksal Moskaus und des ganzen Lan-
des am seidenen Faden. Wäre die Stadt eingenommen worden, so hätte dies in 
militärpolitischer und moralischer Hinsicht den Zusammenbruch der gesamten 
sowjetischen Verteidigung bedeuten können. Am 15. Oktober 1941 wurde vom 
Staatlichen Verteidigungskomitee (GKO) die Verordnung „Über die Evakuierung 
der Hauptstadt der UdSSR“ herausgegeben. Am 16. Oktober brach bei einem Teil 
der Stadtbewohner Panik aus. Vorher hatten sich unter den Moskauern Informa-
tionen über einen neuen deutschen Angriff verbreitet und es waren Gerüchte auf-
getaucht, die deutschen Panzer würden in Kürze durchbrechen. Zusätzlich ver-
schärft wurde die Situation durch die Flucht einiger wichtiger Wirtschaftsführer 
aus Moskau. Es handelte sich um Betriebsdirektoren, die ihre Mitarbeiter ihrem 
Schicksal überließen.11

  7	CAMO RF, f. 16, op. 946, d. 41, l. 19.
  8	CAMO RF, f. 16, op. 946, d. 41, l. 247.
  9	Zitiert nach Vjačeslav Zimonin u  a. (Hrsg.): Bitva za stolicu. Sbornik dokumentov. Moskva 

1994. T. 1, S. 55. 
10	CAMO RF, f. 500, op. 12462, d. 548, l. 288–289.
11	Der Text der Verordnung des Staatlichen Verteidigungskomitees (GKO) „Über die Evaku

ierung der Hauptstadt der UdSSR“ vom 15. Oktober 1941, aber auch Auszüge aus den Me-
moiren des ehemaligen Volkskommissars für die Luftfahrtindustrie, Aleksej Šachurin, des stv. 



46    Michail Mjagkov

Eine Panik konnte irreversible Folgen haben. Was jedoch viele wieder zur Ver-
nunft brachte, war die Tatsache, dass Stalin selbst und die operativen Mitarbeiter 
des Volkskommissariates für Verteidigung (NKO) sowie des Generalstabes in der 
Stadt blieben und weiterhin deren Verteidigung anführten. Einer weiteren Aus-
breitung des Chaos wurde durch drastische Maßnahmen Einhalt geboten  – bis 
hin zur standrechtlichen Erschießung verdächtiger Personen. Ab 20. Oktober 
1941 wurde über Moskau der Belagerungszustand verhängt. In der Stadt trat eine 
Ausgangssperre in Kraft. Enorme moralische Bedeutung für alle Bürger des Lan-
des hatte die Parade auf dem Roten Platz, die am 7. November zu Ehren des an-
stehenden Jahrestages der Revolution stattfand. Die Parade wurde zu einem be-
deutenden Ereignis, das die psychologische Stimmung der Bevölkerung veränderte 
und ihren Willen zum Sieg stärkte.

Das Hauptquartier des höchsten Oberkommandos (Stavka VGK) und Stalin 
persönlich waren der Ansicht, dass es in der Sache der Verteidigung eine unnötige 
Härte gar nicht geben könne. Gerade in jenen kritischen Tagen wurde eine Reihe 
von Dokumenten herausgegeben, die heute in mehrere Richtungen interpretiert 
werden können. So erschien am 17. November 1941 der Geheimbefehl Nr. 0428 
der Stavka, in dem der Auftrag erteilt wurde, „die deutsch-faschistischen Eroberer 
aus allen Siedlungen in die Kälte der Felder hinauszujagen“ und alle Ortschaften 
im Hinterland der deutschen Truppen zu zerstören und niederzubrennen, insbe-
sondere in der Nähe der Straßen. Allerdings dürfen derartige Dokumente nicht 
losgelöst von der harten Realität und ihrer faktischen Alternativlosigkeit betrach-
tet werden – entweder würde der Feind aufgehalten oder das Land und seine ge-
samte Bevölkerung unter das Joch der Invasoren geraten. Mit diesem Befehl un-
mittelbar verbunden ist auch die Heldentat von Zoja Kosmodem’janskaja, die 
durch die Hand der Besatzer starb.12

Es muss betont werden, dass es der deutschen Luftwaffe im November nicht 
gelang, die Lufthoheit über der Region Moskau zu erlangen. Zum anderen wur-
den die Moskauer durch die massiven Angriffe auf Wohnviertel und Betriebe 
nicht ins Chaos gestürzt. Es ist bezeichnend, dass 687 Sprengbomben auf falsche 
Ziele fielen.13 Die Moskauer Luftraumverteidigung war in jener Zeit wahrschein-
lich eine der besten der Welt. Der Korrespondent der englischen Zeitung „Sunday 
Times“ in der UdSSR, Alexander Werth, schrieb später: „Einen besonders im
posanten Eindruck hinterließ das massive Abwehrfeuer [der sowjetischen Flak

Vorsitzenden des Rates der Volkskommissare (SNK), Anastas Mikojan, des Vorsitzenden des 
Exekutivkomitees des Moskauer Stadtrates, Vasilij Pronin und anderen Informationsquel-
len, aus denen hervorgeht, was sich in der Regierung und auf den Straßen der Hauptstadt in 
der kritischen Phase Mitte Oktober 1941 abspielte, sind dem in Fn. 9 genannten Dokumen-
tenband zu entnehmen.

12	Anmerkung der Übers.: Zoja Kosmodem’janskaja war eine 18-jährige sowjetische Partisanin, 
die bei dem Versuch, eine Scheune im Dorf Petriščevo, in dem sich die deutschen Besatzer 
einquartiert hatten, in Brand zu stecken, von diesen festgenommen und gehängt wurde. Im 
Februar 1942 wurde sie posthum zur „Heldin der Sowjetunion“ erklärt. 

13	Bukov u. a., Moskva voennaja, S. 409–410. 



Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren    47

geschütze]. Dutzende Scheinwerfer erhellten den Himmel. In London hatte ich 
etwas Derartiges weder gesehen noch gehört.“14

An den Zugängen zur Hauptstadt vollzogen sich grundlegende Veränderungen 
in der Luft und am Boden, die davon zeugten, dass sich die Ereignisse nun zuun-
gunsten der Wehrmacht entwickelten. Von Bock jedoch hatte anscheinend keinen 
Blick für die wachsenden Schwierigkeiten. Er war bestrebt, seine letzte Chance zu 
nutzen und verglich die Kämpfe vor Moskau mit der Schlacht an der Marne aus 
den Zeiten des Ersten Weltkrieges. Heute gibt es unterschiedliche Ansichten darü-
ber, welchen Effekt das beginnende Frostwetter auf den Angriff der Heeresgruppe 
Mitte Ende November/Anfang Dezember 1941 hatte. Wir weisen darauf hin, dass 
es Anfang Dezember insgesamt nur zwei Tage gab, an denen die Temperatur un-
ter 30 Grad minus fiel und dass die Kälte sich natürlich nicht nur auf die deut-
schen, sondern auch auf die sowjetischen Soldaten auswirkte. Der Grund für den 
gescheiterten Angriff der Heeresgruppe Mitte war nicht der Frost, sondern die 
wachsende Gegenwehr der Roten Armee.

Ab dem 20. November 1941 berichtete die Abteilung „Fremde Heere Ost“ des 
Generalstabes des OKH, neue Verbände der Roten Armee seien an die Front un-
terwegs. In den deutschen Aufklärungsberichten finden sich jedoch völlig falsche 
Erkenntnisse hinsichtlich der Absichten des Gegners. So heißt es am 2. Dezember 
in einem Routinebericht, dass „die russische Militärführung derzeit über keinerlei 
nennenswerte Reserven verfügt“.15 Wir weisen darauf hin, dass diese Schlussfolge-
rung nur drei Tage vor Beginn der Gegenoffensive der sowjetischen Streitkräfte 
gezogen wurde, während die Stavka bereits am 24. November entschieden hatte, 
gleich sieben Reservearmeen in die Nähe von Moskau zu verlegen.16

Žukov und sein Stab sahen, dass der Gegner erschöpft war. Jetzt war es vor al-
lem wichtig, den richtigen Moment für den Übergang zur Gegenoffensive nicht 
zu versäumen. Der Plan der sowjetischen Führung zur Zerschlagung des Feindes 
wurde in kürzester Zeit ausgearbeitet. Für den Vortrag bei Stalin war im Wesent-
lichen nur eine einzige Karte mit rot markierten Angriffszonen und eine erläu-
ternde Notiz vorbereitet worden. Der Plan für die Gegenoffensive sah keine tief-
greifende Operation vor. Žukov hatte die Absicht, die vorgeschobenen Truppen-
teile des Gegners zu zerschlagen und sie auf mehrere Dutzend Kilometer von 
Moskau entfernt zurückzuwerfen. In Wirklichkeit kam alles ganz anders.

Die Gefechte befanden sich auf ihrem Höhepunkt. Die Gruppe von Bocks war 
an der Front in einer Linie bis zu 1000  km auseinandergezogen, während ihre 
Flanken von den sowjetischen Truppen bedroht wurden. Die Erfolge der Roten 
Armee bei Rostov am Don und Tichvin machten die Stavka zuversichtlich, den 
Sieg auch auf dem zentralen Frontabschnitt erringen zu können. Noch dazu hatte 

14	Aleksandr Vert: Rossija v vojne 1941–1945. Moskva 1967, S. 124.
15	CAMO RF, f. 500, op 12462, d. 539, l. 50–58.
16	Vladimir Zolotarev (Hrsg.): Istorija Velikoj vojny. V 2 t. Moskva 2010. T. 1, S. 227–228.



48    Michail Mjagkov

der Winter begonnen, auf den die Rote Armee besser vorbereitet war.17 Der Zeit-
punkt des Angriffs auf die Streitkräfte der Heeresgruppe Mitte war gut gewählt. 
Der Gegner war abgekämpft, aber noch nicht gänzlich zur rigorosen Verteidigung 
übergegangen. Nun galt es, die günstige Situation auszunutzen, bevor von Bock 
Verstärkung aus Deutschland selbst oder den besetzten Ländern Europas erhalten 
würde.

Die Gegenoffensive der sowjetischen Streitkräfte vor Moskau hatte der deut-
schen Wehrmacht buchstäblich einen Schock versetzt. Viele deutsche Offiziere 
dachten damals an das Schicksal von Napoleons Großer Armee und bereiteten 
sich auf die schlimmsten Konsequenzen vor. Und dennoch gelang es der sowjeti-
schen Militärführung nicht, im Verlauf des weiteren Gesamtangriffs und der 
Ržev-Vjaz’ma-Operation von 1942 alle gesteckten Ziele zu erreichen. Es fehlte an 
personellen Reserven, Material und der nötigen Erfahrung, um die Heeresgruppe 
Mitte vollständig zerschlagen zu können. Auf einzelnen Abschnitten wurde der 
deutsche Rückzug von heftigen Gegenangriffen und der Einkesselung der durch-
brechenden sowjetischen Verbände begleitet.

Um eine Flucht mit harten Maßnahmen zu verhindern, verbot Adolf Hitler am 
16. Dezember 1941 per Befehl die Durchführung großer Rückzugsoperationen. 
Fanatisch forderte er dazu auf, hartnäckigen Widerstand zu leisten. Jeder Rückzug 
sei nur mit Genehmigung der höheren Führung möglich.18 Hitler hielt es auch 
für erforderlich, den Oberbefehlshaber der Heeresgruppe Mitte, von Bock sowie 
den Oberbefehlshaber des Heeres, Walther von Brauchitsch und eine Reihe ande-
rer hoher Offiziere abzulösen. Der sogenannte „Durchhaltebefehl“ war unter die-
sen Umständen wahrscheinlich der für die Wehrmacht einzig mögliche Weg, eine 
Panik zu verhindern. Auf lange Sicht jedoch hatten das fehlende Vertrauen gegen-
über den Befehlshabern an der Front und die Unterdrückung ihrer Initiativen 
einen gegenteiligen und unerwünschten Effekt – das Misstrauen der Feldkomman-
deure gegenüber der höheren Führung wuchs.

Die Niederlage und die schweren Verluste der Heeresgruppe Mitte im Verlauf 
der Schlacht um Moskau führten zu weitgehenden Veränderungen an der gesam-
ten sowjetisch-deutschen Front. Der Blitzkrieg war gescheitert und für einen neu-
erlichen Sturm auf Moskau reichten die Kräfte der Wehrmacht schon nicht mehr 
aus. Entscheidende Bedeutung für Hitler erlangte 1942 die Aneignung der Res-
sourcen Südrusslands und des Kaukasus. Die erfolgreiche Erfüllung dieser Aufga-
be hätte für die UdSSR eine neue tödliche Gefahr bedeutet, während es Deutsch-
land ermöglicht worden wäre, einen globalen Krieg von unbestimmter Dauer zu 
führen. Da jedoch Moskau und ein großer Teil der Zentralregion des europäi-
schen Teiles Russlands in der Hand der Sowjetunion blieben, gelang es der deut-
schen Militärführung 1942 nicht, die Flanke ihrer Heeresgruppe „B“ im Zuge des 
Vordringens der Paulus-Armee zur Wolga zuverlässig abzusichern. Das Wichtigste 

17	Aleksandr Samsonov: Moskva, 1941 god: ot tragedii poraženij – k velikoj pobede. Moskva 1991, 
S. 168.

18	CAMO RF, f. 500, op. 12462, d. 7, l. 55–57.



Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren    49

war, dass die Zeit nun für die sowjetische Seite arbeitete und diese nutzte ihr per-
sonelles Potential und ihre wachsende Rüstungsproduktion zur Vorbereitung 
einer machtvollen Gegenoffensive maximal aus. Es steht außer Zweifel, dass der 
Sieg der Roten Armee in der Schlacht von Stalingrad auf das Engste mit der ver-
nichtenden Niederlage der Wehrmacht vor Moskau verbunden ist.

Nach dem Fiasko vor Moskau standen einige hochrangige Persönlichkeiten des 
Reiches dem weiteren Kriegsverlauf skeptisch gegenüber. Der Befehlshaber des 
Ersatzheeres, Generaloberst Friedrich Fromm, räumte ein, dass die Wehrmacht 
auf eine Katastrophe zusteuere, wenn sie diesen Krieg fortsetze. Der Reichsminis-
ter für Bewaffnung und Munition, Dr. Fritz Todt, trug dem Führer am 29. No-
vember 1941 vor, dass der Krieg nur auf Grundlage einer politischen Regelung 
zugunsten des Reiches beendet werden könne.19 Die Ereignisse des Winters 
1941/42 wurden von General Franz Halder später als „Katastrophe“ und „Beginn 
der Tragödie im Osten“ und von General Günther Blumentritt als „Wendepunkt 
des Russlandfeldzuges“ bezeichnet.20 Derartige Einschätzungen bestätigen die 
Ansicht, dass die schneebedeckten Felder der Moskauer Umgebung für Deutsch-
land zum Ausgangspunkt einer umfassenden militärischen Krise wurden, von der 
es sich weder materiell noch moralisch je erholen konnte.

Tiefgreifende Veränderungen spielten sich auch auf der internationalen Bühne 
ab. Die Tatsache, dass die sowjetischen Streitkräfte zum Angriff übergegangen wa-
ren, zwang die herrschenden Kreise Japans, aber auch der Türkei, eine vorsichti-
gere Position gegenüber einem möglichen Angriff auf die Sowjetunion einzuneh-
men. Am 7. Dezember 1941 traten die Vereinigten Staaten von Amerika in den 
Krieg ein. Dieses Land, das über ein äußerst starkes Industriepotential verfügte, 
war nun ein realer Verbündeter der Sowjetunion geworden.

Man kann sagen, dass sich im Verlauf der Schlacht vor Moskau eine Wende 
vollzog, deren wichtigste Folge die schrittweise, aber stetige Erhöhung der militä-
rischen Effizienz der Roten Armee war, während das Kampfpotential der Wehr-
macht sich ebenso stetig verringerte. Es bleibt eine Tatsache, dass es den deut-
schen Truppen im Sommer 1942 gelang, der Roten Armee einige schwere Nieder-
lagen auf verschiedenen Abschnitten beizubringen: bei Leningrad und Char’kov, 
auf der Krim, an den Zugängen nach Stalingrad und im Kaukasus. Die Sowjet-
union verfügte jedoch bis dahin über genügend Reserven, um den Feind aufzu-
halten und die Waagschale neigte sich letztendlich zu ihren Gunsten.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

19	Klaus Reinhardt: Povorot pod Moskvoj. Krach gitlerovskoj strategii zimoj 1941/42 goda. Perev. 
s nemeck. Moskva 1980. S. 219.

20	Zitiert nach Boris Nevzorov: Perelom v vojne: problemy i suždenija. In: Geopolitika i bezopas-
nost’. 1995. Nr. 3, S. 98.





Johannes Hürter

„Moskau 1941“ als westdeutscher 
Erinnerungsort

Die Erinnerung an den „Ostkrieg“

Im kollektiven Gedächtnis der Deutschen ist Stalingrad und nicht Moskau der 
wichtigste Erinnerungsort des Krieges gegen die Sowjetunion. Der Totalverlust 
einer ganzen Armee in der winterlichen Ruinenlandschaft einer fernen Groß-
stadt wurde schon von der NS-Propaganda als „heroischer Opfergang“ inszeniert, 
eine Deutung, die von der westdeutschen Nachkriegsgesellschaft, wenn auch un-
ter anderen Vorzeichen, übernommen wurde.1 Stalingrad, das stand vor allem 
für das deutsche Opfernarrativ, dass auch „die“ Deutschen unter Hitler litten 
und starben, ins Unglück getrieben wie „unsere tapferen Landser“ an der Wolga. 
Dass deutsche Soldaten nicht nur Opfer, sondern auch Täter waren, und ihr 
Massenleiden und Massensterben neben zahllosen Kriegsverbrechen stand, wur-
de bis in die 1990er Jahre hinein in der öffentlichen Wahrnehmung meist ausge-
blendet.

Neben dem zentralen Symbol und Mythos Stalingrad spielen andere militäri-
sche Großereignisse des deutsch-sowjetischen Krieges in der deutschen Erinne-
rungskultur eine nachgeordnete, häufig sogar gar keine Rolle. Das betrifft die Be-
lagerung Leningrads (1941–1944) ebenso wie die Schlacht im Kursker Bogen (Juli 
1943), ganz zu schweigen von den verheerenden Niederlagen der Heeresgruppen 
Mitte und Südukraine im Sommer 1944, die bis vor kurzem fast vergessen waren, 
obwohl die Verluste mehr als das Doppelte von denen in Stalingrad betrugen. 
Entsprechend liegen bisher so gut wie keine Untersuchungen darüber vor, welche 
Bedeutung andere Ereignisse und Orte als Stalingrad im deutschen Gedächtnis 
einnehmen.2 Das gilt auch für die Kämpfe vom Herbst 1941 bis zum Frühjahr 

1	 Vgl. Jürgen Förster (Hrsg.): Stalingrad. Ereignis – Wirkung – Symbol. München 1992; Wolfram 
Wette, Gerd R. Ueberschär (Hrsg.): Stalingrad. Mythos und Wirklichkeit einer Schlacht. Frank-
furt a. M. 1992; Michael Kumpfmüller: Die Schlacht von Stalingrad. Metamorphosen eines 
deutschen Mythos. München 1995; Bernd Ulrich: Stalingrad. In: Etienne François, Hagen 
Schulze (Hrsg.): Deutsche Erinnerungsorte. Bd. 2. München 2001, S. 332–348; Christina Mori-
na: Legacies of Stalingrad. Remembering the Eastern Front in Germany since 1945. New York 
u. a. 2011. Zur Erinnerung an den „Ostkrieg“ insgesamt vgl. Christina Morina: Vernichtungs-
krieg, Kalter Krieg und politisches Gedächtnis: Zum Umgang mit dem Krieg gegen die Sow-
jetunion im geteilten Deutschland. In: Geschichte und Gesellschaft 34 (2008), S. 252–291; 
Bernd Bonwetsch: Erinnerungskultur in Deutschland und Russland: Der Zweite Weltkrieg im 
nationalen Gedächtnis. In: Horst Möller, Aleksandr Čubar’jan (Hrsg.): Mitteilungen der Ge-
meinsamen Kommission für die Erforschung der jüngeren Geschichte der deutsch-russischen 
Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 24–38.

2	 Eine Ausnahme ist: Jörg Ganzenmüller: Nebenkriegsschauplatz der Erinnerung. Die Lenin-
grad-Blockade im deutschen Gedächtnis. In: Osteuropa 61 (2011), Heft 8–9: „Die Leningra-
der Blockade. Der Krieg, die Stadt und der Tod“, S. 7–21.



52    Johannes Hürter

1942 am Mittelabschnitt der Ostfront, die unter der Bezeichnung „Schlacht vor 
Moskau“ zusammengefasst werden, mit dem Höhepunkt des Umschwungs durch 
die sowjetische Gegenoffensive im Dezember 1941.

Lohnt es sich überhaupt, diese Fehlstelle zu beheben und erstmals „Moskau 
1941“ als Erinnerungsort zu untersuchen? Ist nicht mit dem Verweis auf die über-
mächtige Chiffre „Stalingrad“ bereits alles gesagt über die große Nachkriegserzäh-
lung vom Heroismus und Martyrium des von der Führung im Stich gelassenen 
Wehrmachtssoldaten? Tatsächlich gleichen sich die Erinnerungsbilder bis in viele 
Details, etwa jene des Kämpfens und Sterbens in einer unwirtlichen Winterland-
schaft. Dennoch lassen sich einige Besonderheiten identifizieren, die Moskau 
zu  einem eigenen Erinnerungsort machen und von Stalingrad unterscheiden. 
Außerdem hatte dieses Ereignis von vornherein im kollektiven Gedächtnis ein 
deutlich größeres Gewicht als etwa Leningrad, Kursk oder der Zusammenbruch 
der Heeresgruppe Mitte, wenn es auch nicht die Wirkung des Stalingrad-Mythos 
erreichte.

Die persönliche (individuelle) Erinnerung der Beteiligten an Moskau 1941 – 
nach Jan Assmann die Voraussetzung für das kommunikative Gedächtnis, das 
neben dem kulturellen Gedächtnis die kollektive Erinnerung begründet3 – muss 
in der deutschen Nachkriegsgesellschaft sogar viel verbreiteter gewesen sein als 
im Fall Stalingrad. An der Offensive auf Moskau, die am 2. Oktober 1941 be-
gann, nahmen etwa zwei Millionen deutsche Soldaten teil, also zehnmal so viele, 
wie in Stalingrad eingeschlossen waren. Die Verluste waren dagegen keineswegs 
so katastrophal hoch, wie man vermuten würde, und deutlich niedriger als ein 
Jahr später an der Wolga.4 Die direkte Beteiligung so vieler Menschen trug dazu 
bei, dass sich die Niederlage vor Moskau im kollektiven Gedächtnis etablierte, 
obwohl die NS-Propaganda dieses Ereignis herunterspielte und auch in dieser 
Hinsicht der Erinnerungsort Stalingrad von vornherein andere Voraussetzungen 
besaß.

3	 Vgl. Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in 
frühen Hochkulturen. München 1992, etwa S. 50–55. Von diesen zwei „Modi“ und „Gedächt-
nisrahmen“ kollektiven Erinnerns beruht das kommunikative Gedächtnis auf informelle, 
mündliche Überlieferung und ist daher an die Erinnerungen der Zeitzeugen gebunden, wäh-
rend das kulturelle Gedächtnis sich an symbolische „Erinnerungsfiguren“ und artifiziell/
schriftlich bewahrte Fixpunkte heftet. Vgl. auch Harald Welzer: Das kommunikative Ge-
dächtnis. Eine Theorie der Erinnerung. München 2002. Die Theorie des kollektiven Gedächt-
nisses/der kollektiven Erinnerung wurde bekanntlich von Maurice Halbwachs begründet, vgl. 
etwa, zuerst 1925 erschienen, Maurice Halbwachs: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedin-
gungen. Frankfurt a. M. 1985.

4	 Nach Rüdiger Overmans: Deutsche militärische Verluste im Zweiten Weltkrieg. München 
1999, S. 278, betrugen die Gesamtverluste an der Ostfront selbst in den beiden größten Kri-
senmonaten Dezember 1941 und Januar 1942 „nur“ 40 198 bzw. 48 165 Tote, während im 
Dezember 1942 und Januar 1943 die Quoten bei 78 759 und 180 310 lagen. Interessant ist 
auch der Vergleich mit Juli 1941 (63 099), Juli 1943 (Kursk; 71 231) sowie Juni, Juli und 
August 1944 (Zusammenbrüche der Heeresgruppen Mitte und Südukraine; 142 079, 169 881, 
277 465).



„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort    53

Das „Moskau“-Narrativ am Beispiel des Romans  
von Theodor Plievier

Für das kulturelle Gedächtnis nach 1945 waren Romane, Memoiren, Sachbücher, 
Zeitungsartikel, Radiofeatures, Schulbücher, später zunehmend auch Fernsehdo-
kumentationen maßgebend. Wie schon beim Stalingrad-Mythos kam auch für 
die Erinnerung an Moskau 1941 dem Schriftsteller Theodor Plievier (1892–1955) 
eine gewichtige Bedeutung zu. Plievier hing einem anarchistischen Individualis-
mus an, der ihn auf verschlungenen Pfaden von der linksradikalen Opposition 
gegen die Weimarer Republik über den Antifaschismus im sowjetischen Exil zum 
Antikommunismus in der Bundesrepublik führte.5 Sein Bestseller „Stalingrad“, 
den er als Exilschriftsteller und Mitglied des Nationalkomitees Freies Deutschland 
1943/44 in der Sowjetunion auf der Grundlage von erbeuteten Dokumenten und 
Gesprächen mit deutschen Kriegsgefangenen geschrieben hatte, stand am Anfang 
der gesamtdeutschen Nachkriegsliteratur und beeinflusste nachhaltig das Opfer-
narrativ über die deutsche Wehrmacht.6 Die meisten Leser erhielten durch diesen 
Tatsachenroman überhaupt das erste Mal nähere Informationen und Eindrücke 
vom Geschehen in Stalingrad und an der Ostfront. Der gerade gegründete kom-
munistische Aufbau Verlag in Berlin konnte von 1945 bis 1948 eine Vorauflage 
und acht weitere Auflagen mit insgesamt 177 000 gedruckten Exemplaren auf den 
Markt bringen.7 1947 erschienen außerdem die ersten westdeutschen Ausgaben 
im Verlag Kurt Desch (München) und bei Rowohlt (Stuttgart).

Sieben Jahre später ließ der Erfolgsautor, der sich inzwischen von der Sowjet-
union abgewandt hatte und seit 1947 in Westdeutschland lebte, den Roman 
„Moskau“ über den deutschen Vormarsch von Juni bis Dezember 1941 folgen.8 

5	 Vgl. Hans-Harald Müller, Wilhelm Schernus: Theodor Plievier: Eine Bibliographie. Frankfurt 
a. M. u. a. 1987, S. 7–13. Zur teilweise abenteuerlichen Biografie Plieviers vgl. das Erinne-
rungsbuch seines Freundes Harry Wilde: Theodor Plievier. Nullpunkt der Freiheit. München/
Wien/Basel 1965. Plievier (bis 1933 noch in der Schreibweise: Plivier), im November 1918 als 
Matrose an den revolutionären Unruhen in der Kriegsmarine beteiligt, war in den letzten 
Jahren der Weimarer Republik durch seine Romane „Des Kaisers Kulis. Roman der deut-
schen Kriegsflotte“ (1930) und „Der Kaiser ging, die Generäle blieben. Ein deutscher Roman“ 
(1932) bekannt geworden. Er emigrierte 1933 aus Deutschland und hielt sich 1934–1945 in 
der Sowjetunion, anschließend bis 1947 in der Sowjetischen Besatzungszone auf. Dogmati-
scher Kommunist war Plievier wohl zu keiner Zeit, er selbst bestritt später, überhaupt jemals 
Kommunist gewesen zu sein.

6	 Theodor Plievier: Stalingrad. Berlin 1945 (Aufbau Verlag). Diese Ausgabe war auch in den 
westlichen Besatzungszonen erhältlich. Die vorerst letzte (8.) Aufbau-Auflage wurde 1948 auf-
gelegt, dann war Plievier in der DDR Persona non grata – erst 1984 wurde der Roman wieder 
in das Programm des Aufbau Verlags aufgenommen. Vgl. Hans-Harald Müller: Zur Geschichte 
und Aktualität von Theodor Plieviers Roman. In: Theodor Plievier: Stalingrad. Köln 2001, 
S. 435–457; Gunther Nickel: Faction. Theodor Plievier: Stalingrad (1945). In: Hans Wagener 
(Hrsg.): Von Böll bis Buchheim: Deutsche Kriegsprosa nach 1945, Amsterdam/Atlanta, GA 
1997, S. 49–62.

7	 Mitteilung des Aufbau Verlags vom 6. Aug. 2012.
8	 Theodor Plievier: Moskau. Roman. München 1952 (Verlag Kurt Desch). Der dritte Roman der 

Kriegstrilogie Plieviers war „Berlin“ (München 1954), in dem die Eroberung der Reichs-



54    Johannes Hürter

Der Titel erschien im September 1952 mit einer Startauflage von 50 000 Exem
plaren, die schon am ersten Verkaufstag vergriffen war.9 Die Stilmittel waren die-
selben wie in „Stalingrad“, dessen Erfolg der neue Roman, so gut er sich auch 
verkaufte, aber nicht erreichte. Die Mischung aus Tatsachen, Dokumenten und 
Fiktionen suggeriert Wirklichkeit und lässt den Leser scheinbar wie „dabei gewe-
sen“ sein. Diese Rezeption wird zusätzlich durch den häufig parataktischen, aus 
der Aneinanderreihung von knappen, einhämmernden Hauptsätzen bestehenden 
Stil gefördert. Es lohnt sich, etwas näher auf dieses Buch einzugehen, da in ihm 
alle Zutaten sowohl des Wehrmachtsmythos als auch der spezifischen Erinnerung 
an die Schlacht vor Moskau fassbar sind.

Wie sein Stalingrad-Roman ist auch Plieviers „Moskau“ ein Heldenepos des 
deutschen Frontsoldaten und Frontoffiziers.10 Das Bild von der Wehrmacht ist 
sogar noch positiver als im ersten Roman. Dagegen wird die sowjetische Seite, die 
ausführlich behandelt ist, vor allem als der NS-Diktatur in nichts nachstehendes 
Terrorregime gezeichnet. So erscheinen sowohl die deutschen als auch die sowje-
tischen Soldaten als Menschenopfer zweier Schurkenstaaten und ihrer Schergen. 
Bezeichnend für dieses Geschichtsbild ist auch, dass deutsche Kriegsverbrechen 
nur am Rande erwähnt und dann in der Regel mit Hitler und der SS in Verbin-
dung gebracht werden. Selbst beim Massensterben der sowjetischen Kriegsgefan-
genen, ein Verbrechen, das in die Verantwortung der Wehrmacht fiel, taucht bei 
Plievier eine SS-Brigade als Täter auf.11

Das geschönte Bild nimmt besonders geschichtsklitternde Ausmaße an, wenn 
es um die Militärelite geht. Das Scheitern der deutschen Offensive auf Moskau 
wird mit Fehlern der obersten Führung, den schlechten Witterungsbedingungen, 
dem Versagen des Nachschubs und den unerwarteten sowjetischen Verstärkungen 
aus dem Fernen Osten begründet.12 Die Chiffren für diese Argumente sind „Hit-

hauptstadt im April 1945 und ihre Folgen bis zum Aufstand des 17. Juni 1953 thematisiert 
werden.

  9	Der Spiegel vom 17. Sept. 1952, S. 24 f. („Ja, Woina“), hier S. 24. 
10	Vgl. Michael Rohrwasser: Theodor Plieviers Kriegsbilder. In: Ursula Heukenkamp (Hrsg.): 

Schuld und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegs-
zeit (1945–1961). Amsterdam/Atlanta, GA 2001, S. 139–153, hier S. 149, zum „Kern von Plie-
viers Kriegsbild“: „Dieses ist keineswegs pazifistisch und auch nicht antimilitaristisch, son-
dern ein Hohelied – nicht auf die Armee, sondern auf den Frontsoldaten.“ Vgl. ebd., S. 151: 
„Daß die Wehrmacht (samt Generalstab) ein Opfer der Nazis (einer Bande von ‚Rattenfän-
gern‘) wurde, ist aber, wie man wissen kann, ein allzu bequemes Bild der Erinnerung.“ Vgl. 
zum Folgenden auch Jörg Bernig: Der große Krieg im Osten und die tragische Selbstbehaup-
tung des Individuums. Antitotalitarismus und individualistischer Anarchismus in Theodor 
Plieviers Kriegstrilogie Moskau, Stalingrad, Berlin. In: Ebd., S. 113–125; Samson B. Knoll: 
Moskau – Stalingrad – Berlin: Theodor Plievier’s War Trilogy Revisited. In: Karl Menges 
(Hrsg.): Literatur und Geschichte. Festschrift für Wulf Koepke zum 70. Geburtstag. Amster-
dam/Atlanta, GA 1998, S. 171–203.

11	Vgl. Plievier, Moskau, S. 519–521.
12	Wenige Beispiele von vielen ebd.: „Dem General Schlechtwetter gesellte sich der General 

Winter.“ (S. 505); „Unglaubliche und nie wieder gutzumachende Fehler waren in Rußland 
gemacht worden. Jetzt wurde drüben der Krieg nicht mehr für Stalin, sondern für das Vater-
land geführt. So hatte Hitler nicht nur die Partei und die Bürokratie, sondern das ganze Land, 



„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort    55

ler“, „General Winter“ und „die Sibirier“ – sie durchziehen bis heute die Erinne-
rung an Moskau 1941. Die Führungsfehler sind bei Plievier und in nahezu allen 
zeitgleichen und nachfolgenden populären Darstellungen mit Hitler personifiziert. 
Der Autor folgt den Rechtfertigungsdiskursen der Generalität und übernimmt in 
sein Buch wörtlich einen Abschnitt aus den sehr erfolgreichen, 1951 erschienenen 
Erinnerungen des Panzergenerals Heinz Guderian, der eine Auseinandersetzung 
mit Hitler im Dezember 1941 beschreibt.13 Die Rollen sind klar verteilt: hier der 
zynische Gewaltmensch Hitler, dort der verantwortungsbewusste Profi Guderian, 
der anschließend seines Postens enthoben wird. Plievier macht aus den Personal-
veränderungen in der Heeresleitung und Truppenführung im Winter 1941/42 ent-
gegen den historischen Fakten einen grundlegenden Elitenwechsel. Er suggeriert 
das Ende der konservativen Militärelite, das es in Wirklichkeit bis 1945 nicht ge-
geben hat,14 und knüpft daran Gedanken, die das tatsächliche fachliche und mo-
ralische Versagen der Generalität und des deutschen Generalstabs gerade auch in 
der ersten Phase des Krieges gegen die Sowjetunion,15 also bereits vor der Nieder-
lage vor Moskau, komplett ignorieren:

Das war der Aderlaß an der höchsten militärischen Führung Deutschlands; und mehr – es be-
deutete die Ersetzung des selbständigen Denkens durch die Schablone und in der Konsequenz 
die Austrocknung des organisatorischen und moralischen Vermögens des deutschen Volkes; 
und noch mehr – es bedeutete die Austrocknung einer bedeutenden Kraftquelle in der traditio
nellen Mitte des Kontinents, bedeutete den Einzug der Steppe in Europa. Tausendfünfhundert 
bis zweitausend Generalstabsoffiziere waren betroffen: Kommandeure, die ihre militärische 
Einsicht über den Parteibefehl stellten, die nicht in einer befohlenen Weltanschauung, sondern 
im eigenen Gewissen die höchste entscheidende Instanz erblickten, die internationale Abma-
chungen respektiert haben wollten und auch aus diesem Kriege mit ‚weißer Weste‘ herauszu-
kommen trachteten. Treu und Glauben, Anständigkeit und Ritterlichkeit blieben auf der Stre-
cke. Das Parallelogramm der sittlichen Kräfte auf den östlichen Schlachtfeldern war gespannt, 
das Gesicht der deutsch-russischen Front endgültig geprägt. Es konnte sich nur noch um Ver-
nichtung handeln.16

In Plieviers Moskau-Roman finden sich die beiden wirksamsten, hartnäckigsten 
und bis in unsere Zeit hinein vagabundierenden Legenden um die Streitkräfte 
des „Dritten Reichs“: erstens die Legende von der „sauberen“ Wehrmacht mit 
ihren tapferen, vom „Rattenfänger“ Hitler ins Verderben geführten Soldaten; 
zweitens die vom Generalstab in die Welt gesetzte Legende von der hoch profes-
sionellen, auch moralisch integren Militärelite, der Hitler, der Verbrecher und 

einen Bund von Völkern gegen sich mobilisiert. Gegen sich? Praktisch hieß das: gegen die 
Wehrmacht.“ (S. 515); „[…] völliges Versagen des Nachschubs“ (S. 527); „Sturm über Asien, 
über den Ural, über die Wolga hinweg, berstende Himmel, ihre Lasten über den Kontinent 
ausschüttend, eisigen Atem bis an die Enden Europas blasend…“ (S. 533).

13	Vgl. Plievier, Moskau, S. 529–531; Heinz Guderian: Erinnerungen eines Soldaten. Heidelberg 
1951, S. 240–243.

14	Vgl. Jürgen Förster: Die Wehrmacht im NS–Staat. Eine strukturgeschichtliche Analyse. Mün-
chen 2007.

15	Vgl. Johannes Hürter: Hitlers Heerführer. Die deutschen Oberbefehlshaber im Krieg gegen die 
Sowjetunion 1941/42. München 2006; Geoffrey P. Megargee: Hitler und die Generäle. Das Rin-
gen um die Führung der Wehrmacht 1933–1945. Paderborn 2006.

16	Plievier, Moskau, S. 532.



56    Johannes Hürter

Dilettant, ins Handwerk gepfuscht habe und der dadurch ein möglicher Sieg ver-
dorben worden sei.

Damit kommen wir zur Besonderheit der Erinnerung an Moskau 1941, die 
sich so weder im Stalingrad-Mythos noch in den anderen Erzählungen über den 
deutsch-sowjetischen Krieg findet, also gewissermaßen das Alleinstellungsmerk-
mal des deutschen Erinnerungsorts Moskau ist. In sämtlichen Darstellungen der 
Schlacht vor Moskau tauchen das Motiv des wortwörtlich zum Greifen nahen 
Erfolgs und die Erinnerungsfigur der am weitesten auf die sowjetische Metro
pole vorgestoßenen deutschen Einheit auf. Ein Erkundungstrupp hatte am  
2. Dezember 1941 den Moskauer Vorort Chimki erreicht, acht Kilometer von der 
Stadtgrenze und knapp zwanzig Kilometer von der Stadtmitte entfernt. Diese 
militärisch an sich unbedeutende Tatsache wurde in der Erinnerungskultur viel-
fach ausgeschmückt und verfestigte sich zum Bild, dass der Kreml, die Machtzen-
trale Stalins, bereits im Scherenfernrohr, im Visier der Wehrmacht gewesen sei. 
Auch in Plieviers Roman kommt diese symbolträchtige Rekordmarke vor, mit 
dem bezeichnenden und grob wahrheitswidrigen Zusatz, dass Hitler einen mög-
lichen Vorstoß in die Stadt hinein verhindert habe.17 Welche Suggestion von die-
sem Narrativ ausging, wird in der Rezension des Plievier-Buches durch den 
bekannten Publizisten Friedrich Sieburg in der Wochenzeitschrift „Die Zeit“ 
deutlich:

Wohl kam es ihm [Plievier] vor allem darauf an, seine tiefste Erfahrung ‚der Getretene schreit‘ 
künstlerisch zu gestalten. Aber er konnte nicht verhindern, daß der deutsche Zusammenbruch 
vor Moskau als eine Serie von Fehlern erscheint, deren größter das Verhalten Hitlers war. Hätten 
sie vermieden werden können? Die Frage ist furchtbar, denn sie führt in jähem Bogen weit ab 
von der sittlichen Idee des Buches. Natürlich will der Autor sagen, daß Hitler nicht siegen konn-
te, weil er nicht siegen durfte – selbst wenn ‚der Nachschub geklappt hätte‘. […] Die ungeheure 
Erregung, die von vielen Seiten dieses Buches ausgeht, entsteht indessen aus der bangen Frage: 
‚Wird es klappen?‘ Bei Gott, wir wissen, daß es den deutschen Truppen nicht gelang, in Moskau 
einzudringen. Aber wir erfahren mit einer Eindringlichkeit, die mit allen schriftstellerischen 
Mitteln geschärft wird, wie nahe die Spitze der Wehrmacht dem Ziele war. Das stärkste Stück 
des Buches ist die Schilderung des Vorstoßes, den die Vorausabteilung des Oberstleutnants Vils-
hofen über den Protwafluss hinaus unternimmt. Der Vorstoß ist so hinreißend beschrieben, daß 
man den dahinstürmenden Panzern atemlos folgt und sich schließlich dabei ertappt, daß man 
ihren Erfolg wünscht.18

Theodor Plievier beschreibt den Ostfeldzug der Wehrmacht als großes Drama, 
als Tragödie mit der Niederlage vor Moskau als Peripetie: „Der Krieg im Osten 
hatte seine Zenithöhe überschritten und konnte nur noch – was auch immer 
geschehen würde und wie viele Opfer ihm noch gebracht werden sollten – sei-

17	Ebd., S. 526 f.: „Zwei Gestalten zogen durch die Schneewüste, ein General mit seinem Adju-
tanten. Der General hatte unter Hoepner ein Panzerkorps geführt; seine Vorausabteilung war 
bis an den Flugplatz Chimki herangekommen, bis an die Endstation der Moskauer Straßen-
bahn, die Ulitza Gorkowa, die bis zum Kreml führende Magistrale, hatte offen vor den Ge-
schützen seiner Panzer gelegen – und der Feindwiderstand an der Stadtgrenze war unbedeu-
tend gewesen. Dennoch hatte er – der Grund dafür blieb ein Geheimnis des Führers – seine 
Abteilung zurückrufen müssen.“

18	Friedrich Sieburg: Das Gelächter des Kriegsgottes. In: Die Zeit vom 23. Okt. 1952, S. 3.



„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort    57

nem blutigen Ende entgegentreiben.“19 In dieses hypertrophe Deutungsmuster 
passen auch die Andeutungen Plieviers, im Ostfeldzug sei es um die Idee der 
Einigung Europas gegangen,20 sowie die im Roman verarbeiteten angeblichen 
Aussagen sowjetischer Offiziere, dass der deutsche Angriff den geheimen Kriegs-
vorbereitungen der Roten Armee zuvorgekommen sei.21 Seine Erzählung enthält 
außerdem die Botschaft, dass bis zur ersten großen Niederlage des deutschen 
Heeres die Eroberung Moskaus und der Zusammenbruch des Sowjetimperiums 
durchaus möglich gewesen seien. Dies war – wie das Konstrukt einer Verteidi-
gung Europas gegen den „Osten“ und die Präventivkriegsthese – ein Narrativ des 
Kalten Krieges. In einem Interview zum Erscheinen seines Romans betonte Plie-
vier mit deutlichem Gegenwartsbezug, sein Buch enthalte die geschichtliche 
Wahrheit, dass es keine unbesiegbare Armee gebe: „Die Grande Armée von Na-
poleon war es nicht. Die Wehrmacht unter Hitler war es nicht. Die Rote Armee 
ist es nicht.“22

Vor allem aber besaß diese Geschichtsdeutung ein beträchtliches Identifi
kations- und Integrationspotenzial für die deutsche Nachkriegsgesellschaft. Im 
kollektiven Gedächtnis der Bundesrepublik formierte sich Moskau zum Symbol 
dafür, dass man 1941 mit einer noch intakten Streitmacht ehrenvolle militärische 
Leistungen vollbracht habe, auf die man gerade unter den Vorzeichen des Ost-
West-Konflikts stolz sein könne. Diese Sinnkonstruktion war so populär wie wirk-
sam, bestärkte sie doch die ehemaligen Soldaten und ihre Familien in der Selbstle-
gitimierung, schon damals Europa, das Abendland, gegen Asien und den Bolsche-
wismus verteidigt zu haben. Man war gescheitert, aber: War man nicht grandios, 
nämlich kurz vor dem Ziel und nur durch Pech sowie das Unvermögen einer zu-
gleich kriminellen wie militärisch inkompetenten Staatsführung gescheitert?

Populäre Kriegsbilder, ihre Dekonstruktion  
und ihr Nachleben

Die anhand von Plieviers Moskau-Roman aufgezeigten Versatzstücke der kollek
tiven Erinnerung an Moskau 1941 finden sich, natürlich vielfältig variiert, in un-
zähligen Verarbeitungen und Darstellungen des „Russlandfeldzugs“, wie dieser 
Krieg lange genannt wurde. Eine weiteres Referieren von Beispielen aus der Belle-

19	Plievier, Moskau, S. 533.
20	Ebd., S. 538 f., lässt Plievier seine Hauptfigur Vilshofen sinnieren: „Warum sind wir hierher 

gekommen – um das Land zu nehmen oder um das Land einzuordnen, es wieder einzuord-
nen in den großen europäischen Raum? […] Deutsche und Russen lagen erfroren im Schnee. 
Was hatten sie gewollt? Was hatten ihre Machthaber mit ihnen vorgehabt? Sie wollten das 
Schicksal Europas entscheiden. Nicht zum erstenmal… Karl XII. ging auf den Feldern von 
Poltawa zugrunde. Die französischen Musketiere Napoleons scheiterten. Die deutschen Gre-
nadiere lagen nun auf der gleichen, gefrorenen Erde. Europa blieb ungeboren, und die Völker 
diesseits und jenseits des blutigen Risses leiden hoffnungslos…“

21	Ebd., S. 323–325.
22	Der Spiegel vom 17. Sept. 1952, S. 24 f., hier S. 25.



58    Johannes Hürter

tristik23, aus der militärischen Erinnerungsliteratur24, aus Schulbüchern25, aus 
Landserheften26 oder aus Illustrierten wie „Stern“, „Quick“ und „Kristall“27 wür-
de seriell wirken und bald langweilen. Zumindest auf ein Sachbuch sei aber noch 
hingewiesen, da es das westdeutsche Geschichtsbild vom Krieg gegen die Sowjet-
union wie kaum ein zweites prägte. Der Bestseller „Unternehmen Barbarossa. Der 
Marsch nach Russland“ von Paul Carell, zuerst als Illustriertenserie in „Kristall“, 
dann 1963 als Buch erschienen und bis in unsere Gegenwart immer wieder aufge-
legt, war für mehr als zwei Jahrzehnte in der Bundesrepublik eine Art Haus- und 
Volksbuch über den Ostkrieg.28 Auch für mich, der ich das Buch bei meinen 
Großvätern – zwei ehemaligen Wehrmachtssoldaten – vorfand, war es wie für die 
meisten historisch interessierten Nachgeborenen die erste Begegnung mit diesem 
Krieg. Wie problematisch das war, ahnt man, wenn man weiß, dass Paul Carell 
eigentlich Paul Karl Schmidt hieß und von 1940 bis 1945 Pressechef des Auswär-
tigen Amts, also ein Propagandaspezialist der NS-Diktatur gewesen war.

Das Werk von Carell alias Schmidt ist ein aus zahllosen Dokumenten und In-
terviews geschickt montiertes Loblied auf den deutschen Soldaten. Der Autor ver-
tritt wie Theodor Plievier, sogar eindeutiger, die Präventivkriegsthese und ver-
sucht ebenfalls die Vorstellung zu nähren, dies sei ein Feldzug Europas gegen den 
östlichen Bolschewismus gewesen. Auch bei Carell wird die Offensive der Wehr-
macht schließlich zur „Schlussjagd auf Moskau“, die mit dem berühmten „Acht 
Kilometer vor Moskau“ das Ziel nur knapp verfehlt. Auch bei ihm werden die 

23	Vgl. Christina Morina: Der Angriffskrieg als Lesestoff. Darstellung und Deutung des Russ-
landfeldzuges in der deutsch-deutschen Nachkriegsliteratur (1945–1960). In: Zeitgeschichte-
online (Mai 2005), verfügbar unter: http://www.zeitgeschichte-online.de/sites/default/files/
media/russerinn_morina.pdf.

24	Vgl. Rolf Düsterberg: Soldat und Kriegserlebnis. Deutsche militärische Erinnerungsliteratur 
(1945–1961) zum Zweiten Weltkrieg. Motive, Begriffe, Wertungen. Tübingen 2000.

25	Vgl. Bodo von Borries: Vernichtungskrieg und Judenmord in den Schulbüchern beider deut-
schen Staaten seit 1949. In: Michael Th. Greven, Oliver von Wrochem (Hrsg.): Der Krieg in der 
Nachkriegszeit. Der Zweite Weltkrieg in Politik und Gesellschaft der Bundesrepublik. Opla-
den 2000, S. 215–236.

26	Vgl. Habbo Knoch: Der späte Sieg des Landsers. Populäre Kriegserinnerung der fünfziger Jah-
re als visuelle Geschichtspolitik. In: Arbeitskreis Historische Bildforschung (Hrsg.): Der Krieg 
im Bild – Bilder vom Krieg. Hamburger Beiträge zur Historischen Bildforschung. Frankfurt 
a. M. u. a. 2003, S. 163–186.

27	Vgl. Michael Schornstheimer: Die leuchtenden Augen der Frontsoldaten. Nationalsozialismus 
und Krieg in den Illustriertenromanen der fünfziger Jahre. Berlin 1995.

28	Paul Carell: Unternehmen Barbarossa. Der Marsch nach Rußland. Frankfurt a. M. 1963. Die 
Serie war zuvor in 46 Folgen in der Illustrierten „Kristall“ erschienen (Heft 13/1961 bis Heft 
6/1963), einer Zeitschrift des Axel Springer Verlags mit einer Auflagenhöhe von knapp einer 
halben Million Exemplaren. Das Buch erreichte nach Angaben des Ullstein Verlags eine Auf-
lage von 204 000 Exemplaren. Vgl. Christian Plöger: Von Ribbentrop zu Springer. Zu Leben 
und Wirken von Paul Karl Schmidt alias Paul Carell. Marburg 2009, S. 340, Anm. 340. Zu 
Carell/Schmidt und seinem Geschichtsbild vgl. außerdem Wigbert Benz: Paul Carell. Ribben-
trops Pressechef Paul Karl Schmidt vor und nach 1945. Berlin 2005, besonders S. 91–100. Vgl. 
auch Habbo Knoch: Die lange Dauer der Propaganda. Populäre Kriegsdarstellung in der frü-
hen Bundesrepublik. In: Wolfgang Hardtwig, Erhard Schütz (Hrsg.): Geschichte für Leser. Po-
puläre Geschichtsschreibung in Deutschland im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2005, S. 205–226.



„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort    59

Kriegsverbrechen und eigentlichen Ziele des Feldzugs ausgeblendet, ist das deut-
sche Ostheer vor allem ein bewunderungswürdiges militärisches Instrument, mit 
dem „der Russe“, wie es in dem Buch penetrant heißt, beinahe besiegt worden 
wäre. Auch für diesen Autor belegt die Schlacht vor Moskau vor allem „die ganz 
überragende Leistung der deutschen Verbände, die den Sowjets den Erfolg ver-
wehrte und eine Katastrophe verhinderte. Soldat und Offizier übertrafen an Ge-
horsam, Tapferkeit, Entbehrung und Aufopferung alles bisher Gekannte.“29

Die Bücher Carells/Schmidts über den deutsch-sowjetischen Krieg – 1966 er-
schien als zweiter Band „Verbrannte Erde“30 – wurden nicht nur in den Gazetten 
des Springer-Verlags, sondern in zahlreichen Zeitungen von der deutschen „Zeit“ 
bis zur amerikanischen „New York Times“ positiv besprochen.31 Selbst eine wis-
senschaftliche Zeitschrift wie das „historisch-politische Buch“ lobte den Autor: 
„Sorgfältige Forschung und saubere Geschichtsschreibung verbindet er mit leben-
diger, anschaulicher Darstellungskraft in dem Bemühen, die Wahrheit zu finden.“32 
Kritische Stimmen wie die von Bodo Scheurig in der „Frankfurter Allgemeinen 
Zeitung“ blieben die Ausnahme.33 Namentlich ehemaligen Wehrmachtsgenerälen 
gefiel der „(Lob-)Preis eines tapferen, opferbereiten und über weite Strecken über-
legenen deutschen Soldatentums“.34

Die überwiegend positive Rezeption der populären Geschichtsklitterungen eines 
Paul Carell wirft ein bezeichnendes Licht auf die unrühmliche Tatsache, dass die 
westdeutsche Geschichtswissenschaft das Forschungsfeld „Krieg gegen die Sowjet
union“ zu lange der Selbstdarstellung des ehemaligen Generalstabs überlassen 
hatte.35 Den Markt und das Kriegsbild dominierten nicht nur Generalsmemoiren 
wie Guderians „Erinnerungen eines Soldaten“ und Erich von Mansteins geradezu 

29	Carell, Unternehmen Barbarossa, S. 344.
30	Paul Carell: Verbrannte Erde. Schlacht zwischen Wolga und Weichsel. Frankfurt a. M. 1966.
31	Vgl. Benz, Paul Carell, S. 96–100; Plöger, Von Ribbentrop zu Springer, S. 344–346.
32	Rezension von Hartwig Pohlmann zu „Unternehmen Barbarossa“. In: Das historisch-politi-

sche Buch 12 (1964), S. 148 f. Der Rezensent war Oberst a. D. 
33	Bodo Scheurig: Entstelltes Bild des Rußlandfeldzuges. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 

vom 7. Juli 1964. Scheurig schrieb über „Unternehmen Barbarossa“: „Nirgendwo sind für die-
sen Autor auf deutscher Seite Gewalt und Verbrechen geschehen. Untaten hat nur der Gegner 
begangen. Die eigene Seite erglänzt in betäubender Makellosigkeit. […] Mit der Wahrheit, die 
wir uns schuldig sind, damit ein besserer Neuanfang möglich werde, hat diese Methode 
nichts gemein. Sie verdummt jene, die zu vergessen geneigt sind, und sie erbittert diejenigen, 
die schwer vergessen können und auf der ganzen Wahrheit bestehen.“

34	General a. D. Walter Warlimont über Carell, Unternehmen Barbarossa. In: Der Spiegel vom 
1. Juli 1964, S. 74 f. („Nicht Verrat, Hitlers Hybris!“).

35	Vgl. Bernd Wegner: Erschriebene Siege. Franz Halder, die „Historical Division“ und die Rekon-
struktion des Zweiten Weltkrieges im Geiste des deutschen Generalstabes. In: Ernst W. Hansen, 
Gerhard Schreiber, Bernd Wegner (Hrsg.): Politischer Wandel, organisierte Gewalt und nationa-
le Sicherheit. Beiträge zur neueren Geschichte Deutschlands und Frankreichs. Festschrift für 
Klaus-Jürgen Müller. München 1995, S. 287–302. Johannes Hürter: Die Wehrmachtsgeneralität 
und die „Bewältigung“ ihrer NS-Vergangenheit. In: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeit-
geschichte 18 (2014), Heft 1, S. 17–30. Auf Moskau 1941 konzentriert und aus der Sicht der 
sozialistischen DDR-Geschichtswissenschaft, jedoch mit einigen treffenden Beobachtungen 
vgl. Gerhart Hass: Die Schlacht bei Moskau. Zu einigen militärpolitischen Schlußfolgerungen 
der bürgerlichen Historiographie. In: Militärgeschichte 20 (1981), S. 517–527.



60    Johannes Hürter

sprichwörtlich gewordener Erfolgstitel „Verlorene Siege“36, sondern auch die zwar 
sachkundigen, aber ebenfalls tendenziös „im Geiste des deutschen Generalstabs“ 
geschriebenen kriegsgeschichtlichen Darstellungen der früheren Generäle und Ge
neralstabsoffiziere Kurt von Tippelskirch, Alfred Philippi und Ferdinand Heim.37 
Ihnen folgten und sekundierten mit noch mehr Breitenwirkung die zahlreichen 
populären Sachbücher zum Thema – Carell/Schmidt war keineswegs der einzige 
Erfolgsautor in diesem Bereich.38 Die Fachwissenschaft machte sich erst nach und 
nach – und zunächst nur vorsichtig und zögerlich – daran, die Mythen um den 
Ostkrieg zu dekonstruieren.39 Angefangen mit ersten wichtigen Hinweisen von 
Andreas Hillgruber40 in den 1960er Jahren, fortgesetzt durch einige Pionierstudien 
in den 1970er Jahren und verstärkt seit den 1980er und 1990er Jahren wurden 
sowohl die Beteiligung der Wehrmacht und ihrer Elite an der Vorbereitung und 
Durchführung eines rassenideologischen Eroberungs-, Raub- und Vernichtungs-
krieges als auch die Ursachen seines militärischen Scheiterns gründlich unter-
sucht.

Von den beiden genannten Legenden, dem Wehrmachtsmythos und dem Gene-
ralstabsmythos, ist wenig übrig geblieben. Nach den Forschungen vor allem von 
Klaus Reinhardt sowie Historikern des Militärgeschichtlichen Forschungsamts 
und des Instituts für Zeitgeschichte41 ist es heute Stand des Wissens, dass der so 
fahrlässig geplante „Blitzfeldzug“ gegen die Sowjetunion schon Monate vor De-
zember 1941 gescheitert war, dass die Fehlentscheidungen der Heeresleitung und 
einzelner Truppenführer mindestens genauso gravierend waren wie die Eingriffe 
Hitlers, dass die Erfolgsaussichten nicht vom „Glück“, sondern von der haarsträu-
bend unterschätzten Leistungsfähigkeit des sowjetischen Gegners abhingen, dass es 
sich vor Moskau keineswegs um eine „Entscheidungsschlacht“, sondern um das 
Versiegen der deutschen Offensivkraft, um ein schon fast naturgegebenes Auslau-
fen der Angriffswelle handelte. Selbst eine Besetzung Moskaus hätte nichts ent-
schieden, während für das Deutsche Reich nach dem Scheitern des Blitzkriegsplans 
und seinen globalen Konsequenzen dieser Krieg nicht mehr zu gewinnen war.

Die Forschung war, so verzögert sie auch einsetzte, der kollektiven Erinnerung 
voraus. Die Verbrechen der Wehrmacht sind erst durch die Debatten um die 

36	Erich von Manstein: Verlorene Siege. Bonn 1955.
37	Kurt von Tippelskirch: Geschichte des Zweiten Weltkrieges. Bonn 1951; Alfred Philippi, Ferdi-

nand Heim: Der Feldzug gegen Sowjetrußland 1941 bis 1945. Ein operativer Überblick. Stutt-
gart 1962.

38	Mit populären Titeln über Moskau 1941 waren u. a. erfolgreich: Werner Haupt, Heinz Magen-
heimer, Wolfgang Paul, Janusz Piekalkiewicz, Carl Wagener.

39	Vgl. Rolf-Dieter Müller, Gerd R. Ueberschär: Hitlers Krieg im Osten 1941–1945. Ein Forschungs-
bericht. Darmstadt 2000; zur Schlacht vor Moskau ebd., S. 93–103.

40	Vgl. Andreas Hillgruber: Hitlers Strategie. Politik und Kriegführung 1940–1941, Frankfurt a. M. 
1965.

41	Klaus Reinhardt: Die Wende vor Moskau. Das Scheitern der Strategie Hitlers im Winter 
1941/42. Stuttgart 1972; Horst Boog u. a.: Der Angriff auf die Sowjetunion. Stuttgart 1983 (= 
Das Deutsche Reich und der Zweite Weltkrieg. Bd. 4); Christian Hartmann: Halder. General-
stabschef Hitlers 1938–1942. Paderborn u. a. 1991; Hürter, Hitlers Heerführer.



„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort    61

Hamburger „Wehrmachtsausstellung“ nach 1995 im öffentlichen Geschichtsbe-
wusstsein verankert worden.42 Dass sich im selben Maße auch die Wahrnehmung 
der militärischen Ereignisse verändert hat, muss bezweifelt werden. Eine 2007 
ausgestrahlte, überaus erfolgreiche ZDF-Fernsehserie über „Die Wehrmacht. Eine 
Bilanz“ berief sich auf die neueste Forschung, und tatsächlich erhielten die Ver-
brechen breiteren Raum als in älteren Produktionen. Doch die Darstellung der 
Offensive auf Moskau und ihres Scheiterns ließ kaum einen Bewusstseinswandel 
erkennen. Da waren sie wieder, die altbekannten Versatzstücke, bekräftigt von 
„Zeitzeugen“, wenn auch in scheinbar differenzierende Erläuterungen eingehüllt: 
die Sibirier, das Wetter, der Diktator, der nicht auf Generäle wie Guderian hören 
will, die acht Kilometer vor Moskau.43 So bleibt abzuwarten, ob Moskau 1941 in 
der nunmehr gesamtdeutschen Erinnerung zu einem Symbol für das endgültige 
Scheitern eines von allen Eliten mitgetragenen verbrecherischen Unternehmens 
wird oder doch unter der Oberfläche von Erinnerungsritualen als Symbol für 
einen „Beinahe-Sieg“ der „heldenhaften“ deutschen Wehrmacht fortlebt.

42	Vgl. Hans-Ulrich Thamer: Vom Tabubruch zur Historisierung? Die Auseinandersetzung um 
die „Wehrmachtsausstellung“. In: Martin Sabrow u. a. (Hrsg.): Zeitgeschichte als Streitgeschich-
te. Große Kontroversen nach 1945. München 2003, S. 171–186.

43	Vgl. das ebenfalls sehr erfolgreiche Begleitbuch Guido Knopp: Die Wehrmacht. Eine Bilanz. 
München 2007, S. 110–125.





Andrea Zemskov-Züge

Perestrojka und Erinnerung in Leningrad

Der „Umbau“ des Blockade-Gedenkens in Russland 
und seine Rezeption in Deutschland1

In den späten 1980er Jahren erfuhr die öffentliche Meinung in der Sowjetunion 
einen erdrutschartigen Wandel. Er erschütterte die ideologischen Säulen, auf de-
nen der sowjetische Staat geruht hatte. Alte Gewissheiten, sowohl der Bevölke-
rung als auch der politischen Kaste, wurden in Frage gestellt: „In kürzester Zeit 
entstand eine Meinungsvielfalt, die man nicht nur in der westlichen Welt für un-
möglich gehalten hatte. Nicht länger bestimmte die Partei, worüber Zeitungen, 
Radio und Fernsehen berichten durften. Glasnost’ befreite die publizistische und 
sonstige Öffentlichkeit von der zentnerschweren Bürde des obrigkeitlichen Ideo-
logiemonopols, das zu den Prinzipien nicht erst des Stalin’schen sondern schon 
des Lenin’schen Staates gehört hatte.“2

Bei Interviews mit Überlebenden der Blockade Leningrads, die Mitte der 
1990er Jahre geführt wurden, waren die Nachwirkungen dieser tiefen Erschütte-
rungen noch deutlich zu spüren. Was die Erinnerung an die Blockade betraf, so 
machten sie sich zumeist an einem bestimmten Werk fest: dem Blockadebuch. 
Besonders umstritten war bei den GesprächspartnerInnen ein Kapitel, in dem 
von Kannibalismus in der belagerten Stadt berichtet wurde, aber auch Berichte 
darüber, dass während der Hungersnot auch Haustiere gegessen worden waren. 
Die einen bestätigten diese Phänomene. Sie erzählten dazu häufig eigene Erinne-
rungen und Geschichten. Andere bestritten solche Vorkommnisse vehement oder 
betonten, dass es sich dabei nur um absolute Ausnahmeerscheinungen gehandelt 
habe.3 In manchen Gesprächen wurde Verbitterung darüber artikuliert, dass das 
Kriegsgedenken durch solche unschönen Themen verunstaltet und seiner Hel-
denhaftigkeit beraubt werde. In anderen klang Erleichterung darüber an, dass 
schwierige Themen endlich zur Sprache kommen konnten. Seit Kriegsende hat-
ten in der Sowjetunion im Gedenken an die Blockade immer wieder Wandlungen 
der Erinnerungssemantik stattgefunden.4 Der grundlegendste und umfassendste 

1	 Die Autorin bedankt sich bei den InterviewpartnerInnen und der Firma Zero Film, Berlin, die 
die Zeitungsausschnitte für die nachfolgenden Analysen zur Verfügung gestellt haben.

2	 Manfred Hildermeier: Geschichte der Sowjetunion 1917–1991. Entstehung und Niedergang des 
ersten sozialistischen Staates. München, 1998, S. 1027. 

3	 Die Verfasserin bezieht sich hier auf Interviews, die sie selber 1996 und 1997 für ihre Magis-
terarbeit geführt hat. Andrea Zemskov-Züge: „Die Sowjetische Frau im Großen Vaterländi-
schen Krieg“. Rollenbilder in Publizistik und autobiographischen Interviews am Beispiel Le-
ningrads. Unveröffentlichtes Manuskript, eingereicht als Magisterarbeit am Fachbereich für 
Geschichte der Freien Universität Berlin, WS 1999/2000.

4	 Im Russischen ist von richtungsweisenden („ustanovočnye“) Forschungsbeiträgen die Rede, 
die neue Aspekte beleuchteten und Zugeständnisse an unter der Hand bereits bekannte Infor-



64    Andrea Zemskov-Züge

Wandlungsprozess wurde jedoch zweifellos durch den angestrebten Umbau des 
sowjetischen Staates und die Politik der Glasnost’ ausgelöst, die eine grundsätzli-
che Enttabuisierung und Beseitigung der „weißen Flecken“ in der sowjetischen 
Geschichte zum erklärten Ziel hatte. Dieser Wandel des Gedenkens blieb jedoch 
nicht auf Russland beschränkt. Nach dem Ende der Sowjetunion vervielfältigten 
sich die kulturellen Kontakte zwischen Deutschen und Russen. Es eröffneten sich 
neue Reise- und Forschungsmöglichkeiten, und Informationen wurden leichter 
ausgetauscht. Dies führte auch in Deutschland zu einer anderen Wahrnehmung 
der ehemaligen Kriegsgegner und ihrer Sicht des Krieges, darunter auch der Bela-
gerung Leningrads.

Dieser Aufsatz nimmt diese Phase des grundlegenden „Umbaus“ des Geden-
kens in den 1980er und frühen 1990er Jahren in den Blick: Anhand von Veröf-
fentlichungen in sowjetischen Zeitungen soll zunächst gezeigt werden, wie sich 
mit Perestrojka und Glasnost’ Darstellungen der Blockade in den Zeitungen radi-
kal änderten. Nachfolgend wird ein Diskurs näher betrachtet, der alte Gewisshei-
ten und neue Stalinismuskritik in sich vereinigte: die Zeitungskampagne um die 
Neueröffnung des Leningrader Verteidigungsmuseums in den späten 1980er Jah-
ren. Anhand des deutschen Films „Blockade. Leningrad 1941–44“ und seiner Re-
zeption in der deutschen Öffentlichkeit wird abschließend betrachtet, ob und wie 
die neue sowjetische Erinnerungssemantik in der deutschen Öffentlichkeit Wi-
derhall fand.

Ausgangslage: frühe 1980er Jahre

Um den Wandel, der sich in den 1980er Jahren in der sowjetischen Öffentlichkeit 
vollzog, richtig einordnen zu können, muss man sich vergegenwärtigen, dass die 
Literatur und alle publizistische Arbeit in der Sowjetunion jahrzehntelang im 
Dienst des Staates stand. Seit 1932 musste sich alle schriftstellerische Arbeit am 
Paradigma des „Sozialistischen Realismus“ orientieren. Die rigiden Grundsätze 
dieser einzig anerkannten künstlerischen Richtung beinhalteten zahlreiche Tabus 
bezüglich Darstellung und Inhalten, die in Literatur und Kunst vorkommen soll-
ten. Auch historiographische und literarische Bearbeitungen der Belagerung Le-
ningrads waren von dieser ästhetischen Richtung geprägt: So waren beispielsweise 
die Darstellung physiologischer Vorgänge und umso mehr alle Beschreibungen 
von Hunger und dessen Folgekrankheiten verpönt. Ohne diese konnte jedoch die 
Situation der Leningrader Zivilbevölkerung während des Krieges nur äußerst un-
zureichend beschrieben werden.5 Stattdessen wurde versucht, mittels positiver 

mationen machten. Vgl. Andrej Dzeniskevič: Blokada i politika. Oborona Leningrada v po-
litičeskoj kon’junkture. Sankt-Peterburg, 1998, S. 38 f.

5	 Zu den Tabus des Sozialistischen Realismus siehe: Katerina Clark: Socialist Realism in Soviet 
Literature. In: Neil Cornwell (Hrsg.): Reference guide to Russian Literature. Chicago, 1998, S. 55–
59, S. 55.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    65

Helden, ein Bild von der Blockade zu zeichnen, das den Akzent weniger auf die 
Not der Bevölkerung, als auf ihren Heroismus legte.6 In Grundzügen blieb diese, 
in der Stalinzeit als einzig zulässig verordnete Darstellungsweise, in den sowjeti-
schen Massenmedien bis in die 1980er Jahre hinein erhalten.

Im Dezember 1982 präsentierte die Zeitung „Sovetskaja Rossija“ ihrer Leser-
schaft das Porträt eines Kriegshelden: Der aus Leningrad stammende Viktor Pe
trov hatte während des Krieges als vierzehnjähriger im Elektrosila-Werk in Lenin-
grad gearbeitet. Während eines Angriffs auf die Fabrik hatte der Junge seinen 
Vater verloren. Vierzig Jahre später wurde er an seinem Wohnort in Omsk von 
Journalisten besucht, die ihn als jungen Fabrikarbeiter porträtiert hatten. Eine 
Schlüsselszene des Porträts beschreibt ihn bei der Arbeit:

Jeden Morgen kam Viktor in die Werkshalle und führte Aufträge aus. Er war geschickt und 
verständig, zuverlässig übererfüllte er die Norm. Dem jungen Dreher wurden einige deutsche 
Kriegsgefangene unterstellt. An Geschicklichkeit waren sie dem Jugendlichen kaum unterlegen, 
aber zum Ende der Schicht schaffte er es, mehr herzustellen als jeder einzelne von ihnen. Er 
reihte die Teile nebeneinander auf, um den Unterschied zu unterstreichen. Das Duell endete 
mit einem Sieg: die Gefangenen baten darum, in eine beliebige andere Abteilung versetzt zu 
werden.7

Die Darstellung des Arbeiters Petrov erinnert an Vasja Antipov, einen anderen 
jungen Arbeiter aus Leningrad, der 1942, während der Blockade, in der Zeitschrift 
„Propaganda i Agitacija“ wie folgt charakterisiert worden war:

Er hatte Fieber. Der Arzt wies ihn an, nachhause zu gehen, aber Antipov ging stattdessen in 
die Werkshalle. Man hatte ihm am Vorabend eine Aufgabe übertragen – in 8 Stunden 100 
Teile zu produzieren. ‚Warum bist du gekommen?‘ Sprach ihn der Werkshallenleiter an. ‚Du 
bist krank, geh nach Hause.‘ ‚Ich mache den Auftrag für die Front fertig und gehe. Aber ver-
suchen sie vorher nicht, mich zu überreden, ich höre vorher auf keinen Fall auf zu arbeiten’. 
Antipov machte in 5 Stunden 120 Teile und erst dann ging er weg. Am Arbeitsplatz sagen sie 
nun über ihn: ‚Er ist ganz wie ein verletzter Krieger. Bevor er die Aufgabe erledigt hat, hört er 
nicht auf zu kämpfen.‘

Beide Textausschnitte weisen einige typische Merkmale des Leningrad-Patriotis-
mus auf, wie er in der Kriegspropaganda und in der frühen Nachkriegszeit ver-
breitet war: Die Leningrader Arbeiter wurden, häufig nach Anführung eines 
Ausspruchs Lenins, als besonders fleißig und geschickt und fortschrittlich darge-
stellt.8 Nach dem Dogma des Sozialistischen Realismus stärkten schwierige Er-
fahrungen, wie im Falle Petrovs der Tod des Vaters, oder widrige Umstände, wie 
die Krankheit Antipovs, den Einzelnen nur und spornten ihn an, noch größere 
Leistungen zu vollbringen. In der Kriegspropaganda, zumal über die Frontstadt 

6	 Vgl. Andrea Zemskov-Züge: Helden um jeden Preis. Leningrader Kriegsgeschichte(n).In: Ost-
europa 61 (2011), H. 8–9, S. 135–153.

7	 J. Burov: Dve medali. Vstreča s geroem oborony Leningrada. In:  Sovetskaja Rossija (22. 12. 
1982), Nr. 293, ohne Seitenangabe. Die hier zitierten Zeitungsartikel und Leserbriefe entstam-
men den privaten Archiven von Interviewpartnerinnen der Autorin, sowie dem Archiv der 
Firma Zero Film, Berlin. Nicht in allen Fällen sind daher die Seitenzahlen der Ausschnitte 
überliefert.

8	 Vgl. z. B. S. I. Avvakumov, E. V. Alekseeva: Leningrad dvaždy ordenonosnyj. Leningrad, 1945, 
S. 20, 23, 26.



66    Andrea Zemskov-Züge

Leningrad, war die Gleichsetzung von Produktionstätigkeiten mit dem Kampf 
an der Front üblich. Arbeitserfolge wurden, wie in den angeführten Beispielen, 
als symbolische militärische Siege interpretiert. Obwohl zwischen der Veröffent-
lichung beider Texte 40 Jahre liegen, waren diese Charakteristika der Darstellung 
erhalten geblieben.

Die angeführten Textstellen dokumentieren, dass die Semantik der Erinne-
rung an die Belagerung Leningrads, die in den sowjetischen Zeitungen der frü-
hen 1980er Jahre verbreitet war, wesentliche Elemente mit der Kriegspropaganda 
und dem sozialistischen Realismus der 1940er Jahre gemeinsam hatte. In den 
sowjetischen Zeitungen war, Anfang der 1980er Jahre, die Welt des Gedenkens 
noch „in Ordnung“: „Die Leningrader“ galten als Helden, als die sie ja auch in 
der Geschichtsschreibung zu Revolution und Bürgerkriegs dargestellt wurden: 
Arbeiter und Soldaten hatten Hand in Hand gekämpft und die Stadt Lenins vor 
dem Untergang gerettet. Das Leiden der Zivilbevölkerung wurde zwar nicht völ-
lig totgeschwiegen, hatte jedoch seinen – begrenzten – Platz auf dem Leningra-
der Piskarevo-Friedhof. Die sowjetische Bevölkerung und die Stadt Leningrad 
waren gestärkt aus dem Krieg hervorgegangen. Der Sieg war eine Erfolgsge-
schichte. Sie zeigte, dass das sowjetische Gesellschaftssystem auf dem richtigen 
Weg und den kapitalistischen Gesellschaften, insbesondere der deutschen, über-
legen war.9

Während diese Gewissheiten noch in der offiziellen Gedenkrhetorik der Tages-
zeitungen verankert blieben, hatte sich bereits in den 1970er Jahren eine kultur-
politische Entspannung angekündigt, die nicht ohne Auswirkungen auf das 
Kriegsgedenken und die öffentliche Erinnerung an die Blockade bleiben sollte. 
Die „Kulturpolitik der Brežnev-Administration“ versuchte, die „Fassade einer 
ideologisch und ästhetisch homogenen Kultur aufrechtzuerhalten“10. Gleichzeitig 
erstarkten in den späten 1970er Jahren, vor allem in der Literaturszene die Stim-
men, die sich für mehr künstlerische Freiheit einsetzten. Schriftsteller wie Andrej 
Bitov, Vasilij Aksenov, Viktor Erofeev und andere schlossen sich gegen die Verar-
mung der sowjetischen Literatur zusammen und forderten mehr künstlerische 
Freiheit. Seit der Gründung des sowjetischen Schriftstellerverbandes 1934, musste 
man darin Mitglied sein, um in den staatliche Verlagen und Massenmedien pub-
lizieren zu können.11 Im Dezember 1980 wurde nun in Leningrad eine unabhän-
gige Autorengewerkschaft von Mitarbeitern von Samizdat-Zeitschriften gegrün-

  9	Vgl. Carmen Scheide: „Ich habe gewusst, dass das Kriegsende für mich sehr schmerzhaft sein 
wird.“ Individuelle Kriegserinnerungen in der Sowjetunion. In: Zeitgeschichte-online, Mai 
2005, URL: http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/ich-habe-gewusst-dass-das-kriegsende-
fuer-mich-sehr-schmerzhaft-sein-wird (20. 10. 2014).

10	Dirk Kretzschmar, Matthias Stadelmann: Kulturpolitik. In: Stefan Plaggenborg, Manfred Hell-
mann, Klaus Zernack, Gottfried Schramm (Hrsg.): Handbuch der Geschichte Rußlands. Band 
5,2. Stuttgart 2002, S. 1153–1210, S. 1184.

11	Zum Sowjetischen Schriftstellerverband und seiner Funktion Vgl.: Jack F Matlock: The „Gov-
erning Organs“ of the Union of Soviet Writers. In: American Slavic and East European Re-
view, 15 (1956), 3, S. 382–399. John Garrard, Carol Garrard: Inside the Soviet Writers’ Union. 
New York 1990.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    67

det. Unabhängige Autoren griffen den kulturpolitischen Apparat so massiv an, 
dass dieser bereits geschwächt in die 1980er Jahre ging.12 Ein Zentrum der Bestre-
bungen den Sozialistischen Realismus zu dekanonisieren, bildete sich in der Mos-
kauer Literaturzeitschrift „Novyj Mir“ heraus.13

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist auch die Entstehung des Blo-
ckadebuches zu verstehen, das der Leningrader Schriftsteller Daniil Granin und 
sein belorussicher Kollege Ales’ Adamovič Mitte der 1970er Jahre gemeinsam ver-
fassten. Im Unterschied zu anderen Publikationen derselben Zeit, stützten sich 
die Autoren ausschließlich auf die Erzählungen Überlebender. Auf diese Weise 
wurden das Leben und das Überleben einzelner Zivilpersonen in der belagerten 
Stadt konsequent ins Zentrum gerückt und militärgeschichtliche Fragestellungen 
weitgehend ausgeblendet. Diese Vorgehensweise förderte eine Reihe wichtiger 
Themen zutage, die zwar den Überlebenden in Erinnerung geblieben waren und 
auch in den Familien erzählt wurden, bisher jedoch nicht Gegenstand von Veröf-
fentlichungen geworden waren. Zunächst fanden sich in Leningrad kein Verlag 
und keine Zeitschrift, die bereit waren, das Buch zu drucken. Bevor es 197714 
erstmals in Teilen in „Novyj mir“ erscheinen konnte, hatten die Autoren massive 
Probleme mit der Zensur.15 Weder das später so umstrittene Kapitel über Kanni-
balismus, noch ein Kapitel über die Leningrader Affäre, eine Parteisäuberung, der 
1949/50 die meisten hochrangigen Leningrader Parteifunktionäre der Kriegszeit 
zum Opfer gefallen waren, gingen in die ersten Auflagen des Buches ein. Daniil 
Granin erinnert sich an die gespaltenen Reaktionen der Leserschaft: „Das Buch 
erschien und rief auf der einen Seite Empörung bei den Parteihistorikern darüber 
hervor, dass wir ‚das heldenhafte Bild der Leningrader Epopöe‘ zerstören. Auf der 
anderen Seite kamen hunderte Briefe von Blockadeüberlebenden, die ihre Erzäh-
lungen schickten, um das Buch zu ergänzen. Einige forderten von uns noch mehr 
Wahrheit, sie sagten, wir hätten geschönt, es hätte noch schrecklichere Sachen ge-
geben und so weiter.“16

Granin führt die Schwierigkeiten, das Buch in Leningrad zu veröffentlichen auf 
die Einflussnahme des Leningrader Bezirkskomitees der KPdSU und insbesonde-
re eines bestimmten Bezirkssekretärs zurück. Erst unter dessen Nachfolger konnte 
das Blockadebuch ab 1984 auch in Leningrad erscheinen.17

12	Kretzschmar/Stadelmann, Kulturpolitik, S. 1186.
13	Ebenda, S. 1187.
14	Ales’ Adamovič, Daniil Granin: Glavy iz blokadnoj knigi. In: Novyj mir (1977), 12, S. 25–158. 

Im politischen Zentrum Moskau verfügten Verlage und Zeitschriften über mehr Freiheiten 
als in St. Petersburg oder provinzielleren Städten. Auch das – nicht unumstrittene – Blocka-
detagebuch von Vera Inber konnte 1945 zunächst in der Moskauer Zeitschrift „Znamja“ er-
scheinen, bevor es, ein Jahr später, auch ein Leningrader Verlag abdruckte. 

15	Daniil Granin: Istorija, sozdanija ‚Blokadnoj knigi‘. In: Družba narodov (2002), 11. http://
magazines.russ.ru/druzhba/2002/11/gran-pr.html, (16. 10. 2014). 

16	Ebenda.
17	Arlen Bljum: Blokadnaja kniga v cenzurnoj blokade. In: Neva (2004), 1, S. 238–245, 243 f.



68    Andrea Zemskov-Züge

Wandel der Gedenkrhetorik ab 1987

Die wechselhafte Geschichte des Blockadebuches zeigt, wie bereits seit den späten 
1970er Jahren, Schritt für Schritt, das Paradigma des Sozialistischen Realismus an 
Einfluss verlor. Diese zögerlichen Entwicklungen beschleunigten sich drastisch 
während der Amtszeit Michail Gorbačevs als Generalsekretär der KPdSU. Wäh-
rend die erste Phase seiner Amtszeit 1985/86 mehr von wirtschaftlichen Reform-
projekten geprägt war, begann ab Ende 1986 mit der Politik der Glasnost’ ein 
ideologischer und kulturpolitscher Umbruch. Im Februar 1987 hielt Gorbačev 
vor Wissenschaftlern und Journalisten eine Rede, in der er dazu aufforderte, die 
„weißen Flecken“ in der sowjetischen Geschichte zu entfernen.18 Diese folgen-
schwere Aufforderung entwickelte eine ungeheure Sprengkraft. Themen, die jahr-
zehntelang unberührt geblieben waren, wurden nun zur öffentlichen Diskussion 
freigegeben, darunter der stalinistische Terror und die Zwangskollektivierung mit 
ihren verheerenden Folgen.

Auch auf die Darstellung der Blockade in den sowjetischen Tageszeitungen 
wirkte sich die „Beseitigung“ der weißen Flecken aus. Es wurde nun möglich, 
auch solche Erinnerungen und Erfahrungen öffentlich mitzuteilen, die nicht mit 
dem vorgegeben Heldenmythos übereinstimmten. Am 4. März 1987 erschien bei-
spielsweise in der „Leningradskaja Pravda“ der Leserbrief eines Majors außer 
Dienst unter der großen Überschrift „Ich habe nichts Heldenhaftes getan“. Der 
Zeitzeuge schrieb: „Wenn ich die Aufforderung höre, meine Kriegserinnerungen, 
meine Fronterlebnisse zu teilen, verspüre auch ich den Wunsch, zu erzählen, was 
ich mit meinen 18 Jahren gesehen habe. Aber jedes Mal taucht ein Hindernis auf 
– ich habe nichts Heldenhaftes getan.“19

Auch im Artikel einer Zeitzeugin, die in derselben Ausgabe der Zeitung auf 
dem Titel erschien, war weniger von Helden, als von Menschen die Rede, die ein-
ander während der Blockade geholfen hätten: „Heute hört man viele gute Worte 
über die Heldenhaftigkeit der Leningrader. Aber keiner dachte damals an Helden-
tum. Wir waren einfach gewöhnliche Arbeiter auf unseren Posten, die ihrer ge-
liebten Stadt bis zum letzten Atemzug die Treue hielten.“20

Der Wandel in der Erinnerung an die Blockade beschränkte sich nicht darauf, 
dass die Überlebenden nunmehr auch weniger heldenhafte und alltäglichere Er-
fahrungen in der Öffentlichkeit preisgeben konnten, oder dass sie das Attribut der 
Heldenhaftigkeit mit bescheidenen Gesten ablehnten. Gleichzeitig wurden auch 
Stimmen laut, die die Leningrader Behörden, ihren Umgang mit dem Hunger 
und auch die Politik des öffentlichen Gedenkens kritisierten. In einem Leserbrief 
in der Zeitung „Leningradskij Rabočij“ vom 18. November 1988, äußerte ein In-
genieur namens Roslov Zweifel daran, dass im belagerten Leningrad wirklich kei-

18	Hildermeier, Geschichte der Sowjetunion, S. 1026. 
19	M. Vorob’ev: Ničego geroičeskogo mnoju ne soveršeno. In: Leningradskaja Pravda (04. 03. 1987), 

No 52, S. 2. 
20	R. Jakovleva: Dalekoe-Blizkoe. In: Leningradskaja Pravda (52), 04. 03. 1987, ohne Seitenangabe. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    69

ne Lebensmittelreserven vorhanden gewesen seien. Er bezog sich auf Augenzeu-
genberichte, nach denen im Sommer 1945 große Mengen verdorbener Konserven 
aus der Stadt gebracht und vergraben worden seien.21 Ein anderer Leserbrief in 
derselben Ausgabe beschäftigte sich mit einer Frage, die in den späten 1980er Jah-
ren immer häufiger gestellt wurde: Ein Zeitzeuge berichtete darin von einem Ge-
spräch mit einem Studenten, der ihn fragte, ob es nicht besser gewesen wäre, die 
belagerte Stadt aufzugeben. Der Autor des Briefes, Čaščin, verneinte die Frage 
empört. Dass sie überhaupt so gestellt wurde, führt er ausdrücklich auf die Politik 
der Glasnost’ zurück: „Glasnost’ ist eine gute Sache, aber wenn man sich ihrer 
einseitig bedient, leistet sie keine guten Dienste. Heute versuchen alle, besonders 
die Schriftsteller, indem sie Fakten und Mutmaßungen vermischen, die Vergan-
genheit unseres Landes irgendwie im trüben Licht erscheinen zu lassen […]. Das 
führt dazu, dass die junge Generation und Leute mittleren Alters, deren ganzes 
bewusstes Leben in der Nachkriegszeit stattfand, den Veteranen der Partei, des 
Krieges und der Arbeit misstrauen. Sie stellen alles in Zweifel, was mit der Ver-
gangenheit zu tun hat.“22

Bei vielen Zeitzeugen, die sich jahrzehntelang als Helden gefühlt hatten und 
mit Stolz auf ihre Blockadevergangenheit zurückblickten, rief die bloße Frage, 
ob es nicht besser gewesen wäre, Leningrad aufzugeben, große Empörung her-
vor. Der Blockadeüberlebende und Dichter Anatolij Molčanov fasste seine Em-
pörung zu dieser Frage in ein Gedicht. Die Identität als blokadnik wird darin 
als  symbolisches Kapital zur Intervention in geschichtspolitische Diskussionen 
eingesetzt. Der Autor beschwört die Toten auf dem Gedenkfriedhof Piskarevo, 
aus ihren Gräber aufzustehen, um derlei Frevel und ihre Urheber zu vernich-
ten.23

Aber nicht nur die Rolle der Behörden während des Krieges und das Verhalten 
der Veteranen wurde nun öffentlich hinterfragt, auch der Umgang mit der Blo-
ckadevergangenheit nach dem Krieg und in der Gegenwart wurden Gegenstand 
kritischer Artikel. Die Journalistin Alla Repina berichtete am 14. November 1989 
in der Zeitung „Smena“ von ihren Recherchen zu einem Krematorium, das sich 
während der Blockade in einem Ziegelwerk, nahe dem in der Nachkriegszeit er-
richteten Siegespark befunden hatte. Sie beklagt die mangelnde Auskunftswillig-
keit der Behörden sowie deren Gleichgültigkeit gegenüber der Tatsache, dass im 
Park die Asche tausender Menschen ohne Gedenktafeln verscharrt worden sei: 
„Und wirklich, was kann den Leningradern die Stadtverwaltung schon sagen, der 
es jahrelang gleichgültig war, dass die Asche tausender und tausender Opfer der 
Blockade vom Asphalt bedeckt war? Auf Nachfragen zum Siegespark antworten 
die Angestellten des Apparats ausweichend: es gibt keine Dokumente, keine Be-

21	V. Roslov: Ob istorii – tol’ko pravdu!. In: Leningradskij Rabočij, 18. 11. 1988, S. 3. 
22	V. Čaščin: Stojali nasmert’ Leningradcy. In: Leningradskij Rabočij, 18. 11. 1988, S. 3. 
23	A. Molčanov: My iz blokady. stichotvorenija. St. Peterburg 1992, S. 39. Auch die Frage, ob Le-

ningrad in St. Petersburg umbenannt werden soll, kommentiert Molčanov in Gedichtform 
und setzt dabei die Befürworter der Umbenennung mit den deutschen Angreifern gleich, ebd. 
S. 40. 



70    Andrea Zemskov-Züge

weise – nur die Erinnerungen von Zeugen. Und in der Erinnerung kommen be-
kanntermaßen Mängel vor.“24

In den Zeitungsbeiträgen und Diskussionen zu Blockade, die sich nach 1987 in 
den Leningrader und überregionalen Tageszeitung finden, wird ein Dilemma 
deutlich, in dem sich die Politik der Perestrojka von Anfang an befand: Um den 
Fortbestand des sowjetischen Staates zu sichern, war es notwendig geworden, 
Missstände öffentlich zu benennen und nach ihren historischen Gründen zu 
fahnden. Gleichzeitig brachte diese Offenheit schnell die Gefahr mit sich, neben 
den Missständen auch die Grundpfeiler des Sowjetischen Systems in Frage zu 
stellen. Um das System zu erhalten, war es daher ebenfalls nötig, einige ideolo
gische Grundpfeiler unangetastet zu lassen: „Stalinismus war für die Kritik frei
gegeben, nicht aber die Sowjetunion.“25 Wie Amir Weiner zeigt, hatte der Kriegs-
mythos in der Sowjetunion eine besondere integrative Dynamik entwickelt. Die 
Kriegserfahrung war zum einigenden Bezugspunkt unterschiedlichster Gruppen 
geworden. Dies war nicht nur ein Effekt der Propaganda, sondern auch durch die 
Bedeutung begründet, die viele Überlebende dem Krieg in ihrer Biographie und 
in der Geschichte ihres Landes beimaßen: „The hegemonic status of the Myth of 
the War can be traced not only to the Soviet state and its propaganda machine 
but equally, if not more so, to the identities of the articulators of the Myth in the 
localities, the peasant-soldiers, for whom the war turned into an autobiographical 
point of reference and a point of departure.“26

Ebenso wie für die Soldaten galt dies auch für die Überlebenden der Blockade, 
die blokadniki. Ihr Selbstwertgefühl und politisches Bewußtsein waren von der 
Gewissheit geprägt, das Überleben ihres Staates, sowie der Stadt Leningrad unter 
Einsatz ihres Lebens gesichert zu haben. Die jüngeren Generationen standen, in 
dieser Sichtweise, für immer in der Schuld der älteren, die ihr Leben durch den 
Einsatz im Krieg überhaupt erst möglich gemacht hatten. Dieser Mechanismus 
sicherte, aus Sicht der Überlebenden, die Solidarität und Systemtreue der Jugend, 
wie in einem unausgesprochenen Gesellschaftsvertrag.27 Allzu kritische Fragen, 
die die Fehler und Schwächen der Kriegsgeneration, die Rolle der Behörden wäh-
rend der Hungersnot in Leningrad, die Umstände des Massensterbens, die Versor-
gung der Eliten, Fehler bei der Evakuierung und andere problematische Bereiche 
in den Blick nahmen, wirkten auf das Verhältnis zwischen den Generationen aus. 
Sie bargen die Gefahr, dass der Kriegsmythos, der den gesellschaftlichen und in-
tergenerationellen Zusammenhalt sicherte, Schaden nehmen könnte.

24	A. Repina: Pepel’, kotoryj ne stučit v naši serdca. In: Smena Jg. 1989 (14. 11.), Nr. 261, S. 2.
25	Hildermeier, Geschichte der Sowjetunion, S. 1029.
26	Amir Weiner: The Making of a Dominant Myth: The Second World War and the Construc-

tion of Political Identities within the Soviet Polity. In: Russian Review Jg. 55 (1996), 4, S. 638–
660, S. 640. 

27	Andreas Langenohl: Das nackte und das gute Leben. Eine sequenzanalytische Deutung der 
postsowjetischen Erinnerung der Opfer im Großen Vaterländischen Krieg. In: Bernd Faulen-
bach, Franz-Josef Jelich (Hrsg.): Transformationen der Erinnerungskulturen in Europa nach 
1989. Essen, 2006, S. 253–273, sowie Nina Tumarkin: The Living and the Dead. The Rise and 
Fall of the Cult of World War II in Russia. New York 1994. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    71

Vor diesem Hintergrund werden Beiträge verständlich, die sich um den Erhalt 
des Heldenmythos bemühen. Ein solcher Beitrag ist der Artikel, den Dmitrij 
Chren’kov am 8. September 1990 in der „Leningradskaja Pravda“ veröffentlichte. 
Einerseits forderte Chren’kov darin dazu auf, der „Wahrheit in die Augen zu se-
hen“ und zu bekennen, dass es die Stalin’sche Führung gewesen sei, die das Land 
in den Tod geführt habe, gleichzeitig warnt er davor, die Rolle der Kommunisten 
bei der Verteidigung der Stadt zu unterschätzen. Er führt aus: „Es ist dringend 
notwendig, nicht nur die Verteidiger der Heimat zu rühmen, sondern uns auch 
endlich ernsthaft und tiefgehend mit den Gründen für die ernsthaften Misserfol-
ge des Landes und der Armee auseinanderzusetzen. Wir haben gelernt, den Hel-
den das Ihre zu geben. Es waren Tausende – an der Front und im Hinterland. 
Aber es hätte sehr viel weniger Soldatengräber geben können, wenn wir nicht mit 
Losungen jongliert, sondern die Kampferfahrung verallgemeinert hätten.“28

Chren’kov balanciert zwischen der Aufrechterhaltung des Heldenmythos bei 
gleichzeitiger Erforschung der Fehler, deren Ursachen aber nicht dem Gesellschafts-
system, sondern ausschließlich der Stalin’schen Führung angelastet werden.

Die Berichterstattung über das Museum der 
Verteidigung Leningrads

Einen Diskurs, der im Balanceakt zwischen Bewahrung des Heldenmythos und 
Anprangerung der stalinistischen Verbrechen einen Mittelweg fand, bildete die Zei-
tungskampagne, die die Neueröffnung des Museums der Verteidigung Leningrads 
1989 begleitete. Er nimmt einen wichtigen Stellenwert unter den Berichten zum 
Blockadethema ein, die in den späten 1980er Jahren in Leningrader Zeitungen zu 
finden sind. Seine Bedeutung speist sich aus der Vorgeschichte des Museums.

Das ursprüngliche „Museum der Verteidigung Leningrads“ war aus einer Aus-
stellung von erbeuteten Waffen und Kampfgerät entstanden, die seit dem Som-
mer 1942 in der belagerten Stadt gezeigt worden war.29 Nach der Befreiung Le-
ningrads öffnete bereits am ersten Mai 1944 eine umfangreiche Ausstellung mit 
dem Thema „Die heldenhafte Verteidigung Leningrads“ ihre Pforten. Innerhalb 
weniger Jahre wurde diese zu einem staatlichen Museum mit 36 Sälen ausge-
baut.30 Das Museum beherbergte eine umfangreiche Sammlung an Waffen, Mili-

28	D. Chrenkov: Pravde – v glasa!. In: Leningradskaja Pravda (08. 09. 1990), Nr. 207, S. 2. 
29	A. Šiškin, N. Dobrotvorskij: Gosudarstvennyj memorial’nyj muzej oborony i blokady Lenin-

grada. Kratkij istoričeskij očerk (k 60-letiju so dnja osnovanija muzeja). Sankt-Peterburg, 
2006. 

30	Zum Museum der Verteidigung Leningrads vgl.: Andrea Zemskov-Züge: Zwischen politischen 
Strukturen und Zeitzeugenschaft. Geschichtsbilder zur Belagerung Leningrads in der Sowjet-
union 1943–1953. Göttingen 2012, S. 231–271, sowie: Susanne Brammerloh: Brüchige Erinne-
rung. Die Geschichte des Blockademuseums. In:  Osteuropa Jg. 61 (2011), 8–9, S. 343–351, 
und Steven Maddox: Healing the Wounds: Commemorations, Myths and the Restoration of 
Leningrads Imperial Heritage, 1941–1950. https://tspace.library.utoronto.ca/bitstream/1807/ 
16769/1/Maddox_Steven_200811_PhD_thesis.pdf, (28. 3. 2012).



72    Andrea Zemskov-Züge

tärgütern und Trophäen. Die Leningrader Parteielite stellte ihre Verdienste um die 
Rettung der eingeschlossenen Stadt zur Schau. Szenen aus dem belagerten Lenin-
grad waren dargestellt, gleichzeitig fanden in der Abteilung „Der Hungerwinter“ 
auch das Leid und das Massensterben der Bevölkerung Raum. Zum einen war die 
Ausstellung eine Propagandaschau gigantischen Ausmaßes, die die Bevölkerung 
zu Höchstleistungen beim Wiederaufbau animieren sollte. Zum anderen war sie 
für viele Überlebende ein Ort der Trauer, an dem gleichzeitig ihre Verdienste um 
das Leben in der Stadt während der Blockade Würdigung fanden.

Während der „Leningrader Affäre“, einer spätstalinistischen Parteisäuberung 
1949 und 1950, von der ca. 2000 Parteiangehörige aus Leningrad betroffen waren, 
geriet das Museum in schwere Kritik und wurde geschlossen. Angeblich hätten 
die Waffen, die im Museum ausgestellt waren dazu dienen sollen, einen Anschlag 
auf Stalin vorzubereiten. Führende Museumsmitarbeiter wurden inhaftiert, der 
Direktor sogar zum Tode verurteilt, kurz darauf jedoch begnadigt.31 Hinzu kam, 
dass 1950 die meisten Leningrader Parteifunktionäre, die während des Krieges 
Führungspositionen in Leningrad innegehabt hatten, zum Tode verurteilt wur-
den. Im Museum hatten sie und ihre Verdienste viel Raum eingenommen. Aleksej 
Kuznecov, während des Krieges Mitglied des Militärsowjets der Leningrader Front, 
ab 1945 Leningrader Parteisekretär und später ZK-Mitglied hatte sich persönlich 
für das Museum eingesetzt und auch inhaltlich auf die Ausstellung Einfluss ge-
nommen.32 Er wurde, gemeinsam mit anderen Vertretern der Leningrader Partei-
nomenklatur, 1950 zum Tode verurteilt und hingerichtet.33

In den späten 1980er Jahren wurde das Schicksal des Museums in Leningrader 
Zeitungen neu zum Thema. In einer breit angelegten Medienkampagne setzten 
sich Journalisten und Zeitzeugenorganisationen für eine Wiedereröffnung des 
Verteidigungsmuseums ein. Den Auftakt bildete ein ausführlicher Zeitungsartikel 
in der Komsomolzeitung „Smena“, in dem Lev Sidorovskij am 25. März 1988 über 
das Museum und seine Geschichte berichtete.34 Dabei wurde nicht nur die Ent-
stehungsgeschichte rekonstruiert, sondern auch ausführlich über die Auflösung 
des Museums und die Verfolgung und Haft einzelner Mitarbeiter sowie des Muse-
umsdirektors Rakov berichtet. Der Artikel endete mit einem Aufruf, das Museum 
der Verteidigung Leningrads wieder zu eröffnen. Die Geschichte des Museums 
und seiner Schließung fügte sich gut in eine diskursive Landschaft, in der die Ver-
brechen Stalins angeprangert werden, der Heldenmythos und die Verdienste der 
Überlebenden aber geschont werden sollten. Der Fokus der Berichterstattung rich-

31	Rakov, Lev. In: Rossijskaja nacional’naja biblioteka (Hrsg.): Istorija biblioteki v biografijach ee 
direktorov 1795–2005. Sankt-Peterburg, 2006, S. 381–391. Zur Leningrader Affäre vgl. Bernd 
Bonwetsch: Die ‚Leningrad-Affäre‘ 1949–1951: Politik und Verbrechen im Spätstalinismus. 
In: Deutsche Studien Vierteljahreshefte (1990), 28, S. 306–322. 

32	Andrea Zemskov-Züge: Zwischen politischen Strukturen und Zeitzeugenschaft. Geschichtsbil-
der zur Belagerung Leningrads in der Sowjetunion 1943–1953. Göttingen 2012, S. 239.

33	Ebenda S. 105 f.
34	L. Sidorovskij: Slovo o Muzee. Muzej oborony Leningrada – ego sud’ba byla vysoka i tragična. 

Tak pust’ že on vnov’ podnimetsja v našem gorode. In: Smena, 25. 03. 1988, S. 2.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    73

tete sich auf die Schließung des Museums. Diesen Akt der Repression gelte es wie-
dergutzumachen. Der Heldenmythos um die Blockade blieb dabei unangetastet. 
Ein Jahr später, im März 1989 hatte sich bereits eine Initiative zur Neueröffnung 
des Museums gebildet. Am 7. März 1989 widmete die „Smena“ eine ganze Seite 
dem Museum und den Plänen zu seiner Neueröffnung. Die Redaktion der Zei-
tung kündigte an, sich in besonderem Maße mit einer Aktion für die Neueröff-
nung des Museums einzusetzen, Informationen über Fortschritte zur Neueröff-
nung des Museums zu verbreiten, sich an Spendenaufrufen zu beteiligen und eine 
eigene Rubrik in ihrer Zeitung einzuführen, die sich mit den Belangen des Muse-
ums beschäftigen sollte. Als Begründung führt der Autor des Textes, Viktor Jugin, 
aus, dass durch die Perestrojka ein Unrecht, die Schließung des Museums, freige-
legt worden sei. Er erklärt im Namen der Redaktion: „Wir denken, dass im 70. Er
scheinungsjahr der Zeitung diese Aktion ein konkreter und konstruktiver Beitrag 
zur Wiederherstellung der Gerechtigkeit und der Stadtgeschichte sein und zur Rei-
nigung des Gewissens gegenüber den Blokadniki beitragen wird.“ 35

Das Zitat zeigt, dass die Kampagne für das Museum keineswegs darauf angelegt 
war, mit alten Interpretationen der Blockade zu brechen. Vielmehr wurde die 
Schuld und Verpflichtung der Nachlebenden gegenüber der Kriegsgeneration be-
tont. „Smena“ als Komsomol-Organ war in der Logik des Textes ein Ort, an dem 
solchen alten Verpflichtungen nachgekommen werden musste. In derselben Num-
mer wurden ein Aufruf sowie ein offener Brief publiziert, die die Neugründung 
des Museums forderten. Namhafte Kulturschaffende wie Daniil Granin, Autor des 
Blockadebuches, oder Jurij Voronov, Dichter und engagierter Zeitzeuge hatten die-
sen unterzeichnet. Interessant ist, dass keiner der Beiträge mit der Notwendigkeit 
argumentiert, die Geschichte der Blockade in einem Museum zu dokumentieren. 
Die Neugründung sollte vielmehr das Unrecht der Schließung des ersten Verteidi-
gungsmuseums wieder gut machen. Dazu sei es auch unbedingt notwendig, das 
Museum am alten Ort, im „Soljanoj Gorodok“ wieder zu eröffnen.

Betrachtet man die Leningrader Museumslandschaft zu dieser Zeit, so wird 
deutlich, dass die Geschichte der Belagerung der Stadt museal durchaus gut re-
präsentiert war. Bereits seit 1964 gab es eine umfangreiche Dauerausstellung in 
einer Filiale des Museums für Stadtgeschichte36, die ausschließlich der Geschichte 
der Belagerung gewidmet war. Hinzu kam eine kleine dauerhafte Ausstellung im 
Gedenkpavillion am Piskarevo-Friedhof37 und ein unterirdisches Museum unter 
dem 1975 errichteten Denkmal am Siegesplatz.38 Seitens des Museums für Stadt-

35	V. Jugin: Slovo o muzee oborony. In: Smena,7. 3. 1989, S. 1.
36	Ė. I. Pijaeva: Osobnjak Rumjanceva i ego vladel’cy. Gosudarstvennyj muzej istorii Sankt-Pe-

terburga. St. Peterburg, 2004, S. 21.
37	F. Komelov: Pamjatniki Velikoj Otečestvennoj vojny. In:  Bloknot agitatora Jg. 1974, Nr. 35, 

S. 31–43. 
38	Zu den Gedenkorten in der Stadt: O. Rusinova: Dolgovečnee kamnja i bronzy. Obrazy blokady 

v monumental’nych ansambljach Leningrada. In: M.Loskutova (Hrg.): Pamjat’ o blokade: Svi-
detel’stva očevidcev i istoričeskoe soznanie obščestva. Materialy i issledovanija. Moskva 2006, 
S. 335–364. 



74    Andrea Zemskov-Züge

geschichte war angeregt worden, das „alte Verteidigungsmuseum“ im Rahmen des 
Museums für Stadtgeschichte auferstehen zu lassen. Angesichts der erheblichen 
finanziellen Mittel, die eine Neugründung erforderte und der Tatsache, dass im 
Museum für Stadtgeschichte auch Exponate aus dem alten Verteidigungsmuseum 
zu sehen waren, musste eine solche Lösung durchaus vorteilhaft erscheinen. Aus 
keinem Beitrag lässt es sich jedoch ersehen, dass sie von den Initiatoren der Mu-
seumsinitiative ernsthaft in Erwägung gezogen wurde. Ein Zeitzeuge weist die 
Idee in der „Smena“ vom 7. April 1989 geradezu empört zurück, da das Museum 
für Stadtgeschichte ja ein historisch-heimatkundliches Museum sei. Die Mitarbei-
ter des Museums für Stadtgeschichte, die den Vorschlag vorbrachten, hätten wohl 
das alte Verteidigungsmuseum nicht gekannt, sowie „die Exponate und Doku-
mente dieses einzigartigen Denkmals von unschätzbarem Wert, die von der Hel-
dentat der sowjetischen Menschen und der unerschütterlichen Standhaftigkeit 
der heldenhaften Verteidiger und Bewohner der Stadt Lenins berichteten. […] In 
Volgograd, Sevastopol’, Kiev, Minsk und anderen Städten gibt es Verteidigungs-
museen. Solch ein selbständiges Verteidigungsmuseum soll auch in Leningrad 
wieder erschaffen werden.“39

Ironisch fragte der Zeitzeuge weiter, ob sich das Museum für Stadtgeschichte 
nicht auch demnächst dem Museum der Großen Sozialistischen Oktoberrevolu
tion unterordnen wolle. Die Argumentation zeigt eine Hierarchie des Gedenkens, 
die die Geschichte der Belagerung Leningrads in eine Kategorie mit dem Grün-
dungsmythos des sowjetischen Staates einordnet. Die Bedeutung dieser Ereignisse 
geht danach weit über bloße Stadtgeschichte hinaus.

Bereits am 25. April 1989 berichtete die Zeitung „Večernyj Leningrad“ über ei-
nen Beschluss des Ausführenden Komitees des Stadtverwaltung, das Museum der 
Verteidigung Leningrads neu zu gründen.40 In einer feierlichen Zeremonie wurde 
dem Vorsitzenden des Organisationskomitees zur Wiederherstellung des Verteidi-
gungsmuseums bereits am 28. 4. der Schlüssel zu einer 1000 Quadratmeter mes-
senden Ausstellungsfläche in den Räumen des ehemaligen Verteidigungsmuseums 
überreicht.41 Am 8. September desselben Jahres, dem Gedenktag zum Beginn der 
Belagerung, wurde eine erste kleine Ausstellung mit Gemälden, Grafiken und 
Skulpturen im neugegründeten Verteidigungsmuseum eröffnet.42

Betrachtet man die Kampagne zur Wiederherstellung des Verteidigungsmu
seums, so zeigt sich ein Diskurs, der unter den Umständen der neuen Rede- und 
Pressefreiheit, neue Themen aufgriff und sich in die allgegenwärtige Stalinis-
muskritik der Medien unter Glasnost’ einreihte. Gleichzeitig wurden kritische 
Fragen an die Geschichte der Belagerung selbst ausgeblendet. Der argumentative 
Fokus der Debatte lag auf dem Unrecht der Museumsschließung, nicht auf Un-
recht, das durch sowjetische Behörden, während der Blockade begangen worden 

39	F. Rjabov: Promedlenie nedopustimo. In: Smena 07. 04. 1989, S. 4. 
40	Muzej v Soljanom gorodke. In: Večernyi Leningrad, 25. 4. 1989, S. 1. 
41	N. Baklan: Vozvraščenie mečty. In: Leningradskaja Pravda, 9. 5. 1989, S. 4. 
42	Sveči i chleb. In: Smena, 9. 9. 1989), S. 1. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    75

war. Schließlich hatte sich auch die vielgerühmte Ausstellung des alten Verteidi-
gungsmuseums an den Prinzipien stalinistischer Geschichtspolitik orientiert.43 
Dies auszublenden kam den Bedürfnissen vieler Überlebender entgegen, deren 
Status als Kriegshelden nicht durch kritische Hinterfragung ihrer Tätigkeiten ge-
fährdet wurde. Dem kam zunehmende Bedeutung zu, da die Vergünstigungen, 
die die Überlebenden dringend brauchten, in der Traditionen des Heldenmythos 
durch ihre heldenhaften Leistungen, nicht aber durch ihren Opferstatus gerecht-
fertigt wurden.44

Die Kampagne zur Neueröffnung des Verteidigungsmuseums zielte weit mehr 
auf die symbolische Bedeutung des alten Museums und instrumentalisierte 
Schuldgefühle gegenüber der Kriegsgeneration, als dass sie sich auf eine faktische 
Notwendigkeit gründete, einen Gedenkort in Leningrad zu schaffen. Die Aktion 
fiel in eine Zeit großer ökonomischer Probleme, die sowohl den Staatshaushalt, 
als auch die Bevölkerung betrafen, die Mittel für das Museum spenden sollte. Es 
war und blieb lange unklar, woher die Mittel für die Museumsgründung kommen 
sollten. Auch nachdem das Museum wiedereröffnet worden war, blieben die ma-
teriellen Probleme bestehen.45

Blockadegedenken in Deutschland:  
Der Film „Blockade“ von Thomas Kufus

Wie in Russland kann auch in Deutschland nicht von einem einheitlichen Bild 
der Belagerung Leningrads ausgegangen werden. Je nachdem, welches Erinne-
rungskollektiv sich erinnerte, ob ehemalige Soldaten oder ehemalige Befehlsha-
ber, ob man sich in Ost- oder Westdeutschland erinnerte, und zu welcher Zeit 
erinnert wurde, lassen sich unterschiedliche Interpretationsmuster unterscheiden. 
Eines aber hatten sie gemeinsam: die zivilen Opfer, die die Belagerung der Stadt 
Leningrad gefordert hatte, wurden, vor allem im der westdeutschen Perspektive, 
jahrzehntelang geflissentlich ignoriert. Jörg Ganzenmüller schreibt: „Die hierzu-
lande verbreitete Unkenntnis steht in einem eklatanten Widerspruch zur Tragwei-
te des Ereignisses: Rund eine Million Menschen starben im Zuge der deutschen 
Belagerung an Hunger und seinen Folgen. Das sind rund doppelt so viele Zivilis-
ten, wie in Deutschland während des gesamten Krieges durch die alliierten Luft-
angriffe umkamen.“46

43	Vgl. Zemskov-Züge, Zwischen politischen Strukturen und Zeitzeugenschaft, S. 247–252. 
44	T. Voronina: Die Schlacht um Leningrad. Die Verbände der Blockade-Überlebenden und ihre 

Erinnerungspolitik von den 1960er Jahren bis heute. In: Jahrbücher für Geschichte Osteuro-
pas Jg. 60 (2012), 1, S. 58–77, S. 72. 

45	Vgl. I. Ivanova: Ne opozdat’. In: Leningradskij Rabočij, 02. 03. 1990, S. 10; I. Ivanova: Muzej 
oborony atakuet deputatov Lensoveta, a te zabyvajut o sobstvennych rešenijach. In: Nevskoe 
Vremja, 30. 4. 1991.. 

46	Jörg Ganzenmüller: Nebenkriegsschauplatz der Erinnerung. Die Leningrad-Blockade im deut-
schen Gedächtnis. In: Osteuropa Jg. 61 (2011), 8–9, S. 7–21, S. 7. 



76    Andrea Zemskov-Züge

Über viele Jahrzehnte erschien kein deutschsprachiges Standardwerk zur Ge-
schichte der Blockade Leningrads. Das Vorgehen der Soldaten, Zerstörungen und 
Massenmorde sowie der unmenschliche Umgang mit den Kriegsgefangenen wur-
den vielfach als „normale“ Kriegsfolgen dargestellt. Die Blockade Leningrads galt 
weithin als „unbestrittene Methode der Kriegsführung“.47 Besonders in West-
deutschland war Leningrad auch lange nach Kriegsende in den Geschichtsbü-
chern nichts als ein „geographischer Name“, ein „operatives Kriegsziel“ und der 
abstrakte Ort des Kriegsgeschehens geblieben, der er schon in der deutschen 
Kriegspropaganda gewesen war.48 Nicht selten wurden in Schulbüchern falsche 
Angaben gemacht oder sogar Karten abgebildet, auf denen die Stadt nicht einge-
schlossen war.49

In der DDR waren die Leiden der Leningrader Bevölkerung während des Krie-
ges nicht ganz so unbekannt. Das offizielle Gedenken identifizierte sich mehr 
mit den Opfern des Krieges. Allerdings lässt sich kaum eine differenziertere Aus-
einandersetzung mit den Gründen für die Belagerungsstrategie und der Verant-
wortung Einzelner als in Westdeutschland feststellen. Der ostdeutsche Historiker 
Helmut Bergschicker schloss sogar rassenideologische Hintergründe der Blocka-
de ausdrücklich aus.50 Das Blockadebuch, das das Leben und Sterben der Lenin-
grader Zivilbevölkerung zum zentralen Thema machte und in der Sowjetunion 
so viel Aufsehen erregt hatte, erschien 1984 und 1987 in der DDR, nicht aber in 
Westdeutschland.51 Erst nach der deutschen Vereinigung und dem Zusammen-
bruch der Sowjetunion, 50 Jahre nach Kriegsende, eröffneten sich neue Wege im 
deutschen Kriegsgedenken. Neue Reise- und Forschungsmöglichkeiten lockten 
Studierende, Journalisten und Kulturschaffende, sich selber ein Bild vom Leben 
in „Ostblock“ zu machen. Dabei wurden auch der Krieg und seine Folgen erneut 
zum Thema.

Ein Beispiel für diese „Neubegegnung“ mit alten Themen ist der Film „Blo-
ckade“ des Regisseurs Thomas Kufus, der bei den Berliner Filmfestspielen im 
Februar 1992 Premiere hatte. Kufus hatte sich der Möglichkeit bedient, im Win-
ter 1991 in Leningrad zu filmen, während sich die Sowjetunion in Auflösung 
befand. Gleichzeitig gab er Archivrecherchen in Auftrag, die bisher geheimes 
Filmmaterial aus sowjetischen Wochenschauen der Kriegszeit zutage förderten, 
das die Situation im belagerten Leningrad zeigt. Im Film sind neue Aufnahmen 
aus Leningrad im Umbruch – im Winter 1991 – mit den Archivaufnahmen aus 
der Zeit der Belagerung zusammengefügt worden. Zusätzlich werden Interviews 
mit Überlebenden gezeigt, die unterschiedliche Aspekte des Lebens in der bela-
gerten Stadt verkörpern: Ein Germanist, der allgemeine Überlegungen und Ein-
schätzungen zur politischen Situation in der stalinistischen Sowjetunion mit 
eigenen Erlebnissen illustriert, ein ehemaliger Soldat, der über die Kämpfe um 

47	Ebenda, S. 13.
48	Ebenda, S. 10. 
49	Ebenda, S. 7.
50	Ebenda, S. 18.
51	Ales Adamowitsch, Daniil Granin: Das Blockadebuch, Berlin, 1984. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    77

die Stadt berichtet, eine Künstlerin, die eindrucksvoll ihre visuellen Wahrneh-
mungen der belagerten Stadt schildert, eine Leningraderin, die 1942 ein Kind in 
Leningrad zur Welt gebracht hatte und eine Baltendeutsche, die, durch Zufall im 
Herbst 1939 in die Stadt geraten, die Belagerung ohne persönliche Netzwerke 
und nur mit minimalen materiellen Gütern überlebte, sowie ein Zeitzeuge, der 
Auskunft über die Schutzmaßnahmen bei Angriffen vor Ort gibt. Ihre Erzählun-
gen sind frei von jedem Heldenpathos. Sie schildern vielmehr ihr eigenes Erle-
ben und die Alltagspraktiken, die nötig waren, um das eigene Überleben zu si-
chern. Zusammen mit den Archivbildern ergeben sich zuweilen unerträgliche 
Eindrücke von Hoffnungslosigkeit und Schrecken in der belagerten Stadt. Auch 
die Leningrader Behörden und ihre Maßnahmen gegen die Hungerkatastrophe 
werden keinesfalls idealisiert, sondern durchaus kritisch betrachtet. Am Ende 
des Filmes kommen zusätzlich die Leningrader Affäre und die Schließung des 
Verteidigungsmuseums zur Sprache. Konsequent stellt der Film die Belagerung 
in den Kontext des Vernichtungskrieges gegen die Sowjetunion und einer Hun-
gerpolitik der Besatzer, mittels derer die Bedürfnisse der deutschen Bevölkerung 
befriedigt werden sollten.

Die 1991 entstandenen Filmausschnitte stehen zumeist in keinem inhaltlichen 
Zusammenhang mit dem gesprochenen Text. Sie lassen auch die Sensibilität ver-
missen, die während der Interviews spürbar wurde. Die zufällig aufgenommenen 
Passanten erscheinen oft unangenehm berührt von der Kamera, die minutenlang 
auf sie gerichtet wird, man hört sie auch darüber mutmaßen, warum die Auslän-
der gerade sie als Motiv gewählt hätten.

Ein Kommentator liefert in neutralem Tonfall Hintergrundinformationen über 
die Kriegspläne, Kriegsführung und die Hungerpolitik des deutschen Reiches. Im 
Kommentar treten als handelnde Personen des Narrativs zumeist Hitler und füh-
rende Vertreter des nationalsozialistischen deutschen Staates sowie der Wehr-
macht auf. Dies bildet einen eigentümlichen Kontrast zu den Erzählungen der 
Überlebenden, die zumeist aus einer sehr individuellen und persönlichen Per
spektive berichten. Ihren Erzählungen wurden ausschließlich Handelnde der poli-
tischen Entscheidungsebene, nicht aber Soldaten, die sich vor Leningrad befunden 
hatten, gegenübergestellt.

Parallel zum Film erschien der Sammelband „Blockade. Leningrad 1941–1944“, 
der russische und deutsche Dokumente sowie Essays mit Materialien aus dem 
Film vereinigte.52 In ihm spiegeln sich auch neue russische Sichtweisen, die durch-
aus Kritik an der eigenen sowjetischen Führung beinhalteten.

Die Veröffentlichung des Buches und die Premiere des Films bei den Berliner 
Filmfestspielen 1992, sowie weitere Aufführungen in verschiedenen Städten hat-
ten eine ganze Reihe von Zeitungsbeiträgen und Besprechungen in deutschen 
Zeitungen zur Folge. Allen voran veröffentlichte der „Spiegel“ noch im Dezember 
1991, 50 Jahre nach dem Leningrader Hungerwinter, einen umfangreichen Artikel 

52	Antje Leetz, Barbara Wenner: Blockade Leningrad 1941–1944. Dokumente und Essays von 
Russen und Deutschen. Reinbek bei Hamburg, 1992. 



78    Andrea Zemskov-Züge

über die Belagerung Leningrads, der mit einem Vorabdruck der Erinnerungen 
von Dmitrij Lichačev aus dem Sammelband ergänzt wurde. Stärker noch als im 
Film fällt auf, dass als Akteure der Belagerung vor allem Hitler und Stalin als sein 
Gegenspieler präsentiert werden. Vor allem am Beginn des Texte ist Hitler die 
einzige handelnde Person: Hitler „hämte“ Leningrad „werde sich selbst auffres-
sen“, er „fiel […] mit über 3 Millionen Soldaten in Russland ein“, „hielt […] seine 
Generäle zu brutalstem Vorgehen an“ und „hatte […] es auf die alte russische 
Kapitale abgesehen“.53 Antisemitismus und Antikommunismus werden als ideo-
logischer Hintergrund der Belagerung genannt. Bedenken seitens der Soldaten 
habe von Manstein ideologische Argumente entgegen gesetzt. Stalin habe, auf der 
anderen Seite, seine Truppen mit „ähnlichem Fanatismus angetrieben“.54 Diese 
Behauptung wird durch den Autor allerdings nicht weiter erklärt oder belegt.

Die Hungersnot in Leningrad wird eindeutig auf die deutsche Kriegstaktik im 
Vernichtungskrieg zurückgeführt, das Leiden der Leningrader Zivilbevölkerung 
ausführlich und mit seinen Begleiterscheinungen, wie dem Kannibalismus, be-
schrieben. Schließlich geht der Autor auch auf die sowjetischen „weißen Flecken“ 
ein: „Stalins Rolle während und nach der Blockade gibt immer wieder Anlass zu 
wilden Spekulationen. Der Leningrader Journalist Andrej Tschernow erhebt nun 
auch Vorwürfe gegen die damaligen Funktionäre der Stadt. Jüngst entdeckte, im 
Dezember 1941 aufgenommene Fotos von Luxus-Backwaren wie den berühmten 
‚Petersburger Rumkugeln‘ belegten, dass sich die Privilegierten mit Lebensmitteln 
versorgt hätten, während Hunderttausende den Hungertod erlitten.“55

Erst ganz am Schluss wird deutlich, dass auch der Autor mehr Beteiligte an der 
Leningrader Hungersnot als Hitler und von Manstein auszumachen vermag. In 
zwei kurzen Absätzen erwähnt er die Erschießung deutscher Offiziere in der Sow-
jetunion nach Kriegsende, aber auch die vorzeitige Entlassung des ehemaligen 
Generalstabschefs Friedrich Foertsch aus der Gefangenschaft, der ab 1955 seine 
Karriere in der Bundeswehr fortsetzte und 1961 zum Generalinspekteur aufge-
stiegen sei, sowie den deutschen Bundespräsidenten Richard von Weizsäcker, der 
1943 als Oberstleutnant an der Belagerung beteiligt gewesen war.

Insgesamt vermischen sich in dem Beitrag verschiedene ältere und neuere In-
terpretationsweisen der Belagerung: Hitler wird in der Darstellung zum allmäch-
tigen Akteur, gestützt von seinen Generälen, die den Bedenken der „sauberen“ 
Wehrmachtssoldaten kein Gehör schenken. Insgesamt wird der Krieg als Konflikt 
zweier Fanatiker, nämlich Hitlers und Stalins, beschrieben. Diese, in Deutschland 
weit verbreitete Darstellungsweise vermischt sich mit neuen Narrativen: der Er-
zählung über die Leiden der Leningrader Bevölkerung und der neuen, aus dem 
russischen Glasnost’-Diskurs „importierten“ Kritik an den sowjetischen Behör-
den. Zuletzt lassen sich auch Spuren einer neueren deutschen Geschichtsbetrach-
tung feststellen, die die Karrieren ehemaliger militärischer und politischer Ent-

53	„Legt Euch in eure Särge“. In: Der Spiegel Jg. 45 (1991), H. 52, S. 104–110, S. 104. 
54	Ebenda, S. 105. 
55	Ebenda, S. 110. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    79

scheidungsträger der nationalsozialistischen Diktatur in der Bundesrepublik kri-
tisch betrachtet. Da er gemeinsam mit dem Zeitzeugenbericht von Lichačev 
abgedruckt wurde, muss festgehalten werden, dass der „Spiegel“ den Schwerpunkt 
seines Berichts zur Blockade insgesamt durchaus auf die Leningrader Zivilbevöl-
kerung und ihr Erleben legt. Eine ausführliche Darstellung der Beteiligten auf 
deutscher Seite, die auch ehemalige Soldaten und ihre Sichtweise mit einbezogen 
hätte, sowie eine differenzierte Darstellung der Entscheidungen und Entschei-
dungsträger blieb jedoch in dem umfangreichen Bericht aus.

Nach der Uraufführung des Films „Blockade“ während der Berlinale, sowie bei 
einer Vorführreise, bei der der Regisseur den Film, teilweise gemeinsam mit einem 
Zeitzeugen, in mehreren westdeutschen Städten präsentierte, erschienen eine Rei-
he von Filmkritiken, die eine ähnliche Mischung älterer und neuerer deutscher 
und russischer Sichtweisen der Blockade aufweisen. Auffällig ist allerdings, dass 
der Autor seinen Film nur in Westdeutschland persönlich vorführte. So beziehen 
sich auch die Filmkritiken und Veranstaltungsberichte vorwiegend auf bisher in 
Westdeutschland verbreitetes Wissen beziehungsweise Nicht-Wissen über die Be-
lagerung Leningrads. Das Blockadebuch findet in keinem der Beiträge Erwäh-
nung. Die meisten Informationen über die Blockade, die in den Filmbesprechun-
gen wiedergegeben werden, entstammen dem Film selber. So schrieb die „Neue 
Presse“ Coburg: „Die endgültige Befreiung der Stadt wurde 1944 mit einem riesi-
gen Feuerwerk gefeiert, und gleich nach dem Krieg wurde ein Museum eingerich-
tet. Doch 1949 ließ es Stalin schließen und machte den führenden Vertretern des 
Stadt den Prozess: 2000 Parteifunktionäre und leitende Angestellte wurden ver-
haftet und zum Tod oder zu Gefängnisstrafen verurteilt.“56 Das Zitat zeigt, wie 
über den Film auch aktuell in Leningrad diskutierte Fragen dem deutschen Pub-
likum zugänglich wurden.

Die Entscheidung des Regisseurs, altes Filmmaterial mit neuen Aufnahmen aus 
den Straßen Leningrads zu kombinieren, wurde unterschiedlich beurteilt. So kri-
tisierte Sabine Horst in der „Frankfurter Rundschau“: „In Leningrad starben wäh-
rend der neunhundert Tage der Blockade mehr als eine Million Menschen – keine 
Begleiterscheinung eines ohnehin furchtbaren Krieges, sondern ein geplantes Ver-
brechen, das sich ähnlich wie der Massenmord in den Konzentrationslagern ge-
gen jede Relativierung sperrt. Indem Kufus jedoch Bilder aus dem heutigen Le-
ningrad in seinem Film montiert, zieht er – vielleicht ungewollt – fragwürdige 
Parallelen. ‚Blockade‘ suggeriert, dass sich die Lebensverhältnisse unterm Sozialis-
mus mit denen während der Belagerung vergleichen lassen.“57

Sibylle Schulze kam hingegen im „Göttinger Tageblatt“ zu dem Schluss, der 
Regisseur wolle mit der Montage darauf hinweisen, dass die Verantwortung der 
Deutschen für die Wiedergutmachung des geschehenen Leids sich nicht auf eine 

56	H.F.: Der Tod triumphierte millionenfach. Historisches Zeugnis und Hommage an die Men-
schen. In: Neue Presse Coburg, 19. 3. 1992, S. 12. 

57	Sabine Horst: Späte Erfüllung, malerischer Ausstieg, falscher Vergleich. In: Frankfurter Rund-
schau, 19. 2. 1992, Nr. 42, S. 8. 



80    Andrea Zemskov-Züge

bloße Rückschau beschränken könne.58 Kufus selber hatte für diese Darstellungs-
weise zwei Gründe angegeben: Zum einen seine Faszination durch die Stadt, die 
er bereits 1989 besucht hatte, zum anderen die Aussage, die er während der Vor-
bereitungen des Films wiederholt gehört habe, dass die Stadt einen fast authenti-
schen Drehort darstelle.59

In einigen Zeitungbeiträgen steht weniger der Film als die jeweilige Begleitver-
anstaltung im Zentrum. Diese ermöglichen auch einen Einblick in die Reaktionen 
des Publikums auf den Film. So kommt beispielsweise Herbert Straeten in der 
NRZ zu dem Ergebnis, der Film sei erschütternd, die nachfolgende Diskussion 
jedoch unbefriedigend gewesen. Anscheinend hatte es Einwände deutscher Zeit-
zeugen gegeben: „In der Diskussion […] gab es jene generationsbedingten Miss-
verständnisse mit ehemaligen Kriegsteilnehmern, die ‚damals bis Leningrad mar-
schierten‘ und im Dreck liegen blieben. Sie wussten nicht, was Hitler plante und 
die Historiker heute wissen. Die Landser kannten nicht den ‚Generalplan Ost‘; 
nach dem Russlands Städte und ihre Bürger als Untermenschen vernichtet wer-
den sollten. Das ist 50 Jahre danach kaum noch zu begreifen. Doch gerade das 
macht die Bedeutung dieses Abends aus, trotz Pausen-Imbiss samt russischem 
Borschtsch und deutschem Bier. Aber so ist das, wenn der Schrecken ein halbes 
Jahrhundert später zum Film geworden ist.“60

Der Journalist reflektiert nicht, dass, auch wenn vielleicht manche Soldaten Il-
lusionen über die Kriegsziele hatten, die rassistische, menschenverachtende Ideo-
logie doch von erschreckend vielen geteilt wurde, die in den militärischen Gegnern 
eher Tiere als Menschen sahen.61

Zusammenfassend muss gesagt werden, dass die allermeisten Filmbesprechun-
gen den Film „Blockade“ positiv beurteilten und sein Ziel, die Leiden der Zivilbe-
völkerung der deutschen Öffentlichkeit nahe zu bringen, ausgesprochen positiv 
aufgenommen wurde. Kritik bezog sich ausschließlich auf die gewählten Darstel-
lungsmittel, nicht aber auf inhaltliche Aspekte. Der Film trug dabei dazu bei, eine 
wichtige Aufgabe im deutschen Gedenken an die Blockade Leningrads wahrzu-
nehmen: Durch den wachsenden wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Aus-
tausch musste ein neues Gleichgewicht zwischen russischen und deutschen, zivi-
len und militärischen Fragestellungen und Gesichtspunkten in Forschungen über 
und Gedenken an die Blockade gefunden werden. Die Erinnerungen der deut-
schen Kriegsteilnehmer wurden neu hinterfragt, mit anderen Ergebnissen als 

58	Schulze, S.: Nüchterner Blick auf unermessliches Leid. In:  Göttinger Tageblatt, 25. 06. 1992, 
ohne Seitenangabe. 

59	Simonoviescz, A.: Ohne falsches Mitleid. In: Tip, 27. 2.–11. 3. 1992, S. 36–38, S. 38. 
60	Straeten, H.: Ein Abend, der Gefühle freisetzte. Essener Filmemacher zeigt Blockade Lenin-

grads. In: NRZ Zeitung für Essen, 29. 2. 1992, Nr., 51, ohne Seitenangabe. 
61	Dies zeigen beispielsweise die Feldpostbriefe, die in der ersten Wehrmachtsausstellung wenige 

Jahre später einem breiten deutschen Publikum zugänglich gemacht wurden. Vgl.: Vernich-
tungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht im Osten. Ausstellungskatalog, 1. Aufl., Hamburg, 
1996, S. 181. Erst in der zweiten Wehrmachtsausstellung wurde der Kriegsschauplatz Lenin-
grad jedoch ausführlicher behandelt. Vgl.: Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen des Ver-
nichtungskrieges 1941–1944. Hamburg, 2002, S. 308–326.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    81

noch in den 1970er und frühen 1980er Jahren. Ein weiteres Verdienst des Filmes 
ist, dass er es geschafft hat, den Heldenmythos um die Blockade konsequent zu 
vermeiden und gleichzeitig die neuen Erkenntnisse und Sichtweisen, die sich im 
russischen Blockadegedenken seit Glasnost’ etabliert hatten einer deutschen Öf-
fentlichkeit zugängig zu machen. Diese wurden sowohl von den Filmkritiken als 
auch dem Bericht im „Spiegel“ aufgegriffen und erreichten so eine größere Öf-
fentlichkeit als der Film selber.

Zusammenfassung

In den 1980er Jahren durchlief das sowjetische Kriegsgedenken einen radikalen 
inhaltlichen Wandel. Dieser wirkte sich auch auf das öffentliche Gedenken an die 
Belagerung Leningrads aus. Mit der Dekanonisierung des sozialistischen Rea
lismus konnten eine Vielzahl von Themen aus dem individuellen Erinnern der 
Zeitzeugen in das öffentliche Gedenken und auch die Diskussionen über die sow-
jetische Geschichte Eingang finden. In der Kampagne zu Wiedereröffnung des 
Museums der Verteidigung Leningrads zeigt sich, dass durchaus nicht alle Erinne-
rungspolitik vollkommen mit den Stereotypen des Sozialistischen Realismus brach. 
Vielmehr lässt sich eine Kombination von Motiven der Stalinismuskritik mit den 
positiv belegten Heldenstereotypen feststellen. Der Film „Blockade. 1941–1944“ 
stellt das individuelle Erleben der Leningrader Zivilbevölkerung in den Mittel-
punkt, das zuvor, zumindest in Westdeutschland nur wenig bekannt war. Mit sei-
ner Einordnung der Belagerungstaktik als Mittel des Vernichtungskrieges und Teil 
einer deutschen Hungerstrategie macht der Film die zentralen Forschungserträge 
zur Blockade einem breiten Publikum zugänglich. Insgesamt ist es als ein Ver-
dienst des Film zu sehen, dass zum einen das Erleben der Leningrader Zivilbevöl-
kerung für ein deutsches Publikum greifbar gemacht, darüber hinaus auch Ein-
blick in Erkenntnisse und Diskussionen gegeben wurden, die in der Sowjetunion 
erst durch Glasnost’ möglich geworden waren.





Aleksandr Cº istikov

Die Staatsmacht und die Formierung  
des Gedächtnisses an die Blockade:  
Stenografische Aufzeichnungen der Berichte 
von Leningrader Bürgern 1943–1948

Untersucht man die in der Zeit der Blockade Leningrads entstandenen Tagebü-
cher, so zeigt sich, dass manche ihrer Autoren als einen der Gründe für ihre tägli-
chen Aufzeichnungen den Wunsch anführen, die aktuellen Ereignisse für die 
kommenden Generationen – für die Geschichte – festzuhalten. Sehr oft kam die-
ses Bedürfnis in den Krisenmomenten jener Jahre auf. Daher beziehen sich die 
ersten Eintragungen in solchen Tagebüchern entweder auf den 22. Juni 1941 oder 
auf die erste Septemberdekade, als die massiven Luftangriffe und der Beschuss 
auf die Stadt begannen, bzw. auf den Winter 1941/42 – auf die „Zeit des Todes“, 
wie sie von den Leningradern damals genannt wurde.

Die Fixierung der Erinnerung an Krieg und Blockade „von unten“ wurde durch 
eine analoge Fixierung „von oben“ ergänzt. Im Frühjahr 1942 beauftragte das Le-
ningrader Stadtkomitee der VKP(b) das dortige Institut für die Geschichte der 
VKP(b) mit der Erstellung einer „Chronik der Verteidigung Leningrads“ und der 
Erarbeitung einer Dokumentensammlung zu diesem Thema.1 Im zweiten Ar-
beitsschritt – bereits im Sommer – fertigten die Mitarbeiter des Instituts für Par-
teigeschichte Stenogramme der Schilderungen einiger führender Stadtfunktionä-
re und Soldaten der Roten Armee an.2

Die aktive Materialsammlung begann ein Jahr später. Ausgangspunkt war die 
gemeinsame Verordnung der Büros des Gebietskomitees und des Stadtkomitees 
der VKP(b) vom 3. April 1943 „Über die Sammlung von Material und die Zusam-
menstellung der Chronik ‚Leningrad und das Gebiet Leningrad im Vaterländi-
schen Krieg gegen die deutsch-faschistischen Invasoren‘“. Zur führenden Institu-
tion im Rahmen dieser Aktivitäten wurde das Leningrader Institut für die Ge-
schichte der VKP(b) bestimmt.3 Eines der Tätigkeitsfelder der Mitarbeiter des 
Instituts war die stenografische Aufzeichnung der Erzählungen der Leningrader 
Bürger und Verteidiger der Stadt an der Neva über Krieg und Blockade. Der Groß-
teil der Schilderungen wurde in den Jahren 1943 und 1944 notiert, die gesamte 
Arbeit jedoch bis Ende 1948 fortgesetzt. In der Folge gingen die Stenogramme in 

1	 Bereits am 2. April 1942 ersuchte das Leningrader Institut für die Geschichte der VKP(b) das 
Bezirksparteikomitee Vasileostrovsk um Material über dessen Arbeit. Vgl. Central’nyj gosu-
darstvennyj archiv istoriko-političeskich dokumentov Sankt Peterburga (im Weiteren CGAIPD 
SPb.), f. 4000, op. 1, d. 129, l. 9.

2	 Nina Lebedeva: Sotrudnicy Leningradskogo instituta istorii partii i partarchiva v gody vojny. 
In: Andrej P. Dzeniskevič (otv. red.): Ženščina i vojna. O roli ženščin v oborone Leningrada. 
1941–1944. Sbornik statej. Sankt Peterburg 2006, S. 257.

3	 CGAIPD SPb., f. 25, op. 2, d. 4714, l. 3



84    Aleksandr Čistikov

den Bestand 4000 des Leningrader Parteiarchivs ein (heute: Zentrales Staatliches 
Archiv für politisch-historische Dokumente St. Petersburg – CGAIPD SPb.).4 Ins-
gesamt existieren mehr als 600 von ihnen, darunter ca. 370 Aufzeichnungen der 
Erinnerungen von zivilen Einwohnern der Kriegsstadt Leningrad.

Bei den Befragten handelte es sich überwiegend um Angehörige der mittleren 
Führungsebene (Direktoren von Betrieben und Institutionen, Leiter großer 
Werkabteilungen, führende Funktionäre von Partei-und Staatsorganen auf Stadt- 
und Bezirksebene, Sekretäre großer Parteiorganisationen), aber auch Ingenieure 
und Techniker, Persönlichkeiten aus Wissenschaft, Kunst und Kultur, Ärzte, Leh-
rer, Angehörige des zivilen Luftschutzes usw. Auf dem Arbeitsplan der Mitarbeiter 
des Instituts für Parteigeschichte für Juni bis September 1945 stand auch die ste-
nografische Aufzeichnung der Schilderungen des Vorsitzenden des Leningrader 
Stadtexekutivkomitees, Petr Popkov, sowie des Vorsitzenden des Leningrader Ge-
bietsexekutivkomitees, Nikolaj Solov’ev.5 Allerdings finden sich diese Stenogram-
me nicht im Verzeichnis des Archivmaterials. Ob es sie überhaupt je gegeben hat 
und wenn ja, wo sie sich derzeit befinden, ist nicht bekannt. Die Erinnerungen 
einfacher Leningrader Bürger sind selten festgehalten worden. Meist geschah dies, 
wenn es kollektiv um die Tätigkeit eines konkreten Betriebes bzw. einer Werkab-
teilung, einer Institution, einer Krankensammelstelle, einer Wohnungsverwaltung 
usw. ging. Abgesehen von gewissen, der Wahl der Erzähler nach ihrem sozialen 
Status geschuldeten Einschränkungen, wird der Alltag der Stadt und ihrer Bürger 
in den Schilderungen einigermaßen vollständig und facettenreich abgebildet.

Die Vielfalt wurde in diesem Fall auch aufgrund der von den Mitarbeitern des 
Instituts für Parteigeschichte ausgearbeiteten Fragebögen für bestimmte Gruppen 
von Respondenten erreicht – für den Fabriksdirektor, den Sekretär des Bezirks-
parteikomitees, den Vorsitzenden des Bezirksexekutivkomitees, den Funktionär 
des Komsomol-Bezirkskomitees, den Milizionär, den Politorganisator, den Mitar-
beiter der Wohnungsverwaltung usw.6 Die in den Archivakten abgelegten Frage-
bögen sind nicht datiert. Man kann sie jedoch aufgrund ihres Inhalts den Jahren 
1944 und 1945 zuordnen. Zweifellos gab es vergleichbare Fragebögen auch ein 
Jahr früher, da in den Stenogrammen von 1943 eindeutig Antworten auf ähnliche 
Fragen enthalten sind.

Streng genommen kann das Institut nicht als direkte staatliche Einrichtung ge-
sehen werden. Allerdings spiegelt in diesem Fall der Inhalt der von seinen Mitar-
beitern ausgearbeiteten Bögen die Interessen und Positionen auch des Staates wi-

4	 In den 1960er-Jahren wurden ca. 150  Zweitschriften der Stenogramme an die Leningrader 
Abteilung des Instituts für Geschichte der UdSSR an der Akademie der Wissenschaften der 
UdSSR übergeben (heute: St. Petersburger Institut für Geschichte an der Russischen Akade-
mie der Wissenschaften  – SPbII RAN). Derzeit bilden sie einen Teil des Bestands 332 des 
geschichtswissenschaftlichen Archivs des SPbII RAN.

5	 CGAIPD SPb., f. 4000, op. 1, d. 276, l. 1–7.
6	 Ebd., d. 194. Bemerkenswert ist, dass für die Steno-Aufzeichnungen des Sekretärs des Pskover 

Gebietskomitees der VKP(b), Leontij Antjufeev, ein spezieller Fragebogen erstellt wurde. Wie 
im Fall von Popkov und Solov’ev sind allerdings auch hier im Archivbestand keine entspre-
chenden Antworten zu finden.



Die Staatsmacht und die Formierung des Gedächtnisses an die Blockade    85

der. Erstens geht aus dem Inhalt der erwähnten Verordnung der Büros des Ge-
biets- und des Stadtkomitees vom 3. April 1943 hervor, dass das Institut für 
Parteigeschichte praktisch zum Arbeitsinstrument jener Kommission wurde7, die 
man mit eben dieser Verordnung einrichtete. Sie sollte sich mit der Gesamtleitung 
der Aktivitäten „zur Sammlung des Materials und zur Zusammenstellung der 
Chronik“ beschäftigen. Mitglieder der Kommission waren zweitens unter anderen 
die Sekretäre der Gebietsparteikomitees und des Komsomol, die stellvertretenden 
Vorsitzenden der Exekutivkomitees des Leningrader Stadt- und Gebietssowjets, 
die Chefs der Politverwaltungen der Leningrader Front und der Baltischen Rot-
bannerflotte usw. Geleitet wurde die Kommission von dem für Propaganda zu-
ständigen Sekretär des Stadtkomitees der VKP(b), Aleksandr Machanov.8 Eine 
derartige Kommission kann als von der Partei- und Staatsmacht bevollmächtigtes 
Organ betrachtet werden. Die Mitglieder der Kommission haben die Fragen wohl 
kaum selbst formuliert. Sie waren ihnen jedoch bekannt und sie konnten nicht 
nur ihre Meinung dazu äußern, sondern sollten dies auch tun. Leider gibt es dar-
auf bisher keine direkten Hinweise, dennoch ist diese Annahme, wie mir scheint, 
durchaus zulässig.

Bei der Analyse der Bögen lassen sich einige gemeinsame Themen unterschei-
den. Das sind unter anderem die Mobilisierung der Leningrader Bürger an die 
Front, die Umstellung der Betriebe und Institutionen auf den Kriegszustand, die 
Teilnahme der (Bezirks-) Organisationen an der Aufstellung der Volkswehr und 
der Evakuierung der Bevölkerung 1941/42, aber auch der kalte Hungerwinter 
desselben Zeitraums usw. Wie in den Instruktionsunterlagen angegeben, sollte je-
der Berichterstatter diese und andere Fragen aus der Perspektive seiner eigenen 
Berufserfahrung beleuchten.

Aus diesem Grund gab es  – manchmal beträchtliche  – Unterschiede bei den 
Präzisierungsfragen, die im Rahmen eines für alle Befragten gleichen Themas ge-
stellt wurden. So sollte z. B. der Bericht eines Fabriksdirektors über die Ereignisse 
des Winters 1941/42 nach Möglichkeit Antworten auf folgende Fragen enthalten: 
„Was hat die Fabrik produziert, in welchem Umfang, auf welchen […] Ausrüs-
tungen, Flächen und mit wie vielen Arbeitern? Wie gut war die Produktion mit 
Rohstoffen, Metallen, Treibstoff, Energie […] ausgestattet? Licht und Temperatur. 
Versorgung, Ernährung der Arbeiter. Zusätzliche Verpflegung der Arbeiter und 
Führungskader mit städtischen Vorräten […] und lokalen Ressourcen […]. 
Krankheiten, Unterernährung und Todesfälle unter den Werkangehörigen […]. 
Wer von den besonders wertvollen Mitarbeitern im Betrieb ist umgekommen 
[…]? Beteiligung der Fabrik an der Bestattung der Leichen auf Werks- und Be
zirksebene.“9

Von den Politorganisatoren und den Mitarbeitern der Wohnungsverwaltungen 
wurde verlangt, „zu berichten, wie im Winter 1941/42 die Situation im Haus, in 

7	 Lebedeva, Sotrudnicy, S. 260.
8	 CGAIPD SPb., f. 25, op. 2, d. 471, l. 3.
9	 Ebd., f. 4000, op. 1, d. 194, l. 4 Rücks. – 5. 



86    Aleksandr Čistikov

den einzelnen Wohnungen, in den Höfen war […], wie die Bevölkerung um ihr 
Leben kämpfte – Verkauf des Hausrats und der persönlichen Gegenstände, Klei-
dung, Schuhe, Möbel usw. Was damals wogegen getauscht wurde. Zu welchen, 
manchmal kriminellen, Mitteln die Menschen griffen, um ihre Existenz zu erhal-
ten. Wie die schwierige Lage vieler Menschen von einigen wenigen kriminellen 
und verbrecherischen Elementen zuweilen ausgenutzt wurde […]. Es sollen mög-
lichst viele konkrete und typische Beispiele angeführt werden, wo ganze Familien 
oder mehrere Menschen in einzelnen Familien an Hunger oder Auszehrung zu-
grunde gingen. Es soll berichtet werden, wie Verstorbenen die Lebensmittelkarten 
und persönlichen Gegenstände gestohlen wurden u. ä. Gegenstand der Schilde-
rungen soll auch das Schicksal der Kinder sein, deren Eltern und ältere Familien-
angehörigen gestorben waren – wie wurde die Hilfe für sie, ihre Übergabe an Kin-
dereinrichtungen, Sammelstellen, Kinderheime, Kindergärten u. ä. organisiert?“10

Ein Teil dieser Fragen – allerdings unter einem anderen Gesichtspunkt – wurde 
den Milizionären gestellt: zu typischen Straftaten im Winter 1941/42, zu Lebens-
mitteldiebstählen, zu Methoden des Diebstahls von Lebensmittelkarten, zum 
Kannibalismus, zum Tauschhandel mit Naturalien. Hinsichtlich des letzten Punk-
tes enthielt der Fragebogen sogar eine komplette Anweisung: „Sie (die Milizionä-
re, A.Č.) sollen genau berichten, wo damals dieser Tausch von Sachen gegen Le-
bensmittel erfolgte, wie weit er verbreitet war, zu welchen Preisen – in Geld und 
Gegenständen  – Brot und andere Lebensmittel abgegeben wurden. Sollten die 
Angehörigen der Miliz irgendwelche Aufzeichnungen, Akten, Rapporte, dienstli-
che Meldungen, Rechenschaftsberichte, Zusammenstellungen und ähnliche Un-
terlagen aufbewahrt haben, müssen diese für die Geschichte gesammelt werden, 
um aufzuzeigen, wie teuer besonders Brot und andere Lebensmittel geworden 
waren, denn Brot war damals mit dem Leben selbst gleichzusetzen.“11 In einem 
eigenen Punkt wurde die Frage nach der Tätigkeit der Milizionäre in der „Zeit des 
Todes“ gestellt: zu ihrer Versorgung, zur „Bekundung echten Heldentums“, zu den 
Schwierigkeiten bei ihrer Arbeit und den Verlusten in ihren Reihen.

Ein ganzes Bündel von Fragen hinsichtlich dieser Zeit der Blockade wurde dem 
Führungspersonal der Bezirkssowjets gestellt: „Wie haben sich die Schwierigkei-
ten bei den Lebensmitteln verschärft? Welche Maßnahmen hat der Bezirk ergrif-
fen, um die Lebensmittelreserven zu erhöhen […]? Welche Bestände an Lebens-
mittelreserven und deren Surrogaten wurden geschaffen und wer verfügte über 
sie, an wen und in welcher Menge wurden die Nahrungsmittel ausgegeben? Wie 
wurden die Funktionäre des Bezirks unterstützt?“ Zwei weitere Fragenkomplexe 
betrafen die Todesrate innerhalb der Bezirksbevölkerung und Maßnahmen zur 
kommunalen Versorgung der Einwohner im Winter 1941/42.12 Die Sekretäre der 
Leningrader Bezirksparteikomitees wurden ersucht, über die Aktivitäten ihrer In-
stitutionen und Parteiorganisationen zur Überwindung der Schwierigkeiten im 

10	Ebd., l. 25–25 Rücks. 
11	Ebd., l. 32–32 Rücks. 
12	Ebd., l. 30 Rücks. – 31. 



Die Staatsmacht und die Formierung des Gedächtnisses an die Blockade    87

Winter 1941/42, über Maßnahmen zur Aufrechterhaltung der Kader in dieser Zeit 
sowie über die sanitäre und kommunale Hilfe für die Werktätigen des Bezirks 
Auskunft zu geben.13

Wurden diese Fragen einigermaßen vollständig beantwortet, so ergab sich ein 
umfängliches und ziemlich objektives Bild fast aller Facetten des Lebens und der 
Aktivitäten der Leningrader Bürger im Winter 1941/42.

Es ist kurios, aber in fast allen Fragebögen fehlen die Namen der Führungsper-
sönlichkeiten der zentralen und örtlichen Machtorgane auf Partei- und Sowjet
ebene. Eine Ausnahme bildet der Fragebogen für Betriebsdirektoren, in dem nach 
der Reaktion des Werkskollektivs auf die „Radioansprache des Gen.  Stalin vom 
3. Juli 1941“ und den „Aufruf der Gen. Vorošilov, Ždanov und Popkov“ gefragt 
wird.14

Analysiert man den generellen Ton aller Fragen für alle Respondenten, so ist 
dieser eher positiv als negativ. Bildhaft gesprochen, sind das Fragen von Siegern. 
Aber von Siegern, die wissen, um welchen Preis der Sieg errungen wird oder be-
reits errungen wurde.

Die Autoren der Fragebögen waren der Ansicht, die künftigen stenografischen 
Aufzeichnungen „sollten eine Art Vorwort oder Einleitung zur Erforschung und 
zum Verständnis des aus der Kriegszeit stammenden Archivmaterials sein“.15 Und 
es war wichtig, dass es der Leiter war, der durch seine Darstellung die Entschei-
dungen, Verordnungen, Rechenschaftsberichte und anderen Materialien ergänzte 
und erläuterte, die für seine Tätigkeit und die Arbeit seiner Mitarbeiter kenn-
zeichnend waren. Es war den Respondenten nicht verboten, bei der Beantwor-
tung der Fragen auf einen allfälligen Schriftverkehr zurückzugreifen. Im Gegen-
teil, das wurde sogar gern gesehen, da es die Zuverlässigkeit der Schilderung er-
höhte. Das Wichtigste war, dass das Stenogramm sich nicht in eine Wiederholung 
oder Nacherzählung z. B eines Rechenschaftsberichts verwandelte. An die Adresse 
der Komsomolführer gerichtet, riefen die Verfasser des Fragebogens diese dazu 
auf „für den Historiker die Details, die Einzelheiten, die Kleinigkeiten des Lebens 
und des Alltags, die einschneidend, aber typisch für die die Kriegszeit waren und 
deren Schwierigkeit ausmachten, festzuhalten. Es soll wahrheitsgemäß erzählt 
werden, so, wie alles war und wie es sich ereignet hat.“16

Die vorläufige Untersuchung einiger Dutzend Stenogramme lässt – mit einer 
gewissen Vorsicht – die Behauptung zu, dass die Erzähler im Großen und Ganzen 
die Wahrheit sagten. Leider haben sie nicht auf alle Fragen geantwortet und auch 

13	Ebd., l. 43 Rücks. – 44. 
14	Ebd., l. 3–3 Rücks. In einer anderen Version des Fragebogens für die Direktoren wird diesen 

Fragen die Bitte hinzugefügt, zu erläutern, „welche stalinsche Fürsorge die höchste Führung 
und die Bezirksführung Ihnen als Angehöriger des Leitungskaders in diesen harten Tagen 
(Winter 1941/42. – A.Č.) angedeihen ließ“ und den sozialistischen Wettbewerb abschnittwei-
se zu beschreiben, unter anderem als Antwort auf die Befehle Iosif Stalins Nr. 130 und Nr. 195 
(ebd., l. 7–8).

15	Ebd., l. 46 Rücks.
16	Ebd., l. 15.



88    Aleksandr Čistikov

mit unterschiedlicher Vollständigkeit, aber dieses Recht war ihnen eingeräumt 
worden. Die Erzählungen der Befragten waren in der Regel mit positiven und 
negativen Beispielen durchsetzt. Dabei verschob sich der Akzent in Richtung des 
Positiven, was sich teilweise aus der Formulierung der Fragen erklärt. Zu einer 
offenen Verzerrung der Tatsachen entschlossen sich nur wenige. So behauptete 
z. B. der Vorsitzende des Exekutivkomitees des Volodarsker Bezirkssowjets, Petr 
Muraško, ohne über Beweise dafür zu verfügen, dass es durch Bomben und Be-
schuss „nur wenige Opfer gab“. Äußerst zweifelhaft ist auch seine Erklärung, es 
habe „in den Einrichtungen für Kinder keine Todesfälle gegeben“.17 , I.  Turkov, 
der Kultur- und Propagandaorganisator der Molotov-Fabrik, beteuerte, im Win-
ter 1941/42 „waren alle gleich, alle hatten dieselbe Ration, alle lebten von der glei-
chen Lebensmittelkarte“.18 Dies entspricht offensichtlich nicht der Wahrheit, 
schon allein deshalb, weil es offiziell verschiedene Arten von Karten gab, für die es 
unterschiedliche Mengen an Lebensmitteln gab.

Weitaus verbreiteter war die Taktik, vorsichtige oder schwammige Formulie-
rungen zu verwenden. Als Beispiel kann das Ergebnis der Überarbeitung eines 
eigenen Textes durch den Vorsitzenden des Leningrader Stadtgerichts, Konstantin 
Buldakov, dienen. Der ursprüngliche Satz: „Ich habe damals 600 Gr[amm] Brot 
erhalten, ich bekam eine Sonderration, deshalb hatte ich Kräfte […]“, wurde zu: 
„Ich habe damals eine Sonderration erhalten, wenn auch eine sehr geringe, aber 
das hat mir meine Kräfte bewahrt […].“19 Nach dem Kontext zu urteilen, ist hier 
vom Winter 1941/42 die Rede. Es sei daran erinnert, dass ab 25. Dezember 1941 
bis zum 23. Januar 1942 die Brotzuteilung für den Großteil der Leningrader Bür-
ger 200 bis 350 Gramm betrug, ab dem 24. Januar wurde sie um 50 Gramm er-
höht und erreichte entsprechend 250 bis 400  Gramm. Jetzt wird auch deutlich, 
warum der Richter es vorzog, die Erwähnung von 600  Gramm Brot gegen die 
Formulierung von der „sehr geringen“ Sonderration zu ersetzen.

Ein weiteres Mittel der Selbstkontrolle ging über die Überarbeitung hinaus, 
nämlich die Streichung von Fakten aus dem Text des Stenogramms im Zuge der 
Korrektur. So berichtete der Chef des Leningrader Handelshafens, Boris Bernštejn, 
als er sich an die von ihm im Hafen aufgestellte Fischereibrigade erinnerte: „Zum 
Teil kam dieser frische Fisch in die Stadt, insbesondere ging er an das Bezirks
parteikomitee.“20 Im korrigierten Stenogramm wird das Bezirksparteikomitee 
nicht mehr erwähnt. A. Zajcev, Direktor einer Fabrik für Kinder- und Damenwä-
sche, hielt es für erforderlich, einen ganzen Absatz aus seinem Stenogramm zu 
eliminieren: „Im August 1942 evakuierte ich schwache Menschen, die sich auch 
durch die Aufbaukost nicht erholten. Wir evakuierten ungefähr 47  derartige 

17	Ebd., op. 10, d. 1204, l. 5 Rücks. – 6.
18	Naučno-istoričeskij archiv Sankt-Peterburgskogo instituta istorii RAN, f. 332, op. 1, d. 128, l. 

11.
19	CGAIPD SPb., f. 4000, op. 10, d. 815, l. 8.
20	Boris Bernšteijn: Leningradskij torgovyj port v 1941–1942 gg. In: Valentin M. Koval’čuk (otv. 

red.): „Doživem li my do tišiny?“. Zapiski iz blokadnogo Leningrada. Sankt Peterburg 2009, 
S. 205.



Die Staatsmacht und die Formierung des Gedächtnisses an die Blockade    89

Personen.“21 Der Grund für die Streichung war höchstwahrscheinlich die Passage 
über den fehlenden positiven Effekt der Aufbaukost, der die lokalen Behörden im 
Jahr 1942 besondere Bedeutung beimaßen. Übrigens hat eine andere Erzählerin, 
die Mitarbeiterin des Leningrader Telegrafenamtes E.  Obodova, nicht aus dem 
Stenogramm gestrichen, dass sie nach dem Aufenthalt in einer stationären medi-
zinischen Einrichtung22 dreieinhalb Monate darniederlag und – nachdem sie 
Aufbaukost erhalten hatte – noch einen weiteren Monat krank war.23

Diese Beispiele könnte man fortsetzen, und dennoch – das sei noch einmal be-
tont – im Großteil der von uns untersuchten stenografischen Aufzeichnungen be-
richteten die Respondenten relativ wahrheitsgemäß und ehrlich über ihr Leben 
und ihre Arbeit in der Kriegs- und Blockadestadt Leningrad. Nachdem sie die 
Schrecknisse der „Zeit des Todes“ überlebt hatten, konnten sie keine offenkundi-
gen Lügen erzählen, zumal in Gegenwart eines Gesprächspartners, der den glei-
chen Weg gegangen war. Zugleich konnten sich einige der Berichterstatter dem 
Einfluss der Selbstzensur nicht entziehen – entweder während des Erzählens oder 
bei der anschließenden Überarbeitung des Textes.

Die Aufzeichnung der Schilderungen der Einwohner der Kriegs- und Blockade-
stadt Leningrad und deren Verteidiger waren Teil der von der Stadtverwaltung 
durchgeführten Kampagne zur Herausbildung des Gedächtnisses an Krieg und 
Blockade. Im Unterschied zu den Druckerzeugnissen, deren Prüfung durch die 
Zensurorgane obligatorisch war, unterstanden die Stenogramme der Schilderun-
gen (wie auch die dem Institut für Parteigeschichte übergebenen Tagebücher) 
nicht der offiziellen Zensur, da sie zu diesem Zeitpunkt nicht für den Druck vor-
gesehen waren. In geringem Maße unterlagen sie auch dem Einfluss der Selbst-
zensur.

Als Ergebnis mehrjähriger Arbeit wurde dank der Machtorgane und der Stadt-
bewohner ein ganzes Stratum neuer Quellen geschaffen, die die Erinnerung an 
die Blockade von Leningrad einigermaßen objektiv festhielten. Das Paradoxe dar-
an war, dass die Machtorgane bereits nach kurzer Zeit vollständig darauf verzich-
teten, sich dieser Erinnerungen zu bedienen.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

21	CGAIPD SPb., f. 4000, op. 10, d. 774, l. 10.
22	Stationäre medizinische Einrichtungen als Therapie- und Ernährungsstellen wurden laut Be-

schluss des Leningrader Stadtexekutivkomitees vom 29. Dezember 1941 geschaffen und wa-
ren bis zum Frühjahr 1942 in Betrieb. Forscher und viele Memoirenschreiber betonen die 
positive Rolle der stationären medizinischen Einrichtungen bei der Erhaltung des Lebens der 
Leningrader Bürger. Es gab jedoch auch Fälle, in denen der Aufenthalt in einer stationären 
medizinischen Einrichtung aus verschiedenen Gründen zur Erkrankung oder zum Tod eines 
Stadtbewohners führte. 

23	CGAIPD SPb., f. 4000, op. 10, d. 288, l. 15.





Jörg Echternkamp

Die Schlacht als Metapher

Zum Stellenwert von „Stalingrad“ in Deutschland  
1943–2013

„Kaum ein Ereignis der Militärgeschichte hat sich ähnlich traumatisch in das Be­
wusstsein der Deutschen eingeprägt wie die Schlacht an der Wolga vor 60 Jahren“, 
hieß es in einem Artikel des Magazins Stern im Jahr 2002.1 Kein Wunder, könnte 
man angesichts der katastrophalen Geschehnisse meinen: Seit dem 19. November 
1942 schloss die Rote Armee die 6. Armee unter Generalfeldmarschall Friedrich 
Paulus mit etwa 284 000 Mann zwischen Wolga und Don ein. Der frisch be­
förderte Paulus erschoss sich nicht, wie Hitler ihm nahegelegt hatte, sondern ka­
pitulierte mit den 91 000 Soldaten, die in den Ruinen der Stadt neun eiskalte 
Winterwochen überlebt hatten. Nur 6000 sollten bis 1955/56 in die Heimat zu­
rückkehren.2 Das schiere Ausmaß an deutschen Gefallenen, die Härte und Dauer 
des Lebens in den Kriegsgefangenenlagern oder im GULag und die militärische 
Bedeutung als Wendepunkt des Krieges: dies alles scheint Stalingrad einen festen 
Platz im „kollektiven Gedächtnis“ der Deutschen gesichert zu haben.

Doch eins hat die seit Jahren boomende Forschung zur Erinnerungskultur in 
den verschiedenen Ländern gezeigt: Ein solcher Kurzschluss zwischen dem histo­
rischen Ereignis und seiner Erinnerung würde in die Irre führen. Die erinne­
rungskulturelle Relevanz einer historischen Begebenheit ist keine Funktion ihrer 
zeitgenössischen Bedeutung. Wenn dem so wäre, warum erinnert sich hierzulan­
de kaum jemand an die strategisch folgenreichere Kapitulation deutscher und ita­
lienischer Truppen in Tunesien am 13. Mai 1943? An die Schlacht am Kursker 
Bogen im Juli 1943, die als größte Panzerschlacht der Geschichte gilt? Oder an 
den Zusammenbruch der Heeresgruppe Mitte im Sommer 1944, bei der die Zahl 
der deutschen Verlust 350 000 Mann betrug, von denen 158 000 – weit mehr als in 
Stalingrad – in Kriegsgefangenschaft gerieten? Ganz zu schweigen von der Ge­
dächtnislücke, die dort klafft, wo ein Kriegsereignis „die Anderen“ betraf und bis 
heute historische Bedeutung in erster Linie für den ehemaligen Gegner besitzt. Im 

1	 Dusko Vukovic: Stalingrad – Mythos und Mahnmal. In: Stern. 29. Nov. 2002. Vgl. die Ein-
schätzung im Magazin Der Spiegel zwanzig Jahre zuvor: „Kein blutiges Ereignis in der deut-
schen Geschichte ist von den Deutschen derart als Katastrophe empfunden worden wie die 
Vernichtung von rund 300 000 Mann im Kessel von Stalingrad.“ In: Rudolf Augstein, Robert 
Spiering: Stalingrad: „Wendepunkt des Krieges“. In: Der Spiegel 5/1983 (Zit. S. 39 f.). Der vor-
liegende Aufsatz ist die geringfügig überarbeitete Fassung eines Vortrags an der Akademie 
der Wissenschaften, Moskau, 12. März 2012, im Rahmen der von der Russischen Akademie 
der Wissenschaften (RAN) und dem Institut für Zeitgeschichte München-Berlin veranstalte-
ten Konferenz „Erinnerung an Diktatur und Krieg. Brennpunkte des ‚kulturellen Gedächtnis-
ses‘ zwischen Russland und Deutschland seit 1945“.

2	 Vgl. nur als Einführung Bernd Ulrich: Stalingrad. München 2005.



92    Jörg Echternkamp

Hinblick auf dem osteuropäischen Kriegsschauplatz gilt das trotz der Debatte um 
die Verbrechen der Wehrmacht in den 1990er Jahren3 für zwei eklatante Kriegs­
verbrechen: zum einen das Massensterben von 3,3 Millionen sowjetischer Solda­
ten in deutscher Kriegsgefangenschaft4, zum anderen die Belagerung Leningrads, 
die immerhin vom 8. September 1941 bis zum 27. Januar 1944 dauerte und über 
einer Million Zivilisten das Leben kostete.5

Will man daher Stalingrad als „Brennpunkt des ‚kulturellen Gedächtnisses‘“ un­
tersuchen, muss man tiefer bohren und die verschiedenen Bedeutungsebenen sei­
ner Erinnerungsgeschichten freilegen. Der Rekurs auf die Schlacht an der Wolga in 
Ost- und Westdeutschland übertrug, so lautet die Ausgangsüberlegung, bestimmte 
Sinnangebote. Der Begriff „Stalingrad“ bündelte unterschiedliche Vorstellungen, 
wobei das konkrete militärische Ereignis des Zweiten Weltkriegs in unterschiedli­
che Deutungszusammenhänge vor allem der Nachkriegszeit übertragen wurde. Im 
Folgenden soll daher Stalingrad als eine „Metapher“ im aristotelischen Sinn ver­
standen werden – nicht, um das historische Ereignis auszublenden, sondern um 
seiner historischen Wirkung nachzuspüren, die auf die Konstruktion uneigentli­
cher Bedeutungen zurückgeht. Das Besondere stand, wie sich zeigen wird, für All­
gemeines; das Konkrete machte Abstraktes sinnfällig. Zwei Perspektiven sind zu 
unterscheiden. Zum einen ist aus einem synchronen Blickwinkel nach möglichen 
Differenzen der Deutungsangebote zu fragen, je nach sozialer Trägerschicht, medi­
aler Form und symbolischer Praxis. Zum anderen, aus dem diachronen Blickwin­
kel, resultiert die jeweilige Bedeutung aus der spezifischen Zuschreibung der Zeit­
genossen in dem sich wandelnden Kontext der Erinnerungskulturen und ihrer 
innen- und außenpolitischen Bedingungsfaktoren. Diese Rückkopplung und die 
sich damit ändernde Perspektivität der Erinnerung machen ihre Historizität aus.6 
Deshalb eignet sich auch eine längst vergangene Schlacht des Zweiten Weltkriegs 
wie die von Stalingrad weiterhin als Brennpunkt einer Analyse der Nachkriegszeit.7 
Damit ist der konzeptionelle Rahmen abgesteckt, in dem der Stellenwert von „Sta­
lingrad“ in vier Schritten, in vier politischen Zusammenhängen vermessen werden 

3	 Vgl. nur Christian Hartmann, Johannes Hürter, Ulrike Jureit (Hrsg.): Verbrechen der Wehr-
macht. Bilanz einer Debatte. München 2005.

4	 Vgl. die Pionierstudie von Christian Streit: Keine Kameraden. Die Wehrmacht und die sowje-
tischen Kriegsgefangenen 1941–1945. Stuttgart 1978. Zuletzt: Rolf Keller: Sowjetische Kriegs-
gefangene im Deutschen Reich 1941/42. Behandlung und Arbeitseinsatz zwischen Vernich-
tungspolitik und kriegswirtschaftlichen Erfordernissen. Göttingen 2011.

5	 Vgl. zum 60. Jahrestag Jörg Ganzenmüller: Ein stiller Völkermord. In: Die Zeit vom 15. Jan. 
2004. Zur Forschung: Johannes Hürter: Die Wehrmacht vor Leningrad. Krieg und Besat-
zungspolitik der 18. Armee im Herbst und Winter 1941/42. In: Vierteljahrshefte für Zeitge-
schichte 49 (2001), S. 377–440; Jörg Ganzenmüller: Das belagerte Leningrad 1941 bis 1944. 
Die Stadt in den Strategien von Angreifern und Verteidigern. 2. Aufl. Paderborn 2007. 

6	 Methodisch besonders reizvoll ist die Kombination dieser Geschichte „zweiten Grades“ (Pierre 
Nora) mit der Vergleichsgeschichte – wie das hier im binationalen Rahmen der Fall ist. Vgl. 
Hans Henning Hahn, Robert Traba (Hrsg.): Deutsch-Polnische Erinnerungsorte. 5 Bde. Pa-
derborn 2011 ff.

7	 Vgl. Gerd Krumeich u. a. (Hrsg.): Schlachtenmythen. Ereignis – Erzählung – Erinnerung. Köln 
2003.



Die Schlacht als Metapher    93

soll. Zunächst ist kurz ein Blick auf die nationalsozialistische Propaganda zu wer­
fen. Sodann geht es um den erinnerungskulturellen Prozess in der Bundesrepublik 
bis in die 1980er Jahre; der Akzent liegt hier auf der Veteranenkultur und der Po­
pulärkultur. Danach wird der Befund mit der Rolle der Stalingrad-Metapher in 
der offiziellen Kriegserinnerung der DDR kontrastiert, bevor es um die Entwick­
lung seit den 1990er Jahren und gegenwärtige Tendenzen geht. Zum Schluss wer­
den drei weiterführende Überlegungen formuliert.

„Stalingrad“ in der nationalsozialistischen Propaganda: 
Heroisierung und Viktimisierung

Die Weichen für die Stalingrad-Rezeption, zumindest die westdeutsche, wurden 
bereits während der Schlacht gestellt. Das NS-Regime reagierte auf die militäri­
schen Ereignisse, indem die Propaganda die beispiellose Niederlage der 6. Armee 
in ein beispielhaftes Heldenopfer ummünzte.8 Am 30. Januar 1943, dem 10. Jah­
restag der „Machtergreifung“, prognostizierte der Oberbefehlshaber der deut­
schen Luftwaffe, Hermann Göring, wenige Tage vor der Niederlage, dass die 
Schlacht um Stalingrad „der größte Heroenkampf unserer Geschichte bleiben“ 
werde. Europas Schicksal und damit „Deutschlands Freiheit, Kultur und Zukunft“ 
liege in deutscher Hand.9 Als Göring darin den „höchsten Sinn dieses Opfers“ der 
Soldaten pries, war die Schlacht bereits verloren. Die Luftwaffe hatte den einge­
schlossenen Truppen nicht helfen können. Die Schlagzeile im Völkischen Beob-
achter brachte wenige Tage später die Sicht des Reichsministers für Volksaufklä­
rung und Propaganda, Joseph Goebbels, auf den Punkt: „Der Kampf der 6. Armee 
um Stalingrad zu Ende / Sie starben, damit Deutschland lebe“.10 Ganz im Stil 
christlicher Erlösungsgeschichten wurde „Stalingrad“ zu einem Opfergang ideo­
logisch überhöht. Der im Deutschen ambivalente Opferbegriff zielte hier eindeu­
tig auf das sinnvolle Opfer (sacrificium), das intendiert war, nicht auf das sinnlo­
se Opfer (victimus), das zwangsläufig hingenommen wurde. Dieser Mythos der 
„Helden von Stalingrad“ hatte eine appellative Funktion im Sinne der Durchhal­
te-Parolen. Die rhetorische Figur ist bekannt: Die Toten verpflichteten die Leben­
den. Damit ihre „Opfer“ nicht umsonst gewesen waren, mussten die Kameraden 
an der Front und „Heimatfront“ weiterkämpfen; der bloße Gedanke an eine Ka­
pitulation wäre einem Verrat an den Gefallenen gleichgekommen – so lautete die 

  8	Vgl. Michael Kumpfmüller: Die Schlacht von Stalingrad. Metamorphosen eines deutschen 
Mythos. München 1995; Wolfram Wette: Das Massensterben als „Heldenepos“: Stalingrad in 
der NS-Propaganda. In: ders., Gerd Ueberschär (Hrsg.): Stalingrad. Mythos und Wirklichkeit 
einer Schlacht. Frankfurt a. M. 1993, S. 43–60.

  9	Zit. nach Rolf Günter Renner: Hirn und Herz. Stalingrad als Gegenstand ideologischer und 
literarischer Diskurse. In: Jürgen Förster (Hrsg.). Stalingrad. Ereignis – Wirkung – Symbol. 
München u. a. 1992, S. 472–492.

10	Völkischer Beobachter vom 4. Feb. 1943. Die Abbildung der Titelseite des Völkischen Beob
achters diente in späteren Darstellungen in der Bundesrepublik als anschauliches Beispiel für 
die propagandistische Umdeutung; vgl. etwa Der Spiegel 5/1983, S. 56 (wie Anm. 1). 



94    Jörg Echternkamp

Logik der offiziellen Lesart. In der Bevölkerung sprach sich die Niederlage schnell 
herum, schon weil zigtausende Familien betroffen waren. In dem Desaster sahen 
viele ein Menetekel der Niederlage. Als kurz darauf das Deutsche Afrikakorps, das 
die Propaganda zuvor – ebenso wie Erwin Rommel – zu einem Inbegriff des deut­
schen Kampfeswillen stilisiert hatte, verlustreich kapitulierte, machte das Schlag­
wort vom „zweiten Stalingrad“ im Reich rasch die Runde. Die NS-Parolen wirk­
ten über 1945 hinaus. Die nationalsozialistische Meistererzählung der Ostfront 
während des Krieges bildete einen Ausgangspunkt für die öffentliche Erinnerung 
nach dem Krieg.

„Stalingrad“ in der westdeutschen Veteranenkultur: 
Erfahrung, Tapferkeit und Opferbereitschaft

Die westdeutsche Rezeption von „Stalingrad“ nach 1945 zeigt beispielhaft die 
neuralgischen Punkte eines zentralen und heiß debattierten Themas der deut­
schen Gesellschaft und Politik in der Nachkriegszeit. Im öffentlichen Gebrauch 
der Stalingrad-Metapher spiegelte sich das „Stigma der Gewalt“11 besonders klar 
wider, das die kulturelle Überformung der Erinnerung an den Zweiten Weltkrieg 
grundsätzlich kennzeichnete: die Spannung zwischen aktiven und passiven 
Gewalterfahrungen, zwischen Leiden und Leiden-Lassen, zwischen Sterben und 
Töten.

Das verdeutlicht zunächst ein Blick auf die soziale Trägerschicht der ehemali­
gen Wehrmachtsoldaten. Denn „Stalingrad“ war in der Bundesrepublik weniger 
ein Thema der politischen Elite als der Kriegsteilnehmer. Die wenigen Überleben­
den der 6. Armee fanden bereits Ende der 1950er Jahre in der Bundesrepublik 
und in Österreich in Bünden der ehemaligen „Stalingrad-Kämpfer“ zusammen.12 
Sie waren Teil einer blühenden Veteranenkultur, die von 1950 bis in die 1970er 
Jahre hinein wie selbstverständlich zum Alltag der westdeutschen Nachkriegsge­
sellschaft gehörte.13 Die „Stalingrader“, wie sie sich auch nannten, zählten in den 

11	Michael Geyer: The Place of the Second World War in German Memory and History. In: New 
German Critique 71 (1997), S. 5–40.

12	Vgl. Detlev Vogel: Die deutschen und österreichischen Stalingradbünde. Schritte vom Mythos 
zur Realität. In: Wette, Ueberschär (Hrsg.), Stalingrad, S. 247–253.

13	Vgl. Jörg Echternkamp: Mit dem Krieg seinen Frieden schließen – Wehrmacht und Weltkrieg 
in der Veteranenkultur 1945–1960. In: Thomas Kühne (Hrsg.): Von der Kriegskultur zur Frie-
denskultur? Zum Mentalitätswandel in Deutschland seit 1945. Münster u. a. 2000, S. 80–95; 
ders.: Zwischen Vernichtungskrieg und Freizeitgesellschaft. Die Veteranenkultur der Bundes-
republik (1945–1995). In: Klaus Naumann (Hrsg.): Nachkrieg in Deutschland. Hamburg 2001, 
S. 90–113. Vgl. aus der kriegsgeschichtlichen Literatur der Veteranen mit Bezug auf Stalingrad 
etwa Horst Scheibert: Nach Stalingrad – 48 Kilometer! Der Entsatzvorstoss der 6. Panzerdivi-
sion Dezember 1942. Neckargemünd 1955/56 Heidelberg 1956 (= Die Wehrmacht im Kampf, 
Bd. 10); ders.: Entsatzversuch Stalingrad. Dokumentation einer Panzerschlacht in Wort und 
Bild: das LVII. Panzerkorps im Dezember 1942. Tagebücher, Gefechtsberichte, Funksprüche. 
Neckargemünd 1968; Hans Doerr: Der Feldzug nach Stalingrad. Versuch eines operativen 
Überblickes. Darmstadt 1955.



Die Schlacht als Metapher    95

1960er Jahren rund 900 (Österreich: 700) Mitglieder. Sie veröffentlichten Zeit­
schriften, trafen sich seit 1958 regelmäßig auf Bundesebene und versammelten 
sich mit Angehörigen an Gedenkstätten, die eigens den in Stalingrad gefallenen 
Kameraden gewidmet waren. 1964 ließ der Bund ehemaliger Stalingradkämpfer 
Deutschland in der hessischen Kreisstadt Limburg ein zentrales Denkmal für die 
in der Schlacht und in Gefangenschaft gestorbenen Soldaten errichten.14 Ehema­
lige Stalingradkämpfer hatten das Mahnmal entworfen. Der 20 Tonnen schwere 
und etwa dreimal 1,5 Meter große Granitblock auf dem Limburger Soldatenfried­
hof trägt die Aufschrift „Stalingrad 1943“. Ein Kristallblock mit Erde aus Stalin­
grad, der sich unter einer Bronzeschale befand, sollte die räumliche und zeitliche 
Nähe zum fernen Schlachtort herstellen und dem symbolischen Ort seine Aura 
verleihen.

Wegen ihrer Provenienz und ihres religiösen Charakters ist eine andere symbo­
lische Erinnerungsform bis heute bekannter. Wie der Gedenkstein im öffentlichen 
Raum erinnert seit 1983 in der Berliner Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche die 
sogenannte Stalingrad-Madonna an die Schlacht.15 Das 1942/43 entstandene Bild 
zeigt eine sitzende Frauengestalt, die unter ihrem weiten Mantel schützend ein 
Kind hält. Reproduktionen finden sich in zahlreichen deutschen und österreichi­
schen Städten.16 Das Bild, das der evangelische Pfarrer Kurt Reuber in Stalingrad 
als Sinnbild der Hoffnung auf Leben gemalt hatte, bot eine religiöse Überhöhung 
der Todeserfahrung für das Gedenken an die Gefallenen und mahnte zum Frie­
den. Eine Reproduktion des Bildes zierte beispielsweise 1953 das Mitteilungsblatt 
der ehemaligen Gebirgsjäger. Das Gedicht eines Veteranen aus Cuxhaven – „nie­
dergeschrieben vor dem Madonnenbilde Dr. Reubers“ – lieferte das religiöse Deu­
tungsangebot nach: So wie die Mutter das „Schmerzgeborene“ liebevoll schütze, so 
berge Gott „die Sterbenden“, die Soldaten, die am Rande der Steppe „in des Todes 
Schlünden“ stünden.17

14	http://limburg.de/index.phtml?La=1&sNavID=1680.202.1&mNavID=1680.4&object=tx| 
1680.796.1& sub=0; vgl. dort die Abbildungen. „Der Gedenkstein trägt eine Bronzetafel des 
Bildnisses von Dr. Kurt Reuber, einem Pfarrer und Oberarzt, der aus Stalingrad nicht zurück-
kehrte, das dieser auf die Rückseite einer russischen Landkarte gezeichnet hatte. Das Bild zeigt 
die Madonna, die ihr Kind ganz eng an sich schmiegt, fast als wären beide noch eins. Die 
Umschrift um das Bild lautet ,1942 – Weihnachten im Kessel – Licht – Leben – Liebe.‘“

15	Vgl. Joseph B. Perry: The Madonna of Stalingrad. Mastering the (Christmas) Past and West 
German National Identity after World War II. In: Radical History Review 83 (2002), S. 7–27; 
vgl. auch Martin Kruse (Hrsg.): Die Stalingrad-Madonna. Das Werk Kurt Reubers als Doku-
ment der Versöhnung. 2. Aufl. Hannover 1993.

16	Vgl. die Zusammenstellung unter http://de.wikipedia.org/wiki/Stalingradmadonna. Die Dar-
stellung trägt die umlaufende Schrift „1942 Weihnachten im Kessel – Festung Stalingrad – 
Licht, Leben, Liebe“. Das 105 × 80 Zentimeter große Bild wurde mit Holzkohle auf die Rück-
seite einer russischen Landkarte gezeichnet. 

17	Weihnachts-Mitteilungen der ehemaligen deutschen Gebirgstruppe 1953, Titelseite (Militär-
geschichtliches Forschungsamt, Bibliothek, Z 133). Arno Pötsch: „Vor der Weihnachtsmadon-
na von Stalingrad. III. Sonett“. In: Ebd., S. 4. Hier findet sich auch zum Gedenken an „die 
treuen Kameraden“ die Abbildung eines Kriegsbildes des Kriegsmalers Franz Eichhorst. Das 
Gemälde „Erinnerung an Stalingrad“, das 1943 im Haus der Kunst in München gezeigt wor-
den war, zeigt Tote und Verwundete in einem Schützengraben.



96    Jörg Echternkamp

Das Motiv eignete sich auch für die Erinnerung im privaten Raum. So hatte ein 
Stalingrad-Veteran zum 50. Jahrestag in seinem Garten eine Stele mit der „Ma­
donna von Stalingrad“ aufgestellt. Zehn Jahre später wurde der Stein nach Lim­
burg auf den Domfriedhof gebracht und zur Erinnerung an den 60. Jahrestag der 
Schlacht um Stalingrad im Rahmen des 23. Bundestreffens des Bundes ehemali­
ger Stalingradkämpfer Deutschland am 22. September 2002 eingeweiht.

In der Erinnerungspraxis der „Stalingrader“ wurde die Schlacht auf unter­
schiedliche Weise metaphorisch verwendet. Drei Varianten lassen sich unterschei­
den. Erstens deutete „Stalingrad“ in gesinnungsethischer Verengung auf die Be­
reitschaft zum Opfer – ganz gleich wofür und ganz so, als ob die Handlungsfolgen 
nicht längst bekannt gewesen wären. Zweitens leiteten die Veteranen in einem 
Prozess der Bedeutungsübertragung aus der Erfahrung des Leidens im Kessel 
1942/43 ihre besondere Glaubwürdigkeit als Mahner für den Frieden in Europa 
ab. Drittens mythisierte die Metapher die Schlacht als Wendepunkt nicht nur des 
Zweiten Weltkrieges oder der Militärgeschichte. Im Kontext der in der Ära Ade­
nauer vorherrschenden Abendland-Ideologie, die den christlichen Okzident in 
Gefahr sah, stand Stalingrad als Metapher vielmehr für den Beginn des Wertever­
falls in der westlichen Welt.

Der sozial- und kulturgeschichtliche Hintergrund, vor dem die ehemaligen 
Soldaten den „Mythos von Stalingrad“18 entwickelten und kultivierten, erklärt 
sein Plausibilitätspotenzial und seine Attraktivität: Die „Spätheimkehrer“ waren 
ja keineswegs spät heimgekehrt, sondern wie mit einer Zeitmaschine in die Zu­
kunft katapultiert worden. Die zurückgelassene, vertraute Gesellschaft der 1930er 
Jahre hatte sich in den fünfziger Jahren zu einer Konsumgesellschaft gewandelt, 
deren Materialismus, Werteverfall und Anonymität die Veteranen schockierte. 
Wenn sie dagegen Werte wie Kameradschaft, Opferbereitschaft und Pflichtgefühl 
hochhielten, kann man das als eine Antwort auf die Entwicklung der Nachkriegs­
gesellschaft verstehen.19

Allerdings waren auch entgegengesetzte Lesarten möglich: Manchen Veteranen 
galt Stalingrad als Sinnbild für sinnlose Befehle und „Kadavergehorsam“. Der Eh­
renvorsitzende des deutschen Stalingradbundes beispielsweise bezweifelte, dass 
man von diesen konkreten Umständen einfach absehen und zeitlose soldatische 
Tugenden erkennen könne.20 Nur auf den ersten Blick unvereinbar mit dem Sta­
lingrad-Mythos scheint zudem, dass so mancher Stalingrader keinen Hass auf die 
Russen empfand. Immer wieder führten die Veteranen Beispiele der Hilfsbereit­
schaft an, die sie in der Gefangenschaft erlebt hatten. Schon 1960 bezogen sie die 
russischen Gefallenen und in Kriegsgefangenschaft gestorbenen Rotarmisten in 
das Gefallenengedenken ein. Da überrascht es nicht, dass „Stalingrader“ Kränze 
auch auf russischen Friedhöfen ablegten.21

18	Kumpfmüller, Die Schlacht von Stalingrad.
19	Vgl. Jörg Echternkamp: Soldaten im Nachkrieg. Historische Deutungskonflikte und westdeut-

sche Demokratisierung 1945–1955. München 2014.
20	Vgl. Vogel, Die deutschen und österreichischen Stalingradbünde, S. 250.
21	Vgl. Ebd., S. 252.



Die Schlacht als Metapher    97

Im großen Ganzen jedoch reicherten die Veteranen ihre Kriegs-Erzählungen 
mit nachträglicher Sinnstiftung an: Der Kampf für das Vaterland gegen den Bol­
schewismus war damals wie im Kalten Krieg eine patriotische Pflicht, die der 
deutsche Soldat mit dem ihm eigenen Tugenden erfüllt habe – und weiter erfüllen 
würde. So lautete die Botschaft nach wie vor.22 Kurz: Die Metapher „Stalingrad“ 
fungierte als Scharnier zwischen zwei Deutungssträngen. Einerseits eignete sich 
die Schlacht als leuchtendes Emblem deutschen Soldatentums, andererseits evo­
zierte sie das Leiden der Deutschen im Krieg. Die Verbrechen musste man dazu 
nicht eigens erwähnen – ein Zeichen dafür, dass ihre Kenntnis wie selbstverständ­
lich vorausgesetzt wurde.

„Stalingrad“ in der Populärkultur der Bundesrepublik 
1949–1989

Eine auflagenstarke Populärliteratur prägte in der Bundesrepublik das öffentli­
che Bild des Krieges im Osten. Das betrifft zunächst die apologetischen Memoi­
ren der militärisch Verantwortlichen und die Divisionsgeschichten, die seit den 
1950er Jahren die Verzerrung durch die Brille der Wehrmacht verstärkten. „Ver­
lorene Siege“: Dieser Titel der 1955 publizierten Erinnerungen Erich von Man­
steins – des Oberbefehlshabers der Heeresgruppe Don, zu der die 6. Armee ge­
hörte – steht beispielhaft für derlei Rechtfertigungsschriften. Sie schrieben den 
militärischen Zusammenbruch Hitlers militärischer Inkompetenz zu, zweifelten 
nicht am grundsätzlichen Sinn des Angriffskrieges und ließen jegliche Selbstkri­
tik missen.23 Den Blick „von unten“, die Wahrnehmung der Landser, gab seit den 
fünfziger Jahren die publizierte Feldpost frei. Unter dem Titel „Letzte Briefe aus 
Stalingrad“ erschienen erstmals 1950 in einem schmalen Bändchen vermeintlich 
authentische Dokumente, die Stalingrad als einen Ort des Schreckens ausmal­
ten.24 Die Briefe, die ursprünglich für ein zeitgenössisches Stalingrad-Buch ge­
dacht, von Goebbels aber als „untragbar für das deutsche Volk“ abgelehnt wor­
den waren, galten nach dem Krieg im Inland und im Ausland, wo die Anthologie 

22	Vgl. das Interview des (seit 2000) Vorsitzenden des „Bundes ehemaliger Stalingradkämpfer“, 
Horst Zank. In: Junge Freiheit vom 31. Jan. 2003 (http://www.jf-archiv.de/archiv03/063yy09.
htm). Danach gab es 2000 noch etwa 150 „Stalingrader“, die Mitglied des Bundes und am 
Leben waren, alle über achtzig Jahre alt. Der 1919 geborene Zank, Oberst a. D. der Bundes-
wehr seit 1979, sah angesichts des „Propagandalärms“ rund um „die unglaubliche Wehr-
machtsausstellung des Herrn Reemtsma“ keine Chance auf ein nationales Stalingrad-Denk-
mal; eine „Genugtuung“ sei das große Medieninteresse. Zank betonte – und sprach auch für 
die toten Kameraden –, in gutem Glauben und voller Patriotismus für Deutschland ge-
kämpft zu haben. Vgl. seine Memoiren Horst Zank: Stalingrad. Kessel und Gefangenschaft. 
Hamburg 2001. 

23	Erich von Manstein: Verlorene Siege. Bonn 1955. Nach Kriegsende inhaftierten die Briten 
Manstein und verurteilten ihn 1949 als Kriegsverbrecher. Nach seiner Haftentlassung 1953 
beriet Manstein bis 1960 inoffiziell die neu aufgestellte Bundeswehr. Vgl. Oliver von Wro-
chem: Erich von Manstein. Vernichtungskrieg und Geschichtspolitik. Paderborn 2006.

24	Vgl. mit Auszügen: Die letzten Stalingrad-Briefe. In: Der Spiegel 5/1949, S. 15.



98    Jörg Echternkamp

in zahlreichen Übersetzungen erschien, als ein menschliches Dokument, als Aus­
druck der Ängste und Hoffnungen der einfachen Soldaten. Die Briefe wurden 
schon bald vertont. 1961 entstand eine Schallplatte, auf welcher der deutsche 
Schauspieler Hansjörg Felmy einigen Briefschreibern seine Stimme lieh.25 Seit 
den 1960er Jahren tauchten indes immer wieder Zweifel auf, ob die Briefe – die 
an die im Ersten Weltkrieg erschienene Sammlung „Kriegsbriefe deutscher Stu­
denten“ erinnerte – wirklich echt oder gefälscht, zumindest aber manipuliert 
worden seien.26

Sodann zeichneten seit den 1960er Jahren populärgeschichtliche Machwerke 
wie der Bestseller „Unternehmen Barbarossa“, das der ehemalige SS-Obersturm­
bannführer und Pressechef von Außenminister Joachim von Ribbentrop, Karl 
Schmidt, unter dem Pseudonym Paul Carell auf den Markt brachte, das Bild eines 
sinnvollen, sauberen Krieges – mit Heldentum, ohne Verbrechen.27 Laut Verlag 
zeigte Carell, dass „Völkerschicksal“ auch Einzelschicksal gewesen sei, indem er 
das „unmittelbare Erleben des Frontsoldaten“ mit kriegsgeschichtlicher Darstel­
lung verbinde. Das las sich etwa wie folgt:

Aber jetzt zeigte sich, was eine kampferfahrene und gut ausgerüstete deutsche Division zu leis­
ten vermochte; jetzt zeigte sich auch, daß die russischen Offensivarmeen keineswegs überragen­
de Kampfverbände waren. Die altbewährte thüringisch-hessische 29. I.D. (mot.) stand in den 
Tagen der Katastrophe fünfzig Kilometer südwestlich Stalingrad in der Steppe als Reserve der 
Heeresgruppe. […] Am 19. November ist die voll kampffähige Division […] ein Geschenk des 
Himmels. […] Wie die wilde Jagd brausen die 29er los. Die Panzerabteilung mit fünfundfünfzig 
Panzern III und IV voran. An den Flanken die Panzerjäger. Dahinter auf ihren Schützenpanzern 
die Grenadiere. Und dann die Artillerie. Trotz Nebel geht es voran. Dorthin, wo der Schlachten­
lärm ertönt. Die Kommandanten stehen im offenen Turm. Die Sicht ist keine hundert Meter. Da 
reißt der Nebel auf. Im selben Augenblick reißt es auch die Panzerkommandanten hoch: Vor 
ihnen […] rollt breitflächig die sowjetische Panzerarmada des XIII. mechanisierten Korps her­
an. Die Luken der Panzerkuppeln fliegen zu. Die alten Kommandos ertönen: „Turm 12 Uhr!“ – 
„Panzergranate“ – „400“ – Viele Feindpanzer“ – „Feuer frei!“28

Der Bestseller ist ein Beispiel für die Zählebigkeit sinnstiftender Deutungsange­
bote über den Regimewechsel von der Diktatur zur Demokratie hinweg. Schließ­
lich standen auch die bekannten literarischen Verarbeitungen von „Stalingrad“ 
eher im Zeichen der Kontinuität, wie Literaturhistoriker für Theodor Plieviers 
Roman „Stalingrad“ (1945) und Heinz G. Konsaliks Roman „Der Arzt von Stalin­
grad“ (1956) gezeigt haben. Noch der Anti-Kriegsroman blieb binären literarischen 

25	Hansjörg Felmy liest: Letzte Briefe aus Stalingrad. Deutsche Grammophon 1961.[Sprechplat-
te]

26	Vgl. die Einführung von Jens Ebert im Deutschlandradio http://www.dradio.de/dlf/sendun-
gen/feldpost-stalingrad/briefe.html.

27	Paul Carell: Unternehmen Barbarossa. Der Marsch nach Rußland. Frankfurt a. M. 1963, zahl-
reiche Neuauflagen bis heute. Zu Carell vgl. Wigbert Benz, Paul Carell: Ribbentrops Presse-
chef Paul Karl Schmidt vor und nach 1945. Berlin 2005. Carell-Schmidt schrieb u. a. für Die 
Zeit, Die Welt und Der Spiegel. Zum 50. Jahrestag interpretierte er den Schlachtausgang als 
„Sieg und Untergang“ in einem Präventivkrieg: Paul Carell: Stalingrad. Sieg und Untergang 
der 6. Armee. Berlin/Frankfurt a. M. 1992.

28	Hier zit. nach der Ausgabe des „Deutschen Bücherbundes“ Paul Carell: Unternehmen Barba-
rossa. Der Marsch nach Rußland, Stuttgart o. J., S. 514.



Die Schlacht als Metapher    99

Diskursen verhaftet, die sich zum Teil vor dem Zweiten Weltkrieg ausgebildet hat­
ten. Dazu gehörte die Betonung von Distanz und Nähe zwischen Deutschen und 
Russen, die Verklärung der gemeinsamen Empfindungsart ebenso wie die rasse­
ideologische Abwehr des „Asiatischen“.

Als Thema des Geschichtsunterrichts galt Stalingrad bis in die 1980er Jahre 
wenig, wie die Analyse von Lehrplänen und Schulbüchern gezeigt hat.29 Wo die 
auf Kapitulation, Verlust und Kriegswende verkürzte Schlacht am Rande auf­
tauchte, musste sie den Schülern weniger als eine Katastrophe für die russische 
Seite denn als ein Verhängnis für Deutschland erscheinen, das die Abbildung 
deutscher Kriegsgefangener auch visuell zum Ausdruck brachte.30 Einige Lehr­
bücher erweiterten das Blickfeld durch einen Perspektivenwechsel, darunter das 
Geschichtslehrbuch für Gymnasien „Fragen an die Geschichte“, das sich durch 
die weitgehende Konzentration auf Quellentexte von den eher handbuchartigen 
Schulbüchern der 1960er Jahre didaktisch abhob. Um Stalingrad ging es zum 
einen aus deutscher Sicht, zum anderen – in einem Abschnitt, der die Folgen des 
Krieges für die UdSSR behandelte – im Hinblick auf die sowjetische Erinne­
rungspolitik am Beispiel des abgebildeten Wolgograder Denkmals der „Mutter 
Heimat“: „Was ist der Sinn solcher Gedenkstätten aus sowjetischer, was aus Ihrer 
Sicht?“ lautete die ideologiekritische Frage an die Schüler.31 Einen anderen Zu­
gang sollte erst 2005 „Geschichte und Geschehen“ wählen, ein Lehrbuch für die 
Sekundarstufe I. Die Autoren nutzten „Stalingrad“ als ein Beispiel, um die Be­
deutungszuweisung in der nationalsozialistischen Propaganda mit der Erfahrung 
der betroffenen Soldaten im Kessel von Stalingrad zu kontrastieren. Die Gegen­
überstellung verschiedener Wehrmachtberichte vom Januar 1943 mit Auszügen 
aus den genannten „letzten Briefen“ sollte die Heldentod-Prosa an den Grau­
samkeiten des Kessels auflaufen lassen.32

Stalingrad und die Ostfront insgesamt blieben bis weit in die 1980er Jahre im 
Schatten der öffentlichen und der politischen Debatten der Bundesrepublik. Das 
Gegenteil war in der DDR der Fall.

29	Vgl. mit weiterführender Literatur Wigbert Benz: Stalingrad in deutschen Schulgeschichtsbü-
chern, http://www.historisches-centrum.de/forum/benz03-1.html.

30	Vgl. zum Beispiel Geschichtsbuch. Die Menschen und ihre Geschichte in Darstellungen und 
Dokumenten. Allgemeine Ausgabe: Von 1917 bis heute. München 1988, S. 141 (ein Absatz: 
Gefangenschaft und Tod), S. 147 (Hinweis auf die Wahrnehmung als Kriegswende in einer 
Quelle); Grundriß der Geschichte. Bd. 2: Neuzeit seit 1789. Stuttgart 1992, S. 334 (zwei Sätze 
zur Kapitulation der 6. Armee, die als Wende empfunden worden sei); Rückspiegel Geschich-
te. Bd. 4: Vom Ersten Weltkrieg bis zur Gegenwart. Paderborn 1996, S. 163 f. (Stalingrad als 
„Symbol“ für die Kriegswende, dazu der Hinweis auf die zeitgleiche Niederlage in Nordafrika; 
ein Foto zeigt deutsche Gefangene). 

31	Heinz Dieter Schmid (Hrsg.): Fragen an die Geschichte. Frankfurt a. M. 1984, hier 4. Aufl. 
1990, S. 89 (ein Satz im darstellenden Text: „In Stalingrad wurde die deutsche 6. Armee, fast 
30 000 Soldaten, eingeschlossen und geriet in Gefangenschaft“) und S. 164.

32	Daniela Bender: Geschichte und Geschehen. Sekundarstufe I. Bd. 4. Leipzig 2005, S. 128.



100    Jörg Echternkamp

„Stalingrad“ als Katharsis: historische Legitimation in 
der DDR

Im Unterschied zum Beschweigen in der Bundesrepublik war „Stalingrad“ nachge­
rade ein historischer Fluchtpunkt des politischen Herrschaftsdiskurses der SED, 
vor allem in der Ära Ulbricht. Zwei Aspekte lassen sich auseinanderhalten. Zum 
einen war der Sieg der Sowjetunion nach kommunistischer Lesart ein „hegeliani­
scher Moment“ der Weltgeschichte. In Stalingrad hatte der „Weltgeist“ gewirkt, der 
Tod unschuldiger Landser war das Fanal der Niederlage des Faschismus. Hier ließ 
sich – darin lag die politische Legitimationsfunktion für die SED – die Überlegen­
heit des Sozialismus historisch nachweisen.33 Das erklärt auch die glorifizierende 
Erinnerung an Stalingrad in der UdSSR, die der Trauer über das Massensterben 
keinen Platz einräumte. In dem offiziellen Stalingrad-Narrativ spiegelte sich der 
interpretative Schachzug der SED wider, sich und ihr Regime auf die Seite der Sie­
ger zu schlagen. „Stalingrad“ war der ideale Fluchtpunkt einer Perspektive, die das 
Ergebnis der militärischen Auseinandersetzung im Sinne des historischen Materia­
lismus auf eine ideologische Zwangsläufigkeit zurückführte. Nicht rassistische Ex­
pansion und Vernichtung, sondern die Zerschlagung des Bolschewismus war denn 
auch in den Augen der Kommunisten das Kriegsziel des NS-Regimes gewesen.34

Zum anderen ließ sich mit Stalingrad das Problem der sozialen Integration 
ehemaliger Wehrmachtsoldaten lösen, vor dem die DDR genauso stand wie die 
Bundesrepublik. In der „roten Version“ des Wehrmacht-Mythos35 geriet Stalin­
grad zum Ort und Moment der politischen Läuterung. Die Katharsis im Kessel 
und in der Kriegsgefangenschaft hatte danach die antibolschewistischen Wehr­
machtsoldaten in kommunistische Kämpfer für den Frieden verwandelt, die nach 
1945/49 in der SBZ/DDR ihr Betätigungsfeld gefunden hatten. Die durch „Ein­
kehr und Umkehr“ geläuterten „Stalingrader“ wurden Mitglied in der SED oder 
der Nationaldemokratischen Partei (NDPD), dem Auffangbecken für nationalso­
zialistische Altlasten. Seit 1958 arbeiteten sie als Militärberater in der Arbeitsge­
meinschaft ehemaliger Offiziere (AeO).36 Der prominenteste Wehrmacht-General 

33	Vgl. Christina Morina: Legacies of Stalingrad. Remembering the Eastern Front in Germany 
since 1945. Cambridge 2011, S. 70 f.; dies.: Der Krieg als Vergangenheit und Vermächtnis. Zur 
Rolle des Zweiten Weltkrieges in der politischen Kultur Ostdeutschlands, 1945–1955. In: Jörg 
Echternkamp (Hrsg.): Kriegsenden, Nachkriegsordnungen, Folgekonflikte. Wege aus dem Krieg 
im 19. und 20. Jahrhundert. Freiburg i. Br. 2012, S. 179–198. Jeffrey Herf: „Hegelianische Mo-
mente“. Gewinner und Verlierer in der ostdeutschen Erinnerung an Krieg, Diktatur und Holo-
caust. In: Christoph Cornelißen, Lutz Klinkhammer, Wolfgang Schwentker (Hrsg.): Erinnerungs-
kulturen. Deutschland, Italien und Japan seit 1945. Frankfurt a. M. 2003, S. 198–209, hier S. 201.

34	Vgl. die Beispiele bei Morina, Legacies of Stalingrad, S. 75. 
35	Karen Hartewig: Militarismus und Antifaschismus. Die Wehrmacht im kollektiven Gedächt-

nis der DDR. In: Michael Th. Greven, Oliver von Wrochem (Hrsg): Der Krieg in der Nach-
kriegszeit. Der Zweite Weltkrieg in Politik und Gesellschaft der Bundesrepublik. Opladen 2000.

36	Vgl. Paul Heider: Die Arbeitsgemeinschaft ehemaliger Offiziere (AeO) – Propaganda- und 
Diversionsinstrument der SED. In: Militärgeschichtliche Zeitschrift 61 (2002), S. 461–487. In 
dem Kontext steht das Bemühen der SED am Vorabend der Aufnahme der Bundesrepublik in 
die NATO um westdeutsche Wehrmachtveteranen, bei der Paulus, der 1953 aus der Gefan-



Die Schlacht als Metapher    101

a. D., Friedrich Paulus, lebte seit der Rückkehr aus seiner zehnjährigen Kriegsge­
fangenschaft 1953 bis zu seinem Tod 1957 in Dresden.37 In ihren Memoiren kon­
struierten die Generäle biographische Kontinuitäten über die militärische Nie­
derlage und den politischen Frontwechsel hinweg.38 Ihre private Erinnerung 
stand mit der offiziellen im Einklang. Die Propaganda war ihrerseits keine aus der 
Luft gegriffene hohle Phrase, sondern hatte einen erfahrungsgeschichtlichen Hin­
tergrund. Schließlich waren Teile der politischen Führung – Walter Ulbricht, Wil­
helm Pieck – an der Ostfront oder im antifaschistischen Widerstand gewesen.39 
Dem entsprechend schwächte sich die Bedeutung Stalingrads in den 1970er und 
1980er Jahren ab. Erich Honecker, Ulbrichts Nachfolger im Amt des Ersten Sekre­
tärs des Zentralkomitees der SED, hatte die Kriegszeit nicht an der Front oder in 
Kriegsgefangenschaft, sondern in einem deutschen Gefängnis verbracht. Gleich­
wohl gab auch Honecker den historischen Gründungsmythos nicht auf, wie etwa 
die Gedenkveranstaltungen zum 40. Jahrestag der Schlacht zeigten.40

Die Präsenz der Ostfront und namentlich Stalingrads in der öffentlichen Erin­
nerung in der DDR der 1950er und 1960er Jahre darf indes nicht mit der „Aufar­
beitung“ der „Operation Barbarossa“ verwechselt werden. Weil die SED die Masse 
der Ostdeutschen als von Hitler verführte „Arbeiterschaft“ exkulpierte, die für die 
Verbrechen nicht verantwortlich gewesen sei, musste man sich mit ihnen auch 
nicht über Gebühr befassen. In Ost- wie in Westdeutschland blieben daher die 
komplexeren historischen Ereignisse, vor allem die Beteiligung der Wehrmacht an 
Kriegsverbrechen und das Leiden der einheimischen Bevölkerung in den besetz­
ten Gebieten, im Dunkeln.

Konkretisierung und Trivialisierung seit den  
1990er Jahren

Mit dem Ende des Systemkonflikts, der Vereinigung der deutschen Staaten und 
einem sicherheitspolitischen Paradigmawechsel, der militärische Gewalt in den 

genschaft in die DDR gekommen war, eine führende Rolle spielte; Morina, Legacies of Stalin-
grad, S. 93–100.

37	Vgl. Torsten Diedrich: Paulus. Das Trauma von Stalingrad. Eine Biographie. Paderborn 2008.
38	Vgl. Wilhelm Adam (1893–1978), Heinrich Homann (1911–1994), Otto Korfes (1889–1964), 

Arno von Lenski (1893–1986), Vincenz Müller (1894–1961); Jens Hüttmann: Das Gedächtnis 
der Generäle. Zum Frontwechsel deutscher Soldaten auf die „Siegerseite“ der Geschichte. In: 
Andreas Kahler u. a. (Hrsg.): Gedächtnispolitik. Eine kritische Zwischenbilanz. Berlin 2003, 
S. 57–93. Morina, Legacies of Stalingrad, S. 138 ff.; Jürgen Danyel: Die Erinnerung an die 
Wehrmacht in beiden deutschen Staaten. In: Rolf-D. Müller, Hans-E. Volkmann (Hrsg.): Die 
Wehrmacht: Mythos und Realität. München 1999, S. 1139–1150. 

39	Den Akzent auf die politische Elite setzt Morina, Legacies of Stalingrad. In Anlehnung an 
Jeffrey Herf: Divided Memory. The Nazi Past in the Two Germanys. Cambrdige, MA u. a. 
1997, S. 1–12, spricht Morina (ebd., S. 2) von political memory, um die Bilder und Narrative in 
den öffentlichen Reden von Politikern und Veteranen herauszuarbeiten; die Praxis des Erin-
nerns (remembrance als individueller oder kollektiver Akt) bleibt hier ausgespart.

40	Vgl. Morina, Legacies of Stalingrad, S. 184–188.



102    Jörg Echternkamp

Alltag einer postheroischen Gesellschaft zurückholte, änderten sich die Rahmen­
bedingungen für den „öffentlichen Gebrauch von Geschichte“. Damit verschob 
sich auch der Sinngehalt von „Stalingrad“. Zwei scheinbar gegensätzliche Ent­
wicklungen lassen sich unterscheiden: die Konkretisierung des historischen Ereig­
nisses und seine Trivialisierung.

In der Presse, in Ausstellungen41 und in den Reden der Politiker zu runden 
Jahrestagen wurde das Kriegsgeschehen häufiger und deutlicher in Ort und Zeit 
verankert. Es war, als ob sich der Nebel, der jahrzehntelang über dem „Russland­
feldzug“ gelegen hatte, immer mehr verzog und endlich den Blick auf komplexe 
historische Ereignisse im Kontext der rasseideologischen NS-Politik freigab. Das 
hing zweifellos mit der Aufarbeitung der Verbrechen der Wehrmacht zusammen, 
deren Ergebnisse die Wanderausstellung des Hamburger Instituts für Sozialfor­
schung von 1995 bis 1999 und, in einer überarbeiteten Fassung, von 2001 bis 2004 
einer breiten Öffentlichkeit vor Augen führte.

Auch Stalingrad wurde zu einem „Medienereignis“. Eine sechsteilige Doku­
mentation des Krieges im Osten aus Sicht der Soldaten beider Seiten zeigte das 
Zweite Deutsche Fernsehen 1991 unter dem Titel „Der verdammte Krieg: Opera­
tion Barbarossa“, eine deutsch-sowjetische Koproduktion (und eine der ersten 
größeren Sendungen des ZDF-Historikers Guido Knopp).42 Der zweideutige Titel 
(„verdammt“) zeugte von der Ambivalenz der öffentlichen Erinnerung. 1993 
folgte als Fortsetzung der Fünfteiler „Entscheidung Stalingrad“.43 Interviews mit 
„Zeitzeugen“, Fotos und szenische Rekonstruktionen sollten die Zuschauer auf­
wühlen. Zum 60. Jahrestag 2002 legte die ARD mit einem neunzigminütigen Do­
kumentarfilm über den „Rattenkrieg“ und den „Kessel“ von Stalingrad nach.44 
Die Dokumentationen auf ARD und ZDF waren um einen Perspektivwechsel be­
müht: Auch sowjetische Soldaten, auch zivile Bewohner Stalingrads kamen nun 
zu Wort, die als Kinder monatelang dem Terror ausgesetzt waren. Nach 60 Jahren 
wurde schließlich die Erinnerung an einen Ort wie Stalingrad selbst zum Gegen­

41	So die Ausstellung „Erobern und Vernichten“; vgl. Peter Jahn, Reinhard Rürup (Hrsg.): Er-
obern und Vernichten. Der Krieg gegen die Sowjetunion 1941–1945. Berlin 1992.

42	Zehn Jahre zuvor, 1981, war eine amerikanisch-sowjetische Koproduktion in deutscher Über-
setzung in Ost- und Westdeutschland ausgestrahlt worden. „Der entscheidende Krieg“ bzw. 
„Der unvergessene Krieg“ lauteten die Übersetzungen; vgl. Wulf Kansteiner: In Pursuit of 
German Memory. History, Televison, and Politics after Auschwitz. Athens, OH 2006. 

43	Dazu erschienen drei Begleitbände: Guido Knopp: Der Verdammte Krieg. 3 Bde. München 
1991. Bd. 2 trägt den Titel „Stalingrad 1942–1943“. Eine Sonderausgabe erschien 1998. 2006 
legte Knopp mit dem 90minütigen Dokumentarfilm „Stalingrad. Die Wende an der Wolga“ 
nach (Regie: Sebastian Dehnhardt und Jörg Müllner, Manfred Oldenburg). Vgl. ders., Rudolf 
Gültner: Stalingrad. Das Drama. München 2006. Es handelte sich um einen Zusammenschnitt 
(„Director’s Cut“) der genannten Trilogie. Vgl. auch Guido Knopp: „Der Jahrhundertkrieg“. 
München 2002.

44	Regie: Christian Klemke. Vgl. die Besprechung in der FAZ: Wiederentdeckung einer Schlach-
terfahrung. Sechzig Jahre nach Stalingrad. Eine vorbildliche historische Dokumentation in 
der ARD zeigt den Krieg und die Menschen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 20. Dez. 
2002. Der RBB z. B. wiederholte den Film 2008. Vgl. zu den „Dokus“ zum 60. Jahrestag: Der 
Kampf um Stalingrad. In: Berliner Zeitung vom 9. März 2012.



Die Schlacht als Metapher    103

stand der Geschichtsforschung und der musealen Inszenierung.45 Das verband 
sich mit einem multiperspektivischen Ansatz, der das historische Ereignis nicht 
nur aus militär-, sozial-, kultur- und politikgeschichtlichem Blickwinkel, sondern 
eben auch binational thematisierte.

Der siebzigste Jahrestag der Schlacht bei Stalingrad war für das neue Militär­
historische Museum der Bundeswehr in Dresden Anlass für die von Dezember 
2012 bis April 2013 präsentierte Sonderausstellung, die das Geschehen und seine 
Mythisierung nicht zuletzt anhand von Exponaten aus privater Hand sinnfällig 
werden ließ. Die Ausstellung, die in Zusammenarbeit mit dem Panoramamuseum 
„Stalingrader Schlacht“ in Wolgograd und weiteren russischen Museen entstand, 
zeigte auch den „Weihnachtsgruß Görings“: einen künstlichen Weihnachtsbaum. 
Das mit Lametta, einer Engelsfigur, verschiedenen Sternen und einer Kugel ver­
zierte Exemplar hatte die eingekesselten Soldaten über die Luftbrücke zur „Kriegs­
weihnacht“ wohl deshalb nicht erreicht, weil ein Offizier des entsprechenden 
Luftgau-Kommandos ihn zuvor für sich „abgezweigt“ hatte.46 Die subjektive Di­
mension sollen weiterhin Feldpostbriefe ausleuchten. Sie finden sich im Museum 
ebenso wie im Internet, wo etwa einzelne Briefe des 21-jährigen Ekkehard Johler 
an seine Familie in Hamburg auf einer privaten Website zugänglich gemacht wur­
den.47 Darüber hinaus unterstreichen Memoiren aus dem Kreis der überlebenden 
Soldaten mit dem Blick „von unten“ die Leidenserfahrung, die sich auch auf die 
Kriegsgefangenschaft im GULag erstreckte und so Krieg und Nachkrieg erfah­
rungsgeschichtlich verklammerte.48

Mit dieser erfahrungsgeschichtlichen Orientierung hängt eine zweite, schein­
bar gegenläufige Entwicklung zusammen. Der Zuwachs an Komplexität lief mit 
der komplexitätsreduzierenden Trivialisierung der Schlacht in den Massenmedien 
parallel. Den Auftakt machte 1993 der Spielfilm „Stalingrad“ (Regie: Joseph Vils­
maier), der das Ereignis in erster Line durch die Brille des Wehrmachtoffiziers 

45	Peter Jahn (Hrsg.): Stalingrad erinnern. Stalingrad im deutschen und im russischen Gedächt-
nis. Berlin 2003.

46	Weihnachtsbäumchen für Stalingrad. In: Militärgeschichte. Zeitschrift für Historische Bil-
dung 2 (2012), S. 28. Zum Museum vgl. www.mhmbw.de.

47	Vgl. http://www.lauritzen-hamburg.de/ekkehard_johler_stalingrad.html. Vgl. auch Wulf Stra-
towa: Kein Friede in Stalingrad. Feldpostbriefe 1941/1942. Wien 1994; Wido Spratte (Hrsg.): 
Stalingrad: Feldpostbriefe des Oberleutnants Harald Bleker. Osnabrück 2000. Jens Ebert 
(Hrsg.): Im Funkwagen der Wehrmacht durch Europa:  Balkan, Ukraine, Stalingrad. Feld-
postbriefe des Gefreiten Wilhelm Moldenhauer 1940–1943. Berlin 2008. Weiterhin wurden 
die „letzten Briefe aus Stalingrad“ reproduziert, etwa am Ende des Bildbandes von Christian 
Zentner: Stalingrad. Wie es wirklich war. Rastatt [2001], S. 81–92. Zur vergleichenden Analy-
se von Feindbildern anhand von Briefen vgl. Alexander Proskouriakov: Feldpost aus Stalin-
grad. Kriegswahrnehmung und soziales Bewusstsein deutscher und russischer Soldaten. 
Berlin 2004.

48	Vgl. zuletzt Dieter Peeters: Vermißt in Stalingrad. Als einfacher Soldat überlebte ich Kessel 
und Todeslager. 1941–1949. Berlin 2005 (6. Aufl. 2012). Der Klappentext signalisiert den nar-
rativen Tenor: „Der Autor schildere „die Wochen in der Hölle des Kessels aus der Sicht eines 
einfachen Soldaten. […] Er durchlebt das Grauen in einem Todeslager und sechs lange Jahre 
in einem Straflager am Ural. […] Seine ungeschminkt geschriebenen Erinnerungen sind ein 
Dokument des Leidens“.



104    Jörg Echternkamp

Hans von Witzland zeigte. „Knalliges Kriegs-Kino, aber mit ungutem Gewissen“, 
kommentierte das Nachrichtenmagazin Der Spiegel.49 2001 eröffnete der Kriegs­
film „Duell – Enemy at the Gates“ die Berlinale. Der Regisseur Jean Jacques An­
naud reduzierte die Schlacht von Stalingrad zur bloßen Kulisse eines Katz-und-
Maus-Spiels zweier Scharfschützen, mit viel Action, Liebesgeschichten und Hap­
py End.50 Die Schlacht geriet hier zu einem „pyrotechnischen Spektakel“.51

Eine ganz anders gelagerte Ablösung von dem konkreten Ereignis, die aufgrund 
des unterstellten historischen Wissens bis heute möglich ist, liegt in der im enge­
ren Sinne metaphorischen Verwendung: der Übertragung des Begriffs „Stalin­
grad“ durch Analogieschluss auf andere historische oder tagespolitische Ereignis­
se. So zogen 2011 zahlreichen Schlagzeilen eine semantische Parallele zwischen 
der Schlacht bei Stalingrad und dem Häuserkampf der UNO-Soldaten gegen Isla­
misten in Somalias Hauptstadt Mogadischu.52 Als „Stalingrad an der Donau“ be­
zeichnete ein ungarischer Historiker 1999 die Schlacht zwischen Wehrmacht und 
Roter Armee um das belagerte Budapest; sein Rezensent nutzte die Formel „ein 
zweites Stalingrad“, die sich vor 1945 auf die Kapitulation des Afrika-Korps bezo­
gen hatte.53 Als Inbegriff militärischer Gewalt hält „Stalingrad“ in der politischen 
Populärkultur her: Der Aufdruck „STALINGRAD 43“ auf T-Shirts, wie sie im 
Versandhandel „für revolutionäre Bekleidung“ erhältlich sind, stellt das überkom­
mene westdeutsche Opfernarrativ gleichsam auf den Kopf und erklärt die sowje­
tische Seite zum Opfer „faschistischer“ Gewalt.54

Fazit

Welche weiterführenden Überlegungen können am Ende dieser Tour d’horizon 
der Sinnzuschreibungen formuliert werden? Die Historizität der Stalingrad-Me­
tapher war, erstens, eine Funktion des Systemkonflikts. Doch das Argument lässt 

49	Urs Jenny: Fiese Fratze. „Stalingrad“. Spielfilm von Joseph Vilsmaier. Deutschland 1992. In: 
Der Spiegel 1/1993. Der Film preise „keine kriegerischen Tugenden, doch die schlichte Ka-
meradschaft, die sich auch in Not und Dreck behauptet“. Eine digital überarbeitete Fassung 
zeige ARTE am 21. Nov. 2010.

50	Grundlage für die Verfilmung ist das Buch William Craig: Enemy at the Gates. The Battle for 
Stalingrad, New York 1973; deutsch unter dem Titel „Die Schlacht um Stalingrad: der Unter-
gang der 6. Armee“, München 1974; zuletzt u.d.T. Duell. Enemy at the Gates. Tatsachenbe-
richt. München 2001.

51	Jan Kucharzewski: Duell – Enemy at the Gates. In: Filmszene http://www.filmszene.de/filme/
duell-enemy-at-the-gates. 

52	Afrikas Stalingrad. In: Badische Zeitung vom 11. Apr. 2011; Das afrikanische Stalingrad. In: 
Berliner Zeitung, vom 11. Apr. 2011; „Wie einst die Russen in Stalingrad“. In: Financial Times 
Deutschland von 16. Apr. 2011.

53	Krisztián Ungváry: Die Schlacht um Budapest 1944/45. Stalingrad an der Donau. München 
1999; vgl. die Buchsbesprechung von Karl-Heinz Janssen: Ein zweites Stalingrad. Krisztián 
Ungváry über die Schlacht um Budapest. In: Die Zeit vom 2. Dez. 1999.

54	Vgl. die Anzeige für das Shirt mit „Rippstrick-Kragen mit Nackenband für erhöhten Trage-
komfort“ unter linke-t-shirts.de. 



Die Schlacht als Metapher    105

sich auch umkehren: Die Erzählungen von Stalingrad sind narrative Komponen­
ten jener Kultur, die sich hinter der Metapher vom Kalten Krieg verbirgt und ihn, 
kulturgeschichtlich, ausgemacht hat. Zweitens: Über „Stalingrad“ lässt sich schon 
lange nicht mehr nur in der Rhetorik von Opferbereitschaft (BRD) und Katharsis 
(DDR) reden. „Stalingrad“ ist vielmehr zu einer Metapher des Krieges im Osten 
geworden und insofern des verbrecherischen Vernichtungskrieges, an dem sich 
die 6. Armee beteiligt hatte. Die Metapher funktionierte sowohl als Erinnerung an 
sinnlose Gewalt und Verbrechen als auch als rhetorisches Mittel eines weiterhin 
virulenten Opfernarrativs. Die Aufwertung zur Chiffre hat die Präsenz von „Sta­
lingrad“ deutlich erhöht. Es wäre freilich ein hoher Preis, wenn dies zu Lasten der 
historischen Konkretion ginge. Eine dritte, letzte Überlegung ergibt sich aus der 
Verbindung der beiden Punkte: Nach dem Ende des ideologischen Gegensatzes 
und durch das vergleichsweise hohe Einvernehmen über den Stellenwert der 
Schlacht kann sich Stalingrad zu einem binationalen lieu de mémoire weiterentwi­
ckeln, an dem Kriegserinnerung nicht oder zumindest nicht nur nationalge­
schichtlich definiert wird. Das setzt weiterhin ein „inklusives“ und emphatisches 
Erinnern voraus, das im Zuge der gegenwärtigen Pluralisierung und Differenzie­
rung der Erinnerung für die verschiedenen Perspektiven, nicht nur die eigene, 
offen ist. Das gemeinsame Gedenken auf russischen Soldatenfriedhöfen in 
Deutschland und deutschen Soldatenfriedhöfen in Russland, nicht zuletzt in Ros­
soschka bei Wolgograd, weist einen Weg in diese Richtung.55

55	Dort wurden bis 2006 rund 48 000 Soldaten bestattet, deren Gebeine Mitarbeiter des VDK 
seit 1992 in und um Wolgograd geborgen hatten. Etwa 50% der Gefallenen konnte identifi-
ziert werden; die Namen sind an der Ringmauer zu lesen, die das Feld umfasst. 





Aleksandr Epifanov

Das Schicksal der deutschen Kriegs­
gefangenen aus Stalingrad: Sowjetische 
Propaganda, Zeitzeugen und Akteure

Das Schicksal der in Kriegsgefangenschaft geratenen Wehrmachtsangehörigen, 
die bei Stalingrad eine vernichtende Niederlage erlitten hatten, ist bis heute in der 
Vorstellung ihrer Angehörigen und Landsleute präsent, beschäftigt Publizisten 
und Wissenschaftler. Die in den letzen Jahren erfolgte Öffnung der Archive hat 
maßgeblich zur Erhellung dieser bedeutenden Aspekts des Zweiten Weltkrieges 
beigetragen. Große Authentizität und Objektivität wurde den Ereignissen auch 
durch die Erinnerungen von Zeitzeugen verliehen,

Ohne auf die in der Literatur bereits hinlänglich beschriebene Organisation 
und Tätigkeit der Lager und Speziallazarette für kriegsgefangene Wehrmachtssol-
daten näher einzugehen, wird in der vorliegenden Arbeit der Versuch unternom-
men, das Schicksal der in Kriegsgefangenschaft geratenen Wehrmachtsangehöri-
gen so zu zeigen, wie es von den direkt mit ihnen befassten sowjetischen Propa-
gandaorganen, aber auch den unmittelbaren Akteuren und Zeitzeugen aus den 
Reihen der Roten Armee und des NKVD sowie der einheimischen Bevölkerung 
und den Kriegsgefangenen selbst, dargestellt wird. Das Hauptaugenmerk gilt da-
bei jenen, die im Zuge der eigentlichen Schlacht um Stalingrad in Kriegsgefan-
genschaft gerieten und nicht nach deren Beendigung, denn dieses Thema ist am 
wenigsten erforscht.

Bekanntlich kam den sowjetischen Propagandaorganen bei der Demoralisie-
rung der Wehrmachtsangehörigen während der Schlacht um Stalingrad – unter 
anderem in deren Anfangsphase  – eine wichtige Rolle zu. In der Roten Armee 
war dafür speziell die 7. Abteilungen der Politabteilungen ihrer Truppenteile und 
Verbände zuständig, deren Hauptaufgabe darin bestand, die moralische Zerset-
zung, Kapitulation und massenhafte Ergebung der feindlichen Soldaten und Of-
fiziere herbeizuführen. Von Anfang an galt die vordringliche Aufmerksamkeit 
den Rumänen und Italienern. Wie bekannt, ergaben sich mehr als 30 000 rumä-
nische Militärgehörige ohne irgendwelche Gegenwehr. Nach Angaben der Ge-
fangenen hätten sie bereits vor dem Durchbruch ihrer Verteidigung die Flugblät-
ter der Russen gelesen und ihre mündlichen Propagandadurchsagen gehört, wo-
raufhin sie beschlossen hätten, bei der ersten Gelegenheit in Gefangenschaft zu 
gehen.

Am Vorabend und besonders im Laufe der Novemberoffensive der Roten Ar-
mee im Jahr 1942 bei Stalingrad wurden von den sowjetischen Propagandaorga-
nen großangelegte und subtile Maßnahmen mit dem Ziel unternommen, die Sol-
daten und Offiziere des Gegners dazu zu bewegen, sich zu ergeben. Um sie zu 
„zersetzen“, wurde eine Kombination aus Elementen der Einschüchterung, Über-
redung, der „sentimentalen Thematik“, des Klassenansatzes, aber auch der Desin-



108    Aleksandr Epifanov

formation angewandt.1 Die unterschiedlichen Formen und Methoden des propa-
gandistischen Kampfes waren für die sowjetischen Politarbeiter dadurch diktiert, 
dass bei Stalingrad zahlreiche Einheiten deutscher Elitetruppen kämpften. Im 
Laufe der Schlacht um Stalingrad war die Sonderpropaganda gegenüber dem 
Gegner komplexer Natur und ging von einem einheitlichen Plan aus. Die entspre-
chenden Maßnahmen wurden auf Divisions-, Armee- und Frontebene von ope-
rativen Sondergruppen durchgeführt. Ihnen gehörten Spezialisten an, die über 
die notwendigen Fertigkeiten und über Fremdsprachenkenntnisse verfügten. Die 
Gruppen der Sonderpropaganda wurden mit speziellen technischen Hilfsmitteln 
in Form leistungsstarker Grabenlautsprecher, typografischer Maschinen, Megafo-
ne und Schalltrichter ausgestattet.

In der Zeit von November 1942 bis Februar 1943 wurden über den Stellungen 
der Wehrmacht im Gebiet von Stalingrad 18 131 000 Flugblätter abgeworfen und 
318 Sendungen aus Lautsprecheranlagen sowie – nach unvollständigen Angaben – 
1514 Durchsagen aus Schalltrichtern durchgeführt2 58  Gefangene (darunter 
11 Deutsche) wurden von den sowjetischen Propagandaoffizieren in den Rücken 
der Gruppe Paulus eingeschleust.3 Sie sollten ihre Landsleute dazu überreden, 
sich zu ergeben. Die Losung, in Kriegsgefangenschaft zu gehen, wurde zum zen
tralen Element der gesamten sowjetischen Propaganda. In Massenauflagen wurden 
Passierscheine für die Gefangennahme herausgegeben. Auf der Rückseite waren 
die Bedingungen für die sowjetische Kriegsgefangenschaft angegeben – Dauer der 
Arbeit, Verpflegungsnormen, usw. An der Stalingrad-Front waren Gruppen deut-
scher Antifaschisten aktiv. Zu ihnen gehörten einer der Führer der Kommunisti-
schen Partei Deutschlands, Walter Ulbricht, der Dichter Erich Weinert und der 
Schriftsteller Willi Bredel sowie die ebenfalls kriegsgefangenen antifaschistischen 
deutschen Offiziere Ernst Hadermann, Eberhard Charisius, und Friedrich Reyher. 
Unter Anwendung aller genannten Propagandamittel riefen auch sie ihre Lands-
leute aktiv dazu auf, in Gefangenschaft zu gehen. Die mündlichen Appelle der 
antifaschistischen Patrioten verliehen der Sonderpropaganda Nationalkolorit und 
emotionalen Charakter. Die deutschen Antifaschisten beteiligten sich außerdem 
engagiert an der Ausbildung von Aktivisten aus den Reihen der Kriegsgefangenen 
und halfen bei der Anbahnung „reger Verbindungen“ mit den deutschen Soldaten 
im Kessel. Überall an vorderster Linie wurden von den sowjetischen Streitkräften 
Propagandaschilder aufgestellt, die den Weg „zu den Verpflegungs- und Wärme-
stellen für die Gefangenen“ wiesen.4

1	 Central’nyj archiv Ministerstva oborony RF (im Folgenden CAMO RF), f. 232, op. 612, d. 90, 
l. 91.

2	 CAMO RF, f. 232, op. 612, d. 90, l. 105. 
3	 Nach anderslautenden Angaben wurden 330  „gefangen genommene Antifaschisten“ in den 

Kessel geschickt, die in ihre Abteilungen zurückkehrten und von dort über 2000 Soldaten 
und Offiziere mitbrachten (Vgl. Boris Chil’ko: Organizacija psichologičeskoj bor’by s vojskami 
protivnika v chode Stalingradskoj bitvy. In: Stalingradskaja bitva. Materialy naučnych konfe-
rencij, prošedšich v Moskve i Volgograde k 50-letiju sraženija. Volgograd 1994, S. 147).

4	 Ebd. 



Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad    109

Trotz aller Bemühungen musste die sowjetische Militärführung mit Bedauern 
feststellen, dass nur eine Minderheit der deutschen Armeeangehörigen sich mit 
dem Gedanken der unvermeidlichen Gefangenschaft befasste. Hingegen hoffte 
der Großteil auf einen Ausbruch, zumal diese Hoffnung von den Propagandisten 
und der Führung der Wehrmacht immer wieder mit Nachdruck „aufgewärmt“ 
wurde. Zur gleichen Zeit – darauf sollte hingewiesen werden – prügelten sich die 
rumänischen Soldaten um die Scheine für die Gefangennahme, trieben Handel 
mit ihnen, usw. Die Bedenken der Widerstand leistenden deutschen Truppen wur-
den besonders dadurch verstärkt, dass sie nicht wussten, welches Schicksal sie 
nach der Gefangennahme erwartete. Der in Gefangenschaft geratene Angehörige 
der 16. Panzer-Division Wilhelm Schierbach sagte beim Verhör, dass es sehr viel 
mehr Kriegsgefangene geben würde, wenn die Deutschen sicher sein könnten, 
dass die Russen ihr Leben erhalten würden. „Die Soldaten sagten oft untereinan-
der, dass sie schon lange in Gefangenschaft gegangen wären, wenn sie gegen die 
Engländer kämpfen würden. Die erschießen keine Kriegsgefangenen“, erklärte 
etwa der Pionier Paul Mehnert beim Verhör.

Viele der in Kriegsgefangenschaft geratenen hitlerdeutschen Soldaten und Offi-
ziere sorgten sich um das Schicksal ihrer Angehörigen, die aus diesem Grund 
möglicherweise nachteilige Konsequenzen zu befürchten hätten. So fragte zum 
Beispiel der Unteroffizier Rudolf Bormann bei einer Kriegsgefangenen-Befragung 
besorgt: „Stimmt es, dass im Moskauer Radio täglich die Namen der von der Ro-
ten Armee gefangen genommenen Deutschen durchgegeben werden, wie das die 
deutsche Propaganda behauptet?“

Je weiter die eingekesselten deutschen Soldaten und Offiziere von der eigentli-
chen Frontlinie entfernt waren, desto mehr Beachtung schenkten sie den sowjeti-
schen Flugzetteln. Besonderen Eindruck auf die Eingekesselten machten die Flug-
blätter mit dem Appell zweier sowjetischer Oberbefehlshaber: der Don-Front, 
Konstantin Rokossovskij und der Stalingrad-Front, Andrej Eremenko. Zum ers-
ten Mal wurde der Aufruf am 30. November 1942 verbreitet. Insgesamt wandten 
sich die sowjetischen Oberbefehlshaber dreimal an die eingekesselten Truppen 
des Gegners.5

In den genannten Aufrufen wurden genaue Angaben zu den Verlusten der 
deutschen und rumänischen Streitkräfte in den ersten Tagen der Offensive der 
Roten Armee bei Stalingrad gemacht, aufgrund derer sich die 6. Armee und die 
4. Panzer-Armee der Wehrmacht in einem festen Belagerungsring befanden. Ro-
kossovskij und Eremenko suchten die Eingekesselten davon zu überzeugen, dass 
weiterer Widerstand nur zu ungeheuren und sinnlosen Opfern führen würde. 
Nach ihren Worten würde ein deutscher Soldat, der in einer ausweglosen Situation 
in Gefangenschaft gehe, keine unehrenhafte Handlung begehen, sondern einen 
Akt der Vernunft. In dem Aufruf hieß es, wer sich ergebe, sei kein Feind mehr. 
Dadurch wurde jeder Gedanke an Rache zurückgewiesen, der den deutschen Sol-
daten und Offizieren so große Furcht einflößte. Viele Soldaten, so die deutschen 

5	 CAMO RF, f. 232, op. 612, d. 102, l. 92.



110    Aleksandr Epifanov

Kriegsgefangenen, hätten den Flugblättern zwar geglaubt, jedoch Angst gehabt, 
sich zu ergeben, weil ihre Offiziere ständig wiederholt hätten, dass Gefangene 
von den Russen erschossen würden.

Die Feindseligkeiten zwischen den unter den Besatzern vertretenen Nationali-
täten wurden von der sowjetischen Propaganda gekonnt und wirkungsvoll ge-
schürt. Eine antideutsche Propagandalinie in den Reihen der rumänischen und 
der anderen nationalen Streitkräfte, laut der die Deutschen als Feinde ihrer Völ-
ker dargestellt wurden, zog sich wie ein roter Faden durch die gesamte Arbeit 
der 7. Abteilungen. Als zum Beispiel General Friedrich Paulus in einem seiner 
Befehle erklärte, man sei eingekesselt, trage daran aber keine Schuld (schuld sei-
en angeblich die Rumänen, die die Front geöffnet hätten), gelang es den sowje-
tischen Propagandisten, diesen Umstand effektiv zur Zersetzung der gegneri-
schen Truppen auszunutzen und den Hass der Rumänen gegenüber den Deut-
schen erheblich zu steigern. Dazu trug auch die von den deutschen Soldaten 
und Offizieren in den Truppenteilen der Wehrmacht an den Tag gelegte Verach-
tung für ihre rumänischen Verbündeten bei. Aus diesem Grund hielten die Ru-
mänen in der Gefangenschaft den Zeitpunkt für gekommen, um mit den Deut-
schen abzurechnen. Ein äußerst bezeichnender Vorfall ereignete sich bei der 
Überfahrt einer großen Gruppe kriegsgefangener Rumänen und Deutscher über 
die Wolga. In der Mitte des Flusses stürzten sich die Rumänen auf Letzere mit 
den Worten: „Ihr wolltet die Wolga  – da habt ihr sie!“ und warfen sie in das 
eiskalte Wasser.

Diese Episode findet nicht nur in der Korrespondenz der Politarbeiter der Ro-
ten Armee Erwähnung. Geht man nach den Erinnerungen der einheimischen 
Bevölkerung und der Kriegsveteranen, so kamen derartige Fälle öfter vor und 
führten zum Tod vieler deutscher Kriegsgefangener, vor allem Offiziere.

A. Efremov, ein Politarbeiter einer der in diesem Gebiet aktiven Truppenteile 
des NKVD, beobachtete persönlich, wie die Rumänen bei der Überfahrt der 
Kriegsgefangenen mindestens Hundert Deutsche aus dem Lastkahn warfen. Eine 
ähnliche Situation spielte sich vor den Augen von I. Plotkin ab, einem Politarbei-
ter einer der Truppenteile der Roten Armee, der die Evakuierung von Kriegsge-
fangenen von der Front leitete. Er erzählt auch, dass die Rumänen den Deutschen 
mit einem derartigen Hass begegneten, dass man ihnen häufig sogar deren Eskor-
tierung anvertraute.

Die Einwohner der Siedlungen in der Wolgo-Achtubinsker Flussniederung 
denken bis heute an die schrecklichen Szenen, als in ihrer Gegend von Stalingrad 
her riesige Massen von feindlichen Kriegsgefangenen auftauchten. Der Bewoh-
ner des Weilers Grači, V.  Pjatibratov, vor dessen Augen sich die Überfahrt ab-
spielte, erinnert sich ebenfalls, wie die Rumänen im Spätherberbst 1942 die 
Deutschen zu Dutzenden von der Fähre in die Wolga warfen. Er berichtet auch, 
dass die Gefangenen in einem endlosen Strom vorbeizogen, dürftig bekleidet, 
die Füße in Lumpen gewickelt. Da sie hungrig waren, versuchten sie, in die Höfe 
der Einheimischen zu gelangen und baten um etwas zu essen. Man hatte jedoch 
Angst vor ihnen und jagte sie davon. Der gesamte Weg, den die Kolonnen der 



Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad    111

Kriegsgefangenen zurücklegten, war mit Leichen übersät. Wer zu schwach war, 
wurde von den Begleitsoldaten seinem Schicksal überlassen oder mit dem Bajo-
nett erstochen.

Der Bewohner des in der gleichen Gegend gelegenen Weilers Koročin, N. Kur-
batov, weiß noch, wie Tausende von rumänischen Kriegsgefangenen in den Vieh-
koppeln der Gehöfte der Wolga-Niederung lebten – ohne jegliche Aufsicht. Ohne 
Nahrung und abgeschnitten durch die Flut, aßen sie anfangs die Kadaver veren-
deter Pferde, die schon mehrere Monate dort gelegen hatten und starben dann 
selbst. Ihre Leichen wurden vom Hochwasser in das Kaspische Meer gespült.

Sowjetische Militärs haben später darauf hingewiesen, dass aufgrund der Tatsa-
che, dass bis zu diesem Zeitpunkt (bis November 1942. – A.E.) die Anzahl der von 
der Roten Armee gemachten Kriegsgefangenen äußerst gering war, es auch kei-
nerlei Praxis gab, ihre Aufnahme in großen Mengen zu organisieren. Daher waren 
die Institutionen im Hinterland auf das massenhafte Eintreffen von in Kriegsge-
fangenschaft geratenen Soldaten und Offizieren des Gegners nur „ungenügend 
vorbereitet“.6

Die Gefangenen hielten sich längere Zeit bei den Truppenteilen der Roten Ar-
mee auf. Auf dem Weg zu Eisenbahn-Verladestellen legten sie nach ihrer Gefan-
gennahme 200–300 km zu Fuß zurück, fast ohne etwas zu essen. Ein beträchtli-
cher Teil von ihnen verfügte über keinerlei eigene warme Kleidung und wurde – 
trotz strenger Anweisungen  – nicht damit ausgestattet, auch nicht aus Beute- 
beständen. Bewachung für die Kriegsgefangenen wurde in ungenügender Anzahl 
abgestellt, sodass sie in die Siedlungen der Umgebung ausschwärmten.

Die Sammel- und Weiterleitungsstellen der Armee sowie die Frontaufnahme- 
und Durchgangslager des NKVD der UdSSR, die laut den Gepflogenheiten von 
den Frontverbänden mit Lebensmitteln, Uniformen und Transportkapazitäten 
ausgestattet hätten werden sollten, erhielten diese in nur sehr begrenztem Um-
fang, der nicht einmal ihre geringsten Bedürfnisse befriedigte. Aus diesem 
Grund wurden die kriegsgefangenen Soldaten nicht gemäß den festgelegten 
Normen verpflegt und griffen nicht selten zu den äußersten Mitteln, um sich 
Nahrung zu verschaffen. Das den Militärtransportorganen der Roten Armee für 
ihre Evakuierung zugewiesene rollende Material war überhaupt nicht auf den 
Transport von Menschen ausgelegt. Es gab keine Pritschen, keine Öfen, keine 
Abortschüsseln, noch nicht einmal Brennholz oder Betriebsinventar. Entgegen 
der „Verordnung über die Kriegsgefangenen“, wurden Verwundete und Kranke 
nicht in die Frontspitäler aufgenommen und mit allgemeinen Transporten in 
die NKVD-Lager und in die Armeeaufnahmestellen geschickt. Daher war ein 
beträchtlicher Teil der Gefangenen bei der Ankunft vollkommen erschöpft und 
starb noch vor dem Weitertransport in das rückwärtige Gebiet, aber auch un-
terwegs.

Es bedurfte geraumer Zeit und außerordentlicher Maßnahmen seitens der so-
wjetischen Militärführung und der Organe des NKVD der UdSSR, um die erfor-

6	 Vgl. Andrej Eremenko: Stalingrad. Zapiski komandujuščego frontom. Moskva 1961, S. 355.



112    Aleksandr Epifanov

derliche Ordnung bei Aufnahme und Versorgung der feindlichen Kriegsgefange-
nen herzustellen.7

Unterdessen gelang es der deutschen Militärführung in den ersten Dezember-
tagen 1942, Ordnung in ihren Truppenteilen zu schaffen und die ins Wanken ge-
ratene Disziplin zu festigen. Es wurde eine Rundumverteidigung organisiert. Der 
Widerstand der Eingekesselten wuchs, da sie den Versprechungen ihrer Komman-
deure und Propagandaleute auf Hilfe von außen oder einen erfolgreichen Aus-
bruch aus dem Kessel glaubten. Die weitere Offensive der Einheiten der Roten 
Armee und die sich ständig verschlechternde Lage der eingekesselten Truppentei-
le führten dazu, dass sich immer mehr eingekesselte Soldaten ergaben, insbeson-
dere Rumänen und Wehrmachtssoldaten polnischer Herkunft. Erstmals gab es 
auch Fälle, in denen einzelne deutsche Soldaten freiwillig in Gefangenschaft gin-
gen. Jedoch hatte der Großteil von ihnen unter den herrschenden Bedingungen 
und dem Einfluss der Goebbels-Propaganda Angst, sich zu ergeben und war 
überzeugt, dass Gefangene in der Roten Armee erschossen würden. Den sowjeti-
schen Agitatoren ist es nie gelungen, „diesen Betrug aus der Welt zu schaffen“. 
Offensichtlich wurde der Widerstand der eingekesselten deutschen Truppenteile 
durch die Tatsache willkürlicher Handlungen und eigenmächtiger Erschießungen 
von Gefangenen seitens einiger sowjetischer Kommandeure und Angehöriger der 
Roten Armee, auch der höheren Führungsebene, verstärkt.

Es ist bekannt, dass das Hauptquartier des höchsten Oberkommandos (Stavka) 
im Zuge der Ausarbeitung von Plänen zur Zerschlagung der hitlerdeutschen Kräf-
te, dem Oberbefehlshaber der Don-Front und seinem Vertreter gestattet hatte, der 
deutschen Militärführung ein Ultimatum zu stellen. Darin wurde der Gegner auf-
gefordert, jeglichen Widerstand zu beenden und den gesamten Personalbestand, 
Waffen, technische Kampfmittel und Kriegsmaterial in einwandfreiem Zustand 
abzuliefern. Gemäß den Normen des Völkerrechts wurde den hitlerdeutschen 
Soldaten und Offizieren in diesem Ultimatum Leben und Sicherheit sowie die 
Rückkehr nach Deutschland oder in ein anderes Land ihrer Wahl nach Kriegsen-
de garantiert. Außerdem sollten sie ihre Uniformen, Rangabzeichen und Orden, 
persönlichen Gegenstände und Wertsachen behalten, die höheren Offiziersränge 
auch ihre blanken Waffen. Allen wurde eine normale Verpflegung, den Verwunde-
ten, Kranken und Erfrierungsopfern medizinische Hilfe garantiert.8

Bekanntlich wurde das Ultimatum gemäß der kategorischen Forderung Hitlers 
von Paulus strikt abgelehnt. Da das Ultimatum und die Möglichkeiten, die es den 
Todgeweihten zur Erhaltung ihres Lebens verhieß, von der hitlerdeutschen Mili-
tärführung verschwiegen wurde, versuchte die sowjetische Sonderpropaganda mit 
allen verfügbaren Mitteln, den eingekesselten Soldaten und Offizieren des Geg-
ners seinen Inhalt zu offenbaren. Aus der Luft wurden mehr als zwei Millionen 

7	 Vgl. dazu ausführlicher: Aleksandr Epifanov: Istorija i pravovoe položenije voennoplennych 
vermachta v Stalingrade, 1942–1956 gg. Volgograd 2007. 

8	 Nikolaj Bernikov (Hrsg.): Oružiem pravdy. Listovki k vojskam i naseleniju protivnika 1941–1945 
gg. Moskva 1971, S. 142–143.



Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad    113

Exemplare eines Flugblattes mit dem Text des Ultimatums über ihnen abgewor-
fen. Über 6000 Mal wurde den Deutschen über Funk, Schalltrichter und Laut-
sprecheranlagen mitgeteilt, dass der einzig sichere Weg zum Leben – das Ultima-
tum der sowjetischen Militärführung – auf Befehl Hitlers abgelehnt worden sei.

Wie sich der Hauptmarschall der Artillerie Nikolaj Voronov erinnert, fiel der 
sowjetischen Militärführung Ende Januar 1943 einer der Befehle für die 6. deut-
sche Armee in die Hände, der davon zeugt, dass die feindlichen Generäle und 
Offiziere ihre Truppen auf jede erdenkliche Art einschüchterten, um sie daran 
zu hindern, sich zu ergeben. Im genannten Befehl, der von Oberbefehlshaber 
Paulus unterzeichnet worden war, hieß es: „In letzter Zeit haben die Russen 
mehrmals versucht, in Verhandlungen mit untergeordneten Truppenteilen der 
Armee einzutreten. Ihr Ziel ist ganz klar – auf dem Wege von Versprechungen 
und im Zuge von Verhandlungen über eine Kapitulation unseren Willen zum 
Widerstand zu brechen. Wir wissen alle, was uns droht, wenn die Armee den 
Widerstand einstellt: Die meisten von uns erwartet der sichere Tod entweder 
durch eine feindliche Kugel oder durch Hunger und Qual in schändlicher sibiri-
scher Gefangenschaft. Aber eines ist sicher – wer sich ergibt, der wird seine An-
gehörigen nie wiedersehen. Wir haben nur einen Ausweg: Kämpfen bis zur letz-
ten Patrone, ungeachtet der wachsenden Kälte und des Hungers. Daher sind 
jedwede Versuche, zu verhandeln, abzulehnen und Parlamentäre mit der Waffe 
davonzujagen. Im Übrigen werden wir auch weiterhin fest auf die Rettung hof-
fen, die bereits auf dem Wege zu uns ist.“9

Was waren die eigentlichen Folgen der Ablehnung des sowjetischen Ultima-
tums für das Schicksal der Wehrmachtsangehörigen im Kessel von Stalingrad? 
Dazu schreibt Joachim Wieder, der die Ereignisse miterlebt hat: „Angesichts der 
mehrmaligen, entschiedenen Ablehnung der russischen Angebote zur Kapitula
tion und der offensichtlichen Absicht der Führung der 6. Armee, bis zum letzten 
Mann Widerstand zu leisten, traf die sowjetische Militärführung allem Anschein 
nach keinerlei ernsthafte Vorbereitungen zur Versorgung einer großen Anzahl 
von Gefangenen. Für Zehntausende erschöpfte und ausgehungerte Menschen, für 
Gesunde und Kranke, bedeutete dies eine neuerliche, entsetzliche Katastrophe 
und den sicheren Tod.“10

Zugleich verweist er „um der Gerechtigkeit willen“ auf die folgende „unbe-
streitbare Tatsache“: „Die überlebenden Soldaten der 6. Armee, die Ende Januar 
und Anfang Februar 1943 in Gefangenschaft gingen, trugen zum Großteil bereits 
das Siegel des Todes. Die erschöpften, extrem ausgezehrten Menschen waren mit 
typhusinfizierten Läusen übersät – nach kurzer Zeit brachen in den Durchgangs-
lagern in Beketovka, Krasnoarmejsk und Frolovo heftige Flecktyphusepidemien 
aus. So war die russische Gefangenschaft für die meisten derjenigen, die im Kessel 

  9	Vasilij Čujkov (red.): Stalingrad: uroki istorii. Vospominanija učastnikov bitvy. Мoskva 1976, 
S. 210. Zitat aus dem Russischen durch die Redaktion ins Deutsche rückübersetzt.

10	Ioachim Wider [Joachim Wieder]: Katastrofa na Volge. Vospominanija oficera-razvedčika 6-j 
armii Pauljusa. Мoskva 1965, S. 155.



114    Aleksandr Epifanov

von Stalingrad überlebt hatten, nur ein kurzer Epilog der Tragödie. Sie entgingen 
ihrem Verhängnis nicht. Indem sie nicht rechtzeitig in Verhandlungen mit den 
Russen über eine Kapitulation eintrat, handelte die Führung der 6. Armee verant-
wortungslos und verschlimmerte die Auswirkungen der Katastrophe. Sie ver-
dammte damit ihre mit dem Leben davongekommenen Soldaten zu neuen Qua-
len und beraubte damit im Grunde genommen viele von ihnen von vornherein 
jedweder Chance, die ersten und schwersten Monate der Gefangenschaft zu über
stehen.“11

Letztlich erkennt Wieder an, dass in der Folge – ungeachtet der Schwierigkeiten 
mit dem Transportwesen und der Misere der eigenen Zivilbevölkerung, kurz ge-
sagt, trotz zahlreicher objektiver Gründe – die russische Militärführung sich den-
noch bemühte, den Gefangenen nach Maßgabe ihrer Möglichkeiten zu helfen und 
ihre Situation zu verbessern.12

Wesentlich kategorischer äußerte sich diesbezüglich Generalfeldmarschall Erich 
von Manstein. Der Grund für die ungemein hohe Todesrate unter den bei Stalin-
grad gefangen genommenen Deutschen lag seiner Meinung nach hauptsächlich 
im fehlenden guten Willen der Sieger. In Wieders Buch „Spustja 20 let. Kritičeskie 
razdum’ja. Fel’dmaršal Manštejn i bitva v ‚kotle‘“ („20 Jahre später. Kritische Be-
trachtungen. Feldmarschall Manstein und die Schlacht im ‚Kessel‘“) wird die An-
sicht Mansteins zitiert, dass Hitler „im Großen und Ganzen recht behielt“, als er 
davon sprach, dass eine Kapitulation keinerlei Sinn mache, da die Russen ihre 
Versprechungen nicht halten würden. So hätten von den 90 000 Gefangenen let-
zen Endes nur einige Tausend überlebt. Der Tod der übrigen laste, nach den Wor-
ten Mansteins, auf dem Gewissen der Russen, die ihnen nicht die notwendige 
Hilfe geleistet hätten.

Mithin ist die Frage nach dem Grad der Vorbereitung der Führung der Roten 
Armee auf die Aufnahme und Versorgung der Kriegsgefangenen, die aus der im 
Gebiet von Stalingrad zerschlagenen Gruppe der Wehrmacht kamen – wenn auch 
naheliegend – bis heute Gegenstand zahlreicher Diskussionen. Hier muss darauf 
hingewiesen werden, dass diese Vorbereitung unzweifelhaft erfolgte, jedoch in ei-
nem Umfang, der dem dringenden Bedarf absolut nicht gerecht wurde. Dafür 
könnte man viele Ursachen anführen, die Hauptgründe sind jedoch fraglos die 
erbitterte Gegenwehr der 6. Paulus-Armee und die Unkenntnis der sowjetischen 
Militärbehörden hinsichtlich der wahren Ausmaße des bevorstehenden Aufwandes 
für die Kriegsgefangenen, die in der Endphase der Schlacht um Stalingrad, also 
im Januar und Februar 1943, gefangen genommen werden sollten.

Bekanntlich war in der Kriegszeit die gesamte politische Erziehungsarbeit der 
Roten Armee auf die Durchführung der von Iosif Stalin ausgegebenen Anweisun-
gen hinsichtlich des hitlerdeutschen Vernichtungskrieges ausgerichtet.13 Die da
raus resultierende Haltung der sowjetischen Soldaten und Kommandeure gegen-

11	Vgl. Ebd., S. 208. 
12	Ebd., S. 209. 
13	Pravda vom 07. Nov. 1941.



Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad    115

über den feindlichen Soldaten wurde nicht selten auch auf die Gefangenen über-
tragen. Viele der Deutschen verhielten sich nach ihrer Gefangennahme aufgrund 
des ihnen eigenen Fanatismus überaus aggressiv, was die Sieger in Wut versetzte. 
Die genannten Umstände trafen besonders auf die äußerst erbittert geführte 
Schlacht um Stalingrad zu.

Dem Autor steht das originale Tagebuch des 76.  selbständigen Strafbataillons 
der Stalingrad-Front zur Verfügung, in dem dessen Kampfhandlungen in der Zeit 
vom 29. Dezember 1942 bis zum 12. Januar 1943 im Bereich des Flusses Červlenaja 
beschrieben werden. Die der genannten sowjetischen Einheit gegenüberliegenden 
deutschen Truppenteile des 370. Infanterieregimentes hatten in der Nähe des Dor-
fes Cibenko Stellung bezogen. Der Schreiber des Tagebuches, einer der Offiziere 
des Bataillonsstabes, schilderte den Ablauf des Gefechtes äußerst realistisch und 
versuchte sogar, seinem Tagebuch eine gewisse literarische Form zu verleihen. So 
enthält es unter anderem eine Reihe interessanter Wahrnehmungen hinsichtlich 
der psychologischen Auseinandersetzung mit den feindlichen Militärangehörigen 
sowie der Einstellung der sowjetischen Soldaten und Kommandeure gegenüber 
den in den heftigen Kämpfen in Kriegsgefangenschaft geratenen Deutschen. Hier 
einige dieser Beobachtungen:

„8. Januar 1943: Der Stabschef des Bataillons hat einen Appell an die Deut-
schen verfasst und sie dazu aufgerufen, sich zu ergeben. Der Text wurde drei Mal 
per Sprachrohr durchgegeben. Die „Fritzen“ eröffneten zunächst heftiges Gewehr-
feuer und sind dann verstummt. In der Nacht kamen dann zwei deutsche Solda-
ten in voller Lebensgröße und näherten sich den Schützengräben einer der Kom-
panien. Zu diesem Zeitpunkt hatten die sowjetischen Soldaten die Propagandatä-
tigkeit ihres Stabschefs bereits vergessen und eröffneten das Feuer. Ein Deutscher 
wurde getötet, der andere flüchtete. Der Tote war voller Läuse, schrecklich abge-
magert und trug Sommeruniform.

11. Januar 1943: An diesem Tag entbrannte ein erbittertes Gefecht um die Höhe 
111,6. Der Angriff der russischen Truppen war schlecht vorbereitet und sie erlit-
ten große Verluste. Besonders heftige Gegenwehr leistete die Besatzung eines Un-
terstandes, die so lange das Feuer erwiderte, bis sie von den Rotarmisten vollstän-
dig eingekreist war. Von den im Unterstand gefangen Genommenen wurden sechs 
auf der Stelle erschossen, die restlichen wurden zum Stab gebracht. Auf dem Weg 
zog einer der Gefangenen eine versteckte Parabellumpistole und schoss aus der 
Bewegung auf einen Begleitsoldaten, den er verfehlte. Der sowjetische Soldat je-
doch feuerte voller Hass eine MP-Salve in die Kolonne der Gefangenen und mäh-
te 11 von ihnen nieder. Auf diese Weise kamen nur drei beim Stab an. Im gleichen 
Gefecht war einer der Offiziere des Strafbataillons von einem deutschen MG-
Schützen verwundet worden. Als er zum Stab kam, befand sich dort bereits ein 
Trupp Gefangener, unter ihnen drei Offiziere. Einer von ihnen, ein Blondschopf 
mit blauen Augen, ein „reinblutiger“ Deutscher, hatte vor seiner Gefangennahme 
bis zu letzten Minute zurückgeschossen. Die Rotarmisten, die ihn gefangen ge-
nommen hatten, wollten ihn sogleich mit ihren Bajonetten „aufspießen“, ließen 
ihn aber am Leben, um Informationen von ihm zu erhalten. Nachdem er zu dem 



116    Aleksandr Epifanov

Schluss gekommen war, dass es genau jener Gefangene war, der ihn verwundet 
hatte, führte der genannte sowjetische Offizier ihn an den Rand einer Schlucht, 
ließ ihn niederknien und spannte den Hahn seines „Nagant“-Revolvers. Bevor er 
abdrückte, sagte er: „,So, jetzt wird abgerechnet. Heute früh hast du mit dem Ma-
schinengewehr auf meinem Kopf gezielt. Du wolltest mich umbringen, meine 
Soldaten, die russischen Kameraden und unsere Familien versklaven! Du bist ge-
kommen, um unser Land auszuplündern und um seine Ehre in den Schmutz zu 
ziehen. Du bist mit der MP in der Hand gekommen, um Lebensraum im Osten 
zu erobern … Aber es reicht. Mir dröhnt der Kopf und mir ist schwarz vor Augen, 
ich kann nicht mehr. Und deinen Lebensraum, den hast du gefunden!“‘

Wie eine Analyse des Materials – vor allem des Archivmaterials – ergibt, waren 
die Ursachen und Voraussetzungen für die Willkür gegenüber den Kriegsgefange-
nen solche Umstände wie das Fehlen selbst einer elementaren Erfassung der von 
der Front kommenden Soldaten. Beim Begleitschutz der Gefangenentransporte 
wurden nicht nur keine Namenslisten erstellt, es gab auch keine Begleitbriefe, aus 
denen zumindest die Gesamtzahl der Transportierten hervorgegangen wäre. Als 
Beispiel werden hier die Ereignisse angeführt, die sich am 14. Januar 1943 an einer 
Aufnahmestelle im Dorf Zaplavnoe abspielten, als vom Standort der 57. Armee 
eine Gruppe von gegnerischen Kriegsgefangenen eintraf. Einer von ihnen wurde 
als Kranker von der Stelle nicht angenommen und die Begleitsoldaten angewie-
sen, ihn in ein Lazarett zu bringen. Wovon sich die Rotarmisten leiten ließen – 
von Hass auf die Hitlerdeutschen, Barmherzigkeit gegenüber einem unheilbar 
Kranken, oder, was am wahrscheinlisten ist, vom Wunsch, sich von einer Last zu 
befreien, lässt sich heute schwer beurteilen, aber anstatt die Anweisung zu befol-
gen, führten die Begleitsoldaten den kranken Gefangenen um die Ecke der örtli-
chen Gaststätte und erschossen ihn. Nach Angaben des Leiters der Stelle, Unter-
leutnant P. Sagajdak, wurden am 17. und 18. Januar 1943 noch vier weitere Gefan-
gene auf ähnliche Weise außerhalb des Dorfes erschossen.

Gleichzeitig soll darauf hingewiesen werden, dass Vorkommnisse schlechter 
Behandlung von Kriegsgefangenen des Gegners lediglich Exzesse seitens einzelner 
undisziplinierter Soldaten und Offiziere der Roten Armee sowie des NKVD der 
UdSSR darstellten, die systematisch strafrechtlich und disziplinarisch verfolgt 
wurden. Außerdem beseitigte die Führung der Einheiten und Verbände der Roten 
Armee, aber auch die Verwaltung der Lager für Kriegsgefangene – ungeachtet der 
extremen Verhältnisse im Frontgebiet – mit Nachdruck Ursachen und Zustände, 
die derartigen verbrecherischen Handlungen Vorschub leisteten. Vor allem wurde 
die geordnete Aufnahme, die Ernährung und der Transport der Gefangenen, die 
Aufsicht über ihre Bewegungen in den Lagern, aber auch die Kontrolle der Tätig-
keit der für ihre Versorgung arbeitenden Personen in die Wege geleitet.

Nachdem das sowjetische Radio am 2. Februar 1943 die Kapitulation der im 
nördlichen Teil Stalingrads verbliebenen hitlerdeutschen Truppen gemeldet hatte, 
verfassten die sowjetischen Propagandaorgane zwei Flugblätter, die nicht nur 
über der gesamten sowjetischen-deutschen Front, sondern auch über deutschem 
Reichsgebiet abgeworfen wurden. Das erste war ein Appell „An das deutsche 



Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad    117

Volk!“ Es enthielt in knapper Form eine Mitteilung von „Sovinformbjuro“ über 
die Zerschlagung der 6. Armee und der 4. Panzerarmee bei Stalingrad. Insbeson-
dere wurde die Gefangennahme von Generalfeldmarschall Paulus, der Tod von 
240 000 und die Gefangennahme von 91 000 deutschen Militärangehörigen be-
kannt gegeben. Im zweiten Flugblatt wurde konkreter über die Gefangennahme 
von 2725 Offizieren, darunter 200  Obersten und 24 Generäle, berichtet (samt 
Auflistung ihrer Namen und Funktionen). Außerdem wurden alle gegnerischen 
Truppenteile und Verbände aufgeführt, die zerschlagen worden waren oder kapi-
tuliert hatten, aber auch die Kriegsbeute. Angesichts dieser Informationen wurde 
in dem Flugblatt der Schluss gezogen, dass die Lage der Hitlerarmee aussichtlos sei 
und dass Hitler den Krieg verloren habe. Diese Überzeugung hätten die in Kriegs-
gefangenschaft gegangenen Offiziere gewonnen.14 Von Experten für die hier be-
handelte Fragestellung werden die Resultate der sowjetischen Sonderpropaganda 
unter den beschriebenen Umständen mit Verweis auf maßgebliche Quellen relativ 
hoch bewertet. 15

Um die Objektivität zu wahren, sollte dabei auch die Meinung der unmittelba-
ren Akteure zu diesem Thema angeführt werden. Eine Bilanz der Tätigkeit zur 
moralischen Zersetzung der gegnerischen Truppen, die im Gebiet von Stalingrad 
eingekesselt waren, wurde im April 1943 bei einer armeeübergreifenden Ver-
sammlung der Spitzen der 7. Abteilungen der Politorgane der Roten Armee gezo-
gen. Ungeachtet der Ergreifung einer ungeheuren Anzahl von hitlerdeutschen 
Kriegsgefangenen wurden die Resultate der Aktivitäten äußerst skeptisch beur-
teilt. „Die Bedingungen waren ideal für uns und es ist uns dennoch nicht gelun-
gen, die Kampfoperationen unserer Soldaten maßgeblich zu gewährleisten, denn 
die Deutschen haben gekämpft, bis ihnen die Munition und die Verpflegung aus
gingen.“16

Bekanntlich weigerte sich Paulus in sowjetischer Kriegsgefangenschaft, den ge-
forderten Befehl zur vollständigen Kapitulation der ihm anvertrauten Truppen zu 
geben und hat zugleich darum gebeten, sich um die zahlreichen verwundeten 
und kranken deutschen Kriegsgefangenen zu kümmern, ihnen nach Möglichkeit 
medizinische Hilfe angedeihen zu lassen und sie gut zu verpflegen. Der Vertreter 
des Hauptquartiers des Oberkommandos, Nikolaj Voronov, antwortete mit fol-
gender Erklärung: „Die Rote Armee war immer human gegenüber ihren Gefange-
nen, besonders gegenüber Verwundeten und Kranken. Wir erfüllen in Bezug auf 
die Gefangenen strikt die Haager Konvention. Allen wird Hilfe geleistet.17

Aufgrund der Tatsache, dass sich Paulus entschieden weigerte, seiner Nord-
gruppe den Befehl zur Kapitulation zu geben, wurden die Kampfhandlungen in 
Stalingrad noch zwei Tage lang fortgesetzt und am 2. Februar 1943 um 16.00 Uhr 
beendet. Zeitzeugen und Akteure erinnern sich: „Wie die Leute im Spätherbst die 

14	Michail Burcev: Prozrenie. Moskva 1981, S. 159.
15	Vgl. z. B. Chil’ko, Organizacija psichologičeskoj bor’by, S. 149–150. 
16	CAMO RF, f. 232, op. 612, d. 102, l. 20.
17	Aleksandr Voronin: Ščit i meč Stalingrada. Volgograd 1982, S. 186. 



118    Aleksandr Epifanov

matten, halbtoten Fliegen mit der Hand wegfegen, so sammelten die Russen die 
Massen der ausgezehrten, von unendlicher Qual erschöpften und apathisch ihrem 
Schicksal ergebenen Soldaten ein und führten sie fort. Diejenigen von ihnen, die 
sich noch auf den Beinen halten konnten, krochen aus den Ruinen, Bunkern und 
Kellern und formierten sich auf den Wegen zu langen, trostlosen Ketten […] 
Warm angezogene, wohlgenährte und glänzend ausgerüstete Rotarmisten mit ih-
ren breiten, zum Großteil rotbackigen Gesichtern bildeten einen verblüffenden 
Kontrast zu unseren leichenblassen, ungewaschenen, bärtigen, vor Kälte zittern-
den und kläglichen Figuren. Entkräftet und erschöpft trugen wir zusammenge-
würfelte, kunterbunte Uniformen: Mäntel und Pelze jeglicher Art, Decken, Tü-
cher, grau-grüne Helmkapuzen, Wolllumpen; und unser Schuhwerk war für den 
russischen Winter völlig ungeeignet. Dieses unerwartete Zusammentreffen und 
der scharfe Kontrast machten sofort deutlich, wie tief wir gesunken und wie we-
nig wir auf den tödlichen Kampf vorbereitet waren.“ 18

Nur wenigen ist heute bekannt, dass die Agonie der deutschen Truppen bei 
Stalingrad von zahlreichen Versuchen fanatisch eingestellter Soldaten und Offi-
ziere der Wehrmacht begleitet war, der Kriegsgefangenschaft zu entrinnen und zu 
den eigenen Leuten durchzudringen. Dies wiederum erforderte besondere Wach-
samkeit seitens der Soldaten der Roten Armee, selbst im tiefen Hinterland. Ob-
wohl der Großteil der Hitlertruppen im Bereich Stalingrad am 2. Februar 1943 
die Waffen niederlegte, gab es noch lange Zeit einzelne Widerstandsnester. Wie 
die Führung der NKVD-Truppen zum Schutz des Hinterlandes feststellte, fuhren 
„deutsch-faschistische Banditen“, die sich in Unterständen und Schützengräben 
verborgen hielten, bis zum 15. Februar fort, bewaffneten Widerstand zu leisten – 
in einigen Regionen bis zum 20. Februar 1943. Einige organisierte, bewaffnete 
„Banditengruppen“ der Hitlerdeutschen waren sogar noch im März zerschlagen 
worden.

Abschließend muss darauf hingewiesen werden, dass viele wichtige Aspekte der 
Tätigkeit der sowjetischen Organe zur Zersetzung der gegnerischen Truppen in 
den Jahren des Großen Vaterländischen Krieges, insbesondere in der Zeit der 
Schlacht um Stalingrad, bislang unerforscht sind. Die wissenschaftliche Aufberei-
tung dieses Themas hat große Bedeutung sowohl für die Rekonstruktion der ob-
jektiven Geschichte des Großen Vaterländischen Krieges als auch für die Weiter-
entwicklung der Organisationsstruktur und Tätigkeit ähnlicher Einrichtungen 
unter den heutigen Bedingungen.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

18	Wider, Katastrofa na Volge, S. 151–153. 



Bert Hoppe

Königsberg/Kaliningrad nach 1945  
aus deutscher Sicht

Im Dezember 1955 widmete „Merian – das Monatsheft der Städte und Land-
schaften“ seine Ausgabe der Stadt Königsberg. Einem unkundigen Leser wäre 
beim flüchtigen Durchblättern dieser Nummer wahrscheinlich gar nicht aufgefal-
len, dass diese Stadt damals schon seit über zehn Jahren nicht mehr in der be-
schriebenen Form existierte. Die Beiträge des Hefts behandelten die Lebensge-
wohnheiten und die Kultur, die Sehenswürdigkeiten und kulinarischen Besonder-
heiten des alten Königsbergs – nur die praktischen Reisetipps, sonst Bestandteil 
jedes Merian-Hefts, fehlten. Die Geschichte seit 1945 hingegen wurde nur am 
Rande behandelt, lediglich ein Beitrag beschäftigte sich mit der aktuellen Lage der 
Stadt. Nur wer die einzelnen Beiträge genau durchlas, fand Hinweise auf die 
jüngste Vergangenheit – eine Vergangenheit allerdings, mit der sich die Autoren 
noch längst nicht abfinden konnten. Karl von Bauriedel etwa beschrieb in seinem 
Beitrag, wie er „in alten Bildern der Stadt spazieren“ geht, und erwähnte erst ganz 
zu Schluss, dies seien Bilder einer Stadt, die schon längst nicht mehr existiere: „Es 
sind Fotografien aus dem tiefsten Plusquamperfekt.“ Die Dichterin Agnes Miegel, 
die von der Redaktion gebeten wurde, über den Dom zu schreiben, schloss ihren 
Text mit einer Beschreibung der Zerstörung des Doms und der Innenstadt bei 
den Luftangriffen vom Sommer 1944 – die allerdings so nicht genannt werden. 
Königsberg geht in ihrem Text im Feuer „der apokalyptischen Reiter“ unter, als 
sei der Krieg von sagenhaften Gestalten und nicht von Menschen entfesselt wor-
den. Das ist in ihrem Fall umso bemerkenswerter, als sie selbst in der Zeit des 
Nationalsozialismus den Höhepunkt ihrer Karriere als Dichterin erlebte, 1939 den 
Ehrenpreis der Hitlerjugend erhielt und 1940 in die NSDAP eintrat.1 Fritz Gause, 
ein weiterer Autor des Hefts, argumentierte in seinem Beitrag zur Geschichte 
Königsbergs kaum reflektierter: Der deutsche Überfall auf Polen sowie auf die 
Sowjetunion oder überhaupt die Zeit des Nationalsozialismus kommen in seinem 
Text nicht vor, er springt gleich vom Versailler Vertrag zur Kapitulation des Kö-
nigsberger Kommandanten Otto Lasch am 10. April 1945. In den Jahrhunderten 
zuvor hätten die Deutschen in Königsberg mit allen Nachbarstaaten – „auch mit 
Russland“ – stets im „wirtschaftlichen und geistlichen Austausch“ gestanden, 
schreibt er, und fährt fort: „Was 1945 aber seine harte Hand auf Königsberg legte, 
war nicht das Russland, dass der Kaufmann, der Offizier und der Gelehrte ge-
kannt und geschätzt hatten. Es war eine unheimliche, fremde Gewalt als den Tie-
fen Asiens. Sie machte ‚Kaliningrad‘ zu einer Grenzfestung ihrer Herrschaft.“

Das Merian-Heft erschien zu einer Zeit, als längst noch nicht abzusehen war, 
wann sich die Deutschen mit den neuen Grenzen abfinden würden, die es erst seit 
wenigen Jahren gab. Zwar trug Königsberg im Jahre 1955 schon seit neun Jahren 

1	 Jürgen Manthey: Königsberg. Geschichte einer Weltbürgerrepublik. München 2005, S. 576–585.



120    Bert Hoppe

den Namen „Kaliningrad“, und fast alle der bei Kriegsende dort noch lebenden 
Deutschen waren schon 1948 deportiert worden – Königsberg als deutsche Stadt 
existierte somit nicht mehr. Trotzdem lebte sie als solche im Gedächtnis der Deut-
schen weiter – und natürlich vor allem in dem der Vertriebenen. Als die Vertriebe-
nenverbände von 1948 an sogenannte Stadtgemeinschaften gründeten, verstanden 
sich diese als eine Art Kommunalparlamente im Exil. In den deutschen Atlanten 
wurde Kaliningrad weiterhin unter seinem Namen Königsberg geführt, und groß 
war die Empörung der Wochenzeitung „Die Zeit“, als sie in den Amerikahäusern 
Karten fand, in denen dieser deutsche Name bestenfalls in Klammern als Ergän-
zung zu finden war.2 Trotzig feierte man in Duisburg, der sogenannten Patenstadt 
Königsbergs, im Jahr 1955 den 700. Jahrestag der Gründung Königsbergs. Das Me-
rian-Heft, das im gleichen Jahr erschienen war, entsprach somit dem vorherrschen-
den Trend: Statt Trauerarbeit wurde eine Art Geisterbeschwörung betrieben.

Dieser schizophrene Umgang mit der Stadt und die Verweigerung, die Gegen-
wart anzuerkennen, waren jedoch nicht nur ideologisch bedingt, sondern lagen 
auch darin begründet, dass diese Gegenwart beinahe unerreichbar fern lag. Bis 
1989 gab es im Westen nur wenige Bilder des gegenwärtigen Kaliningrad, hinge-
gen mehrere Bildbände mit Aufnahmen Königsbergs vor seiner Zerstörung.3 Weil 
über die neue Gestalt der Stadt weitgehend Unklarheit herrschte, ließ sich über 
das deutsche Königsberg umso leichter fantasieren. Königsberg wurde zu einem 
deutschen Atlantis.

Informationen über die aktuelle Lage in Kaliningrad waren auch kaum zu be-
kommen. Lange Zeit waren die Aussagen der nach Deutschland Deportierten die 
einzige Informationsquelle – entsprechend fiel mancher der Berichte aus. Im Jahr 
1954 meldete beispielsweise die Wochenzeitung „Die Zeit“, in Kaliningrad hätten 
die sowjetischen Behörden gezielt „asiatische Fischer“ angesiedelt, weil diese angeb-
lich politisch besonders zuverlässig seien. In Ostpreußen herrsche seit 1947 eine 
Wolfsplage, es seien „besonders diejenigen Rudel gefürchtet, die von alten, erfah-
renen Tieren angeführt werden. Ihnen ist sehr schwer beizukommen, obwohl man 
sogar Scharfschützenabteilungen der Roten Armee gegen sie einsetzte.“4

Das sowjetische Kaliningrad blieb jahrzehntelang ein weißer Fleck, eine Terra 
incognita – zwischen 1945 und 1989 reichte das verfügbare Material für kaum ein 
Dutzend Berichte in deutschen Zeitungen über diese Stadt. Selbst die recht dürren 
Auskünfte eines schwedischen Matrosen5 oder amerikanischer Diplomaten, die 
Kaliningrad auf der Durchreise besucht hatten, stießen auf Interesse. Kaliningrad 
zu betreten, war für deutsche Journalisten bis weit in die Zeit der Perestrojka hinein 
eines der letzten Abenteuer, die der europäische Kontinent zu bieten hatte.6

2	 H[ans] B[ender]: Der fortschrittlichste Atlas der Welt. In: Die Zeit Nr. 20 vom 20. Mai 1954, S. 3.
3	 Z. B. Martin Kakies: Königsberg in 144 Bildern. Leer 1954.
4	 In Ostpreußen heulen die Wölfe. In: Die Zeit Nr. 2 vom 14. Jan. 1954, S. 11.
5	 Jan Sörensen: Königsberg: Deutsche Stadt heute Sperrzone der Sowjets. In: Berliner Morgen-

post vom 12. Juli 1970.
6	 Olaf Ihlau: Einmal Kaliningrad bitte! Neun Stunden in einer verbotenen Stadt. In: Süddeut-

sche Zeitung Nr. 245 vom 24. Okt. 1987.



Königsberg/Kaliningrad nach 1945 aus deutscher Sicht    121

Beispielhaft dafür ist ein großer Artikel im Magazin „Stern“ aus dem Jahr 1980: 
Der Korrespondent fuhr illegal in Begleitung zweier litauischer Freunde heimlich 
nach Kaliningrad und veröffentliche seinen Artikel anschließend unter Pseudo-
nym. Der Autor sah sich in erster Linie nach den Resten des alten Königsberg um 
und fand wenig davon: „Wo sich vor 40 Jahren eine Vielzahl von Straßen, Gassen 
und Stegen entlang des Neuen Pregel verästelte, gibt es jetzt nur eine breite Roll-
bahn: den Moskauer Prospekt.“7

Gut zehn Jahre zuvor hatte der Kreml dem Moskau-Korrespondenten des „Stern“ 
Dieter Stein, einem gebürtigen Königsberger, noch offiziell gestattet, seine einstige 
Heimatstadt zu besuchen. Sein Text zeichnet sich dadurch aus, dass er zwar auf das 
weitgehende Verschwinden der deutschen Stadt eingeht (u. a. erwähnt er den Trüm-
merhaufen des gerade eben zerstörten Stadtschlosses) sowie auf die langen Jahre 
der Stagnation, den schleppenden Wiederaufbau hinweist, aber auch die neue Stadt 
als einen lebendigen Ort darstellt, der in vielem freier und liberaler sei als die 
Hauptstadt Moskau: „Die Menschen geben sich selbstbewusster, ungezwungener, 
lockerer“, beschrieb Stein seine Eindrücke, die Jugend sei frecher, ziehe sich bunter 
und schicker an als in der sowjetischen Hauptstadt, „Jungens mit Beatles-Haar-
schnitt sind keine Seltenheit.“8 Es war die Zeit, als der Moskauer Vertrag zwischen 
den Sowjetunion und der Bundesrepublik Deutschland vorbereitet wurde. Im Zei-
chen der Entspannungspolitik waren für einen kurzen Moment beide Seiten um 
eine gewisse Offenheit bemüht.

In der Spätphase der Perestrojka wurde Kaliningrad schließlich im August 1990 
(zunächst vorübergehend) für Touristen zugänglich. Die ersten Berichte aus die-
ser Zeit schildern die Einfahrt in das Gebiet und die Stadt noch als eine Art Safari, 
voller Gefahren und Unwägbarkeiten für die Reisenden – einige waren offensicht-
lich fast ein wenig enttäuscht, als sie, von Litauen her in das ehemalige Sperrge-
biet einreisend, auf keine Schlagbäume trafen: „Je näher wir dem „Grenzübergang“ 
bei Tilsit kommen, umso größer wird die Spannung. Sind unsere Visa einwand-
frei?“, heißt es in einem Bericht der „Zeit“ vom August 1990. „Doch welche Über-
raschung: Das Milizhäuschen ist verwaist, niemand versperrt uns den Weg, nie-
mand will unsere Papiere sehen.“9 Diese Erfahrung machten alle deutschen Reise-
pioniere; wie der erwähnte Stern-Bericht von 1980 zeigt, war das geschlossene 
Gebiet auch in den Jahrzehnten zuvor gar nicht so hermetisch verschlossen, wie 
es aus westlicher Sicht schien.

Mit der spät-sowjetischen Wirklichkeit der Stadt konfrontiert, zerplatzten all 
die Träume, die sich mit Königsberg noch verbunden hatten – zu deutlich war 
der Bruch zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Marion Gräfin Dönhoff, die 
Kaliningrad als eine der ersten Deutschen bereits im August 1989 besuchen durf-
te, schilderte den Schock, der wohl die meisten Deutschen überkam, die noch das 
alte Königsberg gekannt hatten. In ihrem Reisebericht prägte sie eine Formulie-

7	 In: Der Stern (1980), S. 164–172, 181.
8	 Dieter Steiner: Kaliningrad ist nicht Königsberg. In: Der Stern 29 (1969), S. 26–36, 138 f.
9	 Armin Guhl: Stadt ohne Seele. In: Die Zeit Nr. 34 vom 17. Aug. 1990, S. 57.



122    Bert Hoppe

rung, die das deutsche Bild der Stadt für die kommenden Jahre prägen sollte. 
„Würde ich hier in dieser Stadt von einem Fallschirm abgesetzt und befragt, wo 
ich sei“, schrieb sie über ihren Besuch, „so würde ich antworten: vielleicht in 
Irkutsk. Nichts, aber auch gar nichts erinnert mehr an das alte Königsberg. Ich 
hätte an keiner Stelle sagen können: Dies war früher der Paradeplatz, oder: Hier 
stand das Schloss. Es ist, als ob ein Bild übermalt worden ist, niemand weiß, dass 
sich darunter eine andere Szenerie befand.“10

Kaliningrad und das Gebiet erschienen umso deprimierender, als der gegen-
wärtige Zustand mit einem verklärten Bild der Vergangenheit verglichen wurde. 
In dem bereits zitierten Artikel aus der „Zeit“ vom August 1990 heißt es beispiels-
weise: „Verwilderte Gärten, mit niedrigem Gestrüpp überwachsenes Ackerland, 
versumpfte Wiesen – wenig erinnert daran, dass hier einmal eine Kornkammer 
Deutschlands war.“ Übersehen wurde dabei, dass Ostpreußen schon vor dem Ers-
ten Weltkrieg seine Funktion als „Kornkammer“ eingebüßt hatte, weil die Land-
wirtschaftsbetriebe nicht konkurrenzfähig arbeiteten, und die Region spätestens 
in der Zwischenkriegszeit als „strukturschwache Region“ gelten musste.

Aus deutscher Sicht erschien Kaliningrad in den 1990er Jahren allerdings als 
eine Art schwarzes Loch an der Ostsee, als die Stadt mit der höchsten Rate an 
HIV-Infektionen Russlands und soziales Notstandsgebiet. Bezeichnend für diese 
Sichtweise war, dass die Fotoredaktion der Süddeutschen Zeitung zwei Artikel 
über Kaliningrad hintereinander mit dem gleichen Foto illustrierte: Darauf war ein 
beinloser Bettler auf einem Rollbrett zu sehen, der vor dem Dohnaturm, einem 
Überrest der alten Stadtbefestigung, auf Almosen wartete.

Der deutsche Blick auf Kaliningrad und das Gebiet wurde aber auch durch die 
Konzentration der Presse auf die geopolitischen Probleme beeinflusst, die nach 
dem Zerfall der Sowjetunion entstanden waren. So hielt sich lange das skurrile 
Gerücht, Gorbačev habe der deutschen Regierung im Jahr 1990 das nördliche Ost-
preußen für 70 Milliarden DM zum Kauf angeboten, Genscher habe die Offerte 
aber aus Gründen der Political correctness und wegen der absehbaren finanziellen 
Belastungen durch die Wiedervereinigung mit der DDR abgelehnt. Im November 
1991 schlug Marion Gräfin Dönhoff vor, das Gebiet um Kaliningrad bis zur 
Herstellung einer Konföderation Ost- und Westeuropas unter die gemeinsame 
Verwaltung von Russland, Polen, Litauen und Deutschland (beziehungsweise 
Schweden) zu stellen. Gerade in dieser Zeit sprachen sich auch einige Bundestags-
abgeordnete der CDU offen dafür aus, den Russlanddeutschen im Gebiet um 
„Königsberg“ die Möglichkeit zur Ansiedlung zu geben, und der Deutsche Ost-
dienst des Bundes der Vertriebenen kommentierte wohlwollend die Forderung 
der rechtsradikalen „Republikaner“ nach einer „Vollendung der deutschen Ein-
heit“ einschließlich der ehemaligen deutschen Ostgebiete. Solche Vorstöße waren 
zwar Außenseiterpositionen (die erwähnten Bundestagsabgeordneten waren Hin-
terbänkler), doch erzeugten sie nicht nur auf russischer Seite Misstrauen, sondern 
sorgten auch dafür, dass das Thema „Königsberg/Kaliningrad“ auf deutscher Seite 

10	Marion Gräfin Dönhoff: Reise ins verschlossene Land. In: Die Zeit Nr. 36 vom 1. Sept. 1989, S. 3.



Königsberg/Kaliningrad nach 1945 aus deutscher Sicht    123

auf Jahre hinaus ein Nischenthema blieb – kaum jemand wollte mit solch poli-
tisch zweifelhaften Ideen in Verbindung gebracht werden.11

Es blieben neben den Abenteurern also vorerst vor allem die Heimwehtouris-
ten, die mit dem Bus oder dem neu eingerichteten Königsberg-Express in die ehe-
malige Hauptstadt Ostpreußens fuhren und sich dort auf die Suche nach den 
Überresten ihres alten Lebens machten. Verständlicherweise blieb ihr Blick in ers-
ter Linie auf die deutsche Vergangenheit gerichtet – sie begaben sich auf die Reise 
durch eine virtuelle Stadt. Das sowjetische Kaliningrad wurde demgegenüber kaum 
als eigenständige Epoche wahrgenommen, oder wenn doch, so als ein Schleier, der 
sich über die Vergangenheit gelegt hatte und den man zerreißen musste. Das erste 
Buch, das in Deutschland in einem größeren Umfang Bildmaterial aus dem mo-
dernen Kaliningrad präsentierte, stellte diese Fotos neben Vergleichsaufnahmen aus 
dem alten Königsberg. Dieser Vergleich von „damals und heute“ war zuweilen er-
staunlich. Auf einigen der aktuellen Fotos war „nichts“ zu sehen, jedenfalls nichts, 
was einem gewöhnlichen Besucher auffallen würde, der nicht wüsste, das auf der 
abgebildeten Brache dieses oder jenes Gebäude gestanden hatte.12 Es ist bezeich-
nend, dass einer der Artikel aus dieser Zeit mit dem Titel „Unter dem Pflaster die 
Stadt“ versehen wurde. Dass sich auch über dem Pflaster eine Stadt befand, wur-
de von dem Autor völlig ausgeblendet.13 Paradoxerweise schwächte sich der My-
thos vom „preußischen Atlantis“ durch die Konfrontation mit der Gegenwart also 
nicht ab, sondern verstärkte sich noch weiter. Zum Symbol wurden in dieser Zeit 
die gusseisernen Kanaldeckel aus deutscher Zeit, auf denen noch der Namenszug 
des ehemals wichtigsten Industriebetriebs der Vorkriegszeit prangt: „Firma Stein-
furth aus Königsberg in Ostpreußen“.

In Deutschland stieg Königsberg/Kaliningrad jedoch erst nach der Jahrtausend-
wende zu einem Thema auf, das breitere Schichten interessierte. Mit der Aufnah-
me Litauens und Polens in die EU und in den Schengen-Raum ergaben sich für 
die russischen Staatsbürger im Kaliningrader Gebiet zwar im Alltag zunächst eine 
ganze Reihe von Problemen, die leidigen Phantastereien der postsowjetischen Pha-
se aber waren auf europäischer Ebene endlich kein Thema mehr: Von dieser Last 
befreit, war es nun sowohl Russen als auch Deutschen möglich, sich in aller Of-
fenheit der Geschichte der Stadt zuzuwenden. Passenderweise klärten sich diese 
Verhältnisse rechtzeitig zum Doppeljubiläum in den Jahren 2005/2006 als zunächst 
der 750. Gründungstag der Stadt und dann ihre Umbenennung in Kaliningrad 
gefeiert wurden. Bezüglich der deutschen Sicht war zweierlei bemerkenswert: Das 
moderne Kaliningrad wurde erstmals als eine aufstrebende Stadt wahrgenommen, 
und das Bild des alten Königsberg wurde gewissermaßen von einer dicken Schicht 
süßlichen Marzipans befreit. Hier ist in erster Linie das gewaltige Werk von Jürgen 

11	Michael Kumpfmüller: Königsberg und andere Kleinigkeiten. In: Die Zeit Nr. 14 vom 1. Apr. 
1994, S. 49.

12	Willi Scharloff: Königsberg – damals und heute. Bilder aus einer verbotenen Stadt. Leer 1992.
13	Per Landin: Unter dem Pflaster die Stadt. Spurensuche in dunklem Land. Besuch in Königs-

berg. In: Kulturpolitische Korrespondenz 950 (1995), S. 5–8. 



124    Bert Hoppe

Manthey zu nennen, der das traditionelle Bild Königsbergs kräftig gegen den 
Strich bürstete. Die Stadt, die in den Erinnerungen der Deutschen oftmals als eine 
Biedermeieridylle gezeichnet wurde, und die sowohl Deutsche wie Russen vor 
allem als Sitz des Deutschen Ordens und Krönungsort der preußischen Könige in 
Erinnerung hatten, zeichnete Manthey in ganz neuen Farben – als die „Haupt-
stadt einer Weltbürgerrepublik“ nämlich. In einem Interview erklärte er dazu, 
Königsberg sei „eine einzige Geschichte der Opposition gegen den Preußengeist, 
gegen die Monarchie, gegen den preußischen Absolutismus. Es ist eine Bürgerop-
position, eine ewige Auseinandersetzung mit den zentralistischen Kräften erst in 
Preußen und später in Deutschland.“ Johann Gottlieb Fichte, der im Königsber-
ger Exil 1806 seine pathetische „Rede an die deutsche Nation“ vorbereitet hatte, 
war in der damals weltoffenen Stadt auf wenig Sympathie gestoßen, wie Manthey 
nachweisen konnte; später klagte der Philosoph, die Königsberger hätten kein 
Herz, sondern an dessen Stelle nur einen „erweiterten Magen“. Manthey brachte 
in seinem großen Buch auch eine Reihe von Personen wieder mit Königsberg in 
Verbindung, deren Herkunft und Prägung in Vergessenheit geraten war. Reformer 
Theodor von Schön, Sozialdemokraten wie Hugo Haase und Otto Braun, Preu-
ßens Ministerpräsident in der Weimarer Republik, und insbesondere Hannah 
Arendt. Sie hatte 1964 im Gespräch mit Joachim Fest über ihre Jugenderinnerun-
gen an Königsberg erklärte: „In meiner Art zu denken und zu urteilen komme ich 
noch immer aus Königsberg.“ Manthey widerstand zugleich der Versuchung, Kö-
nigsberg erneut in allzu freundlichen Tönen zu zeichnen. Die politische Entwick-
lung in der Hauptstadt Ostpreußens nach dem Ersten Weltkrieg, als an der die 
„Grenzlanduniversität“ Albertina schließlich Gelehrte wie Theodor Schieder, Wer-
ner Conze oder Arnold Gehlen den Ton angaben, und die literarische Szene von 
völkischen Dichter wie Ernst Wiechert oder Agnes Miegel beherrscht wurde, ist 
wohl noch nie so umfassend in einem populärwissenschaftlichen Buch dargestellt 
worden.



Valerij Gal’cov

Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis 
der Einwohner des Gebietes Kaliningrad

Verglichen mit dem gesamtrussischen Gedächtnis an den letzen Weltkrieg weist 
das lokale kollektive Gedächtnis der Einwohner des Gebietes [russ.: oblast’] Kali-
ningrad Besonderheiten auf. Es versteht sich, dass diese vor allem mit der Ge-
schichte der Entstehung des Gebietes als Bestandteil der UdSSR verbunden sind. 
Gerade das Kriegsende in Ostpreußen und der Sieg über Deutschland waren ja 
die Ausgangspunkte für die Geschichte des Gebietes Kaliningrad. Mit anderen 
Worten, der Große Vaterländische Krieg mit Deutschland und der siegreiche Aus-
gang dieses Krieges sind nicht nur das Fundament der sowjetisch-russischen Prä-
senz in dieser Region, sondern auch die wichtigste ideologische Stütze der Staats-
macht und der Gesellschaft seit der Entstehung des Gebietes nach dem Krieg bis 
hinein in die Gegenwart. Diese grundlegenden Umstände bestimmen den Platz 
des Gedächtnisses an den Krieg und den Sieg, aber auch an Ostpreußen, im ge-
sellschaftlichen Bewusstsein der Kaliningrader.

Das kollektive Gedächtnis bildet sich unter dem Einfluss vieler Faktoren he
raus, jedoch liegen ihm bei alledem die Gesellschaft selbst, deren Unterscheidungs-
merkmale und deren Geschichte zugrunde. Die Kaliningrader Gesellschaft hat 
sich nicht natürlich gebildet, sondern auf künstlichem Wege durch massenweise 
Umsiedlung von Menschen innerhalb kurzer Zeit und unter den extremen Bedin-
gungen der Nachkriegszerstörungen.

Die vollständige Auswechslung der Bevölkerung auf dem Territorium des frü-
heren Ostpreußen, das der Sowjetunion angegliedert wurde, erfolgte von 1946 bis 
1948 mittels planmäßiger Massenzuwanderung von Sowjetmenschen anstelle der 
damals aus dem Gebiet nach Deutschland ausgesiedelten deutschen Staatsange-
hörigen (über 100 000). Anfang der 1950er-Jahre, als der Prozess der Massenbe-
siedlung des Gebietes abgeschlossen war, lebten dort mehr als 500 000 Menschen. 
Den Grundstock der Umsiedler bildeten Auswanderer aus Russland (70%), Weiß-
russland (11%), der Ukraine (7%) und Litauen (4%). Der Großteil von ihnen wa-
ren Bewohner jener Gebiete, die sich in den Kriegsjahren in der Besatzungszone 
befanden.

Im Wesentlichen waren dies elende, während des Krieges obdachlos geworde-
ne, von Krieg und Zerstörung erschöpfte Menschen, die ihre Angehörigen und 
Freunde verloren hatten. Sie hofften darauf, die schwierige Nachkriegszeit zu 
überstehen, indem sie die Beihilfen der Regierung für Umsiedler in Anspruch 
nahmen. Aus diesem Grund ist es nicht verwunderlich, dass viele von ihnen ihren 
neuen Wohnort als nur zeitweilig betrachteten und das ehemalige Ostpreußen für 
sie noch lange Jahre fremd blieb. Daraus rührt eines der schwerwiegenden psy-
chologischen Probleme der ersten Kaliningrader Generation – das Problem nicht 
einfach nur des Wiederaufbaus und der Umgestaltung der Wirtschaft des neuen 



126    Valerij Gal’cov

Bodens, sondern auch die Schwierigkeit der Eingewöhnung, des sich Einlebens am 
neuen Ort.

Ihr Familiengedächtnis, das den wichtigsten Teil des kollektiven Gedächtnisses 
darstellt, hat Ereignisse der Kriegszeit bewahrt, die mit anderen Orten zu tun 
haben, die sich entweder in der Besatzungszone oder im Hinterland befanden. 
Gerade mit jenen konkreten Heimatorten war die Erinnerung an die umgekom-
menen oder verstümmelten Angehörigen und Freunde verbunden, an die Schre-
cken der Besatzung, an ein Leben in ständigem Hunger und an harte Arbeit. 
Zum Gedächtnis an den Krieg kamen die Eindrücke und später auch die Erinne-
rungen an das Leben auf dem neuen Boden. Dies alles entwickelte sich unter 
dem beträchtlichen Einfluss der offiziellen Propaganda, die zu Beginn vor allem 
die Teilnehmer der Kämpfe in Ostpreußen betraf, die weiterhin auf dem erober-
ten Boden lebten.

Im Jahr 1945 hatten der Hass auf den Feind und die Rachegefühle hier ihren 
Höhenpunkt erreicht. Gerade zu jenem Zeitpunkt wurde von der Kriegspropa-
ganda ein bedrohliches Bild von Ostpreußen und dessen Bewohnern gezeichnet, 
das nach dem Krieg von den Massenmedien und in der propagandistischen Lite-
ratur verstärkt wurde: „Gewaltiger militärischer Brückenkopf“, „Höhle des Fein-
des“, „Herz des preußischen Militarismus“. In den Zeitungen hieß es: „Im Verlauf 
seiner jahrhundertelangen Geschichte war Preußen der Erzfeind der gesamten 
freiheitsliebenden Menschheit. Seine Hauptstadt Königsberg war eine Kriegsfab-
rik“, usw. Wie der über die Geschichte des Gebietes Kaliningrad forschende His-
toriker Jurij Kostjašov anmerkt, wurden vor diesem Hintergrund die „über Jahr-
hunderte entstandenen lokalen Traditionen und die auf ihrer Grundlage geschaf-
fenen materiellen Werte nicht nur als minderwertig und wenig geeignet für 
Gebrauch und Reproduktion dargestellt, sondern auch als der bedingungslosen 
Zerstörung unterliegend, seien sie doch die Verkörperung all dessen, was in der 
Weltgeschichte am reaktionärsten und menschenfeindlichsten sei. In diesem Kon-
text wurde die völlige Zerstörung Ostpreußens (und der Tod seiner Einwohner) 
im Zuge der Kampfhandlungen als unzweifelhafter Segen ausgelegt.“1 Es ist nicht 
schwer, sich vorzustellen, wie sich die Beziehung der Sieger und ersten Umsiedler 
zu der ihnen feindlich erscheinenden Umwelt gestaltete. Die von der Staatsmacht 
aufgezwungene, vollkommene Loslösung vom Erbe praktisch der gesamten mate-
riellen und geistigen Kultur Ostpreußens sowie die von der Bevölkerung im Gro-
ßen und Ganzen unterstützte Idee der Schaffung eines wahrhaft sozialistischen, 
sowjetischen Gebietes an einem „sauberen Ort“  – all das führte einerseits zum 
gegenwärtigen armseligen Zustand der materiellen Überreste der früheren Zivili-
sation und bildete andererseits die Grundlange für die offizielle Version der Ge-
schichte und des Bildes von Ostpreußen.

1	 Jurij Kostjašov: Izgnanie prusskogo ducha: kak formirovalos’ istoričeskoe soznanie nasele-
nija Kaliningradskoj oblasti v poslevoennye gody. In: Jurij Kostjašov, Ėkchard Mattes (Eck-
hard Matthes): Izgnanie prusskogo ducha. Zapreščennoe vospominanie. Kaliningrad 2003, 
S. 14–15.



Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes Kaliningrad    127

Die siegreichen Ereignisse des Jahres 1945 waren Dreh- und Angelpunkt der 
militärisch-patriotischen Erziehung und der gesamten Arbeit des sowjetischen 
Propagandaapparats auf dem Territorium des Gebietes, wo die Propagandisten 
ihre Kräfte nicht für die Popularisierung der ruhmreichen Seiten der sowjetischen 
Vorkriegsvergangenheit zu verschwenden brauchten, weil es sie in dieser Region 
ganz einfach nicht gegeben hatte. Zudem kann man sagen, dass die Geschichte 
der ostpreußischen Kampfhandlungen von 1945 zusammen mit den Episoden 
des Siebenjährigen Krieges und den Schlachten der antinapoleonischen Koalition 
zu Beginn des 19. Jahrhunderts eines der wenigen Themen der Geschichte der 
Region war, die man in der Sowjetzeit mit Erlaubnis der Partei- und Staatsmacht 
erforschen und popularisieren konnte. Daher war die gesamte historische Hei-
matkunde im Gebiet Kaliningrad bis zum Ende des 20. Jahrhunderts im Grunde 
genommen eine militärgeschichtliche.

Die Kampagne zur militärisch-patriotischen Erziehung war auch deshalb ohne 
Beispiel, weil es im Gebiet eine beträchtliche Gruppierung der sowjetischen Ar-
mee und der Kriegsflotte gab. Hinzu kommt, dass ein Großteil dieser militärischen 
Einheiten 1945 an den Kriegsoperationen in Ostpreußen teilgenommen hatte und 
in ihnen natürlich die Erinnerung daran aufrechterhalten wurde. Die militäri-
schen Kollektive selbst bildeten das Fundament der militärisch-patriotischen Er-
ziehung.

In der Sowjetzeit war das Gedächtnis an den Krieg das markanteste Element des 
gesellschaftlichen Bewusstseins der Kaliningrader, wozu der äußerst militarisierte 
„Garnisonscharakter“ der Region beitrug. Gleich nachdem die militärische Füh-
rung die Verwaltung des neuen Gebietes in die Hände der außerordentlichen zivi-
len Machtorgane gelegt hatte, gab der Leiter der Gebietsverwaltung für zivile An-
gelegenheiten, Vasilij Borisov, am 5. September 1946 den streng geheimen Erlass 
Nr. 131 „Über die verbotene Grenzzone auf dem Territorium des Gebietes Kali-
ningrad“ heraus, laut dem diese Zone „zum Zwecke der Verbesserung des Grenz-
schutzes“ das gesamte Territorium des Gebietes umfassen sollte. De facto bedeu-
tete dies eine beträchtliche Einschränkung der Bewegungsfreiheit und anderer 
Bürgerrechte der Kaliningrader und der Besucher des Gebietes. Auf der Grundla-
ge dieses Befehls wurde im Gebiet im Laufe eines Monats eine durchgängige Pass-
pflicht in die Tat umgesetzt, die sich übrigens auch auf die ländliche Bevölkerung 
erstreckte – etwas, was es damals in der Sowjetunion bekanntlich sonst nirgends 
gab. Unter den Bedingungen des beginnenden „Kalten Krieges“, des „eisernen 
Vorhangs“ und der „Spionomanie“ wurde im Dezember 1950 sogar ein behördli-
cher Feiertag – der „Tag des Grenzsoldaten“ – durch eine Sonderverordnung des 
Gebietskomitees der KPdSU zu einem der wichtigsten Feiertage im Gebiet ge-
macht.2 In der Nach-Stalin-Ära, als das Grenzregime „milder“ wurde, blieben den 
Kaliningradern vier höchst geachtete, offizielle, jährliche Feiertage erhalten: der 
9. April (Tag der Einnahme von Königsberg), der „Tag der Kriegsflotte“ (letzter 
Sonntag im Juli), der „Tag des Fischers“ (erster Sonntag im Juli) und natürlich der 

2	 Ebd., S. 20, 24.



128    Valerij Gal’cov

„Tag des Sieges“ am 9. Mai, der im postsowjetischen Russland zum „Feiertag der 
Feiertage“ wurde, oder, wie der Schriftsteller Aleksandr Prochanov es ausdrückte, 
zum „Russischen Osterfest“.

Das strenge Sperr- und Grenzregime des Gebietes blieb bis Mitte der 1950er-
Jahre bestehen, danach galt es für Sowjetbürger noch teilweise, für Ausländer je-
doch war es in vollem Umfang bis1991 in Kraft. Nach dem Zerfall der UdSSR 
ergab sich für das Gebiet, das durch zwei Staatsgrenzen von Russland abge-
schnitten war, erneut ein Sonderstatus. Ab Mai 2004, als sich das Gebiet inner-
halb der Europäischen Union wiederfand, senkte sich abermals ein Vorhang he
rab, der „samtene“, wie er heute manchmal genannt wird. Der Sonderstatus des 
Gebietes übte einen wesentlichen Einfluss auf das gesellschaftliche Bewusstsein 
seiner Bewohner und ihr kollektives historisches Gedächtnis aus und wird dies 
auch in Zukunft tun.

In den 1960er und 1970er-Jahren entstand im Gebiet ein System der patrioti-
schen Erziehung mittels eines Netzwerks historisch-heimatkundlicher Museen 
und Recherchegruppen auf schulischer Basis. Bis zur Perestroika gab es 104 Ruh-
mesmuseen in Schulen, in denen in der Regel Material zu den an den ostpreußi-
schen Kriegsoperationen beteiligten militärischen Verbänden zusammengetra-
gen wurde. Das indirekte Gedächtnis an den Krieg fand seinen Niederschlag 
auch in den damals populären wehrsportlichen Spielen für Kinder „Zarnica“ 
und „Orlenok“, die meist von Kriegsteilnehmern geleitet wurden. Insgesamt un-
terschied sich das kollektive Gedächtnis an den Krieg in Kaliningrad typologisch 
nicht vom offiziellen gesamtsowjetischen Bild des Krieges, außer durch dessen 
grundlegende Bedeutung für die gesamte Geschichte des Gebietes. Während der 
Perestroika und in den ersten postsowjetischen Jahren begann sich die Lage je-
doch zu ändern.

In der Sowjetzeit bewegte sich die Selbstdefinition der Kaliningrader haupt-
sächlich im Rahmen ihrer Identifikation mit der Natur des Gebietes sowie mit der 
sowjetischen Geschichte und Kultur. Ende der 80er/Anfang der 90er-Jahre brach 
der Totalitarismus zusammen, der „eiserne Vorhang“ fiel, die Nachbarn Polen, 
Deutschland und andere Länder wurden frei zugänglich, es eröffneten sich große 
Möglichkeiten, alles über die Geschichte der Region zu erfahren, die alten Häuser 
der Kaliningrader wurden von ihren ehemaligen Besitzern besucht. Unter dem 
Einfluss dieser und anderer Faktoren keimten im Bewusstsein eines Teils der Ge-
sellschaft neue Empfindungen und Ideen auf. Es begann ein langwieriger und 
mühsamer Prozess, im Laufe dessen man sich seiner Teilhabe am kulturhistori-
schen Erbe der Vorkriegszeit und seiner Mitwirkung am Schicksal der von diesem 
Boden vertriebenen Menschen bewusst wurde. Dabei muss berücksichtigt wer-
den, dass es bereits drei Generationen gebürtiger Kaliningrader gibt und dass von 
den ca. 940 000 hier lebenden Menschen mehr als 600 000 im Gebiet Kaliningrad 
zur Welt gekommen sind.

Lange Zeit war es schwierig, sich ein aussagekräftiges Bild vom Alltag der Um-
siedler zu verschaffen, da ein Großteil der Archivdokumente unter Verschluss ge-
halten wurde. Aber selbst als sie frei zugänglich wurden, stellte sich heraus, dass 



Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes Kaliningrad    129

sich ohne „lebendige“ Zeugnisse der ersten Zuwanderer deren Nachkriegsleben 
auf dem neuen Boden einseitig-offiziös ausnehmen würde. Eine systematische 
Aufzeichnung dieser Zeugnisse wurde unter den Bedingungen von Glasnost und 
Perestroika in den Jahren von 1988 bis 1991 von Studenten und Dozenten der 
historischen Fakultät der Universität Kaliningrad unter der Leitung von Professor 
Kostjašov vorgenommen. Die veröffentlichten Erinnerungen der Umsiedler wa-
ren nicht nur eine einzigartige Auskunftsquelle über die Geschichte des Nach-
kriegsalltags im Gebiet Kaliningrad, sondern lieferten auch wertvolles Material, 
um die Evolution in der Einstellung der Zuwanderer zu den Problemen zu erfor-
schen, mit denen sie sich zu Beginn ihres neuen Lebens auseinanderzusetzen hat-
ten und für die sie eine Lösung finden mussten.3

Hier einige wenige Betrachtungen von Veteranen aus dem Gebiet: Jekaterina 
Koževnikova (geb. 1924) erinnert sich: „Es gab keine Wut auf die Deutschen. Es 
war uns irgendwie schwer ums Herz für dieses Volk. […] Wir empfanden keinen 
Hass ihnen gegenüber. Nur ein Gefühl des Mitleids, dass es ihnen auch schwer 
gefallen sein muss, das zu verlassen, was sie sich erworben hatten, den Boden, auf 
dem sie lebten. Natürlich, ihre Kultur ist bewundernswert. […] Diese Kultur hät-
te man nicht zerstören, sondern sie erhalten und zur Erziehung der Jugend nut-
zen sollen. Ich denke, die Deutschen müssen hierherfahren und wir dorthin, auch 
unsere Kinder und Enkel. Sie lieben die Arbeit und die Sauberkeit – ein prächti-
ges Volk, alle Achtung! Dass fanatische Führer geboren werden – die können in 
jedem Volk geboren werden, nicht nur bei den Deutschen. Ich möchte nicht alles 
ausradieren, wie das momentan viele Leute machen. Wir hatten viele dunkle Fle-
cken auf unserer Geschichte, aber es gab auch Gutes. Auch wenn wir bescheiden 
lebten, so haben wir doch gedacht, dass es uns gut geht, wir haben nicht umsonst 
gelebt.“ (S. 307)

Aleksandr Furmanov (geb. 1926) hat an den Kämpfen in Ostpreußen teilge-
nommen: „Damals habe ich gedacht, das die Deutschen zu Recht ausgesiedelt 
werden: Sie hatten ausgekämpft und dieser Boden gehörte rechtmäßig uns. Jetzt 
aber beginne ich zu verstehen, dass wir sündhaft einfach all das zerstört haben, 
was die Deutschen zurückgelassen haben, auch das Gute. Das war natürlich bar-
barisch. Aber man muss auch uns verstehen. In jenen Jahren war alles hier fremd, 
war deutsch. Und alle strebten danach, Faschismus und Preußentum für alle Zei-
ten auszurotten.“ (S. 305)

Anna Bojko (geb. 1924): „In der ersten Zeit war unsere Beziehung zum neuen 
Territorium wie zu fremder Erde. Aber der Mensch gewöhnt sich an alles. Wir ha-
ben hier gleiche Häuser gebaut, anders als die deutschen Gebäude, die sich von
einander unterschieden. Wir haben unsere Kultur hierhergebracht und die Kultur 
der wahren Eigentümer vollständig zerstört. Und wir haben begonnen, unser so-
wjetisches Leben zu leben. Jetzt ist es schwer, über Fehler zu reden, die gemacht 

3	 Svetlana P. Gal’cova et al. (Hrsg.): Vostočnaja Prussija glazami sovetskich pereselencev: Pervye 
gody Kaliningradskoj oblasti v vospominanijach i dokumentach. 2. izd., ispr. i dop. Kalinin-
grad 2003. 



130    Valerij Gal’cov

wurden. Das war eine andere Zeit, unsere Einstellung zu allem war eine völlig 
andere. […] Damals schien uns, dass wir alles richtig machen. Aber wie auch im-
mer – welchen Sinn hat es, über die Fehler zu reden, die gemacht wurden? Jetzt 
müssen wir versuchen, das zu retten, was noch in unseren Kräften steht. Und 
außerdem  – nachdem ich mein ganzes Leben im Gebiet Kaliningrad verbracht 
habe, kann ich es nicht anders betrachten, als als meine Heimat. Diese Erde hat 
das Recht, böse auf uns zu sein, aber mir scheint, dass wir ihr trotz alledem lieb 
und teuer geworden sind.“(308)

In den letzten Jahren haben sich neue Töne in die Wahrnehmung des Krieges 
und des Sieges gemischt, vorwiegend bei den jungen Kaliningradern. Die Diskus-
sionen über das Thema Gewalt und die von den Rotarmisten gegen die Zivilbe-
völkerung in Ostpreußen verübten faktischen Verbrechen werden hauptsächlich 
im russischsprachigen Internet geführt. Es gibt Teams, die aktiv nach sterblichen 
Überresten von Teilnehmern der Gefechte und von Kriegsopfern suchen. In Kali-
ningrad und im Gebiet Kaliningrad wurden einige neue deutsche und internatio-
nale Friedhöfe eröffnet. Man kann sagen, dass sich das Motiv der Aussöhnung im 
allgemeinen Chor der Verherrlichung des Sieges von 1945 immer lauter bemerk-
bar macht.

Eine nicht unwesentliche Rolle spielt dabei das Verhältnis zum früheren Ost-
preußen. Derzeit kann diese Frage als aktuell angesehen werden, da die Antwort 
darauf direkt mit dem weiterhin andauernden Prozess der Selbstdefinition der 
Kaliningrader verbunden ist. Allein die Tatsache, dass das Gebiet Kaliningrad auf 
einem Teil des Territoriums von Ostpreußen geschaffen wurde und die für die 
Bevölkerung offiziell verbotene vorsowjetische Geschichte der Region machten 
das Thema „Ostpreußen“ marginal und geheimnisvoll. Daher wurde es mit der 
Zeit (seit Ende der 80er-Jahre) zwangsläufig zum Gegenstand erhöhter und wach-
sender Aufmerksamkeit. Mehr noch, sobald im Land Meinungs- und Redefreiheit 
aufkamen, begannen dahingegangene Erscheinungen des menschlichen Lebens 
wie „Ostpreußen“ und „Königsberg“ nicht einfach nur Beachtung zu finden, son-
dern sich bis zu einem gewissen Grad auf das Leben im Gebiet Kaliningrad aus-
zuwirken.

Das neue sowjetische Gebiet war nach dem Krieg ein Territorium der beson-
ders aktiven antideutschen (antiwestlichen, antikapitalistischen) Propaganda, die 
sich de facto in der praktisch vollständigen Ablehnung alles Deutschen sowohl 
auf verbaler als auch auf materieller Ebene manifestierte. Seit Beginn der 90er-
Jahre fand keine gezielte Zerstörung der Überbleibsel der deutschen Zivilisation 
aus ideologischen Gründen mehr statt (teilweise auch deshalb, weil es kaum noch 
etwas zu zerstören gab), aber das heißt nicht, dass auch der Kampf der Ideen 
rund um die deutsch-preußische Vergangenheit ein Ende gefunden hätte. Im Ge-
genteil, dieser Kampf hat genau damals, mit der aufkommenden Gedankenfrei-
heit erst richtig begonnen und dauert bis heute an, wobei er manchmal abklingt 
und von Zeit zu Zeit wieder aufflammt. Die antikapitalistische Propaganda und 
die von den Machtorganen deklarierte „ideologische Geschlossenheit der Gesell-
schaft“ sind Dinge der Vergangenheit; was geblieben ist, ist die ideologische Spal-



Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes Kaliningrad    131

tung der Kaliningrader Gesellschaft, bei der das Verhältnis zur deutschen Vergan-
genheit der Region und zu den Überresten der deutschen materiellen Kultur 
einen zentralen Platz einnimmt. Einerseits spielen sie eine wichtige Rolle für die-
jenigen, die der Ansicht sind, dass sich im Gebiet Kaliningrad eine spezielle ethni-
sche Gemeinschaft herausbilde. Andererseits stellen sie eine Gefahr für die Be-
wahrer der traditionellen russischen Kulturwerte dar, also für jene, die der Über-
zeugung sind, dass nur sie echte russische Patrioten sind.

Die Kaliningrader Patrioten unterscheiden sich von ihren Gesinnungsgenossen 
in anderen Regionen dadurch, dass sie sich an „vorderster Front des Kampfes um 
die Seelen der Menschen“ empfinden. Sie teilen sie in „Eigene“ und „Fremde“ ein 
und fürchten nicht ohne Grund den (ihrer Meinung nach zersetzenden) Einfluss 
der Geschichte Ostpreußens und der Überbleibsel der deutschen Zivilisation auf 
die Kaliningrader. Dieser Einfluss stellt nach den Grundsätzen der traditionellen 
russischen-orthodoxen Werte die größte Gefahr für die Selbstdefinition der Kali-
ningrader dar; für diejenigen, die sich russische Patrioten nennen, kann von einer 
speziellen „Kaliningrader Identität“ keine Rede sein und schon gar nicht von der 
Identität einer „europreußischen“ oder Kaliningrader „Ethnie“.

Die „Patrioten“ haben hier in vielem recht  – die Überlegungen hinsichtlich 
einer Kaliningrader „Ethnie“ sind meiner Ansicht nach naiv. Vielmehr kann man 
vorsichtig von einer speziellen Kaliningrader Identität sprechen – die Grundlagen 
und wesentlichen Kennzeichen der Mentalität der heutigen Kaliningrader, auch 
der jungen Leute, sind dieselben wie bei der Bevölkerung im übrigen Russland. 
Doch gibt es dabei natürlich auch Besonderheiten, die mit der Enklave-Situation 
und mit dem ostpreußischen Erbe zu tun haben. Eine andere Frage ist, inwieweit 
diese Besonderheiten die lokale Identität beeinflussen. Hierzu haben in Kalinin-
grad in erster Linie die Mitarbeiter der Baltischen Föderalen Immanuel-Kant-
Universität bereits etliche Arbeiten publiziert, in denen das Thema aus Sicht der 
Kulturwissenschaft, der Soziologie, der Sozialphilosophie, der Geschichtswissen-
schaft, der Psychologie usw. untersucht wird.

Hier einige Ergebnisse dieser Forschungen: Von 1991 bis 2000 hat die Fakultät 
für slawische Philologie und Journalistik im Gebiet volkskundliche Expeditionen 
mit dem Ziel durchgeführt, festzustellen „auf welche Weise sich eine neue Kultur 
in der Region Kaliningrad entwickelt, welcher Faktor für die Herausbildung neuer 
kultureller Klischees am wichtigsten ist, ob ein Nivellierungsprozess der ethni-
schen Kulturen stattfindet und wenn ja, wie er verläuft“. Besonderes Interesse im 
Hinblick auf die Entwicklung eines eigenen folkloristischen Milieus erweckten 
bei den Teilnehmern der Expedition die (vor relativ kurzer Zeit) entstandenen 
volkstümlichen Erzählungen, welche die Vorstellung von der Geschichte Ostpreu-
ßens reflektieren. „In ihnen vollzieht sich eine Rekonstruktion der deutschen my-
thologischen Vorstellungen von Bewohnern der Unterwelt (Gnomen bzw. Barstu-
cken), Zwergen, dem deutschen Gespenst, den Geheimnissen von Königsberg, 
dem Geist der Königin Luise und unterirdischen Gängen und Schätzen. Mythi-
sche Motive wie jenes von den vier noch von den Preußen gepflanzten Eichen 
oder der Entstehung einzelner Festungen und Flüsse werden wiederbelebt oder 



132    Valerij Gal’cov

neu geschaffen. Die Stadtgeschichte selber wird von den volkstümlichen Erzäh-
lungen als großes Geheimnis betrachtet, das sich in rätselhaften Gebäuden (Dom 
Sovetov), alten und neuen Brücken, Befestigungsanlagen und in der Errichtung 
oder der Zerstörung von Kirchen offenbart“ (in Texten über die Demolierung der 
deutschen Kirchen stößt man häufig auf das Motiv der Verfluchung, mit dem 
„zuweilen die Gründe für das schlechte Leben der Umsiedler im Gebiet Kalinin-
grad in der heutigen Zeit erklärt werden“).4 Die Ergebnisse, zu denen die For-
scher gelangen, lassen sich wie folgt zusammenfassen: „Die multinationale Zu-
sammensetzung des Gebietes und eine Reihe von historischen, politischen und 
geographischen Ursachen, die die Entwicklung des kulturellen Milieus der Region 
beeinflusst haben, legen Zeugnis davon ab, dass das Gebiet in ethnischer und kul-
tureller Hinsicht ein einzigartiges Mosaik aus Volkstraditionen darstellt.“5 „Auf 
dem Territorium des Gebietes Kaliningrad können wir in der Tat die Entstehung 
einer neuen folkloristischen Subkultur beobachten, in der sich Elemente der sla-
wischen, baltischen und deutschen Kultur organisch miteinander verbunden 
haben,“6 wobei diese allerdings auf dem genannten Territorium noch keine nach-
haltige Existenz und keinerlei strenge Genreformen angenommen haben.

Soziologen und Kulturwissenschaftler beobachten eine für die Kaliningrader 
Mentalität charakteristische Grundeigenschaft – eine stark ausgeprägte Paradoxie, 
deren merkwürdiger Kern „der ständige Vergleich/die ständige Gegenüberstel-
lung/Verbindung von Altem und Neuem, Deutschem und Russischem, Vorkriegs-
zeit und Nachkriegszeit, Eigenem und Fremden ist. Zwischen ihnen hat sich eine 
versteckte Konfrontation/Rivalität bewahrt, aber auch das Bestreben, Verbindung 
mit der Vergangenheit zu halten, auf deren langes Zurückreichen und histori-
schen Stellenwert man stolz ist. Es gibt den Wunsch, dies als „Eigenes“ zu begrei-
fen. Das wichtigste Element dieser Geisteshaltung  – ihr unabänderliches Merk-
mal – ist das Gedächtnis an den Zweiten Weltkrieg als Ursache für die unmittel-
bare Existenz des Gebietes Kaliningrad und all seiner Besonderheiten.7

Der Krieg hat die Geschichte des Bodens jäh abreißen lassen, der heute „Gebiet 
Kaliningrad“ heißt und ihn unter dem Druck der staatlichen Organe für lange 
Jahre zu einem Boden ohne Vergangenheit gemacht. Daher spielt die Antwort auf 
die Frage, wie eine Beziehung zur fremden Vergangenheit aufgebaut werden kann, 
im Prozess der Selbstdefinition eine wichtige Rolle. Die Existenz dieses Problems 
hat das mit Traumata behaftete historische Gedächtnis der Kaliningrader Gesell-
schaft geformt. Die Versuche, die Vorkriegsvergangenheit der Region kennenzu-
lernen und zu verstehen, um sie bis zu einem gewissen Grad zu seiner eigenen zu 

4	 Larisa Rubcova: Mežėtničeskie otnošenija v russkom fol’klore Kaliningradskoj oblasti. In: An-
drej P. Klemešev (red.): Na perekrestke kul’tur: russkie v Baltijskom regione. Vyp. 7, Č. 1. Ka-
liningrad 2004, S. 200, 201.

5	 E.A. Galkina: Fol’klor v kontekste regional’nych cennostej i svjazej. In: Vestnik Baltijskogo 
naučnogo centra 1996. Nr. 1 (6), S. 67. 

6	 Rubcova, Mežėtničeskie otnošenija, S. 202, 203.
7	 Larisa Gavrilina: Kaliningradskij tekst kak metatekst kul’tury. In: Kantovskij sbornik 2010. 

Nr. 3 (33), S. 73–74.



Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes Kaliningrad    133

machen bzw. in dieser fremden Vergangenheit Fragmente seiner eigenen, vertrau-
ten Geschichte zu finden, haben das Dilemma zwischen dem „Eigenen“ und dem 
„Fremden““ in den Vordergrund gerückt.

In der Praxis werden die Bilder von Königsberg und Ostpreußen von den ver-
schiedenen Schichten der Kaliningrader Gesellschaft unterschiedlich genutzt. Für 
die staatlichen und politischen Entscheidungsträger werden diese Phantome 
manchmal zu so etwas wie einer „Spielfigur“ in der Politik; dies ist ein wichtiger 
Faktor in der ideologischen und politischen Auseinandersetzung in der Region 
(rund um die vermeintliche „Germanisierung“ des Gebietes, im Kontext der Be-
ziehungen Russlands zu Europa, „Eigenem“ und „Fremdem“, des Schutzes der 
russischen Kultur und der „Entlarvung“ ihrer „Verräter“, usw.). Für die Kalinin-
grader Kulturschaffenden (insbesondere Schriftsteller, Maler und Dichter) ist das 
eine ihrer Inspirationsquellen. Unter den Bedingungen der völligen Kommerziali-
sierung des Lebens (bei vielen auch der Seelen) der Menschen und der Herrschaft 
der internationalen Massenkultur ist „Ostpreußen“ eine attraktive, gewinnbrin-
gende und für russische Verhältnisse exklusive „Marke“: In Kaliningrad und im 
Gebiet Kaliningrad gibt es Dutzende Handelsmarken, Organisationen und Fir-
men, in deren Bezeichnung ostpreußische Ortsnamen oder historisch-kulturelle 
Symbole vorkommen; gerade in Bezug auf Marken und Konsum werden Königs-
berg und Ostpreußen von den Kaliningradern in erster Linie wahrgenommen. 
Dies muss bei der Analyse der Besonderheiten der lokalen Identität berücksichtigt 
werden, ohne die Bedeutung dieser Besonderheiten für den schwierigen Prozess 
der Selbstdefinition zu übertreiben. Zu guter Letzt ist „Ostpreußen“ für Geistes-
arbeiter ein vielgestaltiges, komplexes, interessantes und langfristiges Forschungs-
objekt, wofür unter anderem der vorliegende Artikel als Beleg dienen kann.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Christoph Rass

Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion  
als Erinnerungslandschaft deutscher 
Veteranen

Beginnen wir mit der Geschichte von vier Soldaten und einem Eisenbahner. Der 
erste ist ein Komponist und hat vor dem Krieg für das Radio gearbeitet. Als er mit 
über vierzig noch eingezogen wird, versetzt man ihn nach Finnland. Er verbringt 
fast den ganzen Krieg bei einer Propagandakompanie in Rovaniemi und gestaltet 
das Musikprogramm für einen Soldatensender, ohne auch nur einen Schuss abzu-
feuern. Der zweite ist ein Stahlarbeiter, der 1939 zur Infanterie kommt und in 
Frankreich, Afrika und Russland kämpft. Er kommt schwer traumatisiert zurück, 
geht wieder ins Stahlwerk und spricht nie ein Wort über den Krieg. Als er stirbt, 
hängt ein Portrait von Adolf Hitler neben seinem Bett. Der dritte hat unter den 
Nazis eine kleine Karriere in der SA gemacht und wird Adjutant von Hanns Elard 
Ludin in Bratislava. Als er einen Unfall mit dem Dienstwagen verursacht, muss er 
an die Ostfront, zur Artillerie. Der Krieg ist für ihn ein großes Abenteuer. Der vier-
te ist eigentlich Violinist. Er tritt, protegiert von einem Onkel, der Wehrmachtsober-
pfarrer ist, 1930 als Berufssoldat in die Reichswehr ein, um seinen Lebensunterhalt 
zu verdienen. Als Feldwebel kämpft er im Zweiten Weltkrieg bei einer Infanteriedi-
vision erst im „Westfeldzug“ und dann von 1941 bis zum Ende an der Ostfront. Er 
gerät 1945 in sowjetische Gefangenschaft und kehrt 1947 nach Deutschland zu-
rück. Als er zehn Jahre später stirbt, haben Militär, Krieg und Gefangenschaft sein 
halbes Leben bestimmt. Der Eisenbahner schließlich verbringt die Jahre 1941 bis 
1944 bei der Reichsverkehrsdirektion in Minsk. Er ist eigentlich Lithograph und 
zeichnet Fahrpläne. Daneben fängt er als Kriegsmaler der Reichsbahn in Bildern 
und Fotografien das Leben unter deutscher Besatzung in Weißrussland ein.

In den Erinnerungen des ersten dominierten die ruhige Landschaft Lapplands 
und das beschauliche Leben in der Etappe. Sein Krieg begann eigentlich erst mit 
dem Rückzug und der Gefangenschaft bei den Amerikanern. Der zweite hielt sei-
ne Erinnerungen tief in sich vergraben. Sie müssen furchtbar gewesen sein. Der 
dritte schuf in Erzählungen die Erinnerungsorte eines Landsknechts zwischen 
wildem Soldatenleben „im Osten“ und verwegener Tapferkeit „an der Front“. Die 
Erinnerungslandschaft des vierten prägte das Soldatenleben in kleinen Bauern-
dörfern, Idyllen zwischen dem Dienst in den vorderen Stellungen und Fahrten 
über Land zur Erkundung oder zum Requirieren. Der fünfte hat vier sich überla-
gernde Schichten von Erinnerung hinterlassen. Seinem Tagebuch vertraut er Auf-
zeichnungen über die Erschießung russischer Gefangener vor dem Fenster seines 
Büros in Minsk und über andere Kriegsverbrechen an. In seinen Bildern zeigt er 
einmal ein unberührt verklärtes, einmal ein von der deutschen Besatzung über-
formtes Weißrussland. In Fotos positioniert er sich selbst als Maler – den Erschaf-
fer von Erinnerungsartefakten bei der Arbeit – vor seinen Motiven. Mit gleicher 



136    Christoph Rass

Intention inszeniert er den „Partisanenkampf“ in einer als Souvenir gedachten 
Fotomappe als harmloses Abenteuer, das die Routine des Dienstes durchbricht. 
Weder Feinde noch zivile Opfer kommen vor. Auch in den tradierten Erinnerun-
gen der anderen findet sich der Schrecken des Krieges – der verursachte und der 
erlittene – nur unterschwellig. Ihre Erzählungen und deren imaginierte Orte be-
stehen aus Kommuniziertem und Beschwiegenem.

In sich hat jeder dieser Männer seine ganz eigenen Erinnerungen an den Krieg 
und den Kriegsalltag mit zurückgebracht, hat Teile davon bewusst oder unbe-
wusst für immer in sich verschlossen, Teile davon in der Familie oder unter „alten 
Kameraden“ besprochen. Jeder hat dabei immer wieder seine „Geschichte“ bis zu 
einer schließlich „stabilen“ und nur noch schwer zu durchbrechenden Erzählung 
über „den Krieg“, „die Front“, oder welche Chiffre auch immer als Metapher für 
das Erlebte diente, geformt. In meiner Familie, zu der diese fünf Männer gehört 
haben, bündelten sich die so geschaffenen Bilder bei meiner Großmutter. Durch 
die Weitergabe der von ihr wieder veränderten Geschichten entstanden dann Bil-
der dieser Erinnerungsorte des Zweiten Weltkrieges im Gedächtnis der nächsten 
und übernächsten Generation. Ein Vorgang, der sich seit 1945 ganz ähnlich in 
vielen deutschen Familien vollzogen hat.1

Sind aber diese aus erzählten Erinnerungen geschaffenen flüchtigen Gebilde 
tatsächlich bereits Erinnerungsorte einer Familie, einer Generation oder von ehe-
maligen Soldaten?2 Die Schauplätze von Kriegserzählungen existieren als reale 
Orte von Erlebtem, die durch die ihnen zugemessene Verbindung mit Erinnerun-
gen an Ereignisse, Handlungen und Personen – und deren Wiedergabe – ihre be-
sondere Qualität erhalten. Sie lassen sich durchaus unter die Definition subsu-
mieren, mit der Pierre Nora seine lieux de mémoire als „bedeutungstragende Ein-
heit […], die durch menschlichen Willen oder durch das Werk der Zeiten zu 
einem symbolischen Element des Gedächtniserbes einer Gemeinschaft gemacht 
worden ist“, entworfen hat.3 Dabei charakterisiert Nora seine Erinnerungsorte als 
Schauplätze eines Konflikts zwischen den von milieuspezifischer sozialer Praxis 
getragenen Erinnerungen an Vergangenes und dem Unternehmen der Geschichts-
forschung, ein durch wissenschaftliche Methoden objektiviertes und Vergangenes 
kritisch hinterfragendes Bild von „Geschichte“ zu erzeugen.4 Das von Erinne-

1	 Die Angaben zu den skizzierten Biografien sind Ergebnis einer stets parallel zu meinen For-
schungen zum Zweiten Weltkrieg betriebenen Spurensuche in der eigenen Familie. Siehe zur 
Weitergabe von Erinnerungen an den Krieg über Generationen in anderem Zusammenhang 
auch Michael Heinlein: Die Erfindung der Erinnerung. Deutsche Kriegskindheiten im Ge-
dächtnis der Gegenwart. Bielefeld 2010, oder Harald Welzer: Krieg der Generationen. Zur 
Tradierung von NS-Vergangenheit und Krieg in deutschen Familien. In: Klaus Naumann 
(Hrsg.): Nachkrieg in Deutschland. Hamburg 2001. S. 552–571.

2	 Tilmann Robbe: Historische Forschung und Geschichtsvermittlung. Erinnerungsorte in der 
deutschsprachigen Geschichtswissenschaft. Göttingen 2010.

3	 Pierre Nora: Pour une histoire au second degré. In: Le Débat 122 (2002), S. 24–31, zit. nach: 
Robbe, Historische Forschung und Geschichtsvermittlung, S. 16.

4	 Pierre Nora: Between Memory and History. Les Lieux de Mémoire. In: Representations 26 
(1989), S. 7–14, sowie auch Etienne François, Hagen Schulze: Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): 
Deutsche Erinnerungsorte. Bd. 1. München 2001, S. 9–26, hier S. 15.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    137

rungsorten schließlich repräsentierte kollektive Geschichtsbild einer Gesellschaft 
blendet dann, darauf hat bereits Maurice Halbwachs hingewiesen, konfliktgelade-
ne Erinnerungsobjekte aus, um die aus dem kollektiven Gedächtnis gewonnene 
Identität nicht zu gefährden.5 Zugleich kann es sich immer wieder mit Herausfor-
derungen des tradierten Bildes durch alternative Erinnerungen oder kritisches 
Hinterfragen konfrontiert sehen.6

Bereits diese knappen Betrachtungen geben wichtige Hinweise für die Suche 
nach den sich auf die besetzten Gebiete beziehenden Erinnerungsorte deutscher 
Veteranen des Zweiten Weltkrieges. Erstens ist jeder kommunikative Akt ein von 
seinen eigenen Rahmenbedingungen in hohem Maß beeinflusster Prozess indivi-
dueller Konstruktion von Erinnerung, der weniger über real Erlebtes als über des-
sen Verarbeitung aussagt.7 Zweitens bleibt es wichtig, bei der Analyse vergangener 
Erinnerungskontexte auf der überindividuellen Ebene durchaus noch nach den 
von Nora für ausgestorben erklärten milieux de mémoire und ihren spezifischen 
Erinnerungspraktiken zu suchen, in denen sich die Veteranen des Zweiten Welt-
krieges bewegt und ihre kollektiven Erinnerungen formiert haben.8 Drittens kann 
die Vermutung vom sukzessiven Ausschluss konfligierender Erinnerung im Auf-
stiegsprozess von der individuellen auf die kollektive Ebene des Gedächtnisses, 
das Fehlen von Erinnerungsorten an den „Alltag“ in den besetzten Gebieten im 
kollektiven Gedächtnis der deutschen Gesellschaft erklären, obwohl sich zwischen 
1941 und 1944/45 Millionen von Deutschen durch diesen Erfahrungsraum be-
wegt haben und er dadurch zu einem von ebenso vielen Erinnerungen ausgefüll-
ten Gedächtnisraum geworden ist.9

Die Gedächtnis- und Erinnerungsforschung hat in der Zwischenzeit ein breites 
Spektrum von geschichtswissenschaftlichen, soziologischen, politologischen und 
psychohistorischen Ansätzen zur Erklärung kollektiver Erinnerungsprozesse erar-
beitet.10 Ein Angebot zum Entstehen von Erinnerungstopoi zwischen Individuum 

  5	Waltraud Kannonier-Finster, Meinrad Zielger: Erinnern ohne Gedenken. In: Harald Welzer 
(Hrsg.): Nationalsozialismus und Moderne. Tübingen 1993, S. 61–104, hier S. 66.

  6	In der Debatte um das Entstehen eines kollektiven Gedächtnisses „Europas“ gilt das Zulassen 
strittiger Erinnerungen als entscheidender Schritt. Claus Leggewie: Der Kampf um die euro-
päische Erinnerung. Ein Schlachtfeld wird besichtigt. München 2011. S. 7.

  7	So auch bereits Welzer in seiner Kritik am Umgang mit den Aussagen von Zeitzeugen. Harald 
Welzer: Verweilen beim Grauen. Essays zum wissenschaftlichen Umgang mit dem Holocaust. 
Tübingen 1997, S. 52 f.

  8	Dazu exemplarisch auch Sebastian Lehmann: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Reichskommissari-
at Ostland. Tatort und Erinnerungsobjekt. Paderborn u. a. 2012, S. 9–34, hier S. 28, sowie Cle-
mens Wischermann: Kollektive, Generationen oder das Individuum als Grundlage von Sinn-
konstruktionen durch Geschichte: Einleitende Überlegungen. In: Ders. (Hrsg.): Vom kollekti-
ven Gedächtnis zur Individualisierung der Erinnerung. Stuttgart 2002, S. 9–24, hier S. 18 f.

  9	Unter den von François und Schulze zusammengestellten deutschen Erinnerungsorten fin-
den sich nur „Stalingrad“ und „Auschwitz“, siehe François, Schulze (Hrsg.), Deutsche Erinne-
rungsorte. 

10	Aleida Assmann: Vier Modelle für den Umgang mit traumatischer Vergangenheit. In: Kerstin 
von Lingen (Hrsg.): Kriegserfahrung und nationale Identität in Europa nach 1945. Erinne-
rung, Säuberungsprozesse und nationales Gedächtnis zwischen Mythos und Wahrheit. Pa-
derborn 2009, S. 42–50; dies.: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und 



138    Christoph Rass

und Gesellschaft hat Helmut König mit seinen Überlegungen zum Zusammen-
hang zwischen Gedächtnis und Identität vorgelegt, das er auf die Neukonstituie-
rung von Identitätsmustern in Deutschland nach 1945 bezieht.11 Es bietet einen 
analytischen Rahmen für unsere Betrachtung, da es die unterschiedlichen Ebenen 
der Gedächtnisbildung in einem Dialog sieht und externe wie interne Faktoren 
mit ihren Einflüssen auf diesen Prozess zulässt.12

Auch in diesem Modell bezieht sich Erinnern immer auf die Gegenwart einer 
Gemeinschaft und speist sich aus dem Handeln einer unüberschaubaren Anzahl 
von Akteuren. Bei der Konstitution eines kollektiven Gedächtnisses werden Erinne-
rungen durch Denkmäler, Rituale oder andere Institutionen in Sinnliches übersetzt. 
Auf der so geschaffenen Grundlage werden Gedächtnisinhalte als Stützen einer ge-
meinschaftlichen Identität geformt und tradiert.13 Auf einer dem gesellschaftlichen 
Gedächtnis vorgelagerten Ebene dienen solche Mechanismen auch den Partikular-
gemeinschaften einer Gesellschaft ihrer eigenen Konturierung als Erinnerungsge-
meinschaften durch die Verbreitung, Ritualisierung und Kanonisierung gemeinsa-
mer Erinnerung in einem kommunikativen Prozess. In einem solchen Prozess der 
Gedächtnisbildung interagieren also zwei überindividuelle Gedächtnisformen,14 
die König als das kommunikative und das kulturelle Gedächtnis erfasst.15

Das kulturelle Gedächtnis einer Gesellschaft nimmt aus deren kommunikativem 
Gedächtnis jene Elemente auf,16 die sich im Wettbewerb um eine dauerhafte iden-

Geschichtspolitik. Bonn 2007; dies.: Geschichte im Gedächtnis. Von der individuellen Erfah-
rung zur öffentlichen Inszenierung. München 2007; Thomas Schaarschmidt (Hrsg.): Histori-
sches Erinnern und Gedenken im Übergang vom 20. zum 21. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 
u. a. 2008; Peter Bender: Erinnern und Vergessen. Deutsche Geschichte 1945 und 1989. In: 
Sinn und Form 5 (2008), S. 581–592; Michael C. Frank, Gabriele Rippl (Hrsg.): Arbeit am Ge-
dächtnis. Paderborn/München 2007; Harald Welzer, Hans J. Markowitsch (Hrsg.): Warum 
Menschen sich erinnern können. Fortschritte in der interdisziplinären Gedächtnisforschung. 
Stuttgart 2006; Johannes Fried: Der Schleier der Erinnerung. Grundzüge einer historischen 
Memorik. Darmstadt 2004; Volkhard Knigge, Norbert Frei (Hrsg.): Verbrechen erinnern. Die 
Auseinandersetzung mit Holocaust und Völkermord. München 2002; Jacques Le Goff: Ge-
schichte und Gedächtnis. Frankfurt a. M./ New York 1992. Zur chronologischen Entwicklung 
der gesellschaftlichen Debatten über den Nationalsozialismus vgl. Torben Fischer, Matthias N. 
Lorenz (Hrsg.): Lexikon der „Vergangenheitsbewältigung“ in Deutschland. Debatten- und 
Diskursgeschichte des Nationalsozialismus nach 1945. Bielefeld 2007. 

11	Helmut König: Politik und Gedächtnis. Weilerswist 2008, S. 501, sowie ders.: Die Zukunft der 
Vergangenheit. Der Nationalsozialismus im politischen Bewusstsein der Bundesrepublik. 
Frankfurt a. M. 2003.

12	Siehe ähnlich auch Susan Rubin Suleiman: Crises of Memory and the Second World War. 
Cambridge, MA/London 2008, S. 5 f.

13	Vgl. dazu hinsichtlich des verblassenden historischen Kerns solcher Einrichtungen Walter L. 
Bühl: Das kollektive Unbewusste in der postmodernen Gesellschaft. Konstanz 2000, S. 123 f., 
sowie zur sinnlichen Wahrnehmung König, Politik und Gedächtnis, S. 395.

14	Vgl. zu den Dimensionen des Gedächtnisses vor allem Assmann, Der lange Schatten, S. 31 ff.
15	König, Politik und Gedächtnis, S. 418 f., sowie Hans-Günter Hockerts: Zugänge zur Zeitge-

schichte. Primärerfahrung, Erinnerungskultur, Geschichtswissenschaft. In: Konrad H. Ja-
rausch, Martin Sabrow (Hrsg.): Verletztes Gedächtnis. Erinnerungskultur und Zeitgeschichte 
im Konflikt. Frankfurt a. M./New York 2002, S. 39–74, hier S. 44.

16	Auch Assmann sieht mit dem Soziologen Zygmunt Bauman die Funktion des kulturellen Ge-
dächtnisses in der Übersetzung von Vergänglichem in Unvergängliches, vgl. Assmann, Der 
lange Schatten, S. 52.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    139

titätsstiftende Wirkung durchsetzen.17 Die Erinnerungstopoi des kommunikativen 
Gedächtnisses suchen also nach einem dauerhaften Platz im kulturellen Gedächt-
nis einer Erinnerungsgemeinschaft. Dabei können Ereignisse im kommunikativen 
Gedächtnis durchaus unterschiedlich erinnert werden. Es ist nicht gefestigt und 
integriert verschiedene Sichtweisen auf Vergangenes, ohne sie in einen scharfen 
Gegensatz oder Widerspruch zu setzen.18 Die von dort in das kulturelle Gedächtnis 
gelangenden Topoi verfestigen sich dann allerdings zu einem stabilen Bild.

Dieser Normalzustand, in dem Inhalte aus dem kommunikativen ins kulturelle 
Gedächtnis wandern und sich dort festsetzen, kann durch Einschnitte und Um-
brüche gestört werden. Das kommunikative Gedächtnis gerät durch solche 
Schocks in Bewegung. Dadurch können von außen herangetragene Inhalte und 
externe Akteure Teil der Neuverhandlung werden und verschieben die Anord-
nung gewohnter und bekannter Erinnerungselemente, die in Relation mit neuen 
Topoi gesetzt werden müssen.19 Das Ende des „Dritten Reiches“ markiert einen 
solchen Umbruch, der eine bis dahin gewachsene nationale Identität in Deutsch-
land ins Wanken brachte, denn kaum ein Element des kulturellen Gedächtnisses 
konnte nach dieser Zäsur noch uneingeschränkt positiv erinnert werden. Im 
kommunikativen Gedächtnis der Nachkriegszeit lassen sich zwei Reaktionen er-
kennen: Durch das Beschweigen der Rolle des Einzelnen im „Dritten Reich“ ver-
wandelte sich eine Gemeinschaft des Erinnerns in eine Gemeinschaft des Verges-
sens.20 Flankierend trat neben solche Verdrängungspraktiken nach 1945 die 
Selbststilisierung der Deutschen zu den ersten und letzten Opfern des Nazire-
gimes, an die auch die Selbstdeutung der Veteranen unproblematisch anschließen 
konnte.21 Nachdem sich auf diese Weise in der Nachkriegszeit eine westdeutsche 
Identität rekonstruiert hatte, brachte eine Reihe von Herausforderungen das nun-
mehr verankerte Geschichtsbild ins Wanken.22

Mit Blick auf den Ort der Wehrmacht im kulturellen Gedächtnis zählen hierzu 
etwa die mit der pazifistischen Wende Ende der 1960er Jahre verbundene Neube-
wertung des militärischen Widerstandes auf breiterer gesellschaftlicher Ebene, die 
mit Blick auf die von seinen Akteuren unter Beweis gestellten Handlungsoptio-
nen die identitätsstiftende Wirkung des Opfer-Narrativs in Frage stellte.23 Als ein 

17	König, Politik und Gedächtnis, S. 526.
18	Assmann unterscheidet vom kulturellen Gedächtnis das sog. soziale Gedächtnis, das ähnlich 

wie das kommunikative Gedächtnis unter anderem auch von Kommunikation geprägt und 
zeitlich aufgrund seiner Verortung bei biologischen Trägern, die dieses Gedächtnis intergene-
rationell weitervererben können, auf einen Zeitraum von circa 80 bis 100 Jahren befristet ist; 
vgl. Assmann, Der lange Schatten, S. 26–29, 54.

19	König, Politik und Gedächtnis, S. 418 f.
20	Der Begriff des kommunikativen Beschweigens geht ursprünglich auf Hermann Lübbe zurück, 

vgl. König, Politik und Gedächtnis, S. 524.
21	Ebd., S. 516.
22	Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-Vergangen-

heit. München 1996.
23	Winfried Heinemann: Der militärische Widerstand und der Krieg. In: Jörg Echternkamp 

(Hrsg.): Die deutsche Kriegsgesellschaft 1939 bis 1945. München 2004, S. 743–892.



140    Christoph Rass

zweiter bedeutender Katalysator für eine Neuordnung der Erinnerungstopoi des 
kulturellen Gedächtnisses erwies sich die Ausstellung „Vernichtungskrieg. Ver-
brechen der Wehrmacht 1941–1944“ des Hamburger Instituts für Sozialfor-
schung.24 Sie hielt ungeachtet ihrer Mängel dem nationalen Erinnern den Spie-
gel vor und verhalf den bereits in den 1960er Jahren einsetzenden und sich bis in 
die 1980er immer lauter vernehmbaren Stimmen zum Durchbruch, die forder-
ten, nicht nur die NS-Verbrechen, sondern auch die Mittäterschaft der Wehr-
macht und ihrer Soldaten im Geschichtsbild der deutschen Öffentlichkeit zu ver-
ankern.25

Von diesem Modell lässt sich eine Perspektive auf die Verhandlung von Erinne-
rungen an den Kriegseinsatz im kommunikativen Gedächtnis der Veteranen ab-
leiten und exemplarisch mit Leben füllen. Sie wird im Folgenden in drei Schritten 
Akteuren und Mustern des kommunikativen Gedächtnisses nachspüren. Dabei 
unterscheiden wir die Jahre vor 1945 als Zeitraum, in dem nicht nur das Primär-
material der Erinnerung, sondern auch erste Erinnerungstopoi entstanden sind, 
von der Nachkriegszeit, in der diese Erinnerungen neu ausgehandelt und gestaltet 
werden mussten.

Zunächst lenkt die Bildproduktion des eingangs genannten Kriegsmalers Auf-
merksamkeit auf das Entstehen materieller Erinnerungsartefakte in geringer zeit-
licher Distanz zum Erlebten. Damit gelingt der Blick auf den Beginn kommuni-
kativer Konstruktion von Erinnerung vor dem ersten großen Umbruch des kultu-
rellen Gedächtnisses durch das Kriegsende und die Konfrontation mit den 
deutschen Verbrechen. Es folgt eine Skizze von Erinnerungspraktiken ehemaliger 
Soldaten von den 1950er bis in die 1970er Jahre am Beispiel von Veteranenorga-
nisationen, die ein Schlaglicht auf die Konstruktion einer kollektiven Erinnerung 
an Krieg und Wehrmacht im kommunikativen Gedächtnis einer Erinnerungsge-
meinschaft wirft. Abschließend kontrastiert die Frage nach dem aus der Realge-
schichte von Krieg und Besatzung in der Sowjetunion Herauslesbarem, also den 
obwohl im kommunikativen Gedächtnis möglicherweise eingeschränkt präsen-
ten, im kulturellen Gedächtnis ausgeblendeten – beschwiegenen – Erinnerun-
gen.26 In diesem Beitrag steht bei der Reflektion über Erinnerungsorte, die einen 
„Alltag“ mit und unter der deutschen Besatzungsmacht repräsentieren, das kon-
ventionelle Konzept eines Erinnerungsortes als geografischem Raum, zentralem 

24	Hamburger Institut für Sozialforschung (Hrsg.): Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehr-
macht 1941–1944 [Ausstellungskatalog]. Hamburg 1996. 

25	König, Politik und Gedächtnis, S. 531 f. Siehe dazu auch Maja Zehfuss: Wounds of Memory. 
The Politics of War in Germany. Cambridge u. a. 2007, S. 129.

26	Siehe zum Bruch des Beschweigens innerhalb der soldatischen Erinnerungsgemeinschaft nun 
auch Michaela Christ: „Das wird sich alles einmal rächen.“ Gewalt und Verbrechen in den 
Gesprächen deutscher Kriegsgefangener im amerikanischen Verhörlager Fort Hunt. In: Ha-
rald Welzer u. a. (Hrsg.): „Der Führer war wieder viel zu human, viel zu gefühlvoll.“ Der 
Zweite Weltkrieg aus der Sicht deutscher und italienischer Soldaten. Frankfurt a. M. 2011, 
S. 266–298, sowie zu den traumatisierenden Erinnerungen der Veteranen nach 1945 Svenja 
Goltermann: Die Gesellschaft der Überlebenden. Deutsche Kriegsheimkehrer und ihre Ge-
walterfahrungen im Zweiten Weltkrieg. München 2009, Teil I.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    141

Ereignis oder Institution also nicht im Vordergrund. Wo sollte auch dieser Ort 
sein, an dem eine Erinnerung an die Gegenwart kristallisiert, die viele Millionen 
Soldaten durch den Raum und die Zeit des Zweiten Weltkrieges erlebt haben? 
Nicht von ungefähr finden sich unter den von Etienne Francois und Hagen Schul-
ze versammelten „deutschen Erinnerungsorten“ keine Ankerpunkte für den All-
tag in den von der Wehrmacht besetzten Gebieten der Sowjetunion.27

Imaginierte Erinnerungsorte in Weißrussland

Zwischen 1939 und 1945 erlebten die Soldaten der Wehrmacht die Schrecken 
des Krieges, während sie selbst einen unbarmherzigen Eroberungs- und Vernich-
tungskrieg führten, der in seiner verbrecherischen Dimension auch die „einfa-
chen Soldaten“ vielfach zu Akteuren bzw. Tätern ungezählter Kriegsverbrechen 
machte. Dabei entstanden nicht nur Erinnerungen, sondern auch Artefakte, die 
diese Erinnerungen repräsentieren und als Illustrationen der aus Erinnerungen 
resultierenden Erzählungen dienten. Es handelte sich beispielsweise um Briefe, 
Tagebücher und Fotografien, aber auch Zeichnungen oder Souvenirs. Die mit 
und von diesen Artefakten erzählten Geschichten dienten den Soldaten ebenso 
zur Rekonstruktion des Erlebten und dessen Verarbeitung, wie für eine Reprä-
sentation des Krieges, die ihren Angehörigen ein ertragbares Bild der Lebens-
wirklichkeit bieten sollte, in der sich die Soldaten selbst befanden.28

Aus der Vielfalt der möglichen Beispiele für diese materielle Erinnerungskultur 
auf einer zeitlich mit dem Erleben noch dicht verwobenen Ebene, auf der das 
Kriegserleben unmittelbar zu einem Gegenstand des kommunikativen Gedächt-
nisses wird, greifen wir die Bilder des Kriegsmalers Hans Nicola heraus. Geboren 
1910 in Saarlouis, damals preußische Rheinprovinz, durchlief Nicola in den 
1920er Jahren zunächst eine Ausbildung zum Lithographen und nahm privat 
Malunterricht, bevor er zwischen 1932 und 1935 an der Staatlichen Kunst- und 
Gewerbeschule in Saarbrücken ein Studium der Malerei und Werbegrafik absol-
vierte. Ab 1935 arbeitete er als Fahrplanzeichner bei der Reichsbahndirektion 
Saarbrücken und wurde von 1941 zur Reichsverkehrsdirektion (RVD) Minsk ver-
setzt, der er bis 1944 angehörte. Während er dort ebenfalls als Fahrplanzeichner 
tätig war, avancierte er durch seine künstlerische Ausbildung zum Reichsbahn-

27	Bernd Ulrich: Stalingrad. In: François, Schulze (Hrsg.), Deutsche Erinnerungsorte, Bd. 2, 
S. 332–348.

28	Dieter Pohl: Die Herrschaft der Wehrmacht. Deutsche Militärbesatzung und einheimische 
Bevölkerung in der Sowjetunion 1941–1944. München 2008; Christian Hartmann: Wehr-
macht im Ostkrieg. Front und militärisches Hinterland 1941/42. München 2009; Timm C. 
Richter: Krieg und Verbrechen. Situation und Intention. Fallbeispiele. München 2006; Christi-
an Hartmann u. a. (Hrsg.): Verbrechen der Wehrmacht. Bilanz einer Debatte. München 2005; 
Hamburger Institut für Sozialforschung (Hrsg.): Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen 
des Vernichtungskrieges 1941–1944. Hamburg 2004.



142    Christoph Rass

Kriegsmaler und entfaltete eine rege Produktion entsprechender Zeichnungen 
und Aquarelle.29

Erinnerungsartefakte entstanden dabei auf drei Ebenen: erstens fertigte Nicola 
Auftragswerke für die Kriegspropaganda und dokumentierte künstlerisch den 
„Osteinsatz“ der Reichsbahn. Einige dieser Werke zeigte der Sächsische Kunstver-
ein 1944 im Rahmen der Ausstellung „Fronteisenbahner berichten mit Pinsel, 
Stift und Kamera“ in Dresden. Zweitens produzierte er ohne offiziellen Auftrag 
Memorabilien, die er offenbar plante, an Kameraden zu verkaufen. Aus diesem 
Kontext sind etwa Postkarten mit Tuschezeichnungen von Minsk aber auch eine 
Fotomappe unter dem Titel „Schnappschüsse vom Einsatz des Selbstschutzes der 
RVD Minsk – Bandenbekämpfung im Unternehmen Cottbus“ erhalten. Drittens 
schuf Nicola in seiner knappen Freizeit über drei Jahre seiner Tätigkeit in Minsk 
hinweg eine große Zahl von eigenen Zeichnungen und Aquarellen, die er in sei-
nem Besitz behielt und später mit nach Hause brachte. Ihre Spannweite reicht 
von Landschaften bis zu Portraits und spiegelt jenseits des Propagandabetriebes 
den Blick eines Künstlers auf sein Leben in Weißrussland.

Diese Bildproduktion entstammt also einer Zeit, in welcher der Maler durch-
aus glauben konnte, in den besetzten Gebieten am Aufbau eines vom „Dritten 
Reich“ beherrschten Imperiums, dem „Lebensraum“, mitzuarbeiten.30 Wie selbst-
verständlich ist auf den Postkarten im Vordruck der Absender „Minsk (Ostland)“ 
angegeben. Die Bildseite einer Postkarte aus dem Jahr 1941 zeigt, wie viele andere 
Karten und Zeichnungen, das Hochhaus von Minsk zentral und mächtig aus dem 
Stadtpanorama aufragend, versehen mit Hakenkreuzflagge und Emblem als usur-
piertes Symbol deutscher Präsenz und Mittelpunkt des Lebens des deutschen 
Herrschaftspersonals in der besetzten Stadt.31

Viele seiner fast immer menschenleeren und handlungslosen Zeichnungen zei-
gen Ansichten von Minsk, auf anderen blickt der Betrachter in scheinbar idyllische 

29	Der umfangreiche Nachlass von Hans Nicola befindet sich in Obhut seiner Familie und 
konnte zur Vorbereitung dieses Beitrages erstmals eingesehen werden. 

30	Thomas Kühne: Todesraum. War, Peace and the Experience of Mass Death. 1914–1945. In: 
Helmut Walser Smith (Hrsg.): The Oxford Handbook of Modern German History. Oxford 
2011, S. 528–547, hier S. 544.

31	Stephan Lehnstaedt: Okkupation im Osten. Besatzeralltag in Warschau und Minsk 1939–1944. 
München 2010; Den Alltag im besetzten Minsk erweckt Paul Kohl in seinem Roman „Schöne 
Grüße aus Minsk“ zum Leben. Den Besatzungsalltag in anderen Regionen Weißrusslands 
analysieren ferner Bernhard Chiari: Alltag hinter der Front. Besatzung, Kollaboration und 
Widerstand in Weißrussland 1941–1944. Düsseldorf 1998; Christian Gerlach: Kalkulierte 
Morde. Die deutsche Wirtschafts- und Vernichtungspolitik in Weißrussland 1941 bis 1944. 
2. Aufl. Hamburg 1999; Pohl, Die Herrschaft der Wehrmacht; Alexander Brakel: Unter Rotem 
Stern und Hakenkreuz. Baranowicze 1939 bis 1944. Das westliche Weißrussland unter sowje-
tischer und deutscher Besatzung. Paderborn u. a. 2009; Martin Dean: Collaboration in the 
Holocaust. Crimes of the Local Police in Belorussia and Ukraine, 1941–1944. Basingstoke u. a. 
2001; Jörn Hasenclever: Wehrmacht und Besatzungspolitik in der Sowjetunion. Die Befehls-
haber der rückwärtigen Heeresgebiete. 1941–1943. Paderborn u. a. 2010. Eine Geschichte der 
Stadt Minsk und ihrer wichtigsten Bauten bietet Thomas M. Bohn: Minsk – Musterstadt des 
Sozialismus. Stadtplanung und Urbanisierung in der Sowjetunion nach 1945. Köln u. a. 2008. 



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    143

weißrussische Dörfer und Landschaften, die den Krieg ebenso wie jede deutsche 
Präsenz ausblenden. In den Propagandabildern dagegen dominieren martialische 
deutsche Eisenbahnanlagen, deren Sicherungsanalgen die ständige Furcht vor den 
Angriffen der Partisanen auf diese sensible Infrastruktur repräsentieren, während 
zum Feuern aufgefahrene Eisenbahngeschütze die Nähe der Front andeuten. Nur 
einmal ist der Krieg unmittelbar präsent, in einer Zeichnung, die einen kurz zuvor 
von Partisanen gesprengten Zug zeigt. Gleichwohl stehen auf allen drei Ebenen die 
ihrer Akteure beraubten Kompositionen als Bühne für ganz unterschiedliche Ge-
schichten oder Erinnerungen bereit, die ihre Betrachter – vor oder nach 1945 – auf 
sie projizieren konnten. Was zu erzählen wäre und was zu verschweigen, welche 
Erinnerungen sich also manifestieren und kommuniziert werden, lässt sich für 
jede Geschichte, die auf diesen Tableaus erzählt wird, neu bestimmen.

Die „Division“ als Erinnerungsort der Veteranen

Das Ende des „Dritten Reiches“ und die vollständige militärische wie moralische 
Niederlage Deutschlands zerstörten den ursprünglichen Deutungs- und Erinne-
rungskontext, in dem das kommunikative Gedächtnis Kriegserinnerungen in Er-
wartung eines deutschen Sieges verhandelt hatte. Die Befreiung vom Nationalso-
zialismus erforderte neue Sinnkonstruktionen und damit auch neue Erinne-
rungsorte. Die Herausforderung, nicht nur mit ihren Erinnerungen umzugehen, 
sondern ihnen auch einen Platz im kulturellen Gedächtnis zu verschaffen, betraf 
in besonderer Weise die rund 12 bis 13 Millionen überlebenden Angehörigen von 
Wehrmacht und Waffen-SS.32 Die Suche nach einer Deutung des Erlebten und 
des eigenen Handelns betraf also keineswegs nur die ehemaligen militärischen 
Eliten des „Dritten Reiches“, sondern ebenso auch die Masse der Mannschaften, 
Unteroffiziere, subalternen Offiziere und Truppenkommandeure.33 Zeitgleich mit 
den mühsamen ersten Versuchen der deutschen Nachkriegsgesellschaft, sich mit 
dem Nationalsozialismus mehr oder minder kritisch auseinanderzusetzen,34 ent-
stand ein zentraler Kommunikationszusammenhang, in dem die ehemaligen Sol-
daten ihre Erinnerungsorte zu gestalten begannen: die Veteranenverbände.35

32	Rüdiger Overmans: Deutsche militärische Verluste im Zweiten Weltkrieg. München 1999, 
S. 254 ff.

33	Zur Wehrmachtsgeneralität nach 1945 siehe exemplarisch Alaric Searle: Wehrmacht Gene-
rals, West German society, and the debate on rearmament, 1949–1959. Westport, CT u. a. 
2003 oder Frank Pauli: Wehrmachtsoffiziere in der Bundeswehr. Das kriegsgediente Offi-
zierskorps der Bundeswehr und die Innere Führung 1955 bis 1970. Paderborn u. a. 2010.

34	Frei, Vergangenheitspolitik, sowie Edgar Wolfrum: Die beiden Deutschland. In: Frei (Hrsg.), 
Verbrechen erinnern, S. 133–149.

35	Birgit Schwelling: Krieger in Nachkriegszeiten: Veteranenverbände als geschichtspolitische Ak-
teure der frühen Bundesrepublik. In: Claudia Fröhlich, Horst-Alfred Heinrich (Hrsg.): Ge-
schichtspolitik. Wer sind ihre Akteure, wer ihre Rezipienten? Stuttgart 2004, S. 69–80, sowie 
dies.: Heimkehr – Erinnerung – Integration. Der Verband der Heimkehrer, die ehemaligen 
Kriegsgefangenen und die westdeutsche Nachkriegsgesellschaft. Paderborn u. a. 2010, Kapitel 



144    Christoph Rass

Bereits wenige Jahre nach Kriegsende überzog ein dichtes Netz von Vereinen 
die Bundesrepublik Deutschland, in denen sich die Veteranen der Wehrmacht, 
meist nach ihren ehemaligen Divisionen gegliedert, organisierten.36 Diese Traditi-
onsverbände bildeten neben den Kriegsopferverbänden und den Verbänden der 
Kriegsheimkehrer eine der drei wichtigen Säulen der Interessenorganisation ehe-
maliger Angehöriger von Wehrmacht und Waffen-SS.37 Während die Veteranen 
noch kaum mit ihren Familien über ihre Kriegserlebnisse sprachen und eine brei-
tere Öffentlichkeit ihnen wenig Raum in einer sich wandelnden deutschen Identi-
tät gewährte, sprachen die alten Soldaten bereits miteinander.38 Unter sich ver-
suchten sie ihre Traumata durch meist affirmative Kommunikation zu verarbei-
ten39 und formulierten die zentralen Topoi ihrer Geschichte so, wie sie aus ihrer 
Sicht vom kommunikativen ins kulturelle Gedächtnis übergehen sollte. Harte 
Kämpfe, der Verlust von Kameraden, die eigenen Entbehrungen und das eigene 

III, und James M. Diehl: The thanks of the fatherland. German veterans after the Second 
World War. Chapel Hill, NC u. a. 1997; Frank Biess: Homecomings. Returning POWs and the 
legacies of defeat in postwar Germany. Princeton u. a. 2006 bzw. Bert-Oliver Manig: Die Poli-
tik der Ehre. Die Rehabilitierung der Berufssoldaten in der frühen Bundesrepublik. Göttin-
gen 2004. Neuere Ergebnisse sind von der im Erscheinen begriffenen Habilitationsschrift von 
Jörg Echternkamp zu erwarten (Soldaten im Nachkrieg. Historische Deutungskonflikte und 
westdeutsche Demokratisierung, angekündigt für 2013). Siehe dazu bereits Jörg Echternkamp: 
Von Opfern, Helden und Verbrechern. Anmerkungen zur Bedeutung des Zweiten Weltkriegs 
in den Erinnerungskulturen der Deutschen 1945–1955. In: Jörg Hillmann, John Zimmermann 
(Hrsg.): Kriegsende 1945 in Deutschland. München 2002, S. 301–316, sowie ders.: Arbeit am 
Mythos. Soldatengenerationen der Wehrmacht im Urteil der west- und ostdeutschen Nach-
kriegsgesellschaft. In: Naumann, Nachkrieg in Deutschland, S. 421–443 und ders.: Mit dem 
Krieg seinen Frieden schließen. Wehrmacht und Weltkrieg in der Veteranenkultur (1945–
1960). In: Thomas Kühne (Hrsg.): Von der Kriegskultur zur Friedenskultur? Zum Mentalitäts-
wandel in Deutschland seit 1945. Münster 2000, S. 80–95. Weiterführend auch Alaric Searle, 
Veterans Associations and Political Radicalism in West Germany, 1951–1954. A Case Study of 
the Traditionsgemeinschaft Großdeutschland. In: Canadian Journal of History, 34 (1999), 
S. 221–248, und Thomas Kühne: Zwischen Vernichtungskrieg und Freizeitgesellschaft. Die 
Veteranenkultur der Bundesrepublik (1945–1995). In: Naumann, Nachkrieg in Deutschland, 
S. 90–113.

36	Dazu knapp Jörg Echternkamp: „Verwirrung im Vaterländischen?“ Nationalismus in der deut-
schen Nachkriegsgesellschaft 1945–1960. In: Ders., Sven Oliver Müller (Hrsg.): Die Politik der 
Nation. Deutscher Nationalismus in Krieg und Krisen (1760–1960). München 2002, S. 219–
246, hier S. 231. Zur DDR siehe Dorothee Wierling: Krieg im Nachkrieg. Zur öffentlichen und 
privaten Präsenz des Krieges in der SBZ und frühen DDR. In: Jörg Echternkamp, Stefan Mar-
tens (Hrsg.): Der Zweite Weltkrieg in Europa. Erfahrung und Erinnerung. Paderborn u. a. 
2007, S. 237–252.

37	Krafft Schenck zu Schweinsberg: Die Soldatenverbände in der Bundesrepublik. In: Georg Picht 
(Hrsg.): Studien zur politischen und gesellschaftlichen Situation der Bundeswehr. Witten 1965, 
S. 96 f. Der Autor spricht Mitte der 1950er Jahre von rund einer halben Million organisierter 
Veteranen in rund 1000 Vereinen. Thomas Kühne schätze die Zahl der Vereine dagegen auf 
rund das Doppelte, vgl. Kühne, Zwischen Vernichtungskrieg und Freizeitgesellschaft, S. 93. 

38	Ute Mank: Zwischen Trauma und Rechtfertigung. Wie sich ehemalige Wehrmachtssoldaten 
an den Krieg erinnern. Frankfurt a. M. 2011, S. 295 f.

39	Auf die Bedeutung der Vergemeinschaftung von Veteranen in diesem Kontext verweist aus 
medizinischer Perspektive Helga Spranger: Rauchschwaden – Soldaten nach zwei Weltkriegen 
in Europa. In: Kurt Hondrich (Hrsg.): Vererbte Wunden. Traumata des Zweiten Weltkriegs – 
die Folgen für Familie, Gesellschaft und Kultur. Lengerich u. a. 2011, S. 65–79, hier S. 77.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    145

Leid, aber auch Ruhephasen im vertrauten Kreis der eigenen Einheit, die Verbin-
dungen in die Heimat durch die Feldpost und eine gewisse abenteuerliche Ro-
mantik des Lebens „im Osten“ sowie vor allem die „Kameradschaft“ figurierten 
prominent in den kommunizierten Erinnerungen dieser Veteranen, die sich nun 
zu den tragischen, getäuschten und missbrauchten Helden ihrer Generation stili-
sierten. Zu einem ihrer zentralen Erinnerungsorte wurde der militärische Groß-
verband, dem sie sich zugehörig fühlten. Dieser Erinnerungsort bot ihnen eine 
Rahmung ihres Erlebens, die ihr Handeln weitgehend aus der Komplexität der 
sozialen Wirklichkeit des Krieges und der Funktion der Wehrmacht als eines ent-
scheidenden Machtinstruments des „Dritten Reiches“ herauslöste. Die Rolle des 
Einzelnen im Vernichtungskrieg ließ sich so auf die Geschichte einer Gemein-
schaft und auf bestimmte Topoi reduzieren.40

Zu einem über Jahrzehnte praktizierten Bestandteil der Veteranenkultur gerie-
ten die großen Treffen der Traditionsverbände. Viele der größeren Vereine ehema-
liger Wehrmachtssoldaten unterhielten nicht nur regionale Gruppierungen, die 
oft ein reges Vereinsleben führten, sondern organisierten im Abstand von einem 
oder zwei Jahren auch große, oft mehrtägige Veranstaltungen, zu denen sich bis-
weilen mehrere Tausend Veteranen versammelten.41 Die bei solchen Gelegenhei-
ten stattfindenden Kameradschaftsabende dienten der Selbstvergewisserung. In 
öffentlichen Reden bestätigte die alte Generalität die dort gefestigte erinnerte Ge-
schichte der Veteranen und gab sie an die Gesellschaft weiter. Mit den Ritualen 
des Totengedenkens, öffentlicher „Appelle“ und Aufmärsche beanspruchten die 
Veteranen ihren Platz im öffentlichen Raum der deutschen Nachkriegsgesell-
schaft.42

Zu einem wichtigen Kanal dieser Erinnerungsarbeit entwickelte sich die Publi-
zistik der Veteranen und ihrer Organisationen. Auf der individuellen Ebene deu-
teten diejenigen der ehemaligen Soldaten, die sich an der kommunikativen For-
mung von Erinnerung beteiligten, ihr Kriegserleben und gaben es in Gesprächen 
mit Familienmitgliedern ebenso wie mit Dritten weiter.43 Miteinander korres-

40	Hans-Ulrich Thamer: Vom Wehrmachtsmythos zur Wehrmachtsausstellung. In: Harald Schmid, 
Justyna Krzymianowska (Hrsg.): Politische Erinnerung. Geschichte und kollektive Identität. 
Würzburg 2007. S. 123–131.

41	So beispielsweise beim Treffen des Traditionsverbandes der 116. Panzerdivision in Aachen im 
Juni 1963, vgl. Christoph Rass, René Rohrkamp, Peter M. Quadflieg: General Graf von Schwe-
rin und das Kriegsende in Aachen. Ereignis, Mythos, Analyse. Aachen 2007, S. 83.

42	Diese Zusammenhänge offenbart eine exemplarische Analyse der Mitteilungsblätter von Tra-
ditionsvereinen, hier: Der Eisbär meldet. Nachrichtenblatt des Kameradschaftsringes der ehe-
maligen 24. Infanteriedivision; Rundbrief des Kameradschaftsverbandes der 8. Infanterie/Jä-
gerdivision; Der Windhund. Nachrichtenblatt der 116. Panzerdivision. Der Mord an sowjeti-
schen Kriegsgefangenen 1941/42 wird beispielsweise weder in den Ausgaben des „Eisbären“ 
noch im „Rundbrief “ thematisiert, obgleich sich beide Divisionen in diesem Kontext radikal 
verhielten; vgl. hierzu Pohl, Herrschaft der Wehrmacht, S. 208 f.

43	Mank, Zwischen Trauma und Rechtfertigung, sowie mit Bezug auf die Bedeutung interperso-
naler Kommunikation, Moritz Föllmer: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Sehnsucht nach Nähe. 
Interpersonale Kommunikation in Deutschland seit dem 19. Jahrhundert. Stuttgart 2004, 
S. 9–44, hier S. 39.



146    Christoph Rass

pondierend oder bei ihren kleineren oder größeren Zusammenkünften bespra-
chen die Veteranen ihre Geschichten, wobei sich – etwa mit Bezug auf ihre Ein-
heiten – bestimmte Erzählmuster und Deutungen verfestigten.44 Den sich dabei 
herausbildenden Kanon von Kriegsgeschichten und Kriegsdeutungen unterstütz-
ten die in den Vereinspublikationen regelmäßig abgedruckten Abhandlungen und 
Darstellungen einzelner Episoden, die vielfach entsprechendes Bildmaterial – Fo-
tografien und Zeichnungen – illustrierte.45 In eine breitere Öffentlichkeit gelangte 
dann das Kondensat dieser Erzählpyramide über Hunderte während der ersten 
drei Nachkriegsjahrzehnte erscheinende Divisionsgeschichten und Kriegsdarstel-
lungen aus Veteranenhand.46

Nicht nur, aber auch auf diesem Weg verfestigte sich ein bestimmtes Bild, das 
den deutschen Soldaten eher als Opfer, selten als Gewaltakteur und nie als Täter 
in einem verbrecherischen Krieg zeigte, und machte sich auf den Weg ins kollek-
tive Gedächtnis einer Nation. Erst die Erschütterung der auf diese Weise geschaf-
fenen Erinnerungsorte durch die Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbrechen der 
Wehrmacht 1941–1944“ des Hamburger Instituts für Sozialforschung verhalf 
Mitte der 1990er Jahre den immer lauter vernehmbaren Stimmen zum Durch-
bruch, die forderten, auch die Verbrechen der Wehrmacht und ihrer Soldaten 
nicht nur auf wissenschaftlicher, sondern auch auf einer breiten öffentlichen Ebe-
ne zur Kenntnis zu nehmen und ins kulturelle Gedächtnisses aufzunehmen. Ein 
weiteres Mal mussten nun Erinnerungsorte neu vermessen werden, ein Prozess, 
in dem sich die deutsche Gesellschaft gegenwärtig noch befindet.47

Beschwiegene Erinnerungen und die Erinnerungsorte 
der Opfer

Die Lebenswirklichkeit und die Primärerfahrung der Soldaten selbst, aber auch 
derjenigen Menschen, die im Operationsgebiet ihrer Herrschaft unterworfen wa-
ren, spiegeln solche Erinnerungstopoi indes nur partiell und bedingt.48 Welchen 

44	Die Bemühungen von Veteranenvereinen sowohl nach innen als auch nach außen geschichts-
politisch Einfluss zu nehmen, lassen sich am Beispiel der organisierten Veteranen der 
116. Panzerdivision im Kontext der Auseinandersetzung um die Rolle des Verbandes und ih-
res Kommandeurs bei der Verteidigung von Aachen im Herbst 1944 nachvollziehen; vgl. Rass 
u. a., General Graf von Schwerin, S. 90 ff.

45	Zur Bedeutung der Bilder für die Verankerung der Geschichten und der Geschichten zur 
Verfestigung von Bilddeutungen siehe Harald Welzer (Hrsg.): Das Gedächtnis der Bilder: Äs-
thetik und Nationalsozialismus. Tübingen 1995.

46	In den untersuchten Fällen erschienen unter anderem von: Die Geschichte der 24. Infanterie-
division, Stolberg/Rhld. 1956; Kameradschaftsbund Hans von Tettau, Kurt Versock (Hrsg.): 
Die Geschichte der 8. Infanterie-/Jäger-Division, 1979; Heinz-Günther Guderian:  Das letzte 
Kriegsjahr im Westen. Die Geschichte der 116. Panzer-Division 1944–1945. Sankt Augustin 
1994. 

47	Arnd Bauerkämper: Das umstrittene Gedächtnis. Die Erinnerung an Nationalsozialismus, Fa-
schismus und Krieg in Europa seit 1945. Paderborn u. a. 2012.

48	Zum Begriff der Primärerfahrung siehe Hockerts, Zugänge zur Zeitgeschichte, S. 41.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    147

Erfahrungsraum verarbeiteten also die Veteranen in ihren Erinnerungen?49 Von 
einem Alltag im besetzten Gebiet, damit soll hier die Zone jenseits des Gefechts-
feldes gemeint sein, wie er sich aus Mikrostudien zu deutschen Kampfverbänden 
rekonstruieren lässt, können wir zwischen 1942 und 1944 immer dann sprechen, 
wenn sich die Frontlinie stabilisierte und Großverbände der Wehrmacht eigene 
Besatzungsregime errichteten.50 Zeitweise konnte sich dort tatsächlich eine gewis-
se Stabilität, gar „Normalität“ einstellen. Die Divisionen der Wehrmacht struktu-
rierten den ihnen unterworfenen Raum nach ihren Bedürfnissen. Sie räumten 
Dörfer zur Unterbringung der Soldaten, beuteten die Ressourcen ihres Divisions-
gebietes zu deren Versorgung aus, zogen die verbliebene Zivilbevölkerung zur 
Zwangsarbeit heran und sorgten rigoros für die Sicherung der eigenen Einrich-
tungen gegen Angriffe von Partisanen.51

Diese Handlungsfelder brachten die Soldaten in engen Kontakt mit der Zivil-
bevölkerung. Soldaten und Zivilisten lebten zusammen, die Zivilbevölkerung ar-
beitete für ihre neuen Herren und versuchte, zu überleben. Für die Soldaten wa-
ren sie manchmal dienstbare Geister, manchmal ein Familienersatz, der sie vom 
Fronteinsatz ablenkte, manchmal Zielscheiben ihrer Wut und ihrer Frustration, 
manchmal Konkurrenten um knappe Ressourcen. Für die Wehrmacht waren die 
Zivilisten nützliche Arbeitskräfte oder eine Belastung als „unnütze Esser“, „seu-
chenhygienisches“ Problem oder „Bandenhelfer“.52 Jede Kategorie verband sich 
mit entsprechender Behandlung, die die Zivilbevölkerung jederzeit mit ungeheu-
rer Brutalität treffen konnte. Es entwickelte sich ein Alltag, den ein extremes 
Machtgefälle kennzeichnete. Die Soldaten mussten sich der unerbittlichen militä-
rischen Disziplin unterwerfen, die sie immer wieder aufs Schlachtfeld zwang und 
zu Exekutoren des Besatzungsregimes ebenso wie des Vernichtungskrieges mach-
te. Ihnen unterworfen war die Zivilbevölkerung, die sie Tag für Tag unter das Joch 
der deutschen Herrschaft zwangen.53

Zu dieser Normalität gehörte die gnadenlose Rekrutierung von Zwangsarbeite-
rinnen und Zwangsarbeitern, es gehörte dazu, nur für diejenigen Menschen zu 
sorgen, die sich als nützlich erwiesen, es gehörte dazu, alle Arbeitsunfähigen, 
Kranken oder aus anderen Gründen Unerwünschten auszugrenzen, zu vertreiben 
oder gar zu ermorden. Geiseln wurden genommen und exekutiert, Dorfbewohner 
als lebende Minensuchgeräte über Wege und Straßen getrieben, Menschen aus 
nichtigen Anlässen getötet. Zu diesem Alltag gehörte es für die Soldaten, in einer 
ihnen feindlichen Umgebung zu leben, in der sie Verwundung oder Tod jederzeit 

49	Pohl, Herrschaft der Wehrmacht; Hartmann, Wehrmacht im Ostkrieg; Wolfram Wette: Die 
Wehrmacht. Feindbilder, Vernichtungskrieg, Legenden. Frankfurt a. M. 2005.

50	Christoph Rass: Verbrecherische Kriegführung an der Front. Eine Infanteriedivision und ihre 
Soldaten. In: Hartmann, Verbrechen der Wehrmacht, S. 80–90. 

51	Ders.: „Menschenmaterial“. Deutsche Soldaten an der Ostfront. Innenansichten einer Infante-
riedivision 1939–1945. Paderborn u. a. 2003, S. 348 ff.

52	Dazu auch Christoph Rass, Alexander Dalhouski:  Die Deportationen von Ozarichi. Ereignis 
und Erinnerungsort in der Geschichte Weißrusslands. In: Thomas M. Bohn (Hrsg.): Bunte 
Flecken in Weißrussland 2013.

53	Rass, „Menschenmaterial“, S. 263 ff.



148    Christoph Rass

treffen konnten. Für die Zivilbevölkerung war es ein Alltag, den Gewalt, Gefahr, 
Willkür und vollkommene Unsicherheit prägten. Natürlich hat es in diesem Uni-
versum des Schreckens auch kleine Momente der Menschlichkeit gegeben. Versu-
che von Soldaten, das Los der Zivilisten zu verbessern, sie vor dem Schlimmsten 
zu bewahren oder ihnen einfach Lebensmittel für den nächsten Tag zuzustecken; 
Entscheidungen gegen Raub, Mißhandlung, Vergewaltigung, Mord. Im Vorder-
grund stand indes meist das gehorsame Mittun in Herrschaftsapparat und Kriegs-
maschine. Gewonnen hat viel zu häufig das Streben nach dem eigenen kleinen 
Vorteil gegen ein wenig Mitleid – gerechtfertigt von einer oft rassistisch einge-
färbten Perspektive auf die „primitiven Untermenschen“ in den besetzten Gebie-
ten.54

Und genau zwischen diesen beiden Polen liegt der Übergang zwischen den be-
schwiegenen Erinnerungen und den Geschichten aus den Erinnerungsorten der 
Veteranen. Denn die ungezählten verbrecherischen Akte gegen die Zivilbevölke-
rung im Besatzungsalltag der Fronttruppen, der tagtägliche Horror des Lebens 
unter deutscher Herrschaft, sollten keinen Eingang ins kollektive Gedächtnis fin-
den. Dort gehörten vielmehr zur Geschichte von den „tragischen Helden“, die die 
Veteranen kommunikativ erinnerten,55 auch Versatzstücke eines zwar harten, 
aber auch menschlichen Besatzungsalltages mit der Zivilbevölkerung.

Diese Geschichten erzählten die Überlebenden in den besetzten Gebieten frei-
lich vollkommen anders, wie drei Beispiele verdeutlichen:56 Wenn sich Veteranen 
der 253. Infanteriedivision nach dem Krieg daran erinnerten, wie sie 1941/42 im 
Dorf Seližarovo, einem kleinen Dorf etwa 100 Kilometer nordwestlich von Ržev 
in der Oblast Tver’, überwinterten und die erste große Katastrophe des Ostkrieges 
überstanden, wo waren da die Einwohner der Häuser, die den Soldaten Schutz 
boten, wo die Besitzer des Viehs, das sie schlachteten? Den Menschen von 
Seližarovo hatten die Soldaten zuvor die Winterbekleidung abgenommen und sie 
dann hinaus in den Schnee getrieben. Wenn sich die Veteranen der 253. Infante-
riedivision bei ihren Kameradschaftstreffen Geschichten über die vielen Einquar-
tierungen bei Bauernfamilien in Polen, Weißrussland und Russland erzählten, 

54	Siehe allgemein Gerlach, Kalkulierte Morde; Pohl, Herrschaft der Wehrmacht, sowie als Fall-
studie Rass, „Menschenmaterial“, Kapitel V.

55	Siehe zu diesem Topos auch Axel Schildt: Die langen Schatten des Krieges über der westdeut-
schen Nachkriegsgesellschaft. In: Echternkamp, Martens, Der Zweite Weltkrieg in Europa, 
S. 223–236, hier S. 233.

56	Zur Frage der Wandlungen in der Erinnerungskultur zum Zweiten Weltkrieg in der ehemali-
gen Sowjetunion, siehe im Überblick Nina Tumarkin: The Living and the Dead. The Rise and 
Fall of the Cult of World War II in Russia. New York 1994, sowie neuer Martin Hoffmann: 
Der Zweite Weltkrieg in der offiziellen sowjetischen Erinnerungskultur. In: Helmut Berding 
u. a. (Hrsg.): Krieg und Erinnerung. Fallstudien zum 19. und 20. Jahrhundert. Göttingen 
2000, S. 129–143; Bernd Bonwetsch: „Ich habe an einem völlig anderen Krieg teilgenommen.“ 
Die Erinnerung an den „Großen Vaterländischen Krieg“ in der Sowjetunion. In: Berding 
(Hrsg.), Krieg und Erinnerung. Den Ansatz eines Vergleichs zwischen Deutschland und 
Russland bieten die Beiträge in Withold Bonner: Recalling the past – (Re)constructing the 
past. Collective and Individual Memory of World War II in Russia and Germany. Helsinki 
2008.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    149

erinnerten sie sich dann an die Alkoholexzesse, die Vergewaltigungen und den 
Tag, an dem ein paar Soldaten im August 1944 einen Bauern, mit dem sie gerade 
noch am Tisch gesessen hatten, einfach totschlugen, weil er sich ein paar Zucker-
würfel genommen hatte? Amüsierten sie sich darüber, dass sie seiner Frau weis-
machen konnten, ihr Opfer wäre zur Kommandantur gebracht worden, um sich 
nicht den Rest des Abends durch ihr Entsetzen über den Tod ihres Mannes zu 
verderben?57 Erinnerte sich der zum Unteroffizier gewordene Violinenspieler an 
den Tag, an dem seine Division im März 1944 in der Region um Pariči Frauen, 
Kleinkinder, Alte und Kranke zusammentrieb und in die Lager bei Ozariči schick-
te? Wahrscheinlich nicht. Zu alltäglich waren Zwangsrekrutierungen, Vertreibun-
gen, Deportationen, zu viele die Orte, an denen sich ähnliches vollzog.58 Für die 
Soldaten der 253. Infanteriedivision blieben die Deportationen im März 1944 – 
so wie für die Soldaten aller Divisionen der 9. Armee – eine Episode, von wenigen 
erinnert und kaum erzählt.59 Als Erinnerungsort hat Ozariči, das sich in die Ge-
schichte Weißrusslands eingebrannt hat als der Standort dreier Lager, in denen 
50 000 nach dort verschleppte Menschen Schreckliches erlebten, weder im kom-
munikativen Gedächtnis der deutschen Veteranen noch im kollektiven Gedächt-
nis der sie umgebenden Gesellschaft einen Platz gefunden. Beschweigen, verdrän-
gen, beschönigen hat dafür gesorgt. In Weißrussland nimmt die Erinnerung an 
die gleichen Orte, dieselben Ereignisse eine zentrale Stelle ein.60

Erkenntnisse

Bau und Umbau der Erinnerung an den Zweiten Weltkrieg im kollektiven Ge-
dächtnis ist ein sich bis in unsere Gegenwart und über sie hinaus fortsetzender 
Prozess. Seine Inhalte werden inzwischen ebenso in den Diskursarenen unserer 
Gesellschaft verhandelt, wie von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern ganz 
unterschiedlicher Disziplinen in seiner historischen Dimension untersucht und 
zugleich mitgestaltet. Dieser Beitrag hat auf drei Sachverhalte in diesem Kontext 
hingewiesen und damit zugleich Perspektiven für weiterführende Fragen aufge-
zeigt.

Nachdem sich mittlerweile ein breites Spektrum von Untersuchungen mit dem 
individuellen Erinnern ehemaliger Soldaten befasst und das Verhältnis zwischen 
dem Ort des Zweiten Weltkrieges im kommunikativem und im kollektivem Ge-
dächtnis zunehmend Aufmerksamkeit erfährt, lassen sich vier Themenbereiche 

57	Rass, „Menschenmaterial“, S. 271.
58	Rass, „Menschenmaterial“, S. 386 ff.
59	Siehe dazu auch die „offizielle“ Divisionsgeschichte Clemens von Boenninghausen: 253. Infan-

terie Division. Weg und Ende einer rheinisch-westfälischen Division im Osten 1941–1945. 
Coesfeld 1972 

60	Christoph Rass: Kinder und Kranke als „unnütze Esser“. Der Umgang der deutschen 9. Armee 
mit der Zivilbevölkerung Weißrusslands 1943/44. In: Rainer Hudemann (Hrsg.): Behinder-
ten-, Kranken- und Säuglingsmorde in Belarus 1941–1944 (im Erscheinen).



150    Christoph Rass

identifizieren, in denen sich die Analyse der Erinnerungslandschaften der Vetera-
nen des Zweiten Weltkrieges weiter vorantreiben lässt. Erstens kann die Ausein
andersetzung mit den Anfängen einer den Primärerfahrungen nahen Erinne-
rungskultur von Wehrmachtangehörigen vor der Zäsur des Jahres 1945 durch 
eine vergleichende Analyse von Fotografien, Tagebüchern, Briefen und anderen 
Egodokumenten einerseits, ersten Produkten erinnerungspolitischer Publizistik 
des NS-Regimes selbst andererseits, die über das Kriegsende hinausweisenden 
Anfänge kommunikativen Erinnerns freilegen. Dabei werden sich solche Fälle als 
besonders aufschlussreich erweisen, bei denen sich die Produktion entsprechen-
der Erinnerungsartefakte mit unterschiedlicher Intention und in unterschiedlichen 
Medien in der Person eines Erlebenden bzw. Erinnernden verbinden. Zweitens 
sind die Veteranenvereine in der Forschung bisher vor allem als Lobbyorganisa
tionen oder geschichtspolitische Akteure und in erster Linie über ihre Spitzenver-
bände und prominenten Akteure wahrgenommen worden. Flankierend kann eine 
Untersuchung des fast schon rituellen Erzählens von Kriegserleben, eines in den 
Vereinsorganen teils über Jahrzehnte hinweg formulierten Kanons von Erinnerun-
gen und Deutungen sowie der sich davon ableitenden Kommunikationsstränge in 
weitere gesellschaftliche Zusammenhänge, Praktiken des Erinnerns im Spannungs-
feld zwischen individuellem, kommunikativem und kulturellem Gedächtnis sicht-
bar machen. Hierbei gilt es, der Überlieferung der Traditionsverbände, die viel-
fach neben ihrer Publizistik eigene Archive bildeten, größere Aufmerksamkeit zu 
schenken. Drittens ist es durchaus möglich, die Distanz der von ehemaligen 
Wehrmachtsangehörigen geformten Gedächtnisinhalte zu ihren zentralen realhis-
torischen Referenzpunkten zu bestimmen. Dabei wäre zum einen an das Verhält-
nis zwischen dem immer wieder sehr genau rekonstruierbaren Gewalthandeln 
und -erleben von Wehrmachtsoldaten und ihren Erinnerungstopoi zu denken. 
Gleiches gilt für ihr Alltagshandeln und -erleben. Zum anderen aber gilt es auch, 
die Erinnerungen von Wehrmachtspersonal und russischer Zivilbevölkerung oder 
Soldaten der Roten Armee miteinander in Beziehung zu setzen und vor dem Hin-
tergrund von Realgeschichte ebenso wie im Kontext sich wandelnder Erinne-
rungskulturen miteinander verbunden zu deuten. Dies kann sich insbesondere 
dann nicht nur wissenschaftlich als fruchtbar erweisen, sondern auch einen Bei-
trag zum europäischen Erinnern leisten, wenn beide den gleichen Ort von Erin-
nerung betreffen.



Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft    151

Hans Nicola vor dem 
Motiv eines Propa-
gandabildes (1942).

Skizze des gesprengten Zuges, Hans Nicola (1942).



152    Christoph Rass

Postkartenmotiv Minsk, Hans Nicola (1941).



Boris Kovalev

Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR

Der Zweite Weltkrieg bedeutete für viele Millionen Menschen eine tragische Heim-
suchung. Tod und Zerstörung, Hunger und Not wurden zu Bestandteilen des täg-
lichen Lebens. Besonders schwer war dies alles in den vom Feind annektierten 
Gebieten zu ertragen. Keine Armee, die ein Land besetzt hält, kommt ohne Zu-
sammenarbeit mit den Behörden und der Bevölkerung dieses Landes aus. Ohne 
diese Kooperation kann das Besatzungssystem nicht funktionieren. Man benötigt 
Dolmetscher, Verwaltungsfachleute, Wirtschaftsexperten, Kenner der politischen 
Strukturen und lokalen Bräuche. Das Beziehungsgeflecht zwischen ihnen macht 
das Wesen der Kollaboration aus.

Im Fremdwörterbuch wird der Begriff „Kollaborateur“ folgendermaßen defi-
niert: „(aus dem Französischen  – collaboration  – Zusammenarbeit)  – Verräter, 
Vaterlandsverräter, Person, die mit den deutschen Invasoren in den von diesen 
besetzten Ländern in den Jahren des Zweiten Weltkrieges (1939–1945) zusam-
mengearbeitet hat.“1 Allerdings begann man den Terminus „Kollaboration“ be-
reits während des Ersten Weltkrieges auf diese Weise zu interpretieren. Man ge-
brauchte ihn getrennt vom Wort „Zusammenarbeit“, sodass er nur mehr „Verrat“ 
bedeutete. In Russland wird der Begriff „Kollaborateur“ zur Bezeichnung von 
Menschen, die in verschiedenen Formen mit dem nationalsozialistischen Besat-
zungsregime zusammengearbeitet haben, erst in letzter Zeit verwendet. In der so-
wjetischen Geschichtswissenschaft wurden meist Begriffe wie „Verräter“, „Vater-
landsverräter“ und „Helfershelfer“ benutzt. Gründe für diese Zusammenarbeit 
lassen sich zahlreich finden. Einige hegten einen abgrundtiefen Hass auf die Sow-
jetmacht und träumten davon, es „den Bolschewiken und den Juden heimzuzah-
len“. Es gab Leute, die immer „obenauf“ sein wollten. Und es war in keiner Weise 
ausschlaggebend, welches Regime im Lande herrschte: rot oder braun, kommu-
nistisch oder demokratisch. „Macht um der Macht willen“ – das war, wonach sie 
strebten und wofür sie bereit waren, jedem Regime zu dienen.

Diejenigen, die in der einen oder anderen Form mit den Besatzern zusammen-
arbeiteten, waren dafür zweifellos in unterschiedlichem Maß verantwortlich. Das 
hat die Führung des sowjetischen Widerstandes bereits in der Anfangsphase des 
Krieges eingeräumt. Unter den Ältesten und anderen Vertretern der „neuen russi-
schen Administration“ waren Menschen, die diese Funktionen nur unter Zwang, 
auf Bitte ihrer Dorfgenossen und im Auftrag der sowjetischen Geheimdienste aus-
übten.

Unter den Bedingungen der Besetzung der westlichen Regionen unseres Landes 
sollte die Tätigkeit der Personen, die eine Waffe in die Hand nahmen oder den Be-
satzern ihr intellektuelles Potential zur Verfügung stellten, als Verrat nicht nur im 
strafrechtlichen, sondern auch im moralischen Sinn des Wortes bezeichnet werden.

1	 Sovremennyj slovar’ inostrannych slov. Moskva 1993, S. 287.



154    Boris Kovalev

Wenn wir jene verurteilen, die mit dem Feind effektiv zusammengearbeitet ha-
ben, müssen wir uns der ganzen Schwierigkeit der Lage von Millionen Landsleu-
ten bewusst sein, die sich im annektierten Gebiet befanden. Denn in dieser Situa-
tion kam alles zusammen: der Schock über den blitzartigen Vormarsch der Hit-
lertruppen, die ausgeklügelte und erstklassige Propaganda der Nationalsozialisten, 
die Erinnerung an die sowjetischen Repressionen des Vorkriegsjahrzehnts. Dabei 
war die deutsche Besatzungspolitik gegenüber der russischen Bevölkerung in ers-
ter Linie eine Politik der „Peitsche“, wobei das Territorium selbst als Agrar- und 
Rohstoffbasis für den Bedarf des Reiches betrachtet wurde.

Man darf jedoch nicht vergessen, dass die russische Bevölkerung auch über-
haupt nicht auf eine Politik des „Zuckerbrots“ vorbereitet war: die Ausgabe von 
Waren aus den Geschäften an die Einwohner, die Öffnung der Kirchen, die Ver-
sprechungen, die Kolchosen aufzulösen und in den Städten und auf dem Land 
private Betriebe zu erlauben. Mit derartigen Aktionen zog die Besatzungsverwal-
tung eine beträchtliche Anzahl von Leuten jeglicher Art auf ihre Seite.

Aber nicht jede Zusammenarbeit mit dem Feind kann als Verrat klassifiziert 
werden. Wenn es so wäre, dann könnten alle Völker der besetzten Länder, darunter 
auch die bis zu 80 Millionen Bürger der UdSSR, als Helfershelfer der Hitlerdeut-
schen angesehen werden. Übrigens wurde letztere These von der nationalsozialis-
tischen und kollaborationistischen Presse aktiv verbreitet, vor allem vor dem Rück-
zug der Wehrmacht aus diesem oder jenem Gebiet.

Wer heute die Geschichte des Zweiten Weltkrieges erforscht, muss sich darüber 
im Klaren sein, dass all diese Menschen, die sich in der Gewalt der Besatzer befan-
den, mit ihnen in irgendwelcher Form kooperieren oder zusammenarbeiten 
mussten, um wenigstens ihr eigenes Leben oder das ihrer Angehörigen zu bewah-
ren. Darin bestand in vielerlei Hinsicht die Realität ihres Alltags.

Es ist unabdingbar, bei der Untersuchung dieses Problems die sozialpolitischen 
und nationalen Hintergründe der verschiedenen Arten von Kollaboration zu be-
rücksichtigen, aber auch die persönlichen Motive, die einzelne Bürger dazu ge-
bracht haben, mit den Besatzern zusammenzuarbeiten.

Die Gründe, die unsere Landsleute zur Zusammenarbeit mit den Besatzern ver-
anlasst haben, waren komplex und keineswegs eindeutig. Sie hatten ihren Ur-
sprung in den jeweiligen Lebensumständen, aber auch in verschiedenen psycholo-
gischen und weltanschaulichen Faktoren. Unter diesen Leuten gab es unzweifelhaft 
eine beträchtliche Gruppe von antisowjetisch eingestellten Bürgern, die den Be-
satzern gewissenhaft und ergeben dienten. Aber sie bildeten nicht die Mehrheit.

Unter Besatzungsbedingungen waren Millionen von Bürgern mit dem Problem 
des physischen Überlebens konfrontiert. Dabei muss man bedenken, dass es sich 
zum Großteil um alte Menschen, Frauen und Kinder handelte. Daher war auch ihr 
Alltag als solcher unter der Besatzung keineswegs so simpel und unterschiedslos.

Die russische Bevölkerung unter nationalsozialistischer Besatzung kann in vier 
Gruppen eingeteilt werden. Der ersten gehörten Menschen an, die eine Waffe in 
die Hand nahmen oder mit den Geheimdiensten des Feindes zusammenzuarbei-
ten begannen. Als Polizisten oder Angehörige von Strafkommandos nahmen sie 



Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR    155

an verschiedenen Aktionen teil, die gegen die friedliche Bevölkerung und gegen 
Mitglieder der Widerstandsbewegung gerichtet waren.

Die deutsche Militärführung teilte die Sowjetbürger, die von der Wehrmacht 
für ihre Ziele eingesetzt wurden, in folgende Kategorien ein:

1. Als gleichberechtigte Verbündete betrachtete Angehörige der Turkvölker und 
Kosaken, die die als Sonderkampfverbände – wie die Turkestanischen Bataillone, 
die Kosakeneinheiten und die Formationen der Krimtataren – zusammen mit den 
deutschen Soldaten gegen den Bolschewismus kämpften.

2. Aus Freiwilligen bestehende lokale Sicherungskräfte einschließlich in die Frei-
heit entlassener estnischer, lettischer, litauischer, finnischer, ukrainischer, belorus-
sischer und volksdeutscher Kriegsgefangener, die zur Aufrechterhaltung der Ord-
nung und zum Kampf gegen die eingekesselten Gruppen der Roten Armee und 
gegen Partisanen eingesetzt wurden.

3. Aus lokalen Freiwilligen und freigelassenen Kriegsgefangenen bestehende 
Einheiten, die zum Polizeidienst herangezogen wurden.

4. Freiwillige aus der Zivilbevölkerung und freigelassene Kriegsgefangene, die 
bei den deutschen Einheiten als Hilfspersonal tätig waren.

5. Sowjetische Staatsbürger, die der deutschen Armee bei Straßenbau-, Befesti-
gungs- und anderen Arbeiten behilflich waren.

6. Sowjetische Kriegsgefangene, die für die deutsche Armee Versorgungsarbei-
ten verrichteten.2

Auf dem besetzen russischen Territorium agierten zahlreiche Spitzel-, Polizei- 
und Straforgane: Gestapo, SS-Einheiten, Polizeibataillone, Sicherungsdivisionen 
im Hinterland, Feldgendarmerie, Geheime Feldpolizei und Sicherheitspolizei. 
Alle diese deutschen Instanzen bedienten sich aktiv der lokalen „russischen Hilfs-
polizei“. Formal unterstand die Hilfspolizei dem Dorfältesten oder dem Bürger-
meister, in den Städten und großen Ortschaften der Stadtverwaltung. Faktisch 
jedoch arbeitete die Hilfspolizei im Auftrag und unter der Kontrolle der deut-
schen Kommandantur, der Gestapo, etc.

Als Schwerpunkt der Tätigkeit der Polizei galt die Aufdeckung und Verfolgung 
aller gegen die deutschen Interessen gerichteten Handlungen und Intentionen. 
Die Polizeiangehörigen nahmen mit der Waffe in der Hand direkt am Kampf ge-
gen den sowjetischen Widerstand teil und unterstützten die deutschen Militär-
kommandanturen bei der Bewachung von Produktions- und Lagerobjekten.

Dem sowjetischen Widerstand war sehr wohl bewusst, dass ein bewaffneter Po-
lizist, der das Vertrauen der Besatzungsbehörden besaß, eine ernst zu nehmende 
Kraft darstellte. Daher wurde alles unternommen, um die aktivsten Helfershelfer 
des Feindes physisch zu vernichten oder in den Augen der Nationalsozialisten zu 
diskreditieren. Darüber hinaus schleusten die Tschekisten ihre Agenten in den Po-
lizeiapparat ein und trieben außerdem den Aufstieg unserer Nachrichtenleute in 
die Führung dieser Organe voran.3

2	 Samuel J. Newland: Cossacks in the German Army. 1941–1945. London 1991. S. 58. 
3	 Gosudarstvennyj archiv Smolenskoj oblasti, f. 8, op. 2, d. 356, l. 30.



156    Boris Kovalev

Der Gegner war in unser Land eingedrungen, um es zu erobern. Wer ihn un-
terstützte, konnte unter keinen Umständen Anteilnahme oder Sympathie erregen. 
Daher wurden die Erschießungen oder Hinrichtungen durch den Strang von Kol-
laborateuren, die während der Offensive gefasst worden waren, von der Bevölke-
rung als absolut gerechte Strafe empfunden.

In die zweite Gruppe fallen Menschen, die der Besatzungsverwaltung ihren In-
tellekt oder ihre beruflichen Fertigkeiten in gutem Glauben oder aus Eigennutz 
zur Verfügung stellten. Sie waren bei den Behörden tätig, arbeiteten bei kollabora-
tionistischen Zeitungen mit. Einige von ihnen standen mit kulturellen Einrich-
tungen in Verbindung, aber auch mit der Kirche.

Manche Menschen entwickelten den Deutschen und ihren Verbündeten gegen-
über ein Gefühl der Dankbarkeit für die „Befreiung vom verfluchten Joch des jü-
dischen Bolschewismus“. Nicht selten entsprang es dem Einfluss der massiven 
deutschen Propaganda. Am Vorabend des Großen Vaterländischen Krieges zähl-
ten die Propagandaorgane des faschistischen Deutschland zu den effektivsten der 
Welt. Im Laufe der zwei Jahre andauernden Kampfhandlungen in Europa hatten 
die deutschen Propagandisten einen reichen Schatz an Arbeitserfahrung nicht nur 
mit den Soldaten des Gegners sammeln können, sondern auch mit der Zivilbe-
völkerung, die in den von den Nationalsozialisten besetzten Gebieten lebte.

Wie die Angehörigen des sowjetischen Widerstandes später anmerkten, ver-
suchten die Nationalsozialisten bei den Menschen – den Einwohnern der besetz-
ten Gebiete – den Glauben an einen möglichen Sieg der Roten Armee auszulö-
schen, ihren Willen zum Kampf gegen den Hitlerfaschismus zu lähmen und sie so 
weit wie möglich auf ihre Seite zu ziehen. Die nationalsozialistischen Propagan-
dastellen rechneten damit, dass es ihnen leicht gelingen werde, die sowjetische 
Gesellschaft zu spalten. Und das nicht nur dank ihrer Erfolge an den Fronten und 
ihrer geschickten Propaganda, sondern auch wegen der Ereignisse der Vorkriegs-
jahre: der Zwangskollektivierung, der grundlosen Massenrepressionen und des 
Konflikts des Staates mit der Kirche.

In ihrer propagandistischen Arbeit setzten die Besatzer alles daran, um mög-
lichst viele Vertreter der diversen kreativen Berufe für sich einzunehmen. Auf den 
Seiten der kollaborationistischen Presse erschienen regelmäßig Artikel mit be-
zeichnenden Überschriften: „An die Intelligenz!“, „Dem befreiten Volk  – seine 
Volkskunst“, „Über den Platz der russischen Intelligenz in diesem Krieg“. Die na-
tionalsozialistische Propaganda forderte, dass die russischen Literaten und Maler, 
Schauspiele und Musiker die künstlerischen Positionen vollständig revidierten, 
die „von den Bolschewiken zwangsweise eingeführt wurden“. Die Künstler wur-
den aufgerufen „… die Kunst von allen schädlichen Ablagerungen, die sich in den 
Jahren der jüdischen Vorherrschaft gebildet haben, zu reinigen“.4

Ab 1941 fanden sich in praktisch allen kollaborationistischen Publikationen „Kul-
turecken“. Dort wurden die Werke der russischen Klassiker abgedruckt – Aleksandr 
Puškin, Michail Lermontov, Fedor Dostoevskij u. a. Kommentare wiesen die Leser 

4	 Zeitung „Reč’“ vom 15. März 1942.



Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR    157

auf jene Aspekte ihrer Werke hin, die unter der Sowjetmacht totgeschwiegen oder 
herabgemindert worden waren: Religiosität, Antisemitismus und Nationalismus.5

Bereits 1942 wurde auf dem besetzten Gebiet Russlands mit der Herausgabe 
spezieller literarisch-künstlerischer Zeitschriften begonnen. In Berlin befand sich 
die Redaktion der Zeitschrift „Mir“ (eine seit November 1942 erscheinende Mo-
natszeitschrift zu politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Themen). „Vol’nyj 
Pachar’“ (eine vierteljährliche Zeitschrift zu Fragen der Politik und der „zivilisier-
ten Bodennutzung“) wurde in Pskov herausgebracht. In der kollaborationisti-
schen Presse wurde eine noch größere Anzahl von Periodika angekündigt.

Zu einer Art Literaturhauptstadt auf dem besetzten Territorium Russlands ent-
wickelte sich Smolensk. Hier erschienen die Zeitschriften „Bič“, (satirisch, mit anti-
sowjetischer Tendenz, seit 1942, vierteljährlich), „Na perelome“ (künstlerisch-pub-
lizistisch, seit 1942, vierteljährlich), „Škola i vospitanie“ (pädagogisch, seit 1942, 
vierteljährlich), Škol’nik (für Kinder, seit 1942, vierteljährlich) sowie die Zeitun-
gen „Novyj put’“ (seit 1941,vierseitig, drei Mal in der Woche, Auflage: 150 000–
200 000 Exempl.), „Golos naroda (1941–1943), „Za svobodu“ (1943) und „Kolo-
kol“ (kam ab 22. März 1942 zweimal im Monat für die Bauern der besetzten Ge-
biete heraus. Auflage: 150 000 Exempl.).6

Die Mitarbeiter des Propagandaministeriums des Dritten Reiches waren sich 
der Rolle sehr wohl bewusst, die den Massenmedien bei der ideologischen Mani-
pulierung der Bevölkerung zukommen konnte. Im Buch des bekannten deut-
schen Generals Heinz Guderian „Vospominanija soldata“ wird die Kathedrale 
von Smolensk in den ersten Stunden der Besetzung der Stadt durch die National-
sozialisten so geschildert: „Beim Eintritt fiel dem Besucher ein antireligiöses Mu-
seum ins Auge, das sich im zentralen Teil und auf der linken Seite der Kathedrale 
befand. […] Im Innenraum standen Wachsfiguren in Lebensgröße, die in über-
triebener Form zeigten, wie die Bourgeoisie das Proletariat ausbeutet und unter-
drückt. Die rechte Seite der Kirche war dem Gottesdienst vorbehalten.“7

Die russische Bevölkerung, insbesondere in den ländlichen Gebieten, war 1941 
mehrheitlich religiös geblieben. Der beginnende Krieg hatte dieses Gefühl noch 
verstärkt.

Die Hitlerdeutschen betrachteten die Kirche und die Priester als ihre potentiellen 
Verbündeten. Sie bauten bei der Durchführung ihrer Besatzungspolitik auf dem 
Gebiet der UdSSR auf umfassende Hilfe seitens der Geistlichkeit. Interessant ist, 
dass Alfred Rosenberg bereits 1921 bei einer Begegnung mit russischen Monarchis-
ten Pläne zur Schaffung eines Priesterkaders für das künftige Russland erörterte.8

5	 Central’nyj gosudarstvennyj archiv istoriko-političeskich dokumentov (im Folgenden CGA 
IPD SPb), f. 0–116, op. 1, d. 131, l. 17. 

6	 Igor’ Ivlev, Andrej Judenkov: Oružiem kontrpropagandy. Moskva 1988, S. 262–278.
7	 Heinz Guderian: Vospominanija soldata. Rostov-na-Donu 1998, S. 160. Hier Rücküberset-

zung des Zitats aus der russischen Ausgabe der Erinnerungen von Heinz Guderian (Anm. der 
Redaktion).

8	 Harvey Fireside: Icon and Swastika. The Russian Orthodox Church under Nazi and Soviet 
Control. Cambridge 1971, S. 59.



158    Boris Kovalev

Die deutschen Plakate und Flugblätter zum Thema Kirche, die in den ersten 
Tagen der Besatzung herauskamen, stellten in erster Linie auf den Kontrast ab, 
wobei viel Fotomaterial verwendet wurde. Ein Flugblatt zeigte Rotarmisten, die 
„auf Befehl E.  Jaroslavskijs Kirchengeräte aus einem Gotteshaus tragen“ und 
„deutsche Soldaten, die den Einwohnern helfen, ihre in Brand gesteckten Häuser 
zu löschen“.9 Auf allen Ebenen wurde der Bevölkerung der Gedanke suggeriert, 
dass Religion und Moral mit der Sowjetmacht unvereinbar seien. Feierlichkeiten 
anlässlich der Einweihung neuer Kirchen begannen mit folgenden Worten der 
Priester: „Entweder gibt es Gott – dann müssen die bolschewistischen Verbrecher 
vernichtet werden oder es gibt die Bolschewiken und man wird die Kirchen zer
stören.“10 Bei allen derartigen Veranstaltungen waren Vertreter der deutschen Pro
pagandastellen anwesend.

Diese Politik wurde aus einer Reihe von Gründen verfolgt. Erstens wurden 
durch sie die Interessen der Wehrmacht und Deutschlands, wirtschaftlich gesehen, 
kaum berührt. Zweitens war der Ambo in der Kirche der ideale Ort zur Durchfüh-
rung von Propaganda und drittens war dies eine wohl durchdachte kontrapropa-
gandistische Aktion, denn die sowjetische Seite betrachtete die Kirche in den ers-
ten Monaten des Krieges aus reiner Gewohnheit als ihren ärgsten Feind.

Es steht außer Zweifel, dass sich die Nationalsozialisten von Beginn der Besat-
zung an dem geistlichen Leben Russlands gegenüber ambivalent und äußerst in-
konsequent verhielten. Sie trieben ihr Spiel mit der Kirche und nutzten sie aus. 
Was hat die russischen Geistlichen dennoch dazu gebracht, aktiv mit den deutsch-
faschistischen Besatzern zusammenzuarbeiten? Viele von ihnen antworteten nach 
ihrer Verhaftung durch die sowjetischen Organe der Staatssicherheit folgender-
maßen auf diese Frage: „Erstens waren das materielle Interessen. Wir waren durch 
das Amt abgesichert und erhielten dafür wesentlich mehr materielle Güter als 
unter der Sowjetmacht. Zweitens hat uns gefallen, dass wir wieder angesehene 
Mitglieder der Gesellschaft wurden und drittens waren praktisch alle von uns Re-
pressionen seitens der Kommunisten ausgesetzt gewesen.“11

Die Intensität der Zusammenarbeit der verschiedenen Gruppen von Bürgern 
unseres Landes mit den Hitlerdeutschen stand in vielerlei Hinsicht im Zusam-
menhang mit der Lage an den Fronten des Vaterländischen Krieges. Es ist ver-
ständlich, dass – nachdem die Pläne für einen Blitzkrieg gescheitert waren und 
sich die russische Bevölkerung vom menschenfeindlichen Charakter des national-
sozialistischen Besatzungsregimes überzeugt hatte – sehr viele der Kollaborateure 
versuchten, als der sowjetische Widerstand im Hinterland des Feindes aktiviert 
wurde, ihre Schuld gegenüber ihren Landsleuten wiedergutzumachen.12

  9	Emel’jan Jaroslavskij – Vorsitzender des „Vereins der kämpfenden Gottlosen“ (Sojuz vonstvu-
juščich bezbožnikov) von 1925–1943, Herausgeber der Zeitung „Bezbožnik“ (Anm. der Re-
daktion).

10	CGA IPD SPb, f. 0–116, op. 9, d. 131, l. 2.
11	Archiv Upravlenija FSB po Smolenskoj oblasti, d. 9335, l. 38 Rücks. 
12	Sergej Kulik: Antifašistskoe dviženie Soprotivlenija v Rossii. 1941–1944. Problemy političesk-

ogo i ideologičeskogo protivoborstva. Sankt Peterburg 2006, S. 118.



Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR    159

Der dritten Gruppe gehörten Menschen an, die sowohl auf dem Land als auch 
in verschiedenen Industriebetrieben arbeiteten, um sich selbst, aber auch ihre 
Verwandten und Freunde vor dem Hungertod zu retten.

So erzählt in dem gut gemachten Film von Leonid Bykov „Aty-baty, šli soldaty 
…“ einer der Helden – der Soldat Glebov – dem Leutnant, dass er in der Besat-
zungszeit Pflüger war. Zwischen ihnen entspinnt sich folgender Dialog:

„Du hast also für die Deutschen gearbeitet?“
„Ja, wir haben bei den Deutschen Zuteilungen bekommen.“
„Seltsam, seltsam. Und waren da bei euch viele solche Pflüger?“
„Ja, das gab’s eben …“.

Für Leutnant Suslin, der kurz zuvor noch ein sowjetischer Schüler war, ist das fast 
ein Verbrechen. Aber Glebov ist nicht bange, als er das erzählt: „Sie waren nicht 
unter deutscher Herrschaft. Aber ich schon. Und es war nicht einfach. Ich habe 
bei ihnen gepflügt. Ich bin böse und habe vor nichts Angst.“

Man kann es nicht „Verrat“ nennen, wenn jemand die Soldaten des Gegners 
bei sich einquartierte oder ihnen kleine Gefälligkeiten erwies (Flicken der Wä-
sche, Waschen etc.). Man kann Menschen schwer einen Vorwurf machen, die – 
bedroht von feindlichen Maschinenpistolen  – Schienenwege und Straße räum-
ten, ausbesserten oder bewachten.

Die genannte Art der zivilen Kollaboration trug meist unfreiwilligen Charak-
ter, da die friedlichen Bewohner, insbesondere in den Städten, keine andere 
Möglichkeit hatten, die Mittel zum Überleben ihrer Angehörigen aufzutreiben. 
Es gibt auch keinen Grund, alle Kriegsgefangenen als Vaterlandsverräter einzu-
stufen. Schließlich befand sich der Großteil von ihnen nicht freiwillig dort (ins-
besondere 1941), sondern aufgrund nicht von ihnen abhängender Umstände 
wie etwa Verwundung, Einkesselung oder Verlust der Verbindung mit ihrer Ein-
heit.

Die Nationalsozialisten umwarben intensiv Vertreter nationaler Minderheiten, 
die Ende der 1930er-Jahre schwer unter den unbegründeten Repressionen gelit-
ten hatten. Folglich wurden Esten, Letten und Finnen von ihnen als potentielle 
Verbündete innerhalb der Bevölkerung angesehen. Eine Sonderstellung hatten 
die Volksdeutschen inne – Menschen mit deutschen Wurzeln. Die nationalsozia-
listische Rassentheorie verschaffte ihnen eine privilegierte Position.

Einen besonderen Platz bei den Beziehungen der Bevölkerung zu den Soldaten 
der Besatzungsarmee nimmt das Problem der Begegnung russischer Frauen mit 
deutschen Männern ein. Hier gab es alles: Fälle von Vergewaltigung, das Bestre-
ben, durch Beziehungen Brot für sich und seine hungrigen Kinder zu beschaffen, 
aber auch echte Liebesgeschichten à la „Romeo und Julia“. 1941 wurden alle diese 
Vorkommnisse (außer natürlich Vergewaltigungen) von sowjetischer Seite als Ver-
gehen der Frauen betrachtet. Man zog sie in der Folge jedoch nicht zur strafrecht-
lichen Verantwortung. Es konnte nur um eine moralisch-sittliche Bewertung ih-
res Verhaltens gehen.

Wer besonders unter den Bedingungen der nationalsozialistischen Besatzung 
zu leiden hatte, waren die Kinder. Bereits in den ersten Wochen des Krieges stellten 



160    Boris Kovalev

die staatlichen Sicherheitsorgane fest, dass die nationalsozialistischen Geheim-
dienste Kinder und Jugendliche einsetzten. So wurde in einer Sondermeldung des 
UNKVD für das Gebiet Smolensk an die Spezialabteilung des NKVD der Süd-
front vom 4. September 1941 über den Einsatz von Kindern und Jugendlichen 
durch die deutsche Aufklärung berichtet.

Als eines der Hauptprobleme, die von der kollaborationistischen Verwaltung 
angegangen werden sollten, bezeichnete die deutsche Militärführung die „Debol-
schewisierung der Bevölkerung und vor allem der Kinder“. Dies sollte mit Hilfe 
der Lehrkräfte geschehen.

Die gesamte Politik der Besatzer im Bereich des Bildungswesens für die russi-
sche Bevölkerung wurde durchweg zu den Propaganda-Aktionen gezählt und 
weitgehend von den entsprechenden nationalsozialistischen Stellen überwacht. 
Man darf auch nicht vergessen, dass die Besatzungsdienste vor Ort die aktive Un-
terstützung der Kollaborateure brauchten. Die „neue russische Schule“ sollte die 
Menschen deutschfreundlich und propagandistisch ausgerichtet erziehen. Beson-
ders aktuell wurde dies nach dem Scheitern des geplanten deutschen Blitzkrieges 
gegen die Sowjetunion. Unter diesen Bedingungen sollten die Schulen und deren 
Mitarbeiter für die Nationalsozialisten zu jener Kraft werden, die es ermöglichten 
würde, die russische Jugend zu kontrollieren und den Einfluss der Vertreter des 
sowjetischen Widerstandes auf sie zu schwächen.

Die vierte Gruppe bildeten die Angehörigen der Widerstandsbewegung: Parti-
sanen und Untergrundkämpfer.

Das große Verdienst der Mitglieder des sowjetischen Widerstandes besteht dar-
in, dass sie im Laufe der Kampfhandlungen auf eine strengen Trennung der Ge-
sellschaft in „Eigene“ und „Fremde“ verzichteten. Der sowjetischen Seite war sehr 
wohl bewusst, dass ein Sieg nur möglich war, wenn alle Kräfte vereinigt würden. 
Das Land hatte einen einzigen Feind  – die ausländischen Eroberer  – und diese 
galt es zu vernichten.

Was die übrigen betrifft, so wurde bei ihnen aktive Aufklärungsarbeit betrie-
ben. Diese erstreckte sich sowohl auf die friedliche Bevölkerung – Arbeiter, Bau-
ern, Intellektuelle, Geistliche – als auch auf Polizisten, Legionäre und Vlasov-An-
hänger. Viele derjenigen, die auf der Seite des Feindes gewesen waren, zeigten 
Reue und schlossen sich dem Kampf gegen die Invasoren an. Wer bis zum Ende 
bei den Nationalsozialisten blieb, teilt voll und ganz ihre Verantwortung für die 
blutigen Verbrechen gegen die Menschheit.

Alle diese vier Gruppen waren in keiner Weise statisch und geschlossen. So 
schlugen sich zu Beginn des Krieges nicht selten ins Hinterland eingeschleuste 
Mitglieder von Partisanenabteilungen und Sabotagegruppen auf die Seite der 
Hitlerdeutschen. Nachdem sie den Glauben an den Sieg der Roten Armee verlo-
ren hatten, liefen sie zum Feind über.

1943 war die Situation umgekehrt. Da boten ehemalige Polizisten und Mitar-
beiter kollaborationistischer Strukturen dem antifaschistischen Widerstand be-
reits ihre Dienste an.



Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR    161

Eine beträchtliche Anzahl von Menschen, die zu Beginn nur darauf bedacht 
waren, den Krieg zu überleben, schlug später den Weg des aktiven Kampfes gegen 
den Feind ein.

Der Alltag eines Menschen unter Besatzungsbedingungen sollte als „Überle-
ben“ bezeichnet werden. Nicht alle hatten das Glück, die Befreiung von der feind-
lichen Invasion zu erleben. Viele Menschen starben an Hunger und Krankheiten 
oder wurden während diverser Strafaktionen vernichtet.

Der Sieg über das nationalsozialistische Deutschland wurde nicht nur an der 
Front und nicht nur im sowjetischen Hinterland erkämpft. Er wurde auch von 
jenen errungen, die sich in den langen Monaten der Besatzung selbst treu blieben, 
nicht auf eine Zusammenarbeit mit dem Gegner einließen, weder Tod noch Ge-
fahr fürchteten und sich von den Versprechungen und Zusicherungen nicht be-
einflussen ließen, die von den nationalsozialistischen Propagandisten so über-
reichlich gegeben worden waren.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Das Schicksal einzelner Nationalitäten und 
Gruppen der sowjetischen Bevölkerung im 
historischen Gedächtnis





Beate Fieseler

Die Invaliden des „Großen Vaterländischen 
Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991

Man könnte die Sowjetunion nach dem siegreich beendeten Zweiten Weltkrieg als 
traumatisierte Gesellschaft bezeichnen. Denn dass es sich vor dem Hintergrund 
der furchtbaren Kriegsverluste um eine solche handelte, liegt auf der Hand. Zu 
beklagen waren rund 27 Millionen Tote. Zu den überlebenden Opfern des Krieges 
gehörten Millionen von Kriegswaisen, Kriegswitwen und Kriegsinvaliden. Doch 
in der Stalinzeit waren diese schier unermesslichen Opferzahlen nicht bekannt, 
der Toten, Versehrten, Waisen und Witwen wurde nicht öffentlich gedacht. Die 
Gesellschaft sollte nach vorn schauen, sich nicht mit ihren traumatischen Erfah-
rungen beschäftigen.1 Dabei war das Heer der Kriegsversehrten in der unmittelba-
ren Nachkriegszeit kaum zu übersehen. Eduard Kočergin, der sich in den Kriegs-
jahren als Waisenkind in der Sowjetunion herumgetrieben hat, kannte das Milieu 
der Außenseiter gut:

Vielleicht erinnern Sie sich an die vierziger Jahre nach dem Krieg, an die Schwarzmärkte in großen 
und kleinen Städten, an die Lawine der „Stümpfe“, „Rollbretter“, „Krücken“ und an das kriegsver-
sehrte Volk in den Kneipen und auf den Straßen… Der Bahnhof…war bevölkert von „Stümp-
fen“, Armlosen, Beinlosen, Verbrannten, Blinden… Man konnte alle Formen menschlicher Ver-
krüppelung sehen, die der letzte Vaterländische Krieg dem Volk gebracht hatte. Da gab es Bein-
lose auf Rollbrettern mit aufgenähten Arschledern; in Panzern oder Flugzeugen „Gebackene“ 
mit verschrundeten Gesichtern und Händen; von Granatsplittern Entstellte; von Hirnkontusio-
nen unterschiedlichster Art Gezeichnete … Kurzum, von allem was.2

Ähnliche Eindrücke waren Mitte der vierziger Jahre von Ausländern vermittelt 
worden, die sich bei Kriegsende in der Sowjetunion aufhielten. Erst seit den acht-
ziger Jahren sind sie auch aus der einheimischen russischen wie der Exil-Literatur 
bekannt.3 Angehörige der Kriegsgeneration erinnern sich aber durchaus an die 
unheimliche Präsenz von Kriegsversehrten im Straßenbild. In zeitgenössischen 
Film- und Fotodokumenten tauchen solche Kriegsopfer, wie sie in den autobio-
graphisch inspirierten Erzählungen von Kočergin beschrieben werden, jedoch 
nicht auf, es gibt überhaupt sehr wenig visuelle Darstellungen und wenn doch, 
dann zeigen sie keine Elendsgestalten, sondern schmucke Offiziere – wie etwa die 
weithin bekannte Fotografie von Evgenij Chaldej.4 An das Leid und die Not der 
kriegsversehrten Opfer des „Großen Vaterländischen Krieges“ erinnern keine offi-
ziellen sowjetischen Aufnahmen, Dokumentarfilme oder sonstige Bildmedien aus 

1	 Vgl. z. B. Anna Krylova: „Healers of Wounded Souls“: The Crisis of Private Life in Soviet Lit-
erature, 1944–1946. In: Journal of Modern History 73 (2001), S. 307–331.

2	 Ėduard Kočergin: Angelova kukla. Rasskazy risoval’nogo čeloveka. Sankt-Peterburg 2007, 
S. 41–46, hier S. 42 f. 

3	 Jurij Nagibin: Terpenie. In: Novyj Mir. 1982. Nr. 2, S. 25–53; Andreï Makine: Das Französische 
Testament. Hamburg 1997.

4	 Jewgeni Chaldej: Am Rande der Siegesparade auf dem Roten Platz in Moskau, 24. Juni 1945. 
[Foto]. Sammlung Ernst Volland und Heinz Krimmer, Berlin. 



166    Beate Fieseler

den Jahren des Zweiten Weltkriegs und der Nachkriegszeit. Das war im Ersten 
Weltkrieg und im Bürgerkrieg noch ganz anders gewesen. Damals hatten vor al-
lem staatliche Plakate an die Solidarität der Bevölkerung mit den Kriegsverwun-
deten appelliert, sie um Spenden und Unterstützung gebeten und zur aktiven Hil-
fe aufgefordert.5 Im Gegensatz dazu tauchen auf den offiziellen Plakaten, die 
während des „Großen Vaterländischen Krieges“ publiziert wurden, zwar gelegent-
lich verletzte Rotarmisten (meist mit Kopfverband, der eine eher leichte Verlet-
zung suggeriert) auf, die von einer Krankenschwester betreut werden.6 Doch ins-
gesamt wird der Anschein erweckt, als hätten die Verwundeten die Lazarette spä-
ter zumeist als gesunde Männer verlassen und an die Front zurückkehren können. 
Von bleibenden Kriegsschäden und lebenslanger Versehrtheit künden die Plakate 
jedenfalls nicht. Sie wollen kein Mitgefühl erheischen, sondern beschwören die 
Tapferkeit und den Durchhaltewillen der sowjetischen Soldaten sowie des Sani-
tätspersonals. Der Soldat wird in diesen Darstellungen stets als gesunder, allenfalls 
als wieder gesundeter Mann konstruiert, nicht als Invalide – eine Sichtweise, die 
das offizielle visuelle Gedächtnis an den Zweiten Weltkrieg in der Sowjetunion 
entscheidend geprägt hat.

Als ein Aktivist der kleinen sowjetischen Behindertenbewegung, die im Kontext 
der Menschenrechtsbewegung entstanden war, im Jahr 1986 ein Buch mit dem 
vielsagenden Titel „In der Sowjetunion gibt es keine Invaliden“ veröffentlichte,7 
waren die mehrfach amputierten, schwer versehrten Veteranen des „Großen Va-
terländischen Krieges“ längst aus dem Straßenbild der großen sowjetischen Städ-
te verschwunden, obwohl viele von ihnen damals ja noch lebten. In jedem Metro-
waggon waren Plätze für sie reserviert, in allen Geschäften wiesen Metalltafeln auf 
das Invalidenprivileg hin, außerhalb der Warteschlangen bevorzugt bedient zu 
werden. Doch trotz dieser symbolischen Anerkennung waren Kriegsteilnehmer 
mit sichtbaren Behinderungen (wie etwa Amputationen) im öffentlichen Raum 
so gut wie nie zu sehen. Auch von der Geschichtswissenschaft wurde die Proble-
matik nicht aufgearbeitet, sondern allenfalls gestreift. Die wenigen Sätze, die die 
mehrbändigen seit der Chruščev-Zeit entstandenen Gesamtdarstellungen zur So-
wjetunion im Zweiten Weltkrieg dazu enthielten, übergingen die Verwundeten- 
und Invalidenthematik zwar nicht völlig, wiesen aber mitnichten auf immer noch 
ungelöste Probleme hin, sondern statteten vor allem dem Staat Dank für die zügi-
ge und erfolgreiche Lösung der Invalidenversorgung ab.8 Dies ist nicht weiter ver-

5	 Siehe z. B. zum Ersten Weltkrieg: Karen Petrone: Family, Masculinity, and Heroism in Russian 
Posters of the First World War. In: Billie Melman (ed.): Borderlines: Genders and Identities in 
War and Peace, 1880–1930. New York 1998, S. 95–119; zum Bürgerkrieg: [unbekannter Gra-
phiker]: Ne zastavljaj Krasnogo geroja stojat’ s protjanutoj rukoj. In: Maria Lafont: Soviet Po-
sters. The Sergo Grigorian Collection. München u. a. 2007, S. 49. 

6	 Z. B.: Viktor Koreckij: Družinnicy krasnogo kresta! Ne ostavim na pole boja ni ranenogo, ni ego 
oružija. In: Aleksandr Snopkov u. a.: Naša pobeda. Plakaty Velikoj otečestvennoj vojny 1941–
1945 godov. Moskva 2010. Plakat 140.

7	 Valerij Fefelov: „V SSSR invalidov net!“. London 1986. 
8	 Petr N. Pospelov et al. (Hrsg.): Istorija Velikoj otečestvennoj vojny Sovetskogo Sojuza 1941–

1945 gg. 6 Bde. Moskva 1960–1965; Vladimir A. Zolotarev (Hrsg.): Velikaja otečestvennaja 



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    167

wunderlich, denn diese Werke entstanden ja in einer Zeit, in der sich auch der 
Kult um den „Großen Vaterländischen Krieg“ entfaltete und schnell zu seiner vol-
len Größe entwickelte. Riesige Gedenkkomplexe waren errichtet worden, die his-
torischen Darstellungen zum Krieg füllten bald ganze Bibliotheken. Doch diese 
vor allem dem Heroischen verpflichtete Kriegsdeutung konnte und wollte sich 
nicht mit den verheerenden sozialen Erblasten auseinandersetzen, die der Krieg 
dem Land und seiner Bevölkerung aufgebürdet hatte. Wo Leidensbilder fehlten 
und stattdessen das heroische Pathos die Darstellungen dominierten, kamen auch 
Kriegsversehrte allenfalls als Fußnote vor. Von ihren Traumata, ihren bleibenden 
Körperschäden war nicht die Rede. Was war seit den späten vierziger/frühen fünf-
ziger Jahren mit ihnen geschehen?

Diese Frage führt uns zu den staatlichen Ansprüchen, die der Staat an seine nun-
mehr versehrten Verteidiger stellte und zum staatlichen Umgang mit diesem Per-
sonenkreis.

Dimension

Stalin erwähnte in seinen ohnehin seltenen Reden der Kriegs- und Nachkriegsjah-
re das Riesenheer der Kriegsversehrten mit keinem Wort.9 Denn die bloße Existenz 
unzähliger verkrüppelter Veteranen hätte die Basis für einen Vorwurf, vielleicht 
sogar eine Bedrohung für das Regime und seinen Führer bilden können, der sei-
nerseits das alleinige Verdienst für einen in jeder Beziehung angeblich glorreichen 
Sieg beanspruchte. Kriegsinvaliden passten schlecht in dieses strahlende Bild, denn 
neben den Millionen von Toten „verkörperten“ sie allzu augenfällig den furchtba-
ren Preis, den die sowjetische Bevölkerung für den Sieg zu entrichten hatte.

Laut offiziellen Angaben des Generalstabs der Streitkräfte waren bereits wäh-
rend des Krieges rund 2,6 Millionen Rotarmisten als „Invaliden“ aus der Armee 
entlassen worden.10 Nach Kriegsende stieg die Zahl zwar noch leicht an, erreichte 
aber höchstens rund 8% der gesamten Armeestärke von 34 Mio. Soldaten. Dieser 
Anteil war angesichts des mit unglaublicher Brutalität geführten deutschen Ver-
nichtungskrieges, aber auch des schonungslosen Umgangs der Roten Armee mit 
Menschenleben, ausgesprochen niedrig. Die geringe Quote spiegelt jedoch nicht 
die tatsächliche Zahl von Kriegsverletzungen und -erkrankungen wider – diese 
lag bei mehr als 22 Millionen Fällen.11 Sie war auch nicht das Ergebnis der gran-
diosen Leistung des sowjetischen Sanitätswesens während der Kriegsjahre, son-

vojna. 1941–1945 gg. Voenno-istoričeskie očerki. V 4 kn. Moskva 1998–1999. Kn. 3, S. 356–
358. Hingegen enthält der Dokumentenband Elena Ju. Zubkova et al. (Hrsg.): Sovetskaja žizn’. 
1945–1953. Moskva 2003, erstmals einige beredte Dokumente zum Thema „Kriegsversehrte“.

  9	Josef Stalin: Über den Großen Vaterländischen Krieg der Sowjetunion. Berlin 1952.
10	Grigoriy Krivosheev (ed.): Soviet Casualties and Combat Losses in the Twentieth Century. 

London 1997, S. 91–92. 
11	Grigorij Krivošeev et al. (red.): Velikaja Otečestvennaja bez grifa sekretnosti. Kniga poter’. 

Moskva 2010, S. 57.



168    Beate Fieseler

dern Folge einer bewusst rigide gehandhabten Anerkennungspraxis. Unter dem 
Rubrum „Kriegsinvalide“ erfasst zu sein, hieß nicht, im Krieg physische oder psy-
chische Erkrankungen bzw. bleibende Schäden davongetragen zu haben, sondern 
es bedeutete, zu einer kleinen Gruppe Privilegierter zu gehören, die nach erfolg-
reichem Durchlaufen eines rigorosen Anerkennungsverfahrens staatliche Leistun-
gen in Anspruch nehmen durften. Die oben genannten Zahlen meinen diesen 
Personenkreis, nicht die Zahl derjenigen, die faktisch an irgendeiner Form von 
Kriegserkrankung oder -invalidität litten.

Verändertes Verständnis von Invalidität –  
rechtliche Konsequenzen

Die gesetzlichen Grundlagen für die staatlichen Anerkennungsverfahren von In-
validität waren bereits 1932 geschaffen worden, und zwar im Kontext des Stalin-
schen Programms der forcierten Industrialisierung und damit eindeutig im Hin-
blick auf Zivilisten, also Arbeitsinvaliden. Ihre eigentlich praktische Bedeutung 
erlangten die neuen Regelungen aber erst während des Zweiten Weltkriegs, als sie 
eins zu eins auf Millionen verwundeter Soldaten angewendet wurden.

Bis in die dreißiger Jahre galt in der Sowjetunion ein aus dem Zarenreich über-
nommenes gesundheitsbezogenes Verständnis von Invalidität. Es sah Rentenzah-
lungen für Kriegsversehrte vor, die je nach Schwere der Verletzung gestaffelt wa-
ren.12 Natürlich versuchten sich die Bolschewiken als Vorkämpfer einer umfas-
senden sozialen Sicherung zu profilieren und erließen schon kurz nach ihrer 
Machtübernahme (1918) die ersten Sozialgesetze, die die Bestimmungen aus der 
Zarenzeit in den Schatten stellen sollten. Das war allerdings nicht weiter schwer, 
denn die staatliche Invalidenversorgung steckte noch in den Kinderschuhen. Es 
war ein sehr grobmaschiges, ja löcheriges soziales Netz, welches die Bolschewiken 
aus den Zeiten der Autokratie geerbt hatten. Eine solide Grundlage, auf der man 
hätte aufbauen können, fehlte. Eigentlich gab es nichts außer kleinen Renten. Im-
merhin versprachen die neuen Machthaber den „roten“ Bürgerkriegsinvaliden, 
die die Sowjetmacht zu sichern geholfen hatten, eine deutlich höhere Rente als sie 
etwa den Invaliden des Ersten Weltkrieges zustand. Aufgrund leerer Kassen (Krieg, 
Revolution, Bürgerkrieg, Hungersnot, zerrüttete Wirtschaft) hatte diese Maßnah-
me jedoch mehr propagandistisch-symbolische als praktische Bedeutung.13 So-
lange die Versorgungsrealität ihr nicht entsprach, behalf man sich mit Spenden-
kampagnen und Benefizaktionen (und griff auch damit auf Methoden aus der 
Zarenzeit zurück), um die Versorgungsversprechen wenigstens irgendwie einzulö-
sen. Die Mängel der staatlichen Invalidenversorgung waren jedenfalls in den 

12	Bernice Q. Madison: Social Welfare in the Soviet Union. Stanford, CA 1968, S. 5–6; Emily E. 
Pyle: Village Social Relations and the Reception of Soldiers’ Family Aid Policies in Russia, 
1912–1921. [Ph. D. dissertation, University of Chicago, IL 1997].

13	Pyle, Village Social Relations, S. 311–316. 



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    169

zwanziger Jahren kein Tabu, sondern sollten mit gesellschaftlicher Unterstützung 
beseitigt werden.14

In den dreißiger Jahren verschlang dann das gigantische stalinistische Industri-
alisierungsprogramm alle verfügbaren Ressourcen (die Sozialkassen blieben also 
leer). Zugleich stieg der Bedarf an Arbeitskräften rapide an. In diesem Kontext 
kam es zu einschneidenden Änderungen, die den Zugang zu den meisten Sozial-
leistungen an reguläre industrielle Arbeitsverhältnisse band. Im Jahr 1932 änderte 
sich das offizielle Verständnis von Invalidität. Die neue Konzeption schränkte den 
Kreis zukünftiger Rentenempfänger erheblich ein. Ab sofort reichte es zur Aner-
kennung nicht mehr aus, entsprechende Körperschäden aufzuweisen, sondern 
der Betroffene musste einen völligen oder schwerwiegenden Verlust der Arbeitsfä-
higkeit erlitten haben. Praktisch hieß das: wer trotz körperlicher Beeinträchtigung 
noch seinen alten Beruf ausüben konnte, sollte nicht als Invalide anerkannt wer-
den und erhielt demzufolge weder eine Rente, medizinische Spezialbehandlung, 
Umschulungskurse, Prothesen noch Krücken. Damit war die alte gesundheitsbezo-
gene Konzeption von Invalidität durch eine neue produktionsbezogene ersetzt wor-
den. Verantwortlich dafür waren im Wesentlichen zwei staatliche Vorgaben, näm-
lich a) die Mobilisierung möglichst vieler Arbeitskräfte für den sozialistischen 
Aufbau und b) die Begrenzung der staatlichen Sozialausgaben.

Die arbeitspolitisch zugespitzte Auffassung von Invalidität spiegelte sich in dem 
1932 eingeführten Drei-Kategorien-System zur Einstufung von Invaliden. Der 
neuen Definition nach umfasste die erste Kategorie alle Personen, die vollkom-
men arbeitsunfähig und zudem auf ständige Pflege angewiesen waren. Zur zwei-
ten Kategorie gehörten diejenigen, die zwar vollständig arbeitsunfähig, aber nicht 
pflegebedürftig waren. Die dritte Kategorie schließlich versammelte die noch teil-
weise Arbeitsfähigen, die zwar nicht mehr ihren alten Beruf ausüben, aber gering 
qualifizierten Tätigkeiten bei entsprechend niedrigerem Verdienst und unter er-
leichterten Bedingungen nachgehen konnten.15 War es früher Aufgabe der unter-
suchenden Ärzte gewesen, den Grad der Verletzung festzustellen, so sollten sie 
fortan die verbliebene Arbeitsfähigkeit ermitteln. In den Handreichungen für die 
Ärztekommissionen hieß es: „In der bedeutenden Mehrheit der Fälle entzieht 
eine Krankheit dem Betroffenen nicht die Arbeitsfähigkeit und begrenzt sie nicht 
einmal, und wenn sie sie einschränkt, dann nur im Hinblick auf einzelne Arbeits-
bedingungen und Sparten…“.16 Damit wurde die bisher anerkannte Beziehung 
zwischen Krankheit (bolezn’) und Arbeitsfähigkeit (trudosposobnost’) aufgehoben. 
Entsprechend erlangte die Rückführung von Invaliden in den Arbeitsprozess 
(trudoustrojstvo) von nun an die höchste Priorität unter allen sozialfürsorgeri-
schen Maßnahmen, ja sie avancierte zu deren eigentlichem Ziel.17

14	Staatsarchiv der Russländischen Föderation (GARF), f. 4347, op. 1, d. 135 (Bjulleten’ Vserokom-
poma).

15	Trudovoe ustrojstvo invalidov. Posobie dlja inspektorov otdelov social’nogo obespečenija. 
Moskva 1952, S. 56.

16	Ebd., S. 56.
17	Ebd., S. 29.



170    Beate Fieseler

Literarische Vorbilder – zur Nachahmung empfohlen

Die „sozialistische Offensive“ gegenüber den zukünftigen (Arbeits- und Kriegs-)
Invaliden wurde aber nicht nur mit rechtlichen Mitteln vorangetrieben, sondern 
auch mit literarischen. Es war der sozialistisch-realistische Roman „Wie der Stahl 
gehärtet wurde“, der ein entsprechendes Vorbild schuf und dieses dann populari-
sierte. Das Buch von Nikolaj Ostrovskij, das (zufällig) ebenfalls 1932 publiziert 
wurde lieferte mit der Gestalt seines Protagonisten, eines kriegsversehrten Bür-
gerkriegsinvaliden, genau den „passenden Helden“ für die Ideologie, die das neue, 
stalinistische Verständnis von Invalidität geprägt hatte. Die ganze Gesellschaft 
sollte zugunsten des sozialistischen Aufbaus auf Enthusiasmus, Optimismus und 
Heroismus eingeschworen werden. Kurz zum Roman: der Held stammt, wie sein 
Autor, aus der Arbeiterklasse, nimmt (wie dieser) am Bürgerkrieg teil, wird an 
Kopf und Rückgrat schwer verwundet, doch sein revolutionärer Geist bleibt ge-
nau so intakt wie sein Kampfeswille. Er stellt sich nämlich unbeirrt in den Dienst 
der Partei. Obwohl er in Folge seiner Verletzungen unheilbar erkrankt und erblin-
det, erfüllt er alle Parteiaufträge und verfasst mit letzter Kraft einen Roman (ge-
nau wie der Autor), der sein politisches Vermächtnis darstellt. Die Botschaft des 
Romans lautet. Willenskraft und heldenhafte Anstrengung, also eiserner Wille 
ermöglicht trotz körperlichen Verfalls Höchstleistungen:

Wozu leben, wenn er das Wertvollste verloren hatte – die Fähigkeit zu kämpfen? Womit sollte er 
sein Leben rechtfertigen – jetzt und in der noch freudloseren Zukunft? Womit das Leben ausfül-
len? Einfach nur essen, trinken und atmen? Als ohnmächtiger Zeuge zuzusehen, wie die Genos-
sen kämpfen und vorwärts dringen? Ihnen zur Last fallen? …

Erst jetzt begriff er, dass es ziemlich leicht war, bei gesundem Körper und in der Blüte der Ju-
gend fest zu sein, doch standhaft zu bleiben, wenn das Leben einen mit seinen eisernen Ringen 
umklammert – das war, fühlte er, Ehrensache…

Sein Herz schlug höher. Der ersehnte Traum war Wirklichkeit geworden! Der eiserne Ring war 
gesprengt. Abermals – und mit neuen Waffen – war er in die Kampfreihe und zum Leben zu-
rückgekehrt.18

Das Buch erlebte Millionenauflagen, gehörte bald zu den meistgelesenen Romanen 
der Sowjetzeit und wurde zweifach verfilmt.19 Es huldigte dem Kampf, dem bol-
schewistischen Willen und lieferte eine heroische Entwicklungsgeschichte, die 
ihre Leser zur Nachahmung aufrief, ja sie geradezu darauf verpflichtete. Der Pro-
tagonist des Romans nahm bald eine zentrale Position im totalitären Heldenkreis 
ein und wurde damit auch für viele Sowjetbürger zum wirkungsmächtigen Leit-
bild.20

Jetzt lag das wesentliche Instrumentarium zum zukünftigen Umgang mit Inva-
lidität bereit: Sozialfürsorge sollte in erster Linie produktionsorientiert wirken. 
Da vor dem Hintergrund der forcierten Industrialisierung eine Steigerung der So-

18	Nikolai Ostrowski: Wie der Stahl gehärtet wurde. Berlin 1946, S. 460–461, 475, 481.
19	Evgeny Dobrenko: The Making of the State Reader. Social and Aesthetic Contexts of the Re-

ception of Soviet Literature. Stanford, CA 1997, S. 284–287.
20	N. Ljubovič: N. Ostrovskij i ego čitateli. In: Novyj mir. 1937. Nr. 7, S. 255–262. 



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    171

zialausgaben nicht in Frage kam, erhöhte man die staatlichen Anforderungen an 
die zukünftigen Anspruchsteller und unterwarf sie enormem Anpassungs- und 
Leistungsdruck: sie sollten ihre Invalidität durch eigene Anstrengung „überwin-
den“, wie der Romanheld rasch ins Arbeitsleben zurückkehren und selbst für ih-
ren Lebensunterhalt sorgen, anstatt dem Staat auf der Tasche zu liegen. Bereits die 
erste Sowjetverfassung hatte ja gedroht: „Wer nicht arbeitet, soll auch nicht es-
sen“. Arbeit wurde damit zum Allheilmittel, auch für die Behinderten und Ver-
sehrten in der sowjetischen Gesellschaft. Die Sozialstaatsidee wurde deshalb aber 
nicht aufgegeben. Im Gegenteil, das Pensionsgesetz von 1940 sah für verwundete 
und kranke Soldaten der Roten Armee (nach ihrer Anerkennung als Invaliden) 
eine Rente vor, die deutlich über den bisherigen Invalidenpensionen lag.21

Anerkennungspraxis

Was zu Beginn der dreißiger Jahre theoretisch formuliert, aber erst ansatzweise 
praktiziert worden war, erfuhr dann unter Kriegsbedingungen erstmals massen-
hafte Anwendung. Nach den neuen produktionsorientierten Kriterien wurden 
im „Großen Vaterländischen Krieg“ Millionen verwundeter Soldaten beurteilt. 
Dabei forderte das Volkskommissariat für Sozialfürsorge die verantwortlichen 
Ärzte (Militär- bzw. Arbeitsärztliche Expertenkommissionen) in immer neuen 
Instruktionen zu „äußerster Härte“ und restriktiver Handhabung der Verfahren 
auf.22 Wer noch seinen alten Beruf ausüben konnte, sollte überhaupt keine An-
erkennung erhalten, wie schwer die Kriegsverletzung auch immer war. Folgen-
des Beispiel wurde angeführt: Ein früherer Buchhalter, dem jetzt Gliedmaßen 
fehlten und der auf einem Auge blind war, galt als weiterhin voll arbeitsfähig 
und wurde deshalb nicht als Kriegsinvalide anerkannt, bekam also keine Rente 
(zahlreiche weitere Beispiele sind in zeitgenössischen Ärztehandbüchern aufge
führt).23

Vielmehr wurde der möglichst frühzeitigen und umfassenden Rückführung 
versehrter Veteranen in den Arbeitsprozess (trudoustrojstvo) selbst heilende Wir-
kung zugeschrieben. Nach sowjetischem Verständnis erlangte damit Arbeit an 
sich den Charakter einer Rehabilitationsmaßnahme. Wie weit der dadurch ausge-
löste „Gesundungsprozess“ fortgeschritten war, wurde anfangs zweimal, später 
einmal jährlich in Kontrolluntersuchungen überprüft. Dies galt sogar für Ampu-
tierte, die wie alle anderen Antragsteller ebenfalls nur vorübergehend als Invali-
den anerkannt wurden. Dies stieß bei den Betroffenen auf äußerste Ablehnung, 
wurde als absichtliche Demütigung, ja als schikanös empfunden:

21	Postanovlenie SNK SSSR N 1269. In: SP SSSR 19, 1940, N 465. 
22	GARF (RSFSR), f. A-413 (Volkskommissariat für Sozialfürsorge), op. 1, d. 234, l. 182–183. 
23	Naum M. Obodan (red.): Vozvraščenie k trudovoj dejatel’nosti invalidov Otečestvennoj vojny 

i invalidov truda. Leningrad 1945, S. 24; Abram Ja. Averbach (otv. red.): Ėkspertiza trudospo-
sobnosti i pokazanija k trudoustrojstvu invalidov Otečestvennoj vojny. Moskva 1945.



172    Beate Fieseler

Es gab so eine Anordnung, daß Du jedes Jahr zu einer Ärztekommission gehen solltest … Und 
sie verlängerten Dir dort nach einer Masse von Gängen, einer Masse von Quälereien, einer 
Masse von bürokratischen Untersuchungen Deine Invalidität bis zum nächsten Jahr, als ob 
Dir in dieser Zeit Arme und Beine wachsen könnten… Es verging ein Jahr – und wieder zur 
Kommission… Warum taten sie so viel Schlimmes in diesem Land? … Du hast eine Verlet-
zung an der Hand, am Arm, in der Brust oder am Rücken, Du warst in eine bestimmte Invali-
ditätsgruppe eingestuft, Du hast eine gewisse Zeit verlebt, Deine Wunde ist verwachsen… In 
diesem Fall nahmen sie die Einstufung zurück und sagten, daß Du jetzt gesund bist. Also geh’ 
so wie alle anderen und arbeite …Jedes Jahr riefen sie Dich, obwohl sie alle sehr gut wußten 
– angefangen mit Stalin bis zum einfachen Arzt – daß Dir übers Jahr die Beine nicht wieder 
wachsen. Eine regelrechte Gemeinheit! Das ist ein regelrechtes Vergehen am Volk, an den In-
validen, … da waren welche ganz ohne Arme und Beine. Beide Arme weg und trotzdem wur-
dest du gerufen.24

Vermutlich wollte man auf diese Weise die Zahl der Rentenempfänger kleinhal-
ten und die staatlichen Sozialausgaben begrenzen. Denjenigen, die überhaupt in 
den Genuss der Anerkennung kamen, boten die kleinen staatlichen Renten zum 
Sterben zu viel, zum Leben meist zu wenig. Der Staat kalkulierte also von vorn-
herein familiäre Unterstützung in großem Umfang ein, ja forderte sie ausdrück-
lich von den weiblichen Familienmitgliedern.25 Aber längst nicht alle Kriegsver-
sehrten erhielten diese Hilfe auch. Manche verzichteten freiwillig, etwa weil sie 
ihren Verwandten nicht zur Last fallen wollten, andere wurden im Stich gelassen. 
Um die schlimmste Not zu lindern, gewährte eine Reihe von Städten den Kriegs-
versehrten einmalige Unterstützungen oder man veranstaltete Kleidersammlun-
gen und organisierte Wohltätigkeitsveranstaltungen.26

Für die große Masse der Kriegsversehrten blieb – abgesehen von Bettelei – 
nur die Rückkehr an die Arbeit, um den Lebensunterhalt zu sichern. Dafür 
sorgte auch die staatliche Politik. Während ein Regierungsbeschluss von No-
vember 1941 noch das Recht der Kriegsinvaliden auf Beschäftigung in Betrie-
ben, Behörden und Kooperativen bestätigt hatte, wandelte sich dieses binnen 
kurzer Zeit nicht nur zu einer Pflicht, sondern sogar zu einem Zwang. Denn im 
Fall der Invaliden der 3. Kategorie wurde die Auszahlung der kleinen staatlichen 
Rente mit dem Nachweis einer Arbeitstätigkeit verknüpft.27 In diesem Zusam-
menhang wurden zahllose Invaliden der ersten und vor allem der zweiten Kate-
gorie in die dritte Gruppe herabgestuft, wie sich an den folgenden Zahlen able-
sen lässt:

24	Sabine R. Arnold: „Schwierige Momente können auch wunderschön sein.“ Interview mit Vik-
tor Petrovič Litz am 1. Febr. 1992 in seiner Wohnung in Moskau. In: Deutsche Studien. 1993. 
Bd. 118, S. 142–143. 

25	Lisa Kirschenbaum: „Our City, Our Hearths, Our Families“: Local Loyalties and Private Life in 
Soviet Wold War II Propaganda. In: Slavic Review 59. Nr. 4 (Winter 2000), S. 825–847. 

26	Wolfram Eggeling: Das Sowjetische Informationsbüro. Innenansichten einer sowjetischen 
Propagandainstitution, 1945–1947. In: Osteuropa 50 (2000), S. 210; Michail A. Vylcan: Prikaz 
i propoved’: Sposoby mobilizacii resursov derevni v gody vojny. In: Otečestvennaja istorija 3 
(1995), S. 69–80. 

27	SP SSSR 1944, N 3, Art. 47.



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    173

Verteilung der Kriegsinvaliden nach Gruppen, RSFSR 1942–1948 (in %)28

	 September 1942	 Oktober 1944	 Januar 1945	 April 1948

1. Gruppe: 	   1,6%	   1,53%	   1,5%	   1,9%
2. Gruppe: 	 52,7%	 35,4%	 33,9%	 21,1%
3. Gruppe: 	 45,7%	 63,1%	 64,6%	 77,0%

Abgesehen von der Senkung der Rentenkosten ging es vorrangig um die Mobili-
sierung möglichst vieler Kriegsversehrter in reguläre Arbeitsverhältnisse sowie um 
die Erhöhung der staatlichen Kontrolle über das Heer der versehrten Kriegsteil-
nehmer. Betroffen waren Hunderttausende von Kriegsinvaliden. Unter welchen 
Bedingungen fand deren forcierte Rückführung ins Arbeitsleben statt?

Verpflichtung zur Arbeit

Nach Kriegsende sollte die ganze Bevölkerung, vor allem aber die demobilisierten 
Soldaten, den Blick nach vorn auf den Wiederaufbau des Landes richten, anstatt 
sich ihren Kriegstraumata hinzugeben. Das war auch zentrales Propagandathema.

Doch es war eine Sache, staatlicherseits solche Vorschriften zu machen und 
eine ganz andere, tatsächlich einen Arbeitsplatz zu finden. Es fehlte allenthalben 
an qualifizierten Ausbildungs- und Umschulungskursen, die Produktion von Pro-
thesen und anderen Hilfsmitteln kam nicht voran und die wenigen Hilfsmittel, 
die hergestellt wurden, spotteten jeder Beschreibung. Viele Amputierte bewegten 
sich deshalb mühsam auf selbstgefertigten Krücken oder Rollbrettern und beka-
men die Ablehnung von Fabrikmanagern zu spüren, die sich weigerten, „Krüp-
pel“ einzustellen. Dies hätte den Planerfüllungsdruck, der auf allen Betrieben las-
tete, ja noch erhöht. Also nahmen es manche Unternehmen mit der Pflicht zur 
Invalidenintegration nicht gar so ernst. Als im Zuge der Demobilisierung Millio-
nen voll arbeitsfähiger Männer auf den Arbeitsmarkt zurückströmten, blieben 
den versehrten Veteranen vor allem die unqualifizierten, schlechtbezahlten Stellen 
wie z. B. als Pförtner, Wächter, Garderobenbewacher etc. Auf staatliche Unterstüt-
zung konnten die wenigsten bei der Jobsuche zählen, sie mussten selbst zurecht-
kommen. Rein quantitativ betrachtet, gelang das tatsächlich den meisten recht 
zügig. Nach offiziellen Angaben waren bereits 1948/49 über 90% aller Kriegsver-
sehrten in reguläre Arbeitsverhältnisse zurückgekehrt.29 Kein Wunder, dass dieses 
Ergebnis propagandistisch bejubelt und als großer Erfolg der sowjetischen Sozial-
politik gefeiert wurde. Jedenfalls verschwanden im Resultat viele Kriegsinvaliden 
von der Straße und wurden damit als solche ‚unsichtbar‘. Die beeindruckenden 
Zahlen schweigen allerdings darüber, dass die gefeierte „Rückkehr ins Arbeitsle-

28	GARF (RSFSR), f. A-413, op. 1, d. 234, l. 85; d. 460, l. 2, 4; Russländisches Staatsarchiv für So-
zial- und Politikgeschichte (RGASPI), f. 17 (Zentralkomitee der Kommunistischen Partei), 
op. 122, d. 21, l. 84–86; d. 71, l. 195–198; op. 131, d. 36, l. 3, 10. 

29	Trudovoe ustrojstvo invalidov, S. 35. 



174    Beate Fieseler

ben“ für die meisten Statusverlust und sozialen Abstieg bedeutete, oft sogar ein 
Leben in Not.

Gewiss, die Unternehmen brauchten Arbeitskräfte, standen aber gleichzeitig 
unter extremem Druck, die ehrgeizigen Produktionspläne zu erfüllen. Versehrte 
Arbeitskräfte waren dafür kaum zu gebrauchen. Es war viel einfacher, diese auf 
unqualifizierte Arbeitsplätze mit niedrigen Löhnen abzuschieben. Und eigentlich 
war ja laut Gesetz schlechter bezahlte Arbeit unter vereinfachten Bedingungen die 
Voraussetzung für die Anerkennung als Kriegsinvalide.

Jedenfalls wurde nach Kriegsende die Sozialstaatspropaganda („allumfassende 
staatliche Fürsorge für unsere versehrten Soldaten“) deutlich leiser und Schritt 
für Schritt durch eine neue Heldenrhetorik ersetzt. Das jetzt propagierte Arbeits-
heldentum machte staatliche Sozialfürsorge praktisch überflüssig. Wieder wurde 
der eiserne Wille zur Selbstüberwindung gefeiert, die Entschlossenheit, an den 
zahllosen Wiederaufbaufronten neue Siege zu erringen. Diese propagandistische 
Transformation der Kriegsinvaliden von hilflosen Krüppeln zu Helden des Wie-
deraufbaus diente nicht zuletzt der Legitimation des Sowjetsystems und seiner 
Sozialpolitik. Wenn die Presse jetzt über hervorragend versorgte Kriegsinvaliden 
berichtete, so handelte es sich in der Regel um Kriegs- und Arbeitshelden in einer 
Person, die für ihre Leistung mit extrem begehrten Gütern wie etwa einer neuen 
Wohnung belohnt wurden (exemplarische Versorgung).

Literatur und Film griffen diese Thematik sofort auf. Das wohl bekannteste 
Beispiel ist der berühmte Roman „Der wahre Mensch“ aus dem Jahr 1946, der 
1948 zu einem äußerst populären Film verarbeitet wurde.30 Erzählt wird (als real 
life story) die Geschichte eines Fliegers, der sich beim beim Absturz seiner Ma-
schine auf deutsch besetztem Gebiet so schwere Verletzungen zugezogen hatte, 
dass ihm beide Beine amputiert werden mussten. Er verfällt daraufhin in tiefe 
Depression („Ein Flieger ohne Beine ist wie ein Vogel ohne Flügel“), bis ihm der 
legendäre Roman „Wie der Stahl gehärtet wurde“ wieder neue Hoffnung ver-
leiht. Er begreift jetzt, dass man keine Beine braucht, um ein Held zu sein. Von 
nun an macht seine Heilung rapide Fortschritte. Nach täglichem Training auf 
seinen neuen Prothesen „geschaffen von Meisterhand, besser als echte Beine“ 
kann er die Ärzte rasch von seiner wieder erlangten Fronttauglichkeit überzeu-
gen und in den Krieg zurückkehren. Der dramatische Höhepunkt des Romans/
Films ist die Szene, in der er mit einem temperamentvollen Volkstanz tatsächlich 
den Beweis seiner Einsatzfähigkeit erbringt. Natürlich ist die Rolle des kriegsver-
sehrten Fliegers mit dem populären Schauspieler Pavel Kadočnikov besetzt, nicht 
mit einem Kriegsinvaliden (wie es in zeitgenössischen amerikanischen Filmen 
mitunter vorkam).

Tatsächlich gab es Nachahmer, die sich vom Heroismus des Roman-/Filmhel-
den inspirieren ließen; allerdings war ihre Zahl weitaus geringer als die zeitgenös-
sische Propaganda vermuten ließ. Zur Illustration mag ein Beispiel von vielen ge

30	Christine Engel (Hrsg.): Geschichte des sowjetischen und russischen Films. Stuttgart/Weimar 
1999, S. 338.



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    175

nügen: „In unserer Fabrik erfüllen die gesunden Arbeiter die Norm in der Regel zu 
120–130 Prozent, aber die Kriegsversehrten liefern 180–200 Prozent. Unter ihnen 
sind 15 Blinde, Invaliden der 1. Gruppe und fünf Invaliden der 2. Gruppe.“31

Doch längst nicht alle Kriegsversehrten konnten oder wollten derart heldenhaft 
ihren Lebensunterhalt bestreiten.

Überlebensstrategien der Nichtintegrierbaren  
und Integrationsunwilligen

In der Beschreibung der Kriegsversehrten im Eingangszitat beschrieben wurden 
war dort von regulärer Arbeit keine Rede. Man konnte sich nämlich auch auf an-
dere, vielleicht sogar einträglichere Weise durchschlagen, beispielsweise durch ag-
gressives Betteln, Musizieren oder „Spekulationstätigkeit“. Die Schattenwirtschaft 
wurde in den Kriegs- und den ersten Nachkriegsjahren nur sporadisch polizeilich 
verfolgt, da sie eine wichtige Rolle bei der Versorgung der Bevölkerung mit dem 
Allernötigsten spielte. Erst Anfang der fünfziger Jahre gingen die Milizorgane im-
mer härter gegen diejenigen vor, die sich in solchen gesellschaftlichen Nischen 
eingerichtet hatten.

Natürlich gab es nicht nur die Cleveren, sondern auch diejenigen, die der Krieg 
zerstört hatte. Zahlen über Selbstmorde unter Kriegsinvaliden liegen nicht vor, 
aber man kann davon ausgehen, dass sich viele zu Tode tranken. Insbesondere 
junge Kriegsversehrte ergaben sich aus Resignation darüber, dass sie so früh schon 
„überflüssig“ geworden waren, dem Alkohol. Aber heruntergekommene schwer-
verletzte oder entstellte Veteranen, die die Gesellschaft noch lange nach Kriegsen-
de mit dem Grauen des Krieges (und dem Versagen der staatlichen Sozialfürsor-
ge) konfrontierten, passten nicht ins Bild einer „Generation der Sieger“, wie es die 
staatliche Propaganda pflegte.

Als aus dem Chaos des Krieges, der Demobilisierung und der Repatriierung 
zunehmend wieder die alte stalinistische Ordnung erstand, wurden solche nicht-
integrierbaren Kriegsopfer (mitunter auch gegen ihren Willen) in entlegene Ge-
genden/Inseln verbracht. Viele landeten in ehemaligen Klöstern, die zu sog. „In-
validenheimen“ umfunktioniert worden waren, in Wahrheit aber katastrophale 
Lebensbedingungen boten. Doch selbst unter sehr dürftigen Bedingungen konn-
ten sich manche eine eigensinnige „Gegenkultur“ bewahren:

Ganz erstaunlich und überraschend war, dass unser Vasilij, in Goricy angekommen, keineswegs 
verzagte, sondern sich im Gegenteil voll entfaltete. In das ehemalige Nonnenkloster wurden aus 
dem ganzen Nordwesten des Landes Totalamputierte gebracht, also Menschen ohne Arme und 
Beine, im Volksmund „Samoware“ genannt. Vasilij mit seiner Leidenschaft für den Gesang 
machte aus diesen Rumpfmenschen einen Chor – den „Samowar“-Chor – und fand darin den 
Sinn seines Lebens… Abends, wenn unten Dreideckdampfer… mit Passagieren an Bord an- 
oder ablegten, gaben die „Samovare“ unter Vasilijs Leitung ein Konzert… Die satten, schick ge-

31	Očerednye zadači organov social’nogo obespečenija. Materialy Vserossijskogo soveščanija 
rukovodjaščich rabotnikov social’nogo obespečenija (maj 1945 g.). Moskva 1945, S. 8–9.



176    Beate Fieseler

kleideten Dreideckspassagiere erstarrten vor Schreck und Überraschung ob der Kraft und Lei-
denschaft des Gesangs. Sie stellten sich auf Zehenspitzen und gingen auf die oberen Decks ihres 
Dampfers, um zu sehen, wer dieses Klangwunder vollbrachte. Doch im hohen Vologdaer Gras 
und im Ufergebüsch waren die menschlichen Rümpfe, die dort sangen, nicht zu sehen.32

So wurden sowjetische Touristen noch gelegentlich mit den in pittoreske Gegenden 
verbrachten Kriegsinvaliden konfrontiert, doch aus den wieder hergerichteten so-
wjetischen Metropolen waren sie verschwunden.

Helden ohne Stimme

Während man für die schwerstversehrten Kriegsinvaliden von einer staatlichen 
Politik der Unsichtbarmachung sprechen kann, sollten sich die noch arbeitsfähi-
gen unter ihnen sich nicht selbstständig zu einer Erinnerungsgemeinschaft zu-
sammenschließen dürfen. Obwohl es entsprechende Anfragen immer wieder gab. 
Bis ins Entstalinisierungsjahr 1956 (20. Parteitag der KPdSU) blieb die Bildung 
von Veteranen- und Invalidenorganisationen in der Sowjetunion verboten. Es gab 
zwar informelle Treffpunkte und Informationsbörsen, doch keine Vereinigungen, 
die als Sprachrohr für kollektiven Unmut hätten dienen können. Den Unzufrie-
denen blieb vorerst nur der (vormoderne) Weg der individuellen Eingabe, der 
Beschwerde, zumal gegen die üblichen Anerkennungs- und Rentenentscheidun-
gen keine Rechtsmittel eingelegt werden konnten. Nicht alle bekamen eine Ant-
wort. Manche erhielten eine Medaille, eine Handvoll Rubel oder einen Mantel, in 
der Regel nicht einmal das.

Erst als im Tauwetter unter Chruščev auch die Schattenseiten des Krieges und 
seine gewaltige soziale Erblast thematisiert werden konnten, waren es in erster 
Linie die Künstler, die sich mit den tragischen Aspekten des Krieges auseinander-
setzten und in diesem Zusammenhang auch mit dem Thema Invalidität (Litera-
tur, Film, Malerei und Skulptur). Und es kam zur Gründung einer Veteranenorga-
nisation, des Sowjetischen Komitees der Kriegsveteranen, das sich später zu einer 
wahrlich affirmativen Organisation entwickelte, anfangs aber über eine recht 
kämpferische „Invalidensektion“ verfügte. Diese konnte die größten Mängel der 
Invalidenversorgung zwar benennen, zu deren Behebung fehlte ihr jedoch die 
Kraft und die personelle Stärke.

Fortdauer der Mangelversorgung

Insgesamt verbesserte sich die Invalidenversorgung nur im Schneckentempo, vor 
allem wenn man sie mit der Entwicklung des Kultes um den „Großen Vaterländi-
schen Krieg“ kontrastiert, der immer bombastischer und sakraler wurde. Zwar 
erweiterte die Regierung ab 1965 (20. Siegesjubiläum) alle fünf Jahre den Katalog 

32	Kočergin, Angelova kukla, S. 174–175. 



Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991    177

von Vergünstigungen für Kriegsteilnehmer und insbesondere für Invaliden, ge-
wöhnlich zu den „runden“ Jahrestagen des Sieges. Vorgesehen war die kostenlose 
Benutzung des öffentlichen Nahverkehrs, ferner eine jährliche Freifahrt mit der 
Eisenbahn, verschiedene Steuervorteile, die bevorzugte Versorgung mit Wohn-
raum und Telefon, Nachlässe bei Mieten und Nebenkosten sowie die beschleunig-
te Annahme von Bestellungen für Möbel, Teppiche, Fernseher, Kühlschränke und 
Invalidenfahrzeuge.33 Ob mit diesen propagandistisch groß herausgestellten Leis-
tungen allerdings die beruflichen Nachteile und Lohneinbußen sowie der gesell-
schaftliche Abstieg ausgeglichen werden konnten, den viele Kriegsverletzte in den 
vergangenen zwanzig Jahren hatten hinnehmen müssen, ist mehr als zweifel-
haft.34 Aber immerhin erkannte der Staat den Anspruch auf nachholenden Aus-
gleich jetzt an und löste sich damit erkennbar von den Dogmen der Stalinzeit. 
Auch wenn sie vielen Außenstehenden als materiell Begünstigte des Regimes er-
schienen, blieben viele Kriegsinvaliden „arme Sieger“ und litten unter der Diskre-
panz zwischen sozialpolitischen Versprechen und ihrer mangelnden Einlösung. 
Dies galt vor allem für die Versorgung mit funktionstüchtigen Prothesen und 
Rollstühlen, wohl der gravierendste Schwachpunkt der sowjetischen Sozialfürsor-
ge. Erst in Folge des Afghanistan-Krieges und dem lautstarken Protest der sowje-
tischen Veteranen dieses Militäreinsatzes verbesserte sich die Lage etwas.

Wie die erneuten Appelle im Rahmen der Feierlichkeiten zur 65. Wiederkehr 
des Siegestages im Jahr 2010 gezeigt haben, sind viele der immer wieder erneuer-
ten Versorgungsversprechen (Wohnung, Telefon usw.) bis heute nicht eingelöst 
worden. Für einen Großteil der versehrten Kriegsteilnehmer wäre es jetzt ohnehin 
zu spät. Sie sind längst nicht mehr am Leben.

33	Aleksandr Glazunov: Zabota Sovetskogo gosudarstva ob invalidach vojny. Moskva 1981, S. 49–
64. Die am 1. Januar 2005 in Kraft getretene Abschaffung solcher Vergünstigungen und ihre 
Ersetzung durch Geldzahlungen hat zahlreiche Demonstrationen hervorgerufen: Hans-Hen-
ning Schröder: Landesweite Proteste gegen die Monetarisierung von Sozialleistungen. In: Rus-
sland-Analysen 53 (2005), S. 7–11.

34	Sergei Voronitsyn: The Lot of Disabled Servicemen and War Widows in the USSR Thirty-Five 
Years after Victory over Germany. In: Radio Liberty Research 167 (1980), S. 1. Im Vergleich 
zu den von Geburt an oder infolge von Unfällen Behinderten genossen die Kriegsinvaliden 
allerdings eine ganze Reihe von Privilegien.





Pavel Polian

„Das unbekannte Denkmal des namenlosen 
Repatriierten“: Repatriierte aus Deutschland 
im gesellschaftlichen Gedächtnis der Sowjet-
union und Russlands

Zum Andenken an Georgij Aleksandrovič Chol’nyj

I.

Erinnern wir uns zunächst daran, wer die Repatriierten sind, über die wir spre-
chen werden. Die beinahe sechs Millionen umfassende Gemeinschaft – die Sum-
me der Sowjetbürger, welche sich zum Kriegsende außerhalb der Grenzen der 
UdSSR befanden – stellt keinesfalls eine homogene Masse, sondern eine sehr he-
terogene und kompliziert strukturierte Menschengruppe dar. Dabei zeigt sich ein 
zweifaches Strukturierungsprinzip, dem erstens zugrunde liegt, in welcher Eigen-
schaft diese [Menschengruppe] die Sowjetunion verlassen hatte, als sie im Dritte 
Reich eintraf (Tab. 1.) und zweitens, in welcher Eigenschaft dieselben Menschen 
das Dritte Reich und einige andere europäische Länder bei ihrer Rückkehr in die 
UdSSR verließen (Tab. 2).

Infolge der Kriegshandlungen gerieten innerhalb kurzer Zeit fast neun Millionen 
Sowjetbürger und Bewohner (d. h. fast jeder zwanzigste Einwohner der UdSSR!) in 
Territorien außerhalb Grenzen der UdSSR (nach deren Verlauf zum 22 Juni 1941) 
und unter die harte Kontrolle des Aggressors (Deutschlands), von denen 5,7 Mio., 
oder fast zwei Drittel später repatriiert, d. h. in die Heimat zurückgebracht wurde.

Tabelle 1. Vor dem Krieg auf dem Gebiet der UdSSR lebende Personen, die in Kriegszeiten ins Aus-
land verbracht wurden (in das Territorium des Deutschen Reichs, das dessen Verbündeter oder in die 
von ihnen okkupierten Länder). 

No. Kategorien Quantität

Mio. Men. %
I Zivile Internierte 0,005     0,0
II Kriegsgefangene 3,24   37,2
III (Ostarbeiter)„Vostotschniki“ 3,2   36,8
IV  „Zapadniki“ 0,85     9,8
V Volksdeutsche 0,35     4,0
VI Ingermanland-Finnen 0,06     0,7
VII „Flüchtlinge“ 1,0   11,5
VIII „Evakuierte“

Gesamt 8,7 100,0

Quelle: Pavel M. Poljan: Žertvy dvuch diktatur. Žizn’, trud, uniženie i smert’ sovetskich voenno­
plennych i ostarbajterov na čužbine i na rodine. 2-e izd. Moskva 2002, S. 135–136.



180    Pavel Polian

Tabelle 2. Personen, welche vor dem Krieg im Gebiet der UdSSR lebten und während des Krieges in 
Ausland verbracht wurden (in das Territorium des Deutschen Reichs, das dessen Verbündeter oder 
in die von ihnen okkupierten Länder) in Bezug auf die Repatriierung in die UdSSR.

No. Kategorien Quantität

Mio. Men. %
Gesamt, 
darunter:

8,7 100,0

A Gestorben oder getötet 2,1   24,1
B Repatriiert durch die Deutschen („Rückkehrer“) 0,15     1,7
C Selbst-initiiert Repatriierte 0,4     4,6
D Vom Staat Repatriierte 5,35   61,5
E Repatriierungsverweigerer („Nichtrückkehrer“) 0,7     8,1

Quelle: Poljan: Žertvy dvuch diktatur, S. 141.

Der Menschenstrom Richtung Westen (Tab. 1.) lässt sich in insgesamt acht 
Kontingente aufteilen, welche sich in Qualität und Quantität grundlegend vonei-
nander unterscheiden. Nämlich: I. Internierte Bürgerliche; II. Sowjetische Kriegs-
gefangene; III. Ostarbeiter –„Vostočniki“; IV. Ostarbeiter – „Zapadniki“; V. Sowje-
tische Deutschstämmige (Volksdeutsche); VI. Ingermanland-Finnen (Volksfin-
nen); VII. „Flüchtlinge“ und VIII. „Evakuierte“. Man kann von ungefähr 5,45 Mio. 
Zivilisten und 3,25 Mio. Kriegsgenfangenen sprechen. Insgesamt betrug die Zahl 
der umgesiedelten sowjetischen Bürger nach unserer Berechnung ungefähr 8,7 Mio. 
Menschen.1

Doch was geschah mit diesen knapp neun Millionen, welche Schicksale haben 
sie in der Fremde erwartet und wie begegneten sie dem 9. Mai 1945?

Ungefähr 6,6 Mio., das heißt fast drei Viertel der 8,7 Mio. Verschleppten haben 
bis zum Tag des Sieges überlebt, welcher übrigens für einen Teil von ihnen, für die 
Kollaborateure, zum Tag der Niederlage wurde. Mit Berücksichtigung (d. h. ab-
züglich) der Nichtrückkehrer sowie der „Rückkehrer“ waren von der eigentlichen 
Repatriierung ca. 5,75 Mio., oder zwei Drittel der von den Deutschen verschlepp-
ten Personen, eingeschlossen auch der 1,15 Mio. der sogenannten „im Inneren 
verschleppten Personen“, das heißt von der Roten Armee, wenngleich nicht zu-
hause, aber auch nicht westlicher der sowjetischen Grenzen befreiten und der 
gleichen strikten Prozedur der Repatriierung und der Filtration wie die Befreiten 
im Ausland unterworfenen, betroffen.2

Ungefähr drei Fünftel der Sowjetbürger, welche vom Krieg ins ehemalige Reich 
vertrieben worden waren landeten in dessen westlichen Gebieten, die von Eng-
land, den USA und Frankreich okkupiert waren. Ungeachtet der Abkommen von 
Jalta und der im Ganzen auf Befriedung ausgelegten Politik der drei Länder ge-
genüber der UdSSR, entfielen auf ihre Zone praktisch 100% der ideologischen 

1	 Pavel M. Poljan: Žertvy dvuch diktatur. Žizn’, trud, uniženie i smert’ sovetskich voennoplen­
nych i ostarbajterov na čužbine i na rodine. 2-e izd. Moskva 2002.

2	 Dabei ist unbekannt, ob diese Zahl Sowjetbürger miteinschließt, welche in dem Teil des ehe­
maligen Ostpreußen gelandet sind, der im August 1945 zur Kaliningrader Oblast’ wurde.



„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“    181

„Nichtrückkehrer“. Daher waren bis zu 56% der in die UdSSR zurückgebrachten 
Bürger aus den Gebieten repatriiert worden, welche von der Roten Armee befreit 
wurden.

Diese Repatriierten lassen sich wiederum in Bezug auf die Strukturierung der 
nach Westen verschleppten Sowjetbürger betrachten (wie in Tab. 1). Jedoch verein-
facht sich diese Struktur hier beträchtlich – hauptsächlich dadurch, dass die Kon-
tingente I, III, VII und VIII faktisch ihre individuellen Spezifika verloren und nun 
ein neues Kontingent bildeten – das der Sowjetbürger. Statistisch beinhaltete es 
scheinbar auch die Kontingente V und VI, obwohl diese nach der Aussonderung 
ein anderes Schicksal erwartete, welches eindeutig Deportationscharakter hatte 
und statistisch mehr oder weniger abgesondert und fixiert war (siehe unten).

Als einheitliche Kontingente, wenn auch nur annähernd, verblieben dement-
sprechend nur die folgenden Kategorien bewahren: ehemalige zivile Arbeitskräfte, 
ehemalige sowjetische Kriegsgefangene3, die Ostarbeiter – „Zapadniki“, sowjeti-
sche Deutsche (Volksdeutsche) und die Ingermanland-Finnen („Volksfinnen“).

Die Repatriierung betraf mehr als fünf Millionen Menschen, und ihr Leben 
wurde künftig dadurch geprägt, dass diese einen Zwangs- oder zumindest unfrei-
willigen Charakter hatte. Das hatte keinesfalls zu bedeuten, dass Jeder und Jede 
zwangsrepatriiert wurde, nach dem brutalen Szenario der innerstaatlichen De-
portation und Konvoiierung. Dafür bestand praktisch keine Notwendigkeit, denn 
die große Mehrheit der Repatriierten wollte nach Hause zurückkehren – zu ihren 
Häusern oder deren Trümmern, zu ihren Verwandten oder zu deren Gräbern. Die 
Unfreiwilligkeit bestand darin, dass die Organe, welchen die Durchführung der 
Repatriierung anvertraut wurde, sich nicht mit den entsprechenden Wünschen 
und Stimmungen auseinandersetzten: Laut dem Abkommen von Jalta mit Groß-
britannien und den USA (später wurde ein analoger Vertrag auch mit Frankreich 
unterzeichnet) betraf die Repatriierung alle Sowjetbürger ohne Ausnahme. Des-
wegen wäre der richtige grammatikalische Begriff im Russischen nicht etwa der 
„sich Repatriierende“ (repatiirujuščijsja) sondern der „repatriiert Werdende“ (re-
patriiruemyj) (die Literatur kennt beide Formen).

Die Möglichkeit, sich gesetzestreu nicht zu repatriieren zu lassen, bestand nur 
für diejenigen, die keine Sowjetbürger gewesen sind. Diejenigen, die Versuche un-
ternahmen, sich der Repatriierung zu entziehen und für immer im Westen zu 
bleiben, d. h. die sogenannten „Nichtrückkehrer“, wurden einfach als Gesetzlose 
und a priori als Verräter und Verbrecher gebrandmarkt, welche der Auffindung, 
der Erfassung und der Deportation unterlagen.

Neue Akzente, die von der Filtration diktiert wurden, waren – erstens: Bist du 
ein Sowjetbürger oder nicht? Und zweitens: Bist du ein Kollaborateur oder nicht?

Die Kriterien der Filtration wandelten sich im Laufe der Zeit, diese hingen von 
der Phase des Krieges, der Auslastung von Kapazitäten der Filtrationsorgane in 
den Filtrationsgebieten, vor allem aber von der Zugehörigkeit zu den typologi-

3	 Kurz vor dem Ende des Krieges konnte ein Teil der Kriegsgefangenen aus ihren Lagern in die 
der Zivilisten gelangen und dadurch ihren Repatriierten-Status aufwerten.



182    Pavel Polian

schen Merkmalen ab (Mann oder Frau, ehemaliger Kriegsgefangener oder ehe-
maliger Ostarbeiter usw.). Aus zahlreichen Zeugnissen der ehemaligen Konzen
trationslagerinsassen folgt, dass der bloße Aufenthalt in diesen Anstalten das Miss-
trauen der Filtrationsorgane nicht gesenkt hatte: wenn du schon die Hölle überlebt 
hast, wurde dir dabei vielleicht geholfen und bist du dann nicht ein Agent der 
Faschisten? Noch zynischer war das Misstrauen gegenüber den überlebenden Ju-
den (zum Beispiel jüdischen Kriegsgefangenen): „Wie hast du, Abraham, denn 
bloß überlebt?“ – das war die erste Frage, die ihnen in einem vorschriftsgemäßen 
Anfall des Misstrauens gestellt wurde.

Anhand der beiden gemeinsamen Direktiven (beide vom 18 Januar 1945) des 
Oberbefehlshabers des Hinterlandes der Roten Armee T. Chrulev und des Beauf-
tragten der SNK der UdSSR in Sachen Repatriierung F. Golikov4, sollten die Re-
patriierten in folgende Kategorien aufge- und verteilt werden:
– � ehemalige Kriegsgefangene (Soldaten und Unteroffiziere): in die SDP (Sammel- 

und Durchgangspunkte) der Armee, nach der Überprüfung durch die SMERŠ – 
in Reserven der Armee- und Fronteinheiten;

– � ehemalige Kriegsgefangene Offiziere: in die Speziallager des NKVD;
– � Kriegsgefangene und Zivilisten, welche in den deutschen Spezialformationen 

gedient haben, Angehörige der Vlasovarmee, Polizeieinheiten und andere Ver-
dächtige: in die Sonderlager des NKVD;

– � Inhaftierte Zivilbevölkerung (d. h. die Ostarbeiter): in die Kontrollpunkte der 
Front und in die Grenzkontroll- und Filtrationspunkte des NKVD (proveročno-
fil’tracionnye punkty NKVD, PFP). Nach der Überprüfung durch die Kommis-
sion bestehend aus den Vertretern des NKVD, NKGB und SMERŠ – Männer 
im Einzugsalter in die Reserveeinheiten der Front oder der Bezirke, der Rest – 
an den ständigen Wohnort (aber mit dem Verbot der Ansiedlung in Moskau, 
Leningrad und Kiew);

– � Einwohner im Grenzbereich: in die PFPs;
– � Waisenkinder: in die Kinderheime und Herbergen der Volkskommissariate 

für Bildung und Volkskommissariate für Gesundheit der verbündeten Repu
bliken.

Die Überprüfung sollte zehn bis 15 Tage dauern, doch ihr Charakter und ihre 
Gründlichkeit waren von Kontingent zu Kontingent unterschiedlich: Die Über-
prüfung der Kriegsgefangenen dauerte bis zu zwei Monate, die der Zivilbevölke-
rung hingegen zwischen fünf und 15 Tagen, allerdings im Wissen, dass jeder zu-
sätzlich von den Organen des NKVD am Wohnsitz überprüft werden würde (und 
verdächtige Personen sollten sowieso in die Speziallager des NKVD verfrachtet 
werden, wo man sie dann ohne Eile und anständig überprüfen würde!5). Faktisch 

4	 Poljan, Žertvy dvuch diktatur, S. 359–360.
5	 Viktor N. Zemskov: Repatriacija sovetskich graždan i ich dal’nejšaja sud’ba (1944–1956 gg.). 

In: Socialogičeskie issledovanija 5/1995. S. 3–13 mit Verweis auf: GARF Moskau, f. 9408, op. 1, 
d. 7, l. 3. Den Anweisungen nach unterlagen folgende Kategorien der Verhaftung und dem 
Prozess: Kommandeure der Polizeieinheiten, der „Volkswache“, der Volkspolizei, der Russi­
schen Befreiungsarmee, der Nationallegionen u. a.; Mannschaften der obigen Organisationen, 



„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“    183

wurden die geplanten Fristen selbstverständlich überzogen und die Menschen 
wurden deutlich länger an den Kontrollpunkten festgehalten.

II.

Es muss betont werden, dass praktisch dem ganzen Kontingent der Repatriierten 
das staatlich auferlegte Stigma der Unzuverlässigkeit anhaftete. Das Wort „Repa
triierter“ hat einen fest etablierten negativen Beigeschmack erhalten.6 Wie das 
Merkmal, unter der Okkupation gelebt zu haben, oder Verwandte im Ausland zu 
haben, so war die Zugehörigkeit zu den Repatriierten ein schwerwiegender büro-
kratischer „Schwarzer Fleck“ und zog zahlreiche Beschränkungen in der Karriere 
und im Alltag nach sich. Dabei war die Palette der ihnen zur Last gelegten „Sün-
den“ breit: vom Vorwurf des „Verrats“ gegen alle ehemaligen Rotarmisten bis zur 
„Kollaboration“, gerichtet an alle zivilen Arbeitskräfte; Ostarbeiter-Frauen, wie 
auch Frauen, welche der Okkupation ausgesetzt waren, mussten sich des Öfteren 
den Vorwurf der Prostitution gefallen lassen („Bettvorleger der Deutschen!“ u. Ä.).

Unter den Millionen Repatriierten waren mehrere Hunderttausend Menschen, 
die im Grunde zu denselben Kontingenten gehörten, welche während des Krieges 
brutalen ethnischen Deportationen ausgesetzt wurden. Vor allem sind das Vertre-
ter jener „repressierter Völker“, deren Gros in den Jahren 1941–1942 oder 1943–
1944 deportiert wurde. Zuallererst entledigte man sich der Deutschen und Fin-
nen: Sie wurden nicht demobilisiert, jedoch aus den Militäreinheiten abgezogen 
und in die Arbeitskolonnen des NKVD befördert.7 Dabei wurden ihnen ihre Mi-
litärpapiere abgenommen und durch zeitweilige Bescheinigungen ersetzt.

Die Vertreter dieser aus dem Kaukasus oder der Krim in den Jahren 1943–1944 
deportierten Ethnien wurden nach Alma-Ata verbracht und der Abteilung Son-
dersiedlungen des NKVD der Kasachischen SSR unterstellt, welche ihnen die wei-
tere Richtung vorgab. Im Mai 1944 wurden aber ca. 11 000 Reservisten – Tschet-
schenen, Inguschen und Karatschaier – der NKVD-Verwaltung der Jaroslavskaja 
und Ivanovskaja Regionen unterstellt.8 Insgesamt wurden ca. 157 000 Menschen, 
Vertreter der „bestraften Völker“, darunter 5943 Offiziere, 20 209 Feldwebel und 
130 691 Soldaten in die Sondersiedlung aus der Armee aufgenommen.9

die sich aktiv an den Bestrafungsaktionen beteiligt haben; ehemalige Rotarmisten, die die 
Seite gewechselt hatten; Bürgermeister, Große NS-Funktionäre, Mitarbeiter der Gestapo und 
anderer deutscher Straf- und Geheimdienstorgane; Dorfälteste, die aktive Kollaborateure der 
Okkupanten gewesen sind. (GARF Moskau, f. 9408, op. 1, d. 7, l. 3). 

6	 Die negative Konnotation ließ erst Anfang der 1960 Jahre nach, zu Zeiten einer gänzlich an­
deren klassischen Repatriierungswelle – die der armenischen Repatriierung aus Frankreich 
und den Nahostländern in die Armenische SSR.

7	 Zum Beispiel datiert GKO (Staatskomitee für Verteidigung) Verordnung über die Finnen in 
der Armee auf den 03. 04. 1942. 

8	 Nikolaj F. Bugaj: L. Berija – I. Stalinu: „Soglasno vašemu ukazaniju …“. Moskva 1995, S. 109–111.
9	 Nikolaj F. Bugaj: Pravda o deportacii čečenskogo i ingušskogo narodov. In: Voprosy istorii 1990. 

Nr. 7. S. 32–44, S. 41.



184    Pavel Polian

Rechnet man die Zivilisten mit ein, so stellt sich heraus, dass das größte Kon-
tingent zweifelsfrei von sowjetischen Deutschen gestellt wird. Zum Ende des Krie-
ges zählte man 949 829 Deutsche in Sondersiedlungen und in den Reihen der Ar-
beiterarmee, in der Nachkriegszeit stieg die Zahl um 120 192 Repatriierte, d. h. 
ungefähr um ein Drittel der ca. 350 000 „Volksdeutschen“, welche vom Dritten 
Reich in den von der Wehrmacht okkupierten und in die Privilegien des deut-
schen Lebens miteingeschlossenen (z. B. mit dem Recht auf und mit der Pflicht 
zum Dienst in der Administration oder sogar in der SS und SD) Territorien regis-
triert wurden.10 Die restlichen zwei Drittel kamen entweder um oder hatten 
Gründe, sich nicht so sehr um die Rückkehr in die UdSSR zu bemühen und wa-
ren mit der kategorischen Ablehnung ihrer Repatriierung erfolgreich.

Das zweite Massenkontingent bildeten die sowjetischen Finnen, genauer die 
Ingermanland- Finnen. Zusammen mit den Deutschen wurden sie von Deporta-
tionen mit präventivem Charakter erfasst: Bereits 1935 wurden sie zum ersten 
Mal aus den Grenzgebieten des Leningrader Bezirks und Karelliens ausgesiedelt, 
zum zweiten Mal im September 1941, zusammen mit den Deutschen, aus dem 
Leningrader Bezirk. Dennoch wurden nicht alle Finnen damals evakuiert und 
die Verbliebenen wurden im März 1942, insbesondere am 9. und 26. März, ent-
sprechend dem Beschluss des Militärrates der Leningrader Front aus Leningrad 
und Umgebung ausgesiedelt. So wurden vom 27. bis 29. März 1942 3 500 Fami-
lien, oder ca. 9000 Menschen ausgesiedelt.11 Diese wurden zum Großteil in weit 
entlegene Gebiete umgesiedelt – in die Regionen Irkutsk, Krasnojarskij Kraj und 
in die Jakutische ASSR, viele wurden in den Fischereikolchosen an der Lena und 
deren Zuflüssen eingesetzt. Dabei zählten die Finnen zu den Administrativ-Aus-
gesiedelten, erst ab dem 29. Dezember 1944 wurden sie als Sonderumgesiedelte 
erfasst.12

Dennoch gelangten etwa 65 000 Ingermanland-Finnen unter die deutsche Ok-
kupation. Als Vertreter der Titularnation eines Verbündeten Deutschlands genos-
sen sie wie die „Volksdeutschen“ große Privilegien. Als sich 1943/44 ein Umbruch 
im Krieg abzeichnete, wurden sie von den Deutschen über Estland nach Finnland 
„evakuiert“.

Unter den Angriffen der Roten Armee hat Finnland bereits am 4. September 
1944 die Beziehungen zu Deutschland abgebrochen, am 15. September Deutsch-
land sogar den Krieg erklärt. In Moskau wurde am 19. September ein Waffenstill-
stand zwischen Finnland und der UdSSR sowie England vereinbart. In diesem 
Licht erscheint der Beschluss über die Repatriierung von ungefähr 62 000 sowje
tischen Ingermanland-Finnen in die UdSSR vollkommen natürlich. Entsprechend 
des Beschlusses des Staatlichen Verteidigungskomitees vom 19. November 194413 

10	Viktor N. Zemskov: K voprosu o repatriacii sovetskich graždan 1941–1955 gg. In: Istorija SSSR 
4/1 990. S. 26–41., S. 8. 

11	Laut anderer Angaben ca. 40 000 Finnen (siehe: Kurapceva N. “…I Muchin, syn Suokasa”. // 
Smena (Leningrad). – 1991.– 26 Juni).

12	Nikolaj F. Bugaj: L. Berija – I. Stalinu, S. 192.
13	Beschluss des Staatlichen Verteidigungskomitee der UdSSR (GKO) Nr. 6973.



„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“    185

sollten sie in die UdSSR zurückgebracht werden, jedoch nicht in ihre Wohnstät-
ten vor dem Krieg, sondern in die Regionen Jaroslavl’, Kalinin (Tver’), Novgorod, 
Pskov und Vele Luki: Sie erhielten den Status der Administrativ-Ausgesiedelten, 
diese Aussiedlung war aber im Grunde eine milde Form der ethnischen Deporta-
tion nach dem Muster der „bestraften Völker“.14

Die Sowjetische Repatriierungsmission, mit Oberst Filatov an der Spitze, wurde 
am 3. November 1944 aufgestellt und hat bereits am 14. November ihre Tätigkeit 
in Helsinki aufgenommen. Die Finnische Seite in Gestalt des Inspektors der 
Kriegsgefangenenlager Oberst Spåre hatte 62 000 Ingermanland-Finnen deklariert. 
Dass sie „nach ihrem Wunsch in Finnland aufgenommen wurden“ sorgte für 
Skepsis und Kritik seitens der sowjetischen Offiziere. Auf finnischem Gebiet wur-
den 23 SDPs und 1 Weiterleitungspunkt (Nurmi) eingerichtet; Auf sowjetischer 
Seite arbeiteten der SDP in Wyborg und die GFPs in Wyborg und Sortawala.

Faktisch begann die Repatriierung auf diesem Gebiet noch früher – am 13. Ok-
tober 1944, als am Kontrollpunkt in Wyborg die erste Partie, 916 Internierte aus 
Schweden, ankam. Strenggenommen begann sie mit einer anderen Kategorie so-
wjetischer Bürger – den ehemaligen Kriegsgefangenen, von denen in Finnland ca. 
47 000 weilten.15 In der Zeit zwischen 13. und 20. Oktober wurden 12 551 Men-
schen aufgenommen, darunter 11 727 Kriegsgefangene und 724 Zivilisten. Zum 
5. November erreichte die Zahl der aus Finnland Repatriierten 43 040 Menschen, 
darunter 1475 Zivilisten. Alle Kriegsgefangenen, ausgenommen der Kranken und 
Verwundeten, wurden unverzüglich in die Speziallager des NKWD gebracht. Von 
den Zivilisten wurden 1010 Menschen (oder 68,5%) in die Wohnsitze weitergelei-
tet, mit dem Rest hat man sich im GFP Wyborg und Sortawala auseinanderge-
setzt.16

Der Hauptstrom der Ingermanland-Finnen setzte etwas später ein. Diese wur-
den zwar nicht in ihre Heimat gebracht, jedoch auch nicht ins Niemandsland, 

14	An der Stelle sollte erwähnt werden, welch bitteres Schicksal die Ingermanland-Finnen und 
Finnen erwartete, die die Sowjetmacht im März 1942 noch aus Leningrad und dessen Umge­
bung aussiedeln konnte. Insgesamt wurden 44 737 „Finnen-Sonderaussiedler“ (so ist das 
Kontingent in den NKVD-Akten vermerkt) in Speziallager gebracht, von ihnen mehr als 2/3 
nach Sibirien (17 837 — Krasnojarskaja, 8267 — in die Irkutskaja und 3602 — in die Omska­
ja Regionen), der Rest в Volgorodskaja und Kirovskaja Regionen. Vgl. Viktor N. Zemskov: 
Specposelency (1930–1960 gg.). In: Jurij A. Poljakov (Hrsg.) Naselenie Rossii v 1920–1950-e 
gody: čislennost’, poteri, migracii. Sbornik naučnych trudov. Moskva 1994, S. 145–194, S. 159, 
mit Verweis auf: GARF Moskau, f. 9479, op. 1, d. 107, l. 23–70. Erst am 28. 01. 1946 wurden 
die Finnen und Ingermanland-Finnen per Beschluss des NKVD aus den Sondersiedlungen 
entlassen, doch später rückwirkend nach der POS Verordnung (Präsidium des Obersten Sow­
jets) vom 22. 06. 1941 als Administrativ-Deportierte wiederaufgenommen (sprich als „Sozial 
gefährliches Element, welches aus den sich im Kriegszustand befindenden Regionen ausgewiesen 
wurde).

15	Erinnern wir uns, dass laut finnischen Angaben die finnische Armee im Krieg mit der UdSSR 
1941–1944 64. 188 sowjetische Soldaten und Offiziere gefangen genommen hat. Von ihnen 
starben 19 016 (oder 29,6%) in Gefangenschaft, 712 (1,1%) entkam aus der Gefangenschaft, 
2048 (3,2%) verblieb bei den Deutschen, 42 412 (66,1%) wurde repatriiert.

16	Berija an Stalin, vom 18. 10. 1944, 21. 10. 1944 und 07. 11. 1944 (GARF, f. 9401, op. 2, d. 67, l. 
8, 46, 300).



186    Pavel Polian

sondern in die europäischen Regionen der UdSSR, welche unter Krieg und Okku-
pation stark gelitten hatten (mit Ausnahme allenfalls der Region Jaroslavl’). Auf 
diese Weise wurden 15 800 Familien oder 63 200 Menschen auf die Gebiete Kali-
nin (4500 Familien/18 000 Menschen), Jaroslavl’ (5500/22 000), Novgorod (2800/ 
9800), Pskov (1500/6000) und Velikie Luki (1500/6000) verteilt.17 Am 23. Novem-
ber 1944 leitete Černyšev eine Kopie des Regierungstelegramms No. 2236 des Vor-
sitzenden des Rats der Volkskommissare der Finnisch-Karelischen SSR, des Ge-
nossen Prokkonen, an Golikov weiter, in dem Prokkonen gegen die Ansiedlung der 
aus Finnland zurückkehrenden, ersten zweieinhalb Tausend Ingermanland-Finnen 
in andere Regionen der UdSSR protestiert und auf ihrer Rückkehr in die Finnisch-
Karelische SSR bestanden hatte. Unter dem Beschluss litt auch die Leningrader 
Region.18

In der Zeit zwischen dem 5. Dezember 1944 und dem 15. Januar 1945 wurden 
insgesamt 97 104 Menschen aus Finnland repatriiert, darunter 55 738 Ingerman-
land-Finnen und deren Familienangehörige,19 41 374 ehemalige Kriegsgefangene 
und in den folgenden dreizehneinhalb Monaten – nochmals 3791 Menschen, un-
ter ihnen 1409 Kriegsgefangene.

Finnland wurde 1944 zum wichtigsten Lieferanten von Repatrianten in die 
UdSSR (23 955 Menschen). Dahinter lagen Italien und Frankreich (entsprechend 
4470 und 1347).20

Die Idee der „Repatriierung“ erwies sich auch im innersowjetischen Maßstab 
als verlockend: 1946 taten sich Initiativen zur „Korrektur des Übereifers“ der Ver-
gangenheit und zur Rückkehr der einen oder anderen Kategorie der deportierten 

17	Allein zur Aussiedelung aufs Land und „im Rahmen der Aufstockung“ in die Kolchosen in 
die Kalininskaja Region waren ursprünglich 3,5 Tausend Familien vorgesehen. Siehe: Be­
schluss Nr. 166 des Büros des Kalininskij Obkom (Regionalverwaltung) KPdSU(b) und des 
Ispolkom (Exekutivkomitees) des Regionalen Sowjets der Volksdeputierten vom 22. 11. 1944 
über die „Repatriierung aus Finnland der zuvor in der Leningrader Oblast’ sesshaften in­
germanländischen Bevölkerung“. Im begleitenden Briefwechsel ist zudem ein vom 04. 12. 1944 
datierter, an Golubev adressierter Brief vom Sekretär des Kalininskij Obkom Bojcov enthal­
ten, mit dem Vorschlag der Ansiedelung von zusätzlich 1000 weiteren Familien Ingerman­
land-Finnen. Dieser Vorschlag wurde, den Resolutionen zufolge, angenommen. (GARF, 
f. 9526, op. 1, d. 21, ll. 19–22, 32, 52–54).

18	So ist in einem Schreiben vom 21. 05. 1946 des Vorsitzenden des Exekutivkomitees des Lenin­
grader Regionalsowjets N. Solov’ev an den Stellvertreter des Vorsitzenden des SNK (Rat der 
Volkskommissare) V. Molotov von einem großen Mangel an Arbeitskräften die Rede. Dieser 
kam durch die Aussiedlung sowie die Nichtrückkehr eines Teils der ingermanländischen Be­
völkerung aus Deutschland zustande: Von den Zwangsausgesiedelten 275 Tausend kehrten 
stand 01. 01. 1946 nur 155 Tausend zurück (AVP RF, f. 082, op. 30, p. 128, d. 12, l. 52).

19	Nach anderen Angaben (Zemskov: Specposelency (1930–1960 gg.), S. 160) – 55 942 Menschen 
anhand des Berichts-1, 44 246 Menschen, letztere beinhaltet aber offenbar nur ethnische In­
germanland-Finnen. (Bericht -1, l. 228–229).

20	Zemskov, K voprosu o repatriacii sovetskich graždan 1941–1955 gg, S. 30. Die restlichen Län­
der: Schweden (533), das damals noch nicht existierende Polen (318), Ägypten (282), Rumä­
nien (261), Deutschland (195), Ungarn (153), Griechenland (41), Dänemark und die Nieder­
lande (1–2 Menschen). Diese Angaben sind möglicherweise zu niedrig und bestimmt unvoll­
ständig, da sie offensichtlich mindestens nicht die Repatriierten aus den USA und England 
von 1944 beinhalten.



„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“    187

Kontingente auf der Ebene der Sowjetrepubliken auf. So wandten sich der Vorsit-
zende des Rats der Volkskommissare der Lettischen SSR Vilis Lacis, sowie der Se-
kretär des ZK KP(b) Lettlands, Jan Kalnberzin, mit einem Brief an Molotov, in 
welchem sie die Notwendigkeit der Rückkehr von Letten, die in der Wehrmacht 
gedient hatten, aus der Verbannung in ihre Heimat deutlich machten. Das Vorha-
ben wurde vom sowjetischen Innenminister Kruglov unterstützt, der seinerseits 
vorschlug, diese Initiative auf Litauen, Estland und Moldawien auszuweiten und 
sogar den entsprechende Beschlussentwurf des Ministerrates vorbereitet hatte.21 
Auch der Sekretär des ZK KP(b) Georgiens Čarkviani wandte sich am 9. Juli 1946 
mit einem Brief an Berija: Er bat um die Umsiedlung der Repatriierten Georgier, 
Armenier und Aserbaidschaner aus entlegenen Lagern in der UdSSR in analoge 
Einrichtungen in Georgien, Armenien und Aserbaidschan. Zum 14. August wurde 
sogar ein entsprechender Beschlussentwurf des Ministerrates22 vorbereitet, Berija 
hat diese Anfänge jedoch scheinbar nicht unterstützt.

Die repressive Politik, darunter auch die Zwangsumsiedlungen, wurden 1947 
wieder aufgenommen und haben sich 1948 deutlich verstärkt. Eine außerordent-
liche Bedeutung hatte die Verordnung des Präsidiums des Obersten Sowjet vom 
21. Februar 1948 „Über die Aussiedelung besonders gefährlicher Staatsverbrecher 
nach der Strafverbüßung in entlegene Gebiete der UdSSR“. Personen, die ihre 
Strafe noch in den Sonderlagern und Gefängnissen verbüßten, erwartete nach 
Ablauf der Gefängnisstrafe automatisch eine neue Bestrafung: Die Aussiedlung in 
solche „Kurorte“ wie Kolyma, Sibirien (Krasnojarskij Kraj und Region Novosi-
birsk, jedoch mindestens 50 km nördlich der Transsibirschen Eisenbahnlinie) 
und Kasachstan (mit Ausnahme der Regionen Alma-Ata, Gurevsk, Süd-Kasachas-
tan, Aktjubinsk, Ost-Kasachastan und Semipalatinsk)

Von besonderer Bedeutung ist die Tatsache, dass die Verordnung rückwirkend 
galt und sich auch auf diejenigen ausweitete, welche in dem Zeitraum zwischen 
Kriegsende und dem Inkrafttreten der Verordnung aus den Lagern und Gefäng-
nissen freigekommen waren (über diese Personen wurde in einer Sonderberatung 
des MGB entschieden). Eben diese Verordnung führte zum erneuten Freiheitsent-
zug für viele Repatriierte, welche ihre „Schuld“ gegenüber der Heimat, möchte 
man meinen, bereits beglichen hatten. Die erneuten Verhaftungen begannen be-
reits im Herbst 1948.

III.

Wenn man über die Memorialisierung der sowjetischen Repatriierten spricht, so 
muss man konstatieren, dass die wissenschaftliche Untersuchung fast ihre einzige 

21	Vgl. Wladimir A. Kozlov (Hrsg.): „Osobaja papka“ L.P. Berii : iz materialov Sekretariata NKBD 
– MBD SSSR, 1946 – 1949 gg. Moskva 1996, S. 31mit Verweis auf GARF, f. R-9401, op. 2, d. 145, 
l. 386–392.

22	Vgl. Ebd., S. 91, im Bezug auf GARF, f. R-9401, op. 2, d. 145, l. 200–207.



188    Pavel Polian

Erscheinungsform darstellt. In den 1990er und 2000er Jahren erschienen die ers-
ten der Repatriierung gewidmeten Arbeiten von Viktor N. Zemskov, Pavel M. Po-
lian sowie etwas später Jurij N. Arzamaskin, Ulrike Goeken u. a.

Was die Aufbereitung der Repatriierungsthematik in den Museen betrifft, so 
kann man dieser lediglich in polnischen Museen begegnen. Im Museum der 
Kriegsgefangenschaft in Łambinowice (ehem. Lamsdorf), in der Gedenkstätte 
Oświęcim (Auschwitz)23, zukünftig auch im Museum des Zweiten Weltkrieges in 
Gdańsk (Danzig), wo Ausstellungen, die sich mit den sowjetischen Kriegsgefange-
nen beschäftigen bereits vorhanden oder in Planung sind, wobei in Gdańsk auch 
ihre Repatriierung ausgeleuchtet werden soll.

Was Russland selbst betrifft, so sind temporäre Ausstellungen, die der Zwangs-
arbeit und den sowjetischen Kriegsgefangenen gewidmet sind, das einzige was bis 
jetzt geschah. Initiiert in der Regel von der deutschen, nicht der russischen Seite 
entfiel die Finanzierung gänzlich auf die deutschen Partner. Dauerhafte Museali-
sierung nicht nur der Repatriierung, sondern auch der Kriegsgefangenschaft und 
der Zwangsarbeit ist in Russland kaum vorhanden. Und das bei den Millionen-
kontingenten und den Millionen Opfern!

Im Museum des Großen Vaterländischen Krieges auf Poklonnaja Gora findet 
man die winzige Abteilung „Tragödie der Völker“ mit Schautafeln über Kriegsge-
fangene und Ostarbeiter (praktisch ohne Exponate). In anderen Moskauer Muse-
en, im Zentralmuseum der Russischen Streitkräfte, im Staatlichen Historischen, 
im Museum der Sozialgeschichte Russlands sowie im Militär-Medizinischem Mu-
seum in St. Petersburg ist die Präsentation der Thematik verschwindend gering 
(dabei befinden sich in ihrem Besitz sehr interessante Exponate).

Die vermutlich einzige Ausnahme bildet eine kleine Ausstellung im Museum 
der Deutschen Antifaschisten in Krasnogorsk. In den 1990er Jahren aufgekom-
men, stellt die Thematik der sowjetischen Kriegsgefangenen als Konzept immer 
noch auf tönernen Füßen. Die Versuche des ehemaligen Direktors des Museums 
Arkadij Krupennikov das Museum zum einzigartigen Museum der „Tragödie der 
Gefangenschaft“ umzugestalten, trafen auf den geschlossenen Widerstand des 
Kultur- sowie des Verteidigungsministeriums, welchen der schon in die Jahre ge-
kommene Krupennikov nicht überwinden konnte.

So ist es nicht verwunderlich, dass keine „Glorifizierung“ der Repatriierten in 
der UdSSR und Russland stattfindet, dass es keine einzige Gedenkstätte oder we-
nigstens eine Erinnerungstafel zu ihren Ehren gibt. Es gibt sie allerdings auch we-
der in der Ukraine noch in Weißrussland.

Die Hauptursache dafür ist das vollkommene Fehlen einer „Lobby“ der repat-
riierten Kontingente. Weder oben, in den Regierungskreisen, wo das Bewusstsein 
sich seit der Sowjetära nicht verändert hat (wo man sie immer noch als Verräter 
und Kollaborateure wahrnimmt), noch im gesellschaftlichen Bewusstsein. Selbst-
ständige Organisationen ehemaliger Ostarbeiter sind schon immer klein und 
schwach gewesen (unmittelbar in Russland gab es gar keine, von der „Assoziation 

23	Und das seit nicht allzu langer Zeit.



„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“    189

der Opfer zweier Diktaturen“ mal abgesehen, welche von der ehemaligen Ostar-
beiterin Al’dona Vladimirovna Volynskaja gegründet worden war). Die einzige 
Organisation der ehemaligen Kriegsgefangenen in der Sowjetunion war die Verei-
nigung „Blumen für Stukenbrok“24, welche von dem einzigartigen Enthusiasten, 
dem im Sommer 2013 verstorbenen Georgij Aleksandrovič Chol’nyj geschaffen 
wurde. Die Abteilung der ehemaligen Kriegsgefangenen bei dem Sowjetischen 
(Russischen) Komitee der Kriegsveteranen hatte einen geächteten Status und hat 
sich in den 2000er Jahren faktisch selbst aufgelöst. Die einzigartige Gelegenheit, 
auf der Basis der russischen Stiftung „Verständigung und Aussöhnung“ ein For-
schungszentrum zu errichten, welches sich Zwangsarbeit der Sowjetbürger wid-
men würde, wurde mit deren Auflösung Anfang 2011 stillschweigend und fahrläs-
sig vertan.25 Daher rührt auch der Titel des Aufsatzes: Das unbekannte Denkmal 
des namenlosen Repatriierten!26

Wie wenig zufällig all das ist, kann man an der Konzeption des historisch-kul-
turellen Standards erkennen, der vom Institut für Russische Geschichte der Russi-
schen Akademie der Wissenschaften (RAN) für das kommende, sogenannte „ein-
heitliche“ Lehrbuch der russischen Geschichte entworfen wurde. Zwar wird die 
Repatriierung dreimal auf dessen Seiten erwähnt, jedoch völlig losgelöst von der 
ganzen Fülle und vom Maßstab des Geschehenen als historisches Ereignis.27

IV.

Mit gutem Grund wachsen heute die Zweifel an der die Idee eines gesamteuropä-
ischen historischen Gedächtnisses, da die geschichtliche Erinnerung wesentlich 
durch nationale Wahrnehmungsmuster geprägt wird. Ein Konsens zwischen 
Deutschland und Russland in diesen Fragen besteht nicht und es ist kaum anzu-
nehmen, dass er erreicht wird.

Doch das Wichtigste: Auch innerhalb Russlands besteht kein Konsens (wie ver-
mutlich auch innerhalb Deutschlands) und im Kontext und aus dem Blickwinkel 

24	In Anlehnung an die deutschen Arbeitskreis „Blumen für Stukenbrok“; vgl. den Beitrag von 
Jürgen Zarusky in diesem Band.

25	In Weißrussland und in der Ukraine wurden Schwesterorganisationen gegründet. Glückli­
cherweise verschwand das Archiv der russischen Stiftung nicht, sondern wurde teilweise ins 
GARF übergeben. 

26	Wobei man, unter Berücksichtigung der Tatsache, dass unter den Millionen Repatriierten 
Hunderttausende deportierte Kontingente waren, die ersten kleinen Schritte auf dem Weg 
der Memoralisierung der Deportation, die in Russland dennoch vorhanden sind, erwähnen 
muss. Vgl. dazu Pavel M. Poljan: Uvekovečivanie pamjati o deportirovannych – delo ruk sa­
mich deportirovannych. Zametki o memorializacii total’nych nasil’stvennych migracij. In: 
Neprikosnovennyj zapas 3/2010. S. 30–48.2010; Pavel M. Poljan, Irina Flige: Rukotvornaja 
pamjat’ ob ėtniceskich deportacijach: nacional’nye obrazy. In : Istorija stalinizma: repressiro­
vannaja rossijskaja provincija. Materialy mezd. konferencii (Smolensk 9–11 okt. 2009 g.) 
Moskva 2011. S. 212–236.

27	Vgl. http://www.iriran.ru/?q=node/1039 (Stand 17. 03. 2014).



190    Pavel Polian

des herrenlos gewordenen, aber dennoch „vorherrschenden“ historischen Ge-
dächtnisses des „Einigen Russland“ fehlt er sowieso.

Manchmal muss man hören oder lesen: Die Authentizität des Holocaust ist in 
der Ukraine eine andere als in Russland. Doch von wem und wie lässt sich das 
messen. Die Shoa ist ein gesamteuropäisches Ereignis und dessen Wesen ist das 
Gleiche in Auschwitz, Babij Jar, Zmiеvskaja Balka, im Stalag, wo sich versteckende 
Juden ständig enttarnt wurden, und im Ghetto, wo keiner erst entlarvt werden 
musste.

Dennoch ist die Geschichtsschreibung an sich ein außerordentlich wichtiges 
Gebiet, nicht nur für die Suche, sondern auch für das Erreichen eines Konsenses. 
Das sollte nicht den Historikern, sondern den Politikern Kopfschmerzen bereiten.

Die Historiker haben ihren Platz in den Archiven und auf den Konferenzen, wo 
sie für die Allgemeinheit forschen und sich untereinander über die Erkenntnisse 
austauschen, neue und alte Tatsachen interpretieren können. Die Basis auf dem 
Weg zu ihrem Konsens sind frei zugängliche Archive und andere Primärquellen.

Nur Historiker, die nicht nach Fakten, sondern nach bereits vorhandenen In-
terpretationen suchen, die keine vielseitige sondern eine flache, engstirnige Ge-
schichtsschreibung betreiben, die von der Politik beauftragt wurden und nicht 
gemeinsam nach der Wahrheit suchen, sondern ihren billigen Auftrag abarbeiten, 
„streiten“ sich buchstäblich.

Der Geschichtsschreibung und den Historikern könnte die theoretische Erfah-
rung der Geographie und der Geographen zugutekommen, mit ihrem Verständ-
nis von Maßstab und Polydimensionalität. Lokale, regionale, nationale und über-
nationale (z. B. paneuropäische) Geschichtsschreibungen mit unterschiedlichen 
Maßstäben im Rahmen eines einheitlichen Paradigmas. Sie können sich wider-
sprechen, sogar zueinander im Konflikt stehen, sie können sich aber nicht gegen-
seitig ablehnen, da sie auf ein und derselben Faktenbasis beruhen.

Das Schicksal schenkte mir eine einzigartige Erfahrung in Form einer Mitglied-
schaft im Aufsichtsrat des Museums des Zweiten Weltkriegs in Gdańsk, welcher 
nach einem Beschluss der polnischen Regierung ins Leben gerufen wurde. Von 
Anfang an war der angewendete Maßstab des Konzeptionskernes paneuropäisch: 
Selbst bei den bestehenden Konflikten zwischen den nationalen Geschichtsschrei-
bungen kann man eine gesamteuropäische Lösung finden. Im schlimmsten Fall 
lassen sich die Gebiete, auf denen Dissens und entsprechende „abweichenden 
Meinungen“ herrschen, bestimmen und als solche darstellen. 

Die Geschichtsschreibung ist kein Instrument der Politik und sollte sich unter 
keinen Umständen dazu erniedrigen lassen.

Aus dem Russischen übersetzt von Lev Milstein



Nina Vaškau

Die Russlanddeutschen und der Krieg: 
Erinnerungen und Empathie

Ich habe zwei Dokumente in der Hand: Das erste ist der Erlass des Präsidiums des 
Obersten Sowjets vom 28. August 1941 „Über die Umsiedlung der Deutschen, die 
in den Wolga-Rayons leben“, auf dessen Grundlage sie in der kurzen Zeit von Sep-
tember bis Oktober 1941 in Gebiete Sibiriens, Kasachstans und der Region Altaj 
deportiert wurden. Das zweite Dokument ist der Erlass des Präsidenten der UdSSR 
Michail Gorbačev „Über die Verleihung der Medaille ,Für heldenmütige Arbeit im 
Großen Vaterländischen Krieg 1941–1945‘ an in Arbeitskolonnen mobilisierte So-
wjetbürger“. Darin heißt es: „Zum Zwecke der Wiederherstellung der historischen 
Gerechtigkeit und in Hinblick darauf, dass die deutschen Sowjetbürger und So
wjetbürger anderer rechtswidrig der Zwangsumsiedlung unterworfener Völker, die 
in der Zeit des Großen Vaterländischen Krieges 1941–1945 in Arbeitskolonnen 
mobilisiert wurden, mit ihrer redlichen Arbeit zur Erringung des Sieges beigetra-
gen haben sowie geleitet von der Erklärung des Obersten Sowjets der UdSSR vom 
14. November 1989 ,Über die Anerkennung der Repressionen gegen die der Zwangs-
umsiedlung unterworfenen Völker als gesetzeswidrig und verbrecherisch und über 
die Sicherstellung deren Rechte‘, erlasse ich den Beschluss über die Verleihung der 
Medaille ,Für heldenmütige Arbeit im Großen Vaterländischen Krieg 1941–1945‘ 
an in Arbeitskolonnen mobilisierte Sowjetbürger. Die Überreichung der Medaille 
erfolgt im Namen des Präsidenten der UdSSR durch die Exekutivkomitees der 
Stadt- und Rayonssowjets der Volksdeputierten am Wohnsitz des Auszuzeichnen-
den anhand der Dokumente, die seine redliche Arbeit in den Arbeitskolonnen be-
legen.“ Unterzeichnet wurde der Erlass am 21. Juni 1991.

Zwischen diesen beiden Dokumenten liegen genau fünfzig Jahre – ein halbes 
Jahrhundert der Erinnerung und des Schmerzes. Das Gedächtnis war im Milieu 
der Russlanddeutschen, die diese Zeit erlebt hatten, über die Jahrzehnte latent 
vorhanden. Die Träger des Gedächtnisses  – Angehörige der älteren Generation 
(die der Arbeitsarmee angehört hatten) und die Generation der umgesiedelten 
Kinder (die die Belastungen der Sonderansiedlung erduldet hatten)  – waren 
durch ein Schweigegelübde gebunden (Verpflichtung zur Kenntnisnahme des Er-
lasses des Obersten Sowjets vom 26. November 1948 „Über die strafrechtliche 
Verantwortlichkeit der Personen, die während des Vaterländischen Krieges in fer-
ne Regionen der UdSSR ausgesiedelt wurden, für die Flucht aus den Pflicht- und 
ständigen Ansiedlungsorten“). Sie haben an ihre Kinder und Enkel keine Erinne-
rungen an das Erlebte weitergegeben und es auch nicht bewertet. Die Erinnerung 
zwischen den Generationen war zerrissen. In unserem Land war das Gedächtnis 
an den Krieg nahezu ausschließlich ein heroisches Gedächtnis – zur Veröffentli-
chung freigegeben und der Zensur unterworfen. Und doch sind jedem Menschen 
seine eigenen Erinnerungen geblieben.



192    Nina Vaškau

Im Milieu der Russlanddeutschen gab es verschiedene Ebenen der Erinnerung: 
Das Männergedächtnis, das mit Veränderungen des Status verbunden ist: Der 
Mann verlor seine Rolle als Hausherr, das gewohnte häusliche Leben war nicht 
mehr vorhanden, der Aufenthalt in der Arbeitsarmee war verbunden mit dem 
Erlernen eines fremden Berufs, mit Erniedrigung, der Abhängigkeit von Vorge-
setzten, von der Kommandantur. Das Frauengedächtnis bewahrte die Bilder des 
jäh verlassenen Haushalts, der Sorge um die Kinder, der Arbeitsarmee und der 
Gewalt seitens der Männerwelt (Vorgesetzte und Lagerwachen). Das Kinderge-
dächtnis hielt die letzten Bilder des Abschieds von Zuhause fest. Erika Sysenko 
(Bauer) aus dem Dorf Sarepta in der Oblast Stalingrad sind die den Nachbarn 
überlassenen Wertgegenstände in Erinnerung geblieben  – eine Pfanne und ein 
Spiegel.1 Marija Mejder denkt an den Geruch von Äpfeln zurück.2 Das Bildungs-
wesen wurde zerstört (in den deutschen Schulen wurde der Unterricht eingestellt, 
an den Orten der Deportation wurden die Kinder nicht unterrichtet), die religiö-
sen Bindungen aufgelöst (es gab keine Großmutter, die betete; die Familienfeste 
Weihnachten und Ostern wurden nicht begangen), die Familienbande zerrissen – 
häufig für immer (beide Eltern waren in der Arbeitsarmee, viele von ihnen kehr-
ten nicht zurück oder starben einige Jahre nach der Rückkehr an den Verban-
nungsort der Familie an Auszehrung). Man erinnert sich an Spott und Bedrohung, 
Prügeleien mit Altersgenossen, Hunger und Ungerechtigkeiten in der Siedlung. 
Die Kinder verstanden die Gründe nicht, warum sie umgesiedelt wurden, was bei 
ihnen zu einem Gefühl der Schutz- und Perspektivlosigkeit führte. Als sie erwach-
sen wurden, schämten sie sich und hatten den Eindruck, ihre Nationalität sei we-
niger wert als andere. So wuchs eine von 1939 bis hinein in die Fünfzigerjahre 
geborene Generation von Kindern ohne eigene Familiengeschichte auf – im Ge-
gensatz zu den anderen Bürgern des Landes, die den Krieg auf die eine oder an-
dere Weise überstanden hatten und stolz darauf waren, an ihm an der Front oder 
im Hinterland teilgenommen zu haben.

Erst Anfang der 1990er-Jahre erhielt das Gedächtnis der Russlanddeutschen die 
Möglichkeit, sich mit staatlicher Unterstützung zu artikulieren: Es wurden Erlasse 
zur Rehabilitation der unterdrückten Völker herausgegeben, es entstanden gesell-
schaftspolitische Bewegungen, die Gesellschaft „Wiedergeburt“ wurde gegründet.

Die Frage der Wiederherstellung der Republik der Wolgadeutschen an früherer 
Stelle wurde breit diskutiert, es gab ein gesteigertes Interesse der Russlanddeut-
schen an ihrer eigenen Geschichte und Kultur – all das führte dazu, dass man sich 
dem archivalischen Erbe zuwandte. Es wurde bekannt, dass das Staatliche Histo-
rische Archiv der Wolgadeutschen bereits über ein halbes Jahrhundert in der 
Stadt Engel’s in der Oblast Saratov lagerte. Dies eröffnete den Historikern die 
Möglichkeit, mit der systematischen Erforschung der Vergangenheit der deut-
schen ethnischen Gemeinschaft in Russland zu beginnen. In der Folge wurden 
unter Zugang zum Materialbestand der Abteilung für Sondersiedlungen des Mi-

1	 Zitiert nach: Nina Vaškau: Sarepta. Stranicy istorii rosijskich nemcev. Volgograd 2006, S. 191.
2	 Ebd., S. 146.



Die Russlanddeutschen und der Krieg    193

nisteriums für Innere Angelegenheiten der UdSSR im Staatlichen Archiv der Rus-
sischen Föderation Dokumentensammlungen veröffentlicht, wobei in erster Linie 
Gesetze und Verfügungen der Partei- und Staatsorgane dokumentiert wurden. 
Dies veranlasste junge Forscher dazu, schwierige Themen für ihre Studien zu 
wählen – sie untersuchten den Ablauf der Deportation, das Dasein in den Son-
dersiedlungen, die Schaffung der Arbeitsarmee sowie die Lebensbedingungen 
dort und in den Siedlungen.

Die Diskussionen Anfang der 1990er-Jahre über den Status der ehemaligen An-
gehörigen der Arbeitsarmee und ihre Gleichstellung mit den Kriegsveteranen 
(Verleihung der Medaille „Für heldenmütige Arbeit im Großen Vaterländischen 
Krieg“ an Arbeitsarmisten) stieß bei der älteren Generation oft auf Unverständ-
nis. Denn die Gesellschaft hatte keine Kenntnis von den Ereignissen der Jahre 
1941 bis 1956 und wusste auch nicht, dass das Volk als Ganzes an den im Umsied-
lungserlass angeführten Taten keine Schuld trug. Die politische Führung des Lan-
des machte den nächsten Schritt – einfachen Bürgern deutscher Nationalität wur-
de ermöglicht, Anfragen an die Organe des Innenministeriums und des FSB zum 
Schicksal ihrer Angehörigen zu stellen und sich selbst als Repressionsopfer aner-
kennen zu lassen. Von den Archiven des Innenministeriums wurden von 1989 bis 
1994 Massenrecherchen durchgeführt und Bescheinigungen ausgestellt, aufgrund 
derer man die Menschen rehabilitieren und sie von Schuldgefühlen für Verbre-
chen, die sie nie begangen hatten, befreien konnte. Für die Russlanddeutschen tat 
sich die Möglichkeit der Emigration in die Bundesrepublik auf und  – was am 
Wichtigsten war – die Menschen konnten anfangen, zu reden. Was wir heute tun 
ist, dass wir „dieses Gedächtnis hervorholen, es öffentlich machen“, unter ande-
rem deshalb, weil die Menschen von uns gehen. Wie eine der Zeitzeuginnen sagte: 
„Ich habe schon keine Angst mehr!“ Einige Erinnerungen sind so schrecklich, 
dass man sie gar nicht glauben möchte…

Nachdem die Historiker die erste Schicht der offiziellen Dokumente untersucht 
und den Ablauf der Ereignisse rekonstruiert hatten, wie er sich aufgrund der offi-
ziellen örtlichen Berichte der Parteiorgane und Organe des NKVD darstellte, 
wandten sie sich den Erinnerungen der Menschen im Rahmen der Alltagsge-
schichte zu. Das Gedächtnis der deutschen Volksgruppe war durch die „Verpflich-
tung zur Geheimhaltung“ gehemmt, die alle erwachsenen Sonderumsiedler bei 
den Kommandanturen abgegeben hatten. Das Leben einer ganzen Generation 
wurde für viele Jahrzehnte aus der Familiengeschichte gestrichen.

Die Einsicht, dass es unmöglich war, an den früheren Wohnort zurückzukeh-
ren (die Führung des Landes hatte dies durch ihre Erlasse von 1945, 1955 und 
1964 vor Augen geführt) fand ihren Ausdruck in einer für eine ethnische Minder-
heit beispiellosen Anzahl von Ehen zwischen den Nationalitäten, in der Annahme 
nicht-deutscher Familiennamen bei der Eintragung der Eheschließung, im Wech-
sel der Nationalität bei Erhalt eines Reisepasses und in der fehlenden Bereitschaft, 
die deutsche Sprache als Muttersprache zu erlernen. All diese tagtäglich bekunde-
ten Festlegungen sprachen keineswegs für die feste Absicht, die jeweilige Familien-
geschichte von Generation zu Generation weiterzugeben. Die seltenen Beispiele, 



194    Nina Vaškau

in denen ein Vater seinem Sohn von der Arbeitsarmee erzählte, bestätigen ledig-
lich die allgegenwärtige Praxis des Verschweigens.

Die Möglichkeit, endlich die Wahrheit zu sagen und der Last des Erlebten Aus-
druck zu verleihen, ergab sich zunächst auf den Seiten der deutschsprachigen Zei-
tung „Neues Leben“ sowie in den Jahren 1985 und 1987 in zwei Ausgaben des 
Almanachs „Heimatliche Welten“ und stürmte 1991 buchstäblich auf die Leser 
ein, als das Buch von Gerhard Wolter „Zona polnogo pokoja“3 („Die Zone der 
totalen Ruhe“) erschien. Der Titel beschreibt sehr akkurat den Zustand einer Ge-
sellschaft, die mit zusammengebissenen Zähnen lebte. Der Autor, der bei „Bakal-
stroj“ (Oblast Sverdlovsk) arbeitete, dessen Belegschaft Stalin 1943 seine Dank-
barkeit „für redliche Arbeit“ übermittelte, erzählt im Vorwort, dass auf ihn eine 
Lawine von Briefen ehemaliger Arbeitsarmisten und ihrer Kinder hereingebro-
chen sei, die ihm ihr Herz ausgeschüttet hätten und fürchteten, dass sie es nicht 
rechtzeitig schaffen würden, die ganze Wahrheit zu sagen (!), wie sie wirklich sei. 
Insgesamt finden sich in dem Buch die Erinnerungen von 148 Verfassern, frap-
pierend in ihrer schrecklichen Wahrheit, Alltagsbanalität und Authentizität.

Diese kollektive Erzählung wurde in den folgenden Jahren durch die Herausga-
be von Erinnerungen von Autoren ergänzt, die aufgrund ihres Berufes und hohen 
Bildungsgrades im Stande waren, ihr Leben selbst zu schildern (Vladimir Fuks, 
Vil’jam Gergert, Rudol’f Pljukfel’der)4 oder die Erinnerungen der Menschen wur-
den für sie von Historikern aufgeschrieben (Viktor Brul’, Viktor Kirillov, Nina 
Vaškau).5

Erinnerung – das ist kommunikatives Gedächtnis: Man spricht mit dem Zeit-
zeugen, zieht seine Erinnerungen aus den Winkeln seines Gedächtnisses hervor. 
Manchmal ist der Gesprächspartner nicht in der Lage, seine Emotionen zu be-
herrschen. Er erinnert sich an die Ereignisse mit großem Schmerz, öffnet sich 
seinem Interviewer von einer unschönen Seite oder erzählt solche Vorkommisse 
aus seinem Leben, die man aus der abgehobenen Sicht der Jetztzeit nur schwer 
glauben kann.

Die Aufzeichnungen der Zeitzeugen legen die Impersonalität der Erinnerung 
offen: „Sie haben uns aufgeladen, getrieben, aufgerufen“, „sie haben uns das und 
das gegeben“, „sie haben uns das und das genommen“, usw. Das ist das Gedächt-
nis der einfachen Menschen, ihr Alltagsgedächtnis. Die Kommunikationsmittel, 
Übermittlungskanäle und Darstellungsebenen waren äußerst unterschiedlich: Die 
erste Schicht bestand aus Gedichten und Zeichnungen aus der Zeit der Deporta-
tion und der Arbeitsarmee – sehr seltene und daher besonders wertvolle Gedichte 

3	 Gerchard Volter: Zona polnogo pokoja. Moskva 1991. Deutsche Ausgabe des Buches: Gerhard 
Wolter: Die Zone der totalen Ruhe. Die Russlanddeutschen in den Kriegs- und Nachkriegs-
jahren. Berichte von Augenzeugen, Augsburg 2003.

4	 Vil’jam Gergert: Mečta i grešnaja zemlja. Perm’ 1994; Vladimir Fuks: Rokovye dorogi povolž-
skich nemcev. 1763–1995. Krasnojarsk 1995; Rudol’f Pljukfel’der: Čužjoj sredi svoich. Kniga 1. 
Nevyezdnoj. Moskva 2008.

5	 Viktor Brul’: Nemcy v Zapadnoj Sibiri. Časti 1–2. Topčicha 1995; Viktor Kirillov u. a. (Hrsg.): 
Gedenkbuch. Gordoe terpen’e. Kniga pamjati sovetskich nemcev-uznikov Tagillaga. Ekaterin-
burg 2004; Vaškau, Sarepta. 



Die Russlanddeutschen und der Krieg    195

aus dem Jahr 1943 von Roza Pfljug (Rosa Pflug) und Zeichnungen des Künstlers 
Peter Dik. Die Lyrikerin Rosa Pflug, die nach Deutschland ausgewandert ist, war 
in der Arbeitsarmee in der Oblast Archangel’sk beim Bau eines Zellulose- und 
Papierkombinats eingesetzt. Ihr Gedicht „Istorija povsednevnosti, ili Tretij barak 
(Alltagsgeschichte oder Die dritte Baracke) aus dem Jahr 1943 beginnt sie folgen-
dermaßen:

Wann durfen fahren wir domoj
In unser Elternhaus?
Die Zeit in dieser Trudarmee
Ziet dolgo sich hinaus…
Doch irgendwann nastupit denj,
dann rufen wir proschtschai!
Leb wohl naweki, Trudarmee,
Wir sind allendlich frei.
Und fahren heim na Rodinu
In schone Wolgaland,
gde wsjo dem Herzen dorogo,
wo unsre Wiege stand.6

In ihren Erinnerungen bewerten die Autoren ihre eigene Rolle für die Geschichte 
des Landes nicht, sie erzählen von jenen Seiten der Ereignisse, die in der offiziel-
len Dokumentation entweder nicht aufscheinen bzw. nicht untersucht oder ver-
wendet werden konnten, da sie den Forschern nicht zugänglich waren. Die Er
innerungen der 50 Einwohner der Kolonie Sarepta, die ich im Laufe der letzten 
zehn Jahre aufgezeichnet habe, sind dermaßen schrecklich, dass man sie nicht 
glauben will. Stellt man sie jedoch der offiziellen Dokumentation gegenüber, so 
erweitern sie lediglich den Rahmen der trockenen Berichte des Führungsperso-
nals der NKVD-Lager. Gerade die Unbedarftheit der Erzählungen, ihre einfache 
Sprache, die Beschreibung des ganz normalen Arbeitsalltags, erschüttern durch 
ihre Authentizität.

Teodor Gercen erinnert sich so an den Abtransport der Frauen zur Arbeitsar-
mee: „Sowohl die Mütter als auch die Kinder und diejenigen, die zum Abschied 
gekommen waren, schluchzten laut. Es war schlimmer als bei einer Beerdigung. 
Emma, die Frau von Javov Dik, starb dann auch auf dem Fuhrwerk. Sie hat die 
Trennung von ihren drei Kindern nicht verwunden. Jakov kam auch nicht zurück, 
er starb auf der Baustelle des Čeljabinsker Hüttenwerks. Ihre Kinder wuchsen als 
Waisen auf.“7 Aus den Erinnerungen von Erna Vallert: „Die Häftlinge wurden 
dreimal pro Tag verpflegt. Um die Kessel nicht auswaschen zu müssen, haben sie 
uns ein wenig Suppe oder Brei darin gelassen und uns zu Essen gegeben. Aber wir 
waren auch darüber froh.“8

Eine völlig neue Quelle sind Dokumente, die die Erinnerung aufwühlen und 
die Generation der heute betagten Menschen in ihre Kindheit zurückversetzen. Es 
handelt sich um die Listen der deportierten Deutschen, die bei der Umsiedlung 

6	 Neues Leben, 08. 05. 1991.
7	 Volter, Zona, S. 191.
8	 Ebd., S. 200.



196    Nina Vaškau

erstellt worden sind. Es ist mir gelungen, mit Unterstützung der Verwaltung für 
Innere Angelegenheiten der Oblast Volgograd einen Satz dieser einzigartigen 
Quellen zu untersuchen – genaue Listen der aus den Gebieten der ehemaligen 
Republik der Wolgadeutschen deportierten Deutschen. Das sind Listen, die der 
Oblast Stalingrad zugefallen waren. Sie werden im Informationszentrum der Ver-
waltung für Innere Angelegenheiten der Oblast Volgograd aufbewahrt. Die Doku-
mente sind unterschiedlich gut erhalten. Die Liste zur ehemaligen Kolonie Sarepta 
ist auf der Maschine getippt worden. In anderen Fällen sind es Listen, die mit 
Bleistift oder mit im Laufe der Zeit verblasster Tinte geschrieben wurden.

In den Archivmappen finden sich als Begleitdokumente Protokolle zur Überga-
be der umgesiedelten Menschen, Meldungen über die Verladung auf Lastkähne 
oder in Eisenbahnwaggons, Telegramme über die Zusammenstellung von Zug-
garnituren, über Beförderungswege und die Sammlung der Menschen auf Aus-
gangs- oder Zwischenbahnhöfen. Wie die Deportation vor sich ging und welche 
Rechtsnormen verletzt wurden, habe ich in zwei Büchern dargelegt, die in den 
Jahren 2006 und 2008 erschienen sind.9 Man muss dazu anmerken, dass die Lis-
ten aus den Siedlungen die Rubriken „Familienname“, „Vorname“, „Vatersname“, 
„Alter“ und „Verwandtschaftsverhältnisse“ enthalten. In der Liste der Einwohner 
von Sarepta scheint außerdem noch die vollständige Adresse auf. Die Liste für die 
Stadt Stalingrad beinhaltet Angaben zu Beruf und Arbeitsplatz der umgesiedelten 
Person. Allein aus Stalingrad wurden 3979 Deutsche umgesiedelt. Aus Sarepta wa-
ren es 2320. Ohne besondere Vorkommnisse, ohne Fälle von Widersetzlichkeit… 
Die genannten Listen sind unwiderlegbares Zeugnis einer gut geplanten und exakt 
durchgeführten Massenoperation des NKVD zur Deportation Tausender von 
Menschen ohne jede Erklärung, ohne materielle Versorgung, ohne irgendwelche 
Anzeichen einer humanen Einstellung ihnen gegenüber.

Die beiden Arten von Quellen – die Erinnerungen und die Listen – ergänzen 
einander. Viele Kinder, die ihre Eltern oder älteren Geschwister verloren hatten, 
wissen gar nicht, wie viele Mitglieder in ihrer Familie waren. Diese Quelle hilft 
dabei, die Familiengeschichten zu rekonstruieren.

Heute brauchen die Russlanddeutschen dringend eine Möglichkeit, die Erfah-
rungen, die sie in ihrem eigenen Leben gemacht haben, in die fortlaufende Textur 
des historischen Gedächtnisses einzuweben – und nicht nur im Rahmen des Fa-
miliengedächtnisses. Sie sollten eine öffentliche Tribüne und die Chance erhalten, 
einem möglichst großen Kreis von Menschen von jenen Ereignissen zu erzählen, 
deren Zeugen und Opfer sie waren.

Die abtretende Generation der Russlanddeutschen ist sich darüber im Klaren, 
dass die Erfahrungen ihres eigenen Lebens auch deshalb unschätzbar sind, weil 
nach sechs Jahrzehnten des Schweigens die Angst und das Verbot nun aufgehoben 
sind und sie die Möglichkeit haben, über das zu berichten, was sie durchgemacht 

9	 Vaškau, Sarepta; Dies.: Put’ domoj dlinoju v gody. In: Sarepta: territorija pamjati. Sbornik do-
kumentov. Volgograd 2008.



Die Russlanddeutschen und der Krieg    197

haben. Dies erlaubt es ihnen, die Ereignisse und ihre Rolle dabei nicht zu beschö-
nigen, sondern ehrlich und objektiv zu sein.

Die Erinnerungen werden von uns mit privaten Quellen verglichen, die in 
Form von Tagebüchern oder Briefen bewahrt worden sind. Aber solche Quellen 
sind äußerst selten, da die Aufenthaltsbedingungen in der Arbeitsarmee und in 
den Sondersiedlungen die schiere Möglichkeit ausschlossen, ein Tagebuch zu füh-
ren und die Briefe zensuriert wurden. Der von uns durchgeführte Abgleich der 
Erinnerungen deutscher Frauen (einige der Befragten waren in denselben Lagern) 
mit offiziellen Dokumenten, die in den Dokumentensammlungen publiziert wur-
den, aber auch mit den von uns untersuchten Dokumenten des Staatlichen Ar-
chivs der Russischen Föderation, lassen die Behauptung zu, dass es bei der Beur-
teilung der Ereignisse praktisch keinerlei Abweichungen gibt.

Man kann heute konstatieren, dass die Erinnerung an das Schicksal der Russ-
landdeutschen bei der derzeitigen Jugend gefragt ist. Die Studenten der Volgogra-
der Universität nehmen an Zeitzeugengesprächen teil und wirken bei dem Projekt 
zur Herausgabe der Listen der Deportierten mit, das vom Forschungszentrum für 
Deutsche Geschichte der Universität Volgograd unter meiner Leitung realisiert 
wird. Die Forscher nutzen aktiv die lokalen Seiten im Internet, vor allem die Seite 
des Deutschen Gebrüder-Langerfeld-Kulturzentrums in Sarepta (Volgograd) und 
die Seite des Zentrums für Deutsche Kultur im Dorf Pobočino in der Oblast Omsk. 
Diese Art der Wissensvermittlung – der Vermittlung des Gedächtnisses – von der 
älteren an die jüngere Generation, geht bereits von der Jugend aus, was die Hoff-
nung auf die Weitergabe der Erinnerung an die künftigen Generationen nährt.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Aleksej Bezugol’nyj

Der Große Vaterländische Krieg im 
historischen Gedächtnis der Völker des 
Nordkaukasus

Der Große Vaterländische Krieg stellt für das heutige Russland eines der Funda-
mente des historischen Bewusstseins und der nationalen Identität der Russen dar. 
Dabei gibt es hinsichtlich des historischen Bildes des Krieges und der historiogra-
phischen Traditionen regionale Unterschiede. Am interessantesten sind dabei 
wohl die nationalen Gebiete der Völker des Nordkaukasus. Die gemeinsamen 
spezifischen Merkmale der historischen Auseinandersetzung mit dem Großen Va-
terländischen Krieg und seiner Historiographie sind hier ein Positivismus sowje-
tischer Prägung, die Betonung der heroisch-patriotischen Thematik sowie mit 
dem Prestigegedanken verbundene Sujets.

Die meisten akademischen Studien, Aufsätze und auf wissenschaftlichen Konfe-
renzen präsentierten Beiträge beschränken sich in der Regel auf die Biographien 
der Kriegsteilnehmer aus den Bergen, die Darstellung der Heldentaten der mit Or-
den und Medaillen ausgezeichneten Helden der Sowjetunion und die Darstellung 
der Leistungen der Werktätigen des Hinterlandes. Häufig machen die Autoren es 
sich zur Aufgabe, ein umfassendes Verzeichnis der Kriegsteilnehmer nach diesem 
oder jenem Kriterium (Einwohner eines bestimmten Gebietes, Angehörige einer 
bestimmten Ethnie etc.) zu erstellen und widmen diesem Thema einen Großteil 
ihrer Arbeiten.1 Von besonderer Bedeutung für die lokalen historischen Schulen ist 
es, die Zahl derjenigen zu berechnen, die vom Territorium dieser oder jener Repu-
blik aus an die Front einberufen wurden. So wird behauptet, dass in Nordossetien 

1	 Vgl. z. B. Vladimir Beslaneev: Malokabardincy na frontach Velikoj Otečestvennoj vojny 
1941–1945 godov. Nal’čik 1995; Askerbij Kojčuev: Syny i dočeri Karačaja –  fronty. Čerkessk 
1995; ders.: Slavnye syny Karačaja. Karačaevsk 1998; Muchammed Šebzuchov: Syny i dočeri 
Adygei v Velikoj Otečestvennoj… Majkop 1995; Oleg Dauson, Vladimir Ostapenko (Hrsg.): 
Sozvezdie slavnych: Geroi Sovetskogo Sojuza Stavropol’ja i Karačaevo-Čerkesii (1938–1988). 
Stavropol’  1996; Mar’jam Jandieva: Inguši na frontach Vtoroj mirovoj vojny. Nazran’/
Moskva  2004; Movsur Ibragimov, Islam Chatuev: Vklad čečenskogo naroda v pobedu nad 
fašizmom v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 1941–1945 gg. Groznyj 2005; Michail Tchajcu-
chov (Hrsg.): Abaziny v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–1945  gg.  (o komandirach i voi-
nach, stojavšich nasmert’ vo imja žizni). Čerkessk  2005; Svetlana Akkieva, Nikolaj Bugaj 
(Hrsg.): Oni sražalis’ za Rodinu. Predstaviteli repressirovannych narodov SSSR na frontach 
Velikoj Otečestvennoj vojny: kniga-chronika. Moskva 2005; Chačim Kaufov: Pamjat’ o pod-
vige. Nal’čik 2005; Taubi Meziev: Alim Bajsultanov – legenda Baltiki. Nal’čik 2005; Šachrudin 
Gapurov, Movsur Ibragimov: Realii i mify ob učastii čečenskogo naroda v Velikoj Otečestven-
noj vojne. In: Velikaja Otečestvennaja vojna v prostranstve istoričeskoj pamjati rossijskogo 
obščestva. Materialy Meždunarodnoj naučnoj konferencii. Rostov-n/D 2010, S. 71–76; Batyr 
Boromangnaev (Hrsg.): Vklad repressirovannych narodov SSSR v Pobedu v Velikoj Otečestven-
noj vojne 1941–1945 gg. T. 1: Sovetskie nemcy, karačaevcy, kalmyki, čečency, inguši, balkar-
cy. Ėlista 2010; Tamara Jandieva (Hrsg.): Ingušetija v Velikoj Otečestvennoj vojne. V 2 kn. 
Rostov-n/D 2010. 



200    Aleksej Bezugol’nyj

1941 mehr als 40 000 Personen einberufen worden seien.2 In Tschetscheno-Ingu-
schetien seien zu Kriegsbeginn über 17 000 Personen entweder einberufen worden3 
oder hätten sich lediglich als Freiwillige4 eintragen lassen. Bis zu 50% von ihnen 
seien Angehörige von Titularvölkern gewesen. Wie behauptet wird (unter vager 
Berufung auf irgendwelche „unvollständige Angaben des Archivs des tschetsche-
no-inguschischen Gebietskomitees der Partei“), seien während der Kriegsjahre ins-
gesamt 18 500 Tschetschenen und Inguschen in die Armee einberufen worden.5 
Des Weiteren wird vorgerechnet, dass sich zu Kriegsbeginn bereits mindestens 
9000 Tschetschenen und Inguschen (im Ganzen bis zu 6% der Bevölkerung der 
Republik) in den aktiven Verbänden befunden hätten.6 In Kabardino-Balkarien 
seien 25 300 Personen einberufen worden7, wobei behauptet wird, dass die Balka-
ren mehr als 10 000 an die Front geschickt hätten.8 Aus dem autonomen Gebiet 
Karatschai seien 15 600 Einheimische eingezogen worden (bei einer Gesamtbevöl-
kerungszahl von ca. 80 000)9, was lokale Historiker zur Behauptung veranlasst, das 
karatschaische Volk habe hinsichtlich der Anzahl an Kriegsteilnehmern einen der 
landesweit ersten Plätze unter den Völkern der UdSSR belegt (22%).10

Der Großteil der angeführten Daten aus regionalen Publikationen wird nicht 
durch Archivverweise untermauert. Man kann der Ansicht von Tat’jana Chlynina 
nur zustimmen, wenn sie schreibt, darin bestehe wohl einer der wenigen Unter-
schiede der heutigen regionalen Historiographie zur sowjetischen – und zweifel-
los zu Ungunsten ersterer.11 Der äußerst halbherzige Rückgriff der regionalen 
Forscher auf archivalische Primärquellen wird durch Verweise auf Fachkollegen 
und sogar auf eigene frühe Arbeiten „kompensiert“, was die mehrfach angeführ-
ten Fakten, deren Primärquelle sich in den Querverweisen verliert, gleichsam 
legitimiert. So kann die 1960 erschienene Monographie des ehemaligen Ersten 
Sekretärs des tschetscheno-inguschischen Gebietskomitees der KPdSU, Vasilij 

  2	Temirsoltan Chudalov: Severnaja Osetija v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–1945. Vladikav-
kaz 1992, S. 314–315.

  3	Juša Ajdaev (Hrsg.): Čečency: istorija i sovremennost’. Moskva 1996, S. 235.
  4	Movsur Ibragimov (Hrsg.): Istorija Čečni c drevnejšich vremen do našich dnej. T. 2: Istorija 

Čečni XX i načala XXI vekov. Groznyj 2008, S. 485.
  5	Ebd., S. 492.
  6	Vasilij Fil’kin: Čečeno-Ingušskaja partijnaja organizacija v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 

Sovetskogo Sojuza. Groznyj 1960, S. 43.
  7	Nikolaj Bugaj, Askarbi Gonov: Kavkaz: narody v ėšelonach (20–60-e gody). Moskva 1998, S. 160.
  8	Akkieva, Bugaj, Oni sražalis’ za Rodinu, S. 20.
  9	I.M. Karaketova: Velikaja Otečestvennaja vojna i deportacija karačaevskogo naroda. In: Re-

pressirovannye narody: istorija i sovremennost’. Nal’čik 1994, S. 219; Akkieva, Bugaj, Oni 
sražalis’ za Rodinu, S. 144.

10	Kazi Lajpanov: Učastie karačaevskogo naroda v Velikoj Otečestvennoj vojne. In: Repressiro-
vannye narody: istorija i sovremennost’. Materialy II Vserossijskoj naučnoj konferencii. Ka-
račaevsk 1994, S. 43; Askerbij Kojčuev: Karačaevskaja avtonomnaja oblast’ v gody Velikoj 
Otečestvennoj vojny 1941–1945 gg. Rostov-n/D 1998, S. 305.

11	Tat’jana Chlynina: Geroizm deportirovannych narodov Severnogo Kavkaza v gody Velikoj 
Otečestvennoj vojny v sovremennoj regional’noj istoriografii. In: Vojna v istorii i sud’bach 
narodov Juga Rossii (k 70-letiju načala Velikoj Otečestvennoj vojny). Materialy meždunarod-
noj naučnoj konferencii. Rostov-n/D, S. 316.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    201

Fil’kin12, als eine Art Urahn der heutigen tschetschenischen Historiographie des 
Großen Vaterländischen Krieges  – bald nach der Rückkehr der Tschetschenen 
und Inguschen in ihre historische Heimat – betrachtet werden. Im Buch wird die 
Deportation der Völker während des Krieges negativ bewertet und es enthält eini-
ge Zahlenangaben hinsichtlich des Beitrags der Tschetschenen und Inguschen zum 
Sieg. Heutzutage kommt kaum eine in Tschetschenien erschienene Arbeit über 
den Krieg ohne Zitate aus Fil’kins Buch aus, der Tonfall ist äußerst kategorisch 
und lässt keinerlei Zweifel aufkommen.

Es liegt nahe, dass bei einer derartigen Herangehensweise gröbste Fehler und 
fadenscheinige Hypothesen in Umlauf geraten. So werden zum Beispiel Angaben 
zu drei Einberufungen von Freiwilligen in Tschetscheno-Inguschetien während des 
Krieges – im September 1942, im Januar/Februar 1943 und im März 1943 – von 
einer Studie in die andere übernommen.13 Dokumentarisch belegt ist lediglich eine 
Freiwilligenkampagne von Januar bis März 1943. Bei den tschetschenischen Histo-
rikern hat sie sich auf mysteriöse Weise „aufgespalten“ und gleichzeitig multipli-
zierten sich auch die Gesamtergebnisse der Freiwilligenbewegung. Zusammen mit 
den dokumentierten 1850 Personen, die an die Front geschickt wurden14, wird von 
3000 „zum Dienst in der Armee Eingetragenen“ im Januar 1943 berichtet (was üb-
rigens nicht heißt, dass die „Eingetragenen“ letztlich in der Armee gelandet sind), 
sowie von weiteren 3000 Personen, die im März 1943 angeworben worden seien.15 
In einigen Studien erhöht sich die Anzahl der Freiwilligen auf stattliche 12 000.16

Mit den Berechnungen der Kriegsteilnehmer aus dieser oder jener Republik 
funktionell verbunden sind Aufzählungen der Truppenteile und Verbände, die auf 
ihrem Territorium zusammengestellt worden seien. Unabhängig von den Beson-
derheiten der Zusammenstellung erhält auf diese Weise alles einen gewissen auto-
chthonen, lokalen bzw. nationalen Anstrich. Als indes mit Jahresbeginn 1942 die 
verpflichtende Einberufung der Bergvölker schrittweise eingestellt wurde, kamen 
von den mit der Organisation der Mobilmachung betrauten Organen direkte An-
weisungen, bei der Aufstellung neuer Divisionen keine Kontingente der Bergvöl-
ker heranzuziehen. So wurde zum Beispiel bei der Formierung von acht neuen 
Divisionen auf dem Gebiet der Nordossetischen ASSR, der Tschetscheno-Ingu-
schischen ASSR und der Kabardino-Balkarischen ASSR die Vereinbarung getrof-
fen, die Aufnahme von Angehörigen der „Bergvölker Tschetscheno-Inguschetiens 
und Kabardino-Balkariens“ zu verbieten“.17

12	Fil’kin, Čečeno-Ingušskaja partijnaja organizacija.
13	Ibragimov, Istorija Čečni, T. 2, S. 491; Ibragimov, Chatuev, Vklad čečenskogo naroda, S. 33; 

B.V. Nunaeva: Velikaja Otečestvennaja vojna v sud’bach čečencev. In: Vojna v istorii i sud’bach 
narodov Juga Rossii (k 70-letiju načala Velikoj Otečestvennoj vojny). Materialy meždunarod-
noj naučnoj konferencii. Rostov-n/D, S. 209.

14	Central’nyj archiv Ministerstvа oborony Rossijskoj Federacii (CAMO RF), f. 209, op. 999, 
d. 326, l. 51.

15	Ibragimov, Istorija Čečni, T. 2, S. 491.
16	Ibragimov, Chatuev, Vklad čečenskogo naroda v pobedu nad fašizmom, S. 33; Nunaeva ,Ve-

likaja Otečestvennaja vojna v sud’bach čečencev, S. 209.
17	CAMO RF, f. 209, op. 999, d. 125, l. 622–625.



202    Aleksej Bezugol’nyj

Der ethnopatriotische Ansatz mag für die Erziehung der jungen Generation 
seinen Sinn haben, er kann jedoch die vielen Probleme bei der Entwicklung der 
Region in den Jahren des Großen Vaterländischen Krieges nicht erhellen. Dies 
wird auch durch die Unterlagen der Konferenzen erhärtet, die am Vorabend des 
60. und 65. Jahrestages des Sieges 2005 bzw. 2010 stattfanden.18 So waren bei-
spielsweise bei der am 29. und 30. April 2010 in der Stadt Tuapse abgehaltenen 
Internationalen Regionalkonferenz „Velikaja pobeda, dobytaja edinstvom. Kavkaz 
v gody Velikoj Otečestvennoj vojny“ („Der große, in Einheit errungene Sieg. Der 
Kaukasus in den Jahren des Großen Vaterländischen Krieges“) alle Beiträge der 
Mitwirkenden ohne Ausnahme der Zusammenfassung des Anteils ihres Volkes 
am Sieg gewidmet. Es ging um die wirtschaftlichen Leistungen des Hinterlandes 
und die Heldentaten der Angehörigen der Bergvölker an der Front. Problemati-
sche Themen wurden nur flüchtig angesprochen.

Regionale Forscher befassen sich nicht mit der Frage, warum den meisten der 
(heute so hochgeachteten) nationalen Truppenteile im Nordkaukasus nur ein 
sehr kurzes Dasein beschieden war und warum die anfänglichen Pläne zum Auf-
bau von Streitkräften der einzelnen Nationalitäten bereits wenige Monate nach 
ihrer Verabschiedung drastisch gekürzt und dann gestoppt wurden. Nicht zusam-
mengefasst und ausgewertet sind die Erfahrungen mit den militärischen Mobili-
sierungsmaßnahmen in den nationalen Regionen des Nordkaukasus. Ohne Erklä-
rung bleiben auch die bereits 1941 begonnene Aussetzung der Einberufung der 
Bergbevölkerung in allen nordkaukasischen Republiken sowie der stufenweise 
Stopp und die Rücknahme ihrer Aufnahme in die Armee. Es wird keine objektive, 
auf Dokumentenmaterial beruhende Antwort auf die Frage nach Ausmaß und 
politischen Motiven der Aufstandsbewegung in den Jahren 1941 bis 1943 und der 
Korrelation zwischen den militärischen Mobilisierungsmaßnahmen, der Auf-
standsbewegung und den darauffolgenden Repressionen gegeben.

Die Schlüsselposition von Militärdienst und Krieg in der mentalen Struktur 
jedes Volkes sowie die ehrerbietige und respektvolle Haltung gegenüber ihren 

18	Kabardino-Balkarija v gody Velikoj Otečestvennoj vojny (k 60-letiju Velikoj pobedy). Mate-
rialy regional’noj naučno-praktičeskoj konferencii. Moskva  2005; Front i tyl v gody Velikoj 
Otečestvennoj vojny 1941–1945 gg. Materialy resp. nauč. konf. Karačaevsk 2005; Vklad naro-
dov Severnogo Kavkaza v pobedu nad fašizmom v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–1945 gg. 
Materialy meždunarodnoj naučno-praktičeskoj konferencii (27–28 aprelja 2005  g.). Ėli-
sta 2005; Vklad regionov Severnogo Kavkaza v Pobedu v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–
1945  gg. Materialy Rossijskoj naučno-praktičeskoj konferencii (20–22  aprelja 2010  g.). Ėli-
sta  2010; Velikaja Otečestvennaja vojna v prostranstve istoričeskoj pamjati rossijskogo 
obščestva. Materialy Meždunarodnoj naučnoj konferencii (28–29 aprelja 2010 g., Rostov-na-
Donu). Rostov-n/D 2010; Narody Čečenskoj Respubliki v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–
1945 godov. Materialy Vserossijskoj naučno-praktičeskoj konferencii, posvjaščennoj 65-letiju 
Pobedy v Velikoj Otečestvennoj vojne 1941–1945 gg., g. Groznyj, 18–19 maja 2010 g. Groz-
nyj 2010; Vojna v istorii i sud’bach narodov Juga Rossii (k 70-letiju načala Velikoj Otečestven-
noj vojny). Materialy meždunarodnoj naučnoj konferencii 1–2 ijunja 2011 g., Rostov-na-Do-
nu. Rostov-n/D  2011; Velikaja Otečestvennaja vojna v istorii narodov Severnogo Kavkaza. 
Materialy regional’noj naučnoj konferencii/M-vo obrazovanija i nauki RF, Karačaevo-Čerkes-
skij gos. univ. im. U.D. Alieva. Karačaevsk 2010.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    203

Helden mit all ihrer positiven sozialen Relevanz führen zu einem einseitigen und 
selektiven Herangehen an die Auswahl der mit der Teilnahme des einen oder an-
deren Volkes am Krieg verbundenen historischen Tatsachen, zu einer eigenarti-
gen, oft alogischen Interpretation der Fakten in jenen Fällen, in denen es nicht 
gelingt, sie zu verschweigen. So trifft man im Zusammenhang mit der bekannten 
Geschichte der Gebirgskavallerie auf eine kuriose semantische Inversion. Am 
16. Oktober 1942 wurden auf Befehl des Volkskommissars für Verteidigung die 
115. Kabardino-Balkarische Kavalleriedivision und das 255. Tschetscheno-Ingu-
schische Kavallerieregiment, die in den Kämpfen große Verluste erlitten hatten, 
aufgelöst.19 Aus ihren Restbeständen stellte man zwei Kavallerie-Aufklärungsdivi-
sionen und ein Panzerjägerbataillon auf. Die Auflösung der Kampfverbände als 
nicht komplett und kampfunfähig und die Schaffung von Abteilungen mit we-
sentlich geringerem Personalbestand wird in der heutigen regionalen Literatur 
paradoxerweise als „Zeugnis der Anerkennung nicht nur der militärischen Ver-
dienste der Soldaten des Regiments [gemeint ist das 255. Tschetscheno-Inguschi-
sche Kavallerieregiment, A.B.], sondern auch des ihnen entgegengebrachten gren-
zenlosen Vertrauens“20 dargestellt.

Zwischen den Produkten der akademischen Einrichtungen, den publizistischen 
Essays, den Zeitungsartikeln sowie den Ansprachen der Persönlichkeiten des öf-
fentlichen Lebens sowie der Bürokraten gibt es keine prinzipiellen Unterschiede. 
Sie alle verfolgen ein einziges Ziel: die Verteidigung ihrer ethnosozialen Gemein-
schaft vor den Nachbarn (vor dem Hintergrund ihrer ständigen Rivalität) und 
der russischen Gesellschaft. Ethnoetatistische Imperative haben für die nationalen 
Berufsgemeinschaften der Historiker im Nordkaukasus unbedingte Priorität vor 
der eigentlichen wissenschaftlichen Aktualität. Sowohl in wissenschaftlichen als 
auch in publizistischen Texten, aber auch in journalistischen Reportagen werden 
in der Regel ein und dieselben Fakten reproduziert, ein und dieselbe Interpreta
tion geliefert. Die Kriegsereignisse werden sakralisiert und für ihre Konservierung 
hat es sich als am bequemsten erwiesen, die Finger von der – im Grunde genom-
men – sowjetischen historiographischen Hülle zu lassen, die noch dazu als einzig 
wahres Mittel der Auseinandersetzung mit der Kriegsgeschichte der Bergvölker 
aggressiv verteidigt wird.

All das trägt nicht gerade zu einer objektiven und gründlichen Analyse der Teil-
nahme der Bergvölker am Großen Vaterländischen Krieg bei und verhindert die 
Bündelung der Kräfte der nordkaukasischen Historiker zur Gewinnung eines 
umfassenden Bildes der Ereignisse und zur Herausarbeitung der Grundtendenzen 
der Nationalitätenpolitik des Sowjetstaates in der Region. Wie Dmitrij Ljukšin in 
seiner Studie zum gegenwärtigen Zustand der ethnonationalen Historiographie 
in Russland zu Recht anmerkt, „schließt ein derartiges Herangehen an die histori-
sche Forschung die Möglichkeit aus, die Hauptintention der wissenschaftlichen 
Kognition – die Suche nach der objektiven Wahrheit – umzusetzen, wodurch der 

19	CAMO RF, f. 224, op. 763, d. 10, l. 7.
20	Jandieva, Ingušetija v Velikoj Otečestvennoj vojne, Kn. 1, S. 12.



204    Aleksej Bezugol’nyj

Erhalt einigermaßen zuverlässiger Resultate a  priori blockiert wird“.21 Ganz zu 
schweigen davon, dass die Stil entsprechender Werke häufig nicht gerade akade-
misch ist.

Begreiflicherweise können einige Gattungen wissenschaftlicher Texte, zum Bei-
spiel Dissertationen, nicht ohne die Verwendung von Archivquellen auskommen: 
das ist ihr unerlässliches Qualitätsmerkmal. Doch ungeachtet dessen, dass es in 
den nordkaukasischen Republiken zahlreiche Promotions- und Habilitations-
schriften über die Zeit des Großen Vaterländischen Krieges gibt, bleiben ihre The-
men und die von den Bewerbern erschlossenen Schichten des Archivmaterials 
überaus peripher (Genossenschaftswesen, Gewerkschaften, Unterstützung des 
Hinterlandes für die Front, Rolle der Frauen, Intellektuellen usw.)22, oder doch 
höchst allgemein.23 Sowohl in ersteren, wie auch im letzteren Fall bleiben die 
wirklich aktuellen Probleme außerhalb des Blickfeldes.

Bei aller ideologischen und methodischen Übereinstimmung der nordkaukasi-
schen Historiographie des Großen Vaterländischen Krieges muss doch das histo-
rische Bild des Krieges in der wissenschaftlichen Literatur und Publizistik derjeni-
gen Völker hervorgehoben werden, die 1943/1944 aus ihrer historischen Heimat 
ausgesiedelt wurden – Karatschaier, Balkaren, Inguschen und Tschetschenen. Das 
mit der grausamen Bestrafung eines ganzen Volkes verbundene schwerwiegende 
mentale Trauma ist zweifellos einer der wesentlichen Faktoren, die sowohl die 

21	Dmitrij Ljukšin: Soobščestva „nacional’nych istorikov“: žizn’posle suverennogo parada. In: 
Gennadij Bordjugov (Hrsg.): Naučnoe soobščestvo istorikov Rossii. 20  let peremen. Mo-
skva 2011, S 182.

22	Aleksandra Sarcilina: Ėvoljuzija temy i žanrov o Velikoj Otečstvennoj vojne v chudožestven-
noj proze naradov Karačaevo-Čerkesii. [Autorreferat (künftig: AR) der Diss.] Karačaevsk 1998; 
Džul’eta Čankaeva: Pečat’ Severnogo Kavkaza v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 1941–1945 
gg. [Diss.] Stavropol’ 1999. Sapijat Alieva: Material’naja i finansovaja pomošč trudjaščichsja 
Severnogo Kavkaza Krasnoj Armii v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 1941–1945 gg. Na ma-
terialach Adygejskoj , Karačaevskoj, Čerkesskoj avtonomnych oblastej i Kabardino-Balkarskoj 
ASSR. (Avtoreferat dissertacii) Pjatigorsk 2001; Larisa Pečalova: Kooperativnaja promyšlen-
nost’ Stavropol’ja i Karačaevo-Čerkesii v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 1941–1945 gg. 
(Avtoreferat dissertacii) Stavropol’  2007; Lida Kurbanova: Rol’ ženščin Čečeno-Ingušetii v 
preobrazovanii obščestva i zaščite Rodiny v Velikoj Otečestvennoj vojne. [Diss.] Majkop 2004; 
Saida Četav: Ženščiny Adygej: transformacija social’noj roli v gody radikal’nych peremen i v 
ėkstremal’nych uslovijach Velikoj Otečestvennoj vojny: 20–40-e gg. XX v. [Diss.] Majkop 2005; 
Ansar Blimgotov: Formirovanie intelligencii Karačaeva i ee učastie v Velikoj Otečestvennoj 
vojne. (Avtoreferat dissertacii) Pjatigorsk 2007. Altyn Karaeva: Sel’skoe chozjajstvo Karačaja i 
Čerkesii nakanune i v gody Velikoj Otečestvennoj vojny. 1939–1943 gg. (Avtoreferat dissert-
acii) Pjatigorsk 2008; Melechan Bulgarova: Dejatel’nost’ mestnych sovetov Severnogo Kavkaza 
v gody Velikoj Otečestvennoj vojny (ijun’ 1941 – maj 1945 gg.). [Diss.] Pjatigorsk 2002; Valen-
tina Tuguševa: Dejatel’nost’ gorodskich komitetov oborony Severnogo Kavkaza v gody Velikoj 
Otečestvennoj vojny. [Diss.] Majkop 2009.

23	Movsur Ibragimov: Vlast’ i obščestvo v gody Velikoj Otečestvennoj vojny (na primere nacio-
nal’nych respublik Severnogo Kavkaza). [Diss.] Moskva 1999; Askerbij Kojčuev: Karačaevskaja 
avtonomnaja oblast’ v gody Velikoj Otečestvennoj vojny. (Avtoreferat dissertacii) Mo-
skva  2000; Islam Chatuev: Narody Severnogo Kavkaza v gody Velikoj Otečestvennoj vojny 
1941–1945 gg. [Diss.] Moskva 2005. Vacha Magomaev: Social’no-ėkonomičeskoe razvitie re-
spublik Severnogo Kavkaza v gody Velikoj Otečestvennoj vojny. 1941–1945  gg. [Diss.] Mo-
skva 2008.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    205

Entwicklung der regionalen Historiographie als auch das historische Bewusstsein 
der genannten Völker insgesamt bestimmen. Als Haupteigenschaften dieses Be-
wusstseins können eine Art „Schuldkomplex“, der dazu zwingt, entlastende Ima-
ges der eigenen Beteiligung am Krieg zu konstruieren und gleichzeitig die Forde-
rung nach Rehabilitation und Reue seitens des Staates und der russischen Gesell-
schaft als Nachfolger des sowjetischen Imperiums gelten.

Hier werden die odiosesten Merkmale der Historiographie des Krieges im 
Nordkaukasus übertrieben und sakralisiert. Die Vernachlässigung der dokumen-
tarischen Geschichte korreliert mit fehlendem Vertrauen in die Archivquellen ge-
nerell („von Berija gefälscht“) sowie Intoleranz gegenüber anderslautenden histo-
rischen Ansichten. Die Listen der Helden in der den Tschetschenen, Inguschen 
und – in geringerem Maße – Karatschaiern und Balkaren gewidmeten Literatur 
sind wahrlich endlos; die Heroik ersetzt die Analyse nahezu vollständig. Vor dem 
Hintergrund der betont heroisch-patriotischen Thematik erscheint die Deporta-
tion als eine besonders verbrecherische, ungerechte und barbarische Aktion.

Es gibt allerdings ein Segment der Geschichte des Großen Vaterländischen 
Krieges in der Historiographie der repressierten Völker, das nach allen geltenden 
Regeln der Geschichtswissenschaft erforscht wird, und das recht objektiv: die Ge-
schichte der Deportation, des Lebens in der Fremde und der darauffolgenden 
Rückkehr in die Heimat. Der absolut und unstrittig kriminelle Charakter der 
Aktion zur Aussiedlung ganzer Völker ermöglicht es den Historikern, sich auf 
diesem Terrain relativ frei zu fühlen. Zum Thema Repression aufgrund ethnischer 
Kriterien existieren nicht wenige brauchbare Dissertationen; es wurde ein defini-
tiver Beitrag zum allgemeinen Verständnis der Funktionsweise ethnosozialer Ge-
meinschaften unter den Bedingungen des Totalitarismus geleistet.24 Einige große 
wissenschaftliche Konferenzen wurden speziell diesem Thema gewidmet.25

Die ideologische Komponente der Frage nach dem Beitrag dieses oder jenen 
Volkes zum Sieg über den Faschismus lässt die für die sowjetische Wissenschaft 
charakteristischen Schutztendenzen wiederaufleben, insbesondere in jenen Regi-
onen, deren Bewohner aufgrund ethnischer Kriterien Massenrepressionen ausge-
setzt waren. Hier werden viele Themen inoffiziell tabuisiert, während es bei den 

24	Vgl. Zurcha Borlakova: Deportacija i repatriacija karačaevskogo naroda, 1943–1959  gg. 
(Avtoreferat dissertacii) Moskva  2000; Ėmma Adžieva: Deportacija narodov Severnogo Ka-
vkaza v gody Velikoj Otečestvennoj vojny: pričiny i sledstvija. Na primere karačaevskogo i 
balkarskogo narodov. (Avtoreferat dissertacii) Pjatigorsk 2001; Ruslan Agiev: Tragedija čečen-
skogo i ingušskogo narodov v 30–50-x gg. XX v. (Deportacija, specposelenija, reabilitacija). 
[Diss.] Rostov-n/D  2002; Lejla Arapchanova: Deportacija narodov kak specifičeskij aspekt 
nacional’noj politiki Sovetskogo gosudarstva (na primere ingušskogo naroda). [Diss.]. Mosk-
va  2002; Ruslan Agiev: Tragedija čečenskogo i ingušskogo narodov v 30–50-x  gg. XX  veka: 
deportacija, specposelenija, reabilitacija. (Avtoreferat dissertacii) Rostov-n/D 2003; Magomed 
Arapiev: Vyselenie čečenskogo i ingušskogo narodov: razvitie, rešenie i posledstvija proble-
my: 1940-e–1950-e gg. (Avtoreferat dissertacii) Pjatigorsk 2006.

25	Repressirovannye narody: istorija i sovremennost’. Materialy II Vserossijskoj naučnoj konfe-
rencii, 1–2 nojab. 1993 g.; Askerbij Kojčuev u. a. (Hrsg.): Vozroždenie vo imja žizni. Materialy 
naučno-praktičeskoj konferencii, Kislovodsk 2007.



206    Aleksej Bezugol’nyj

Historikern Anzeichen einer Art von Schützengrabendenken gibt. In der moder-
nen Literatur über den Krieg – nicht nur in der publizistischen, sondern auch in 
der mit dem Stempel der regionalen Wissenschafts- und Bildungseinrichtungen 
herausgegebenen  – begegnet man häufig Formulierungen wie „Geschichtsver-
leumder“, „Scheinheilige, die nach der westlichen Pfeife tanzen“ und anderen 
Wendungen aus einer vergangenen Epoche, mit der Erforscher der aus wissen-
schaftlicher Sicht aktuellen (und politische brisanten) Probleme der Geschichte 
des Großen Vaterländischen Krieges bezeichnet werden.26 Für Fragen, die mit der 
Kollaboration der Angehörigen der repressierten Völker sowie den Gründen und 
dem Ablauf ihrer Deportation zusammenhängen, gibt es seit langem ein Sorti-
ment an vorgefertigten Klischees, für die eine Art Korridor eingerichtet wurde, 
dessen Grenzen die Historiker einhalten und es verwerflich finden, wenn andere 
darüber hinausgehen.

„Entlarvt“ wird buchstäblich jeder auswärtige Forscher, der die Frage der Betei-
ligung der Völker des Nordkaukasus am Großen Vaterländischen Krieg und ins-
besondere das Tabuthema der Bandenkriminalität sowie der antisowjetischen 
Aufstandsbewegung im Nordkaukasus anspricht. In dieser Hinsicht ist die Positi-
on der regionalen Historiker ausgesprochen rückschrittlich. Zum Beispiel werden 
nicht nur die Forschungsmethoden oder die Objektivität der Schlussfolgerungen 
der „Moskauer“ Historiker angezweifelt, sondern häufig auch gleich die Echtheit 
der von ihnen verwendeten Archivdokumente: So wird behauptet, die Mitarbeiter 
des NKVD hätten im Vorfeld der Deportation absichtlich zu dick aufgetragen 
oder Dokumente glatt gefälscht, um die zur Repression bestimmten Völker in 
Misskredit zu bringen („um dem tschetschenischen und dem inguschischen Volk 
die Schuld daran zu geben und gegen sie ,unwiderlegbares‘ kompromittierendes 
Material zur Rechtfertigung der Deportation anzufertigen“27). Ohne ausschließen 
zu wollen, dass es derartige Vorfälle gegeben hat, muss angemerkt werden, dass 
sich Angaben zu negativen sozialen Erscheinungen in einigen nationalen Selbst-
verwaltungen des Nordkaukasus in Dokumenten unterschiedlichster Herkunft 
finden und nicht immer nur in solchen der Organe für Inneres, sondern auch der 
Partei- und Militärbehörden sowie anderen Dienststellen. Selten ist dieses Mate
rial in separaten Akten gesammelt – es ist oft auf einzelne Dokumente in der Mas-
se der Archivalien verstreut, die in den zahlreichen Zentral- und Regionalarchiven 
aufbewahrt werden. Eine derart raffinierte und groß angelegte Falsifikation ist 
nicht vorstellbar. Es ist gut möglich, dass die „Ankläger“ das einfach nicht wissen, 
da – wie oben erwähnt – Archivarbeit bei ihnen äußerst unbeliebt ist.

26	Vgl. Ch.Ch. Chadikov (Hrsg.): Nacional’nye otnošenija i mežnacional’nye konflikty. Vladika-
vkaz  1997, S. 232, 235; Kojčuev, Karačaevskaja avtonomnaja oblast’, S. 6–8; Totraz Balikoev: 
Narody Severnogo Kavkaza v gody Velikoj Otečestvennoj vojny (1941–1945  gg.). Vladika-
vkaz 2000, S. 6, 9, 36–37, 40–43; Askerbij Kojčuev: Totalitarizm i fal’sifikacija roli maločislen-
nych narodov Severnogo Kavkaza v Velikoj Otečestvennoj vojne kak pričina deportacii celych 
narodov. In: Vestnik Karačaevo-Čerkesskogo gosudarstvennogo universiteta. Karačaevsk 2001. 
Nr. 5, S. 36–54.

27	Ibragimov, Istorija Čečni, T. 2, S. 488.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    207

Überdies, wenn die Organe des NKVD tatsächlich Dokumente gefälscht hätten, 
was hätte sie daran gehindert, die sie wirklich kompromittierenden Fakten zu 
eliminieren? Zum Beispiel Datenmaterial über die sogenannte Tscherkessische 
Tragödie. Ende Oktober/Anfang November  1942 erschossen Angehörige der 
11. Schützendivision der Inneren Truppen des NKVD, die operativ dem Stab der 
Allgemeinen 37. Armee unterstanden, ca. 700 Zivilisten, zum größten Teil Balka-
ren. Dieser Vorfall ist heute auch von kabardino-balkarischen Historikern bis ins 
kleinste Detail rekonstruiert. Er wird sogar als das „am besten dokumentierte Ver-
brechen der Zeit des Großen Vaterländischen Krieges“28 bezeichnet. Eine in den 
1990er-Jahren eigens zu seiner Untersuchung eingesetzte Kommission konnte 
sich davon überzeugen, dass zumindest ein Teil der Dokumente sich buchstäblich 
an der Oberfläche befand – in den im Zentralarchiv des Verteidigungsministeri-
ums aufbewahrten, frei zugänglichen Beständen des Stabes der 37. Armee.

Im Wesentlichen unterscheidet sich die regionale Historiographie der repres-
sierten nordkaukasischen Völker  – des karatschaischen, balkarischen, inguschi-
schen und tschetschenischen – in keiner Weise. Allerdings ist das Bedürfnis, ideo-
logisches Kapital aus den Kriegsereignissen zu schlagen, bei denjenigen größer, 
die in einen aktuellen Konflikt verwickelt sind – Inguschetien (Konflikt mit Oss-
etien) und Tschetschenien (zwei „Tschetschenien-Kriege“ und ihre Folgen). Hier 
sind auch die Publikationsaktivitäten der Historiker und der sich zu ihnen zäh-
lenden Amateure höher, die pseudowissenschaftlichen Diskussionen lebhafter, die 
Sakralisierung des ethnozentrischen Bildes des Krieges stärker und das Ausmaß 
der Tabuisierung verbotener Themen umso größer. Zudem ist die Ressourcenba-
sis der einzelnen Völker sehr unterschiedlich – in administrativer, finanzieller und 
personeller Hinsicht.

In Inguschetien, dessen Wissenschafts- und Bildungseinrichtungen noch vor 
Kurzem mit den tschetschenischen eng verflochten waren und in den 1990er-Jah-
ren praktisch aus dem Nichts geschaffen wurden, ist die Zahl der professionellen 
Historiker äußerst gering. Die meisten der in der Republik publizierten Studien 
zur Geschichte des Großen Vaterländischen Krieges haben nichts mit Wissen-
schaft zu tun. Es handelt sich um ziemlich ungeordnete Zusammenstellungen von 
Dokumenten, Essays, Zeitzeugenberichten und anderem Material mit den nahezu 
obligatorischen Verzeichnissen der Kriegsteilnehmer.

Eine gewisse Sonderstellung unter den repressierten nordkaukasischen Völkern 
nehmen die Tschetschenen ein. Die Situation der Republik Tschetschenien als 
Hauptnutznießerin der föderalen Budgettransfers, Investitionen und Vergünsti-
gungen sowie die daraus folgende rasante Wiederauferstehung der Republik nach 
zwei verheerenden Feldzügen haben ihr die feste Position des regionalen Spitzen-
reiters eingebracht. Die Existenz bedeutender Wissenschafts- und Bildungsinsti-
tutionen und die großzügige Unterstützung durch die Führung der Republik er-
möglichen die Realisierung auch der größten Projekte. Zudem steigen auf die 

28	A.I. Tetuev: Čerkesskaja tragedija v kontekste obščestvenno-političeskoj žizni Kabardino-Bal-
karii. In: Vojna v istorii i sud’bach narodov Juga Rossii, S. 330.



208    Aleksej Bezugol’nyj

Geschichte Tschetscheniens im 20. Jahrhundert spezialisierte professionelle Histo-
riker hier manchmal in hohe Verwaltungspositionen auf, was sich in der Verbrei-
tung ihrer Ansichten über die jüngere Vergangenheit in der Bevölkerung nieder-
schlägt. So bekleidete zum Beispiel der habilitierte Doktor der Geschichtswissen-
schaften, Professor Movsur Ibragimov, in den Jahren 2007 und 2008 die Position 
des Ministers der Republik Tschetschenien für Nationalitätenpolitik, Presse und 
Information, während der Doktor der Geschichtswissenschaften und Dozent der 
Staatlichen Tschetschenischen Universität, Islam Chatuev, Leiter der Abteilung für 
Radio, Fernsehen und Massenmedien desselben Ministeriums war. Beide sind auf 
die Geschichte des Großen Vaterländischen Krieges spezialisiert.

Gleichzeitig hatten die „Tschetschenienfeldzüge“ in den 1990er-Jahren und An-
fang der 2000er-Jahre eine für das historische Gedächtnis des Volkes tragische Si-
tuation zur Folge. Tschetschenien verlor fast sein gesamtes kulturelles Stratum: 
Archive und Bibliotheken, Museen und Universitäten wurden vollständig zerstört, 
geschichtswissenschaftliche Fachkräfte und Kulturschaffende verließen das Land, 
um sich auf der ganzen Welt niederzulassen; das Ansehen und die Qualität der 
Bildung fielen stark ab. Wie der Kulturminister der Republik Tschetschenien, Mov-
la Osmaev, 2003 anmerkte, „besteht die Besonderheit der Situation in Tschetsche-
nien in der totalen Zerstörung des Kulturerbes. Hier ist alles zugrunde gegangen, 
was das Volk mit der Vergangenheit verband, was Zeugnis von seinem historischen 
Weg ablegte.“29

Die Kulturkrise aktualisierte die reiche pseudowissenschaftliche Mythologie 
über die Geschichte und das moderne Gesicht des tschetschenischen Volkes. Einer 
der dominantesten Mythen ist derjenige von der außerordentlichen angeborenen 
Freiheitsliebe und edlen Gesinnung der Tschetschenen, die sie im Verlauf ihrer 
gesamten Geschichte gezeigt hätten, insbesondere der Mythos vom zwei Jahrhun-
derte währenden Widerstand gegen die russische Aneignung des Nordkaukasus. 
Laut dem Akademiemitglied Valerij Tiškov setzt sich das moderne Image der 
Tschetschenen und die Rolle, die sie sich selbst zuweisen, aus Elementen wie einem 
„nationalistischen Narzissmus, einem Opferkomplex sowie der messianischen 
Idee von den ,Totengräbern des Imperiums‘, den ,Befreiern des Kaukasus‘ und der 
,Avantgarde des Islam‘“30 zusammen. Diesen „Zustand der Demodernisierung“ 
des historischen Bewusstseins erklärt Tiškov mit der „Usurpation der mentalen 
Welt durch simplifizierte und limitierte Versionen der Ereignisse sowohl in der 
Vergangenheit als auch in der Gegenwart“.31

Interessanterweise verfolgen Autoren, die über einen akademischen Grad ver-
fügen, häufig noch nicht einmal aktuelle wissenschaftliche Zielsetzungen. Bei der 
Verfassung ihrer Monographie mit dem anspruchsvollen Titel „Čečenskaja Re-
spublika v period Velikoj Otečestvennoj vojny“ („Die Republik Tschetschenien in 

29	Movla Osmaev, Ibragim Aliroev: Istorija i kul’tura vajnachov. Moskva 2003, S. 12.
30	Valerij Tiškov: Obščestvo v vooružennom konflikte. Ėtnografija čečenskoj vojny. Moskva 2001, 

S. 501–502.
31	Ebd., S. 52.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    209

der Zeit des Großen Vaterländischen Krieges“32) machten Ibragimov und Chatuev 
es sich zur Hauptaufgabe, zu zeigen, dass die Tschetschenen sich als „Patrioten auf 
Augenhöhe mit den anderen Völkern der UdSSR“ erwiesen hätten. Und genau 
deshalb finden sich in der Studie „zahlreiche Namen von Menschen, die am Zwei-
ten Weltkrieg teilgenommen haben, darunter auch die Namen der Verteidiger der 
Brester Festung“.33 Insgesamt ist die Monographie – neben ein wenig Archivmate-
rial  – auf Pressepublikationen, Erinnerungen von Kriegsteilnehmern und sogar 
deren Verwandten, aufgebaut.

Aufschlussreich ist auch, dass in den letzten Jahren ein Satz von Vladimir Putin 
aus dem Jahr  2005 zu einem der „ehernen“ Argumente in der wissenschaftli-
chen (!) Literatur geworden ist: „Überhaupt, wenn man es pro Kopf der tschet-
schenischen Bevölkerung nimmt, hat es dort wahrscheinlich die meisten Helden 
gegeben!“34 Eine derartige „Emanation“ von Wissen über die Tschetschenen aus 
den höchsten Sphären der Macht irritiert die lokalen Historiker keineswegs; stolz 
tragen sie das ihnen zuteilgewordene „Wort“ auf wissenschaftlichen Konferenzen 
und auf den Seiten der Zeitschriften einher. Die ihrem Wesen nach ganz und gar 
sowjetische Berufung auf den „Klassiker“ erfüllt die Funktion eines Axioms, das 
die tschetschenische Historiographie des Großen Vaterländischen Krieges gleich-
sam über die „kleinlichen“ Streitigkeiten hinaushebt, denn die wichtigste Frage ist 
bereits „geklärt“.

Indessen treten die tschetschenischen Autoren nur ungern in die eigentliche 
wissenschaftliche Diskussion ein. Häufig stehen in den neueren Veröffentlichun-
gen in Tschetschenien die alten Publikationen der 1990er, 1980er und sogar der 
1960er-Jahre in der Kritik. Ein solcher Diskurs mit den „Gespenstern der Vergan-
genheit“ verschafft den Autoren ein großes Forum.35 Weitere Dauergegner der 
tschetschenischen Historiker sind die nationalistisch gesinnten russischen Publi-
zisten und Schriftsteller (der wichtigste unter ihnen ist Igor’ Pychalov36), deren 
nicht immer ausgewogene, häufig geradezu extremistische Aussagen ebenfalls ger-
ne kritisiert werden.

Es gibt freilich relativ gelungene Versuche, mithilfe des wissenschaftlich-histo-
rischen Instrumentariums Einblicke in die tabuisierte Welt der Kriegsgeschichte 

32	Movsur Ibragimov, Islam Chatuev: Čečenskaja Respublika v period Velikoj Otečestvennoj vo-
jny. Groznyj 2007. 

33	Informacionnoe agentstvo „Groznyj-Inform“,  1. Nov.  2007; Molodežnaja smena vom 
27. Okt. 2007.

34	Čečency v istorii, politike i kul’ture Rossii. Moskva 2008, S. 17; Nunaeva, Velikaja Otečestven-
naja vojna v sud’bach čečencev, S. 209; Avchan Malaev: Čečency v vojne 1941–1945 gg. Ein-
trag vom 17. Apr. 2010. URL: http://www.memo.ru/d/39063.html.

35	So erteilen z. B. Šachrudin Gapurov und Movsur Ibragimov 2010 in ihrem Beitrag auf der 
Konferenz in Rostov-na-Donu einer Publikation aus dem Jahr 1964 eine Abfuhr: Gapurov, 
Ibragimov, Realii i mify, S. 71; zu analogen Beispielen vgl. Chamzat Gakaev: Čečeno-Ingušetija 
v gody Velikoj Otečestvennoj vojny. In: Čečenskaja respublika i čečency: istorija i sovre-
mennost’. Materialy Vserosijskoj naučnoj konferencii. Moskva  2006, S. 339–340; Ibragimov, 
Istorija Čečni, T. 2, S. 536–540.

36	Igor’ Pychalov: Za čto Stalin vyseljal narody? Stalinskie deportacii  – prestupnyj proizvol ili 
spravedlivoe vozmezdie? Moskva 2008.



210    Aleksej Bezugol’nyj

der Tschetscheno-Inguschischen ASSR von 1941 bis 1945 zu gewinnen. Mehr oder 
weniger aufschlussreich ist die zusammenfassende Studie „Istorija Čečni s drev-
nejšich vremen do našich dnej“ („Geschichte Tschetscheniens von der Frühzeit 
bis heute“), die unter der Schirmherrschaft der Regierung sowie der Akademie 
der Wissenschaften der Republik Tschetschenien herausgegeben wurde. In dieser 
Arbeit werden in allen Einzelheiten, wenn auch sehr ungeordnet, die für die 
Tschetschenen schmerzlichsten Fragen der Geschichte des Großen Vaterländi-
schen Krieges untersucht: die Mobilisierung von 1941/42 und ihr Scheitern, die 
Geschichte der 114. tschetscheno-inguschischen Kavalleriedivision – der einzigen 
in den Kriegsjahren auf dem Territorium der Republik zusammengestellten natio
nalen Division, die bereits vor ihrer Verschickung an die Front wegen massiver 
Desertion der Soldaten tschetschenischer und inguschischer Nationalität aufge-
löst wurde. Es ist den Autoren als Verdienst anzurechnen, dass sie sich dieser Fra-
ge überhaupt zuwenden. Allerdings passt die Tendenz, die gesamte Verantwor-
tung für den Zusammenbruch der Division auf den Kriegskommissar der Repub-
lik, Rešetnjak, sowie auf die Militärführung des Nordkaukasischen Wehrkreises 
zu schieben, die angeblich „mit Vorbedacht“ und „weitreichenden Zielen“37 fal-
sche Berechnungen angestellt hätten (ohne, wie man annehmen muss, sich auch 
nur die geringsten Gedanken über das eigene Schicksal zu machen), in das Prok-
rustesbett der schon lange in das „Arsenal“ aufgenommenen „Prestige“-Geschich-
te. Die eigentliche militärhistorische Analyse fällt in der Studie schwach aus, der 
Text strotzt vor groben Terminologiefehlern, wie zum Beispiel „Schützen-Marsch-
division“ etc.38

In Bezug auf einen Aspekt liegt die „Prestige“-Geschichte des modernen 
Tschetschenien gegenüber den Nachbarn wohl erheblich im Hintertreffen: Bisher 
hat nicht eine einzige tschetschenische Stadt den Status „Stadt des militärischen 
Ruhms“ erhalten, der erst vor kurzem – Ende 2006 – ins Leben gerufen wurde, 
sich jedoch bei den lokalen Eliten bereits großer Beliebtheit erfreut. Diesen Status 
haben sich bereits eine nordossetische AR (Vladikavkaz, 2007), eine inguschische 
(Malgobek, 2007) und eine kabardino-balkarische Stadt (Nal’čik, 2010) zugelegt. 
Laut der „Verordnung über die Bedingungen und Modalitäten der Verleihung des 
Ehrentitels ,Stadt des militärischen Ruhms‘“ wird er „für Mut, Standhaftigkeit 
und massenhaftes Heldentum, die von den Verteidigern der Stadt im Kampf für 
die Freiheit und Unabhängigkeit des Vaterlandes gezeigt wurden“, verliehen. Von 
allen drei ausgezeichneten Städten erfüllt wahrscheinlich nur Vladikavkaz, auf 
dessen Zufahrtsstraßen sich Ende 1942 erbitterte Kämpfe abspielten, diese Anfor-
derungen vorbehaltlos. In den übrigen beiden Fällen wurden wohl gewisse poli-
tisch motivierte Zugeständnisse gemacht. So erforderte zum Beispiel die Verlei-
hung des Ehrentitels an Vladikavkaz eine gleichbedeutend Geste an die Adresse 
der Inguschen. Was Tschetschenien betrifft, so wird hier – auch bei Gewährung 
gewisser Konzessionen – nicht eine einzige Stadt dem Status „Stadt des militäri-

37	Ibragimov, Istorija Čečni, T. 2, S. 487–488.
38	Ebd., T. 2, S. 492.



Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis des Nordkaukasus    211

schen Ruhms“ gerecht. Allerdings geben die republikanischen Behörden schon 
seit einigen Jahren die Hoffnung nicht auf, dass der Ehrentitel unweigerlich der 
Stadt Grosny zuerkannt wird, der im wahrsten Sinne des Wortes und in jeder 
Beziehung glänzenden Hauptstadt der Republik, in deren Krone noch der letzte 
Brillant fehlt. Ob die föderalen Behörden dem Druck aus Tschetschenien nachge-
ben werden, wird die Zeit zeigen.

Und so verdeutlicht der gegenwärtige Zustand des historischen Wissens über 
den Großen Vaterländischen Krieg in den nordkaukasischen Republiken – insbe-
sondere bei den Völkern, die während des Krieges Repressionen ausgesetzt wa-
ren – auf sehr beredte Weise, wie die Geschichtswissenschaft nicht zur Dienerin, 
sondern zur Sklavin der Politik wird, wobei es sich offensichtlich um ein freiwilli-
ges Sklaventum handelt. Die Gegenwart lässt ihre Vergangenheit keineswegs los, 
sie diktiert ihr ihren Willen. Und solange das so ist, wird der Zustand der Histori-
ographie des Großen Vaterländischen Krieges in dieser Region beklagenswert 
bleiben.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Il’ja Al’tman

Der Stellenwert des Holocaust im 
historischen Gedächtnis Russlands

Ziel dieses Beitrags ist es, die Besonderheiten der Erinnerungskultur an den Ho-
locaust in Russland im Kontext des Gedächtnisses an den Großen Vaterländi-
schen Krieg aufzuzeigen.1 Im Westen übt das Thema „Holocaust“ einen wesent-
lichen Einfluss auf das historische Gedächtnis an den Zweiten Weltkrieg, die 
Ablehnung jeglicher Gewalt und die Entwicklung von Toleranz aus.2 Ein eben-
solcher Faktor bei offiziellen Bildungsvorhaben, aber auch innerhalb der politi-
schen Rhetorik und der Publizistik, ist in Russland das Gedächtnis an das Hel-
dentum und die Opfer während des Großen Vaterländischen Krieges von 1941 
bis 1945. Dieses – wie der Historiker Sergej Kudrjašov es nannte – „sakrale“ Ge-
dächtnis an den Krieg ist das Haupthindernis auf dem Weg zur Entstehung eines 
Bewusstseins der Bedeutung der Thematik des Holocaust.

Erst im Laufe der letzten Jahre hat die russische Gesellschaft begonnen, sich 
mit den Lehren aus dem Holocaust auseinanderzusetzen. Dazu gehört das Syn-
drom der „verspäteten Anerkennung des Gedächtnisses“ an den Holocaust.3 Al-
lerdings zieht sich in Russland die Diskrepanz mit dem Westen bereits jahr-
zehntelang hin: Das, was dort in der zweiten Hälfte der 1970er-Jahre begann, 
findet jetzt erst Eingang in die Agenda des russischen gesellschaftlichen Diskur-
ses. Dies geschieht äußerst langsam und nicht ohne Schwierigkeiten. Das nahe-
zu ein halbes Jahrhundert währende Verschweigen der jüdischen Tragödie übte 
auf die russische Gesellschaft, ihre Bildungs- und Wissenschaftsstrukturen und 
sogar auf viele Intellektuelle einen wesentlich größeren Einfluss aus, als dies in 
jedem anderen postsowjetischen Staat auf europäischem Territorium der Fall 
war.

Als in Moskau im Juni 1992 das europaweit erste Forschungs- und Bildungs-
zentrum mit der Bezeichnung „Cholokost“ geschaffen wurde, wusste in unserem 

1	 Einzelne Aspekte dieses Problems wurden in anderen Arbeiten unsererseits beleuchtet. Vgl. 
z. B. Il’ja A. Al’tman: Memorializacija Cholokosta v Rossii: istorija, sovremennost’, perspek-
tivy. In: Neprikosnovennyj zapas. Debaty o politike i kul’ture. 2005. Nr. 2–3, S. 252–263; ders.: 
Memorializacija Cholokosta v Rossijskoj Federacii: sostojanie, problemy, tendencii. In: 
Evroaziatskij evrejskij ežegodnik. 5768 (2007–2008). Moskva 2008.

2	 Aus der neueren Literatur zu diesem Thema vgl. Ronald J. Berger: The Holocaust, Religion, 
and the Politics of Collective Memory. Beyond Sociology. New Brunswick, NJ 2012.

	 Der Autor unterscheidet zwei Herangehensweisen, wonach das Thema des Holocaust entwe-
der in den „allgemeinen“ Arbeiten über den Krieg „aufgeht“ oder in diesen in den Vorder-
grund tritt. In Hinblick auf die Pläne der Nationalsozialisten zu ethnischen Säuberungen auf 
sowjetischem Territorium, wurde in Russland dem „Generalplan Ost“ dauerhaft jener Stellen-
wert eingeräumt, den das Phänomen des Holocaust im Westen einnimmt.

3	 Ronald J. Berger macht die wichtige Beobachtung der Verspätung bei der „Anerkennung des 
Gedächtnisses“ an den Holocaust sowohl in Israel, als auch in Westeuropa und den USA: Vgl. 
Berger, The Holocaust, S. 2.



214    Il’ja Al’tman

Land kaum jemand, was dieser Begriff bedeutet. Im Januar/Februar 1996 wurde 
in Russland zum ersten und letzten Mal eine breit angelegte Umfrage über die 
Einstellung zum Holocaust durchgeführt.4 Damals wussten 91% der Befragten 
nicht, was der Begrifft „Holocaust“ bedeutet. Auf die Frage: „Inwiefern ist es 
wichtig, dass gerade die Einwohner Russlands über den Holocaust Bescheid wis-
sen?“ sagten 62% der offensichtlich im Zuge der Umfrage aufgeklärten Personen, 
es sei „wichtig oder sehr wichtig“. Das ist der höchste Prozentsatz an positiven 
Antworten innerhalb der zehn Länder der Welt, in denen die Umfrage durchge-
führt wurde (in Deutschland waren zum Beispiel nur 18% dieser Ansicht, ob-
wohl mehr als 90% der Respondenten über den Begriff und die wesentlichen 
Fakten des Holocaust Bescheid wussten).5

Auf den ersten Blick hat sich die Situation heute grundlegend geändert. Der 
Holocaust wird von den führenden Persönlichkeiten Russlands immer häufiger 
erwähnt.6 Freilich besteht der Tenor all dieser Redetexte in der Regel aus ledig-
lich drei Kernaussagen: der Verurteilung der Politik des Holocaust (ohne zu er-
wähnen, dass er sich auch auf sowjetischem Territorium abspielte), der Beteili-
gung von Kollaborateuren im Baltikum und der Ukraine (ohne Russland und 
Belarus zu erwähnen) und der Rolle der Roten Armee bei der Rettung der euro-
päischen Juden.

Auf diese Weise wird die Geschichte des Holocaust von den russischen Politi-
kern in erster Linie im Kampf gegen die Rechtfertigung der Verbrechen der 
Handlanger der Nationalsozialisten im Zweiten Weltkrieg eingesetzt. Dieser An-
satz lässt sich auch in Bezug auf die Holocaust-Leugnung erkennen:7 Ihre Be-

4	 Auf die Frage „Was wissen Sie oder was haben Sie über Auschwitz, Dachau und Treblinka 
gehört?“ antworteten 50% mit „Konzentrationslager“ und 49% mit „Weiß nicht“ (in Deutsch-
land gaben 92% die richtige Antwort). 34% der Respondenten antworteten richtig auf die 
Frage, wie die Juden von den Nationalsozialisten gekennzeichnet wurden (in Deutschland 
waren es 91%). Auf die Frage nach der Anzahl der Opfer des Holocaust antworteten 21% 
richtig und 52% mit „Weiß nicht“. Ca. ein Drittel der Befragten machte Angaben zwischen 
25 000 und 20 Millionen. In Deutschland gaben 36% der Respondenten die richtige Antwort. 
Dabei waren in Russland Akademiker besser als andere über die Fakten des Holocaust infor-
miert (69% wussten Bescheid über die Konzentrationslager, 55% über die gelbe Sterne und 
30% über die 6  Millionen). 88% von ihnen waren dafür, die Erinnerung an diese Tragödie 
besser zu bewahren. Current Russian attitudes toward Jews and the Holocaust. A public-opin-
ion survey. NY 1996, S. 14–21. 

5	 „Nicht sehr wichtig“, antworteten 22% und „Nicht wichtig“ nur 8%. Von der Leugnung des 
Holocaust in Russland hatten zu diesem Zeitpunkt nur 13% gehört (in Deutschland waren es 
60%). Dabei erklärten 90%, dass der Holocaust eine unzweifelhafte Tatsache sei (in Öster-
reich waren es 88%, für Deutschland gibt es keine Angaben) und nur 2% sagten, [die Juden] 
seien „höchstwahrscheinlich nicht umgebracht worden“. Ebd., S. 19–21.

6	 Vgl. Il’ja Al’tman, Šimon Samuėl’s, Mark Vejcman (Hrsg.): Antisemitizm. Konceptual’naja nena-
vist’. ėsse v pamjat’ o Simone Wizentale. 2. Aufl. Moskva 2010 (in diesem auf Initiative der 
UNESCO, des „Simon Wiesenthal Center“ und des „Cholokost“-Zentrums herausgebrachten 
Band sind Reden, Botschaften und Grußworte von Dmitrij Medvedev, Vladimir Putin, Vladi-
mir Lavrov, Valentina Matvienko und Patriarch Aleksij II. zum Thema Holocaust enthalten).

7	 Im Jahr 2000 wurde in der „Rossijskaja biblioteka Cholokosta“ die erste Sonderstudie zu die-
sem Thema herausgegeben. Vgl. Marija Al’tman: Otricanie Cholokosta v Rossii: istorja i sovre-
mennye tendencii. Moskva 2000.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    215

kämpfung scheint nur „im Paket“ mit dem Widerstand gegen die „Heroisierung“ 
der Handlanger der Nationalsozialisten und gegen die Verneinung des Sieges 
möglich. Genau in diesen Kontext wurde die Verurteilung der Holocaust-Leug-
nung in der gemeinsamen Erklärung der Präsidenten Russlands und Israels im 
Jahr 2010 gestellt.

Das Problem der Memorialisierung des Holocaust – nicht im Rahmen der Tä-
tigkeit der jüdischen Gemeinden, sondern als Staatspolitik – stellte sich in Russ-
land Mitte der 1990er-Jahre. Damals wurde die erste internationale Konferenz 
mit dem symbolischen Titel „Die Lehren aus dem Holocaust und das heutige 
Russland“8 durchgeführt und die Rote Armee beging den Tag der Befreiung von 
Auschwitz zum ersten Mal. Entsprechende Gedenkveranstaltungen der russischen 
Öffentlichkeit werden alljährlich durchgeführt. An ihnen haben in den verschie-
denen Jahren stellvertretende russische Ministerpräsidenten, Außenminister, Kul-
tur- und Bildungsminister, aber auch führende Repräsentanten Moskaus teilge-
nommen. Die russischen Präsidenten Boris El’cin und Dmitrij Medvedev sowie 
der Patriarch von ganz Russland, Aleksij II., richteten Grußworte an die Teilneh-
mer der Gedenkabende in Moskau und Kaliningrad (in Zusammenhang mit dem 
70. Jahrestag der „Kristallnacht“).

Es ergab sich jedoch eine paradoxe Situation. Russland gehörte zu jenen Län-
dern, die die UNO-Resolution zum „Internationalen Holocaust-Gedenktag“ ini-
tiierten (2005). Man sollte annehmen, der nächste logische Schritt wäre die Schaf-
fung eines nationalen Gedenktages gewesen, was von der UNO auch empfohlen 
wurde9 – umso mehr, als es gerade die Rote Armee war, die die Auschwitz-Häft-
linge befreite. In letzter Zeit wurden praktisch jährlich entsprechende individuelle 
und kollektive Appelle an die russischen Staatsorgane gerichtet. Die jüngste offizi-
elle Antwort der Präsidialverwaltung der Russischen Föderation stammt aus dem 
Mai 2011 und lautete, dass es in Russland bereits einen derartigen Gedenktag 
gebe, der alle betreffe. Dies sei der 22. Juni.

Der russische Machtapparat hat auf die Bezeichnung, die für einen solchen Tag 
vorgeschlagen wurde, nicht einmal reagiert: „Nationaler Gedenktag an die Opfer 
des Holocaust und die Soldaten-Befreier der nationalsozialistischen Todeslager“. 
Das pädagogische und moralische Potential eines solchen Gedenktages ist offen-
sichtlich. Unterdessen wurde in den letzten Jahren von russischen Politikern und 
vielen Massenmedien aktiv die These propagiert, die USA und Europa würden 
die entscheidende Rolle unseres Landes beim Sieg über den Nationalsozialismus 
verschweigen …

8	 Von 1994 bis 2011 wurden sechs derartige Konferenzen abgehalten. Die beiden letzten in 
Kaliningrad (2008) und St.  Petersburg (2011) waren der Bewahrung des historischen Ge-
dächtnisses und der Bekämpfung der Holocaust-Leugnung gewidmet.

9	 Mit einem derartigen Vorschlag hatte sich bereits 2002 General Vasilij Petrenko, Komman-
deur einer der Divisionen, die Auschwitz befreit hatten, an die russischen Machtorgane ge-
wandt. Vgl. Vasilij Petrenko: Do i posle Osvencima. Moskva 2002. Die französische Ausgabe 
kam 2002 in Paris heraus. Dieser Tag wird bereits in 30 Staaten offiziell begangen. Im Som-
mer 2011 schloss sich ihnen die Ukraine an.



216    Il’ja Al’tman

In den Ländern des Baltikums und in der Ukraine hingegen werden Gedenk-
veranstaltungen zu diesem Thema auf höchster offizieller Ebene durchgeführt. 
Hier wurde die Schuld am Holocaust bereits in der ersten Hälfte der 1990er-
Jahre auf höchster staatlicher Ebene anerkannt. Den Ermordeten wurden hun-
derte Mahn – und Denkmale errichtet und Menschen, die Juden gerettet hatten, 
als „Gerechte unter den Völkern“ mit staatlichen Auszeichnungen bedacht. In 
vielen dieser Länder gibt es spezielle Lehrpläne und Holocaust-Museen. In Est-
land und der Ukraine ist der 27. Januar Nationaler Gedenktag an die Opfer des 
Holocaust. In Litauen wurde das Jahr 2011 zum „Jahr des Holocaust“ erklärt. 
Eine andere Sache ist, dass man in diesen Ländern von zwei Besetzungen spricht 
– der nationalsozialistischen und der sowjetischen. Und zusammen mit dem 
„Jahr des Holocaust“ wurde in Litauen auch das „Jahr des antisowjetischen Auf-
standes vom 23. Juni“ begangen, der bekanntlich den Anfang für äußerst ge-
waltsame antijüdische Pogrome bildete. Für die westlichen Partner und für Is-
rael demonstrieren unsere Kollegen gekonnt ihre Bemühungen zur Bewahrung 
des Gedächtnisses an den Holocaust, in den meisten Museumsausstellungen 
und Schulbüchern jedoch nimmt die Information über die „sowjetische Besat-
zung“ den weitaus größten Raum ein. Russische Politiker wiederum haben ech-
te Probleme zu verstehen, warum die propagandistischen Bemühungen Russ-
lands, gerade auf die Judenvernichtung als Hauptverbrechen der offiziellen 
„Helden“ des gegenwärtigen politischen Diskurses und der Bildungsdebatten 
unserer Nachbarn zu verweisen, im Westen äußerst kühl aufgenommen wer-
den.

Die zwiespältige Haltung hinsichtlich des Gedächtnisses an den Holocaust 
zeigt sich auch am Beispiel der Umsetzung anderer von Russland unterzeichne-
ter internationaler Dokumente, insbesondere der „Stockholmer Erklärung“ aus 
dem Jahr 2000. Sie verpflichtet dazu, die Erinnerung an die Opfer des Holocaust 
für immer wachzuhalten und Lehrpläne zu diesem Thema einzuführen.

Schauen wir uns die Situation hinsichtlich jedes dieser Punkte an: 1998 wurde 
in Anwesenheit des russischen Präsidenten das vom Russischen Jüdischen Kon-
gress (Rossijskij Evrejskij Kongress – REK) ins Leben gerufene Museum des Jüdi-
schen Erbes und des Holocaust eröffnet. Ursprünglich war kein Museum geplant. 
1995, bei der Grundsteinlegung zur Gedenksynagoge, antwortete der Initiator 
und Hauptsponsor des Projektes, der damalige Präsident des REK, Vladimir 
Gusinskij, auf die Frage der Präsidentin des „Cholokost“-Zentrums, Alla Gerber, 
„Wird es darin ein Museum geben?“ mit Worten, die zum Aphorismus wurden: 
„Für den Holocaust habe ich kein Geld“.

Dennoch wurde das Museum 1998, ein halbes Jahr nach dem Besuch des Mos-
kauer Bürgermeisters Jurij Lužkov auf der Baustelle, geschaffen. 2012 besuchten 
es allein als Mitglieder organisierter Gruppen über 12 000 Personen, darunter 
Touristen aus 21 Staaten der Erde; mehr als die Hälfte aller Besucher waren Schü-
ler bzw. Studenten und Lehrkräfte aus Moskau und Russland. Die Initiative des 
Zentrums und der Stiftung „Cholokost“ zur Schaffung eines Staatlichen Muse-
ums „Holocaust – Genozid – Toleranz’“ in Moskau wurde allerdings nicht in die 



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    217

Tat umgesetzt.10 Das Thema des Holocaust ist auch nicht in den Ausstellungen 
der historisch-landeskundlichen Museen derjenigen 23 Regionen Russlands ver-
treten (mit seltenen Ausnahmen), die in den Jahren des Krieges von den Natio-
nalsozialisten besetzt waren.

Eines der schmerzlichsten Themen des neuzeitlichen Krieges ist das Schicksal 
der Grabstätten – nicht nur derjenigen der Kriegsopfer. Leider gibt es an den meis-
ten Orten, an denen Massenexekutionen von Juden stattfanden (in Russland gibt 
es davon einige Hundert) keine Denk- und Mahnmale, die über die Volkszugehö-
rigkeit der Opfer Auskunft geben. Das im Jahr 2009 auf Initiative des REK und 
des „Cholokost“-Zentrums begonnene und von Patriarch Kirill unterstützte Pro-
jekt „Vernut’ dostoinstvo“ (Die Würde zurückgeben), ist auf eine Zusammenar-
beit der verschiedenen Konfessionen sowie staatlicher und gesellschaftlicher Or-
ganisationen ausgerichtet.

In der Folge wurden auf Initiative jüdischer Organisationen Denkmale in 
Kaliningrad, Brjansk und bei Novgorod errichtet. Bedeutsamstes Ergebnis des 
Projektes war die Enthüllung eines Mahnmals für die Opfer des Holocaust in 
Ljubaviči, einem für die jüdische Religion historischen Ort, im November letzten 
Jahres. Übrigens wurde dort bereits 2002 von russischen und deutschen Studen-
ten gemeinsam ein Erinnerungszeichen aufgestellt. Die Mittel für das Mahnmal 
waren überwiegend von russischen Christen evangelischen Glaubens gesammelt 
worden.11

In anderen Regionen Russlands ergriffen Lehrer (in den Gebieten Belgorod und 
Brjansk), Mitarbeiter der Stadtverwaltung (Gebiet Pskov) und Heimatforscher 
(Region Krasnodar) die Initiative. Allerdings gibt es auf regionaler Ebene auch 
ernsthaften Widerstand. Davon wird später noch die Rede sein.

Tiefgreifende Veränderungen vollzogen sich auch im Bildungsbereich. Wich-
tigstes Element der Bewahrung des Gedächtnisses an den Holocaust in Russland 
war die Aufnahme des Themas in die Lehrpläne von Schulen und Hochschulen. 
Anfang des 21. Jahrhunderts wurde der Begriff „Holocaust“ erstmals in die Nor-
men (den staatlichen Lehrplan) für den Geschichtsunterricht an den Mittelschu-
len12 aufgenommen. Daher wird die Verfolgung und Vernichtung der europäi-
schen Juden in den meisten neuen Schulbüchern thematisiert. Ihre Autoren sind 
führende russische Historiker: das Akademiemitglied Aleksandr Čubar’jan, das 
korrespondierende Mitglied der Russischen Akademie der Wissenschaften Efim 
Pivovar, die Professoren Aleksandr Danilov, Oleg Volobuev, Nikita Zagladin u. a.13

10	Nach der Fertigstellung dieses Beitrages, im November 2012 wurde auf Initiative der Födera-
tion der jüdischen Gemeinden Russlands (unter Leitung von Aleksander Boroda) und dem 
Hauptrabbiner Russlands Berl Lazar’ das jüdische Museum – Zentrum der Toleranz eröffnet 
http://www.jewish-museum.ru/ (Anm. d. Red.)

11	Vgl. „Cholokost“. Naučno-informacionnyj bjulleten’. Nr. 1 (56), Jan. 2012, S. 2.
12	Die Normen selbst wurden offiziell nicht eingeführt und waren fast ein Jahrzehnt lang Ge-

genstand von Diskussionen unter Pädagogen und Bildungsorganen. Allerdings wurden auf 
Basis dieses Dokuments Schulbücher für die Mittelschule zur Vaterländischen und Allgemei-
nen Geschichte, aber auch zur Sozialkunde erarbeitet.

13	Vgl. Tema Cholokosta v škol’nych učebnikach. Učebnoe posobie. Moskva 2011.



218    Il’ja Al’tman

2011 fand das Thema des Holocaust Eingang in das Einheitliche Staatliche 
Examen. Ab dem Jahr 2000 wurden in 45 Regionen des Landes Seminare durch-
geführt  – anfangs unter Mitwirkung schwedischer Kollegen, in letzter Zeit mit 
staatlicher Unterstützung.14 Mehr als 300 russische Pädagogen absolvierten Stu-
dienaufenthalte in israelischen, deutschen, französischen und polnischen Museen. 
In der seit Mitte der 1990er-Jahre herausgegebenen „Rossijskaja biblioteka Cholo-
kosta“ erschienen Spezialbände für Lehrer, Studenten und Schüler.15 Unter der 
Schirmherrschaft des russischen „Cholokost“-Zentrums wurden zehn internatio-
nale Wettbewerbe zum Thema Holocaust durchgeführt.16 Im vergangenen Jahr 
nahmen Vertreter von mehr als 80% der russischen Regionen und 12 ausländi-
scher Staaten daran teil.

Gewisse Fortschritte gab es auch an den führenden russischen Hochschulen. 
Heute werden in Dutzenden regionalen und Moskauer Hochschulen spezielle 
Lehrveranstaltungen zu diesem Thema angeboten.17 Leider ist das Thema Holo-
caust in den Lehrbüchern für Hochschulen  – mit kleinen Ausnahmen18  – nur 
äußerst fragmentarisch vertreten. Seine Darstellung in dem von Aleksandr Vdo-
vin und Aleksandr Barsenkov verfassten Basislehrbuch für die Geschichtsstuden-
ten der Moskauer Staatlichen Universität19 war einer der Aufhänger für Diskus-
sionen, an denen sich die Massenmedien und Mitglieder der Gesellschaftskam-
mer beteiligten.

Ein wichtiger Faktor der Auseinandersetzung mit der Geschichte des Holocaust 
ist dessen Darstellung im russischen Dokumentar- und Spielfilm. Bereits zu Be-
ginn der 1990er-Jahre entstanden Fernsehfilme, die auf lokalen TV-Kanälen ge-
zeigt wurden (z. B. der Film „Zmievskaja balka“ über die Tragödie in Rostov, der 

14	Die ersten derartigen Seminare mit dem Titel „Bildung gegen Vorurteile“ wurden mit dem 
„Anne-Frank-Haus“ (Amsterdam) in der ersten Hälfte der 1990er-Jahre auf der Grundlage 
der Ausstellung über Anne Frank durchgeführt. Danach veranstalteten wir sie mit schwedi-
schen Kollegen im Rahmen des Projektes „Lebendige Geschichte“ (von 2000 bis 2005).

15	Vgl. z. B. I’lja Al’tman, Alla Gerber, David Poltorak: Istorija Cholokosta na territorii SSSR. 
Učebnoe posobie. Moskva 2002; I’lja Al’man: Istorija Cholokosta i evrejskogo soprotivlenija 
na okkupirovannoj territorii SSSR. Posobie dlja studentov universitetov. Moskva 2002.

16	Der Wettbewerb zieht jährlich über 1000 Teilnehmer aus mehr als der Hälfte der russischen 
Regionen an. Die studentischen Gewinner werden seit 2005 jedes Jahr in das Hauptquartier 
der UNESCO in Paris eingeladen. Zu ihren Referaten erschienen stets die führenden Reprä-
sentanten dieser Organisation, unter ihnen der ehemalige Generaldirektor der UNESCO, 
Koitiro Matsuura und die derzeitige Amtsinhaberin Irina Bokova.

17	U. a. an der Russischen Staatlichen Universität für Geisteswissenschaften (RGGU), der Hoch-
schule für Wirtschaft, dem Institut für die Länder Asiens und Afrikas an der Moskauer Staat-
lichen Universität (MGU) und der Russischen Staatlichen Pädagogischen Universität (St. Pe-
tersburg).

18	1999 wurde von Aleksandr Ermakov in Jaroslavl’ das Speziallehrbuch „Vermacht i Cholokost“ 
herausgegeben. Das Lehrbuch zu neueren Geschichte für Studenten der MGU von Aleksandr 
Patrušev enthält einen eigenen Abschnitt über den Holocaust. Vgl. Aleksandr Patrušev: Ger-
manija v XX veke. Učebnoe posobie. Moskva 2004.

19	Aleksandr Barsenkov, Aleksandr Vdovin: Istorija Rosii. 1917–2009. Moskva 2010. Die Autoren 
verweisen u. a. darauf, dass sich mehr als 10 000 Juden in sowjetischer Kriegsgefangenschaft 
befanden, die auf der Seite der Nationalsozialisten gekämpft hatten.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    219

1992 herauskam). 1995 erarbeiteten wir den ersten Dokumentarfilm über den 
Holocaust mit dem Titel „Brestskoje getto“. Er wurde auf dem Ersten Kanal ge-
zeigt. Großen Erfolg hatte im Jahr 2001 der auf dem TV-Kanal „Rossija“ ausge-
strahlte Film von Pavel Čuchraj’ „Deti iz bezdny“ (basierend auf Material der 
Spielberg-Stiftung). In den letzten Jahren wurden einige neue Dokumentar- und 
Spielfilme über das Thema Holocaust gedreht. Der Dokumentarfilm des bekann-
ten Filmregisseurs Aleksandr Zel’dovič „Process“ (2003) wurde ebenfalls auf einem 
der russischen TV-Kanäle gezeigt. Der Dokumentarfilm über den Holocaust „Me-
lodija Rižskogo getto“ wurde vom renommierten TV-Moderator Vladimir Molča-
nov erarbeitet (gezeigt im russischen Fernsehen 2006). Einige eng mit der Holo-
caust-Thematik verbundene Filme stammen von den bedeutenden Dokumentar-
filmern Vladimir Dvinskij („Njurnbergskij process“), sowie Elena Jakovič und 
Aleksej Šišov („Neizvestnyj Osvencim“, „Mir posle Osvencima“). 2008 strahlte 
der Erste Kanal eine 12-teilige Filmserie nach dem Roman von Anatolij Rybakov 
„Tjaželyj pesok“ aus. Es werden regelmäßig ausländische Filme über den Holo-
caust gezeigt.20

Die Erforschung des Holocaust in Russland ist einer eigenen Analyse wert.21 
Hier kann nur kurz auf ihre wesentlichen – sowohl positiven als auch negativen – 
Tendenzen eingegangen werden. Seit Mitte der 1990er-Jahre werden in Russland 
jährliche Konferenzen zum Thema durchgeführt.22 In Moskau gibt es spezielle 
wissenschaftliche Zentren und jüdische Museen. Es erschienen Buchreihen zum 
Thema,23 auch in den Regionen.

Neu in russischen Archiven entdeckte Dokumente fanden Eingang in eine Rei-
he von Dokumentenpublikationen. Besonders viel gelesen wurde das „Neizvest-
naja Černaja Kniga“, das vor einigen Jahren vom „United States Holocaust Me-
morial Museum“ neu herausgegeben wurde.24 2002 erschien die erste zusammen-
fassende Monographie über den Holocaust in der UdSSR, deren besonderes 
Augenmerk dem Schicksal der Juden auf dem besetzten Gebiet Russlands gilt.25 

20	„Der Pianist“, „Flucht aus Sobibor“, „Die Bielski-Brüder“ u. a. 
21	Vgl. den Artikel zur Historiographie in der Enzyklopädie „Cholokost na territorii SSSR“. 

Moskva 2011.
22	Wir verweisen auf die Judaistik-Konferenz „Sėfer“ (mit einer Sektion „Holocaust“) und die 

sechs internationalen Konferenzen „Die Lehren aus dem Holocaust und das heutige Russ-
land“ (1994, 1997, 1998, 2002, 2008 und 2011).

23	Seit Anfang der 1990er-Jahre publiziert der Verlag „Tekst“ Sachbücher und Belletristik. Von 
2000 bis 2006 gab die Stiftung „Kovčeg“ die Reihe „Anatomija Cholokosta“ heraus. 

24	Il’ja Al’tman, Šmuėl’ Krakovskij (Hrsg.): Neizvestnaja Černaja kniga. Moskva/Ierusalim 1993. 
Es wurden jene dokumentarischen Zeugnisse aufgenommen, die von den Herausgebern des 
„Černaja kniga“ aus Gründen der Zensur nicht berücksichtigt worden waren. 2008 wurde 
dieser Band vom „United States Holocaust Museum“ erstmals in englischer Sprache veröf-
fentlicht. In Massenauflage erschien das bekannte Buch der schwedischen Autoren Stéphane 
Bruchfeld und Paul A. Levine „Erzählt es euren Kindern“ (Stefan Bruchfel’d, Pol  A. Levin: 
Peredajte ob etom detjam vashim… Istorija Cholokosta v Evrope. 1933–1945. Moskva 2000). 

25	Il’ja Al’tman: Žertvy nenavisti. Cholokost v SSSR. 1941–1945 gg. Moskva 2002; 2008 auf 
Deutsch herausgegeben.



220    Il’ja Al’tman

Die Beteiligung von Kollaborateuren am Holocaust auf dem Territorium der 
UdSSR und die antisemitische Propaganda wurde im Detail von Boris Kovalev 
(Novgorod) und Boris Sokolov (Moskau) untersucht.

Gleichzeitig ist das Thema des Holocaust auf den Seiten russischer akademi-
scher und historischer Zeitschriften äußerst bruchstückhaft vertreten. Eine Aus-
nahme bilden die Arbeiten von Gennadij Kostyrčenko und Pavel Poljan, in denen 
wichtige Aspekte der Politik des Kremls in Bezug auf den Holocaust und die 
Erinnerung an ihn sowie das Schicksal der jüdischen Kriegsgefangenen aus der 
Sowjetunion, die Frage der Entschädigungszahlungen an Überlebende und die 
Holocaust-Leugnung thematisiert werden. Die Geschichte der Erinnerung an den 
Holocaust wurde in einer gemeinsamen Edition russischer und deutscher Histo-
riker dargestellt, die gleichzeitig in beiden Ländern auf Russisch und Deutsch he-
rauskam.26

Mit Unterstützung der Staatlichen Russischen Wissenschaftsstiftung und ande-
rer Organisationen erschien vor kurzem im Verlag ROSSPėN die „ėnciklopedija 
Cholokosta na territorii SSSR“.27 Hierbei handelt es sich um das umfangreichste 
Projekt des „Cholokost“-Zentrums.28 Auf Initiative des Außenministeriums der 
Russischen Föderation wurde das Buch 2010 im UNO-Hauptquartier in New York 
vorgestellt. Derzeit wird das Buch ins Englische übersetzt.

Von 2010 bis 2012 fand in Moskau, unter anderem im Gebäude der Rus
sischen Akademie der Wissenschaften und unter Beteiligung deren Institute, 
eine Konferenzreihe zur Geschichte des Nürnberger Prozesses und des Zweiten 
Weltkriegs statt, bei der einige Sektionen dem Thema Holocaust gewidmet wa-
ren.29

Es ist äußerst bedauerlich, aber in der Wissenschafts- und Lehrbuchliteratur 
dominiert weiterhin die Nichtanerkennung der Präzedenzlosigkeit des Holo-
caust  – des Versuches, ein ganzes Volk auszurotten. Meist werden die Juden in 
der Liste der Opfer lediglich erwähnt, üblicherweise erst nach den slawischen 
Völkern. Nicht ins Bewusstsein gedrungen ist auch die in den westlichen For-
schungen zum Zweiten Weltkrieg und den Genoziden vorherrschende These von 

26	Michail Gabovič (red.): Pamjat’ o vojne 60 let spustja. Rossija, Germanija, Evropa. Moskva 
2005. Der Abschnitt über das Gedächtnis an den Holocaust trägt den bezeichnenden Titel 
„Častičnaja amnezija“.

27	Il’ja Al’tman (Hrsg.): ėnciklopedija Cholokosta na territorii SSSR. Moskva 2009. 1043 Seiten.
28	Beteiligt waren fast 100 Forscher, darunter aus 15 russischen Universitäten. Der Band enthält 

über 2000 Einträge zu Siedlungen auf dem Territorium der UdSSR in den Grenzen vom 
22. Juni 1941 und mehr als 300 Themeneinträge. Sie alle stehen mit dem Holocaust an den 
sowjetischen Juden oder dem Schicksal von Angehörigen anderer Staaten (sowohl Opfer als 
auch Täter) auf dem Territorium der UdSSR in den Jahren des Holocaust in Zusammenhang.

29	Dem nationalsozialistischen Völkermord auf dem Territorium der UdSSR gewidmet war eine 
von der unlängst gegründeten Stiftung „Istoričeskaja pamjat’“ organisierte Konferenzreihe, in 
der das Thema des Holocaust im Kontext der Beteiligung von Kollaborateuren einen der 
Schwerpunkte bildete. Seit 2010 ist dieses Thema auf allen Historikerkonferenzen an der Rus-
sischen Staatlichen Universität für Geisteswissenschaften (RGGU) präsent. Im Rahmen der 
wissenschaftlichen Zusammenarbeit zwischen Russland und Ungarn wurden in Moskau und 
Budapest Konferenzen abgehalten, die u. a. Sektionen zum Holocaust enthielten.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    221

der Universalität des Holocaust. Der erste Versuch in Russland, die These von 
der Universalität des Holocaust zu begründen, wurde (einige Jahre vor dem Er-
scheinen ähnlicher Studien im Westen) vom ersten Präsidenten des „Cholokost“-
Zentrums, Michail Gefter, unternommen, der folgende Feststellung traf: „Es gibt 
keinen Genozid gegenüber einem einzigen Volk, ein Genozid ist stets gegen alle 
gerichtet.“30 Die akademische Wissenschaft in Russland sieht zumeist über die 
Problematik des Holocaust hinweg. Unter anderem auch dann, wenn die Arbei-
ten Fragen der nationalsozialistischen Ideologie, Politik und Praxis betreffen.31 
Gefährlich erscheint die offensichtliche Tendenz zur „Verkleinerung“ des Holo-
caust, die heute im Westen lebhaft diskutiert wird. Dort, wo von der Vernichtung 
der sowjetischen Juden die Rede ist, wird ihre Zahl um ein Mehrfaches redu-
ziert.32

Eine eigene Richtung der Historiographie in Russland sind die Bücher der Ho-
locaust-Leugner. Ihre Argumente werden in populärwissenschaftlichen Publika
tionen verbreitet, die in Massenauflagen erscheinen.33 Es ist bedauerlich, dass sich 
in einigen wesentlichen Studien zu den Verbrechen der Nationalsozialisten und 
deren gerichtlicher Verfolgung Verweise auf die Arbeiten des bekannten Holo-
caust-Leugners David Irving finden.34

In Russland existiert kein Gesetz zur Holocaust-Leugnung. Allerdings wurden 
zwei Mal (einmal wegen Zeigens der Parole „Juden – gute Reise nach Auschwitz“ 
bei einem Spiel der russisch-jüdischen Fußballmannschaft „Makkabi“ und einmal 
nach der Schändung des Mahnmals in Kaliningrad) zur Bewährung ausgesetzte 
Haftstrafen gegen die Schuldigen verhängt.

Und wie steht die heutige russische Gesellschaft zum Holocaust? Wir führen 
drei Beispiele an, die auf einige Tendenzen schließen lassen. Es sieht so aus, als 
hätte die „Krise des Gedächtnisses“, vor der westliche Kollegen bereits seit einigen 
Jahren warnen,35 Russland ganz zu Beginn seiner Auseinandersetzung mit dem 
Holocaust erreicht.

30	Mit der Herausgabe dieses Bandes nahm die „Rossijskaja biblioteka Cholokosta“ 1995 ihren 
Anfang. Der Titel Ėcho Cholokosta i russkij evrejskij vopros (dt. „Echo des Holocaust und die 
jüdische Frage Russlands“) ist bezeichnend. Vgl. Michail Gefter: Ėcho cholokosta i russkij 
evrejskij vopros. Moskva 1995. 

31	Dort, wo davon ziemlich ausführlich die Rede ist, werden die Juden in der Regel zusammen 
mit den Slawen genannt und die Anzahl der Opfer des Holocaust weder in Europa noch auf 
dem Territorium der UdSSR angeführt. Vgl. Aleksandr Kapto: Nacizm i „liberal’nyj antistali-
nizm“: otpor fal’sifikatoram istorii. Moskva 2012. 

32	Zum Beispiel in der Jubiläumsausgabe „Velikaja Otečestvennaja vojna“, Moskva 2010.
33	Auf der letzten Moskauer Buchmesse gab es einen ganzen Stand mit derartigen Publikatio-

nen. Darunter war auch das Buch von Stanislav Kunjaev „Žrecy i žertvy Cholokosta“ (Moskva 
2011), aus dem 2010 einige Kapitel in der Zeitschrift „Naš Sovremennik“, deren Chefredak-
teur Kunjaev ist, abgedruckt worden waren.

34	Die ersten drei Fußnoten im Buch des stellvertretenden Staatsanwaltes der Russischen Föde-
ration, Aleksandr Zvjagincev, über den Nürnberger Prozess, das 2010 erschien. Aleksandr 
Zvjagincev: Njurnbergskij prozess. Moskva 2010.

35	Vgl. z. B. Susan Rubin Suleiman: Crises of Memory and the Second World War. Cambridge, 
MA 2006.



222    Il’ja Al’tman

Zum ersten: Am 27. Januar 2012 wandte sich der Russische Jüdische Kongress 
an alle Kandidaten für das russische Präsidentenamt mit dem Vorschlag, die Ein-
führung eines „Nationalen Gedenktages für die Opfer des Holocaust und die Sol-
daten-Befreier der Todeslager“ in ihr Wahlprogramm aufzunehmen. Kein einziger 
von ihnen hat das getan. Allerdings hat der Führer der Liberal-Demokratischen 
Partei Russlands (LDPR), Vladimir Žirinovskij, in seinem letzten Wahlkampfarti-
kel seine Absicht bekannt gegeben, ein Nationales Institut für den Holocaust des 
russischen Volkes (Hervorhebung des Verf.) in den 1920er bis 1980er-Jahren des 
20. Jahrhunderts zu schaffen.36 Es soll daran erinnert werden, dass Žirinovskij 
sich Ende der 1990er-Jahre weigerte, eine Schweigeminute zum Gedenken an die 
Opfer des Holocaust in der Staatsduma zu einzuhalten und erklärte: „Fremde 
Feiertage soll man nicht begehen“…

Seine Verwendung des Schlagwortes „Holocaust“ belegt indes indirekt, aber auf 
sehr bizarre Weise, dass der Terminus ziemlich weit verbreitet ist.

Zweites Beispiel: Im November 2011 wurde zum ersten Mal in der Geschichte 
des modernen Russlands eine Gedenktafel mit einem Text über die Opfer des 
Holocaust abmontiert. Dies geschah in Rostov am Don wo sich das „russische 
Babij Jar“ befindet. Das ist der Ort der größten Massenerschießung von Juden 
(mehr als 20 000) auf dem Gebiet der Russischen Föderation. Die Tafel war auf 
Beschluss des Bürgermeisters der Stadt angebracht und von seinem Untergebe-
nen  – dem Leiter des Kulturamtes der Stadtverwaltung  – wieder abgenommen 
worden. Jetzt ist im Text von „friedlichen Sowjetbürgern“ die Rede. Dieser Akt 
der „Dejudaisierung des Holocaust“37, der im gesellschaftlichen Bewusstsein be-
reits überwunden schien, löste Diskussionen auf regionaler Ebene und im Inter-
net aus. Die Behörden der Stadt lehnen es rundweg ab, das offensichtliche Miss-
verständnis am Vorabend des 70. Jahrestages der Tragödie auszuräumen.38 Der 
Beweggrund ist nahezu identisch mit der Polemik rund um Babij Jar, die bereits 
ein halbes Jahrhundert andauert:39 Hier wurden nicht nur Juden ermordet. Al-

36	Rossijskaja gazeta vom 1. März 2012. Kurios ist, dass er gleichzeitig versprach, „Fremdwörter“ 
wie „Prezident“ und „Konstitucija“ in Zukunft aus dem Sprachgebrauch zu eliminieren. 

37	In der Literatur zur Erinnerungskultur sind diesem Thema zahlreiche Studien gewidmet (vgl. 
z. B. zur „Dejudaisierung“ des Holocaust in Polen und anderen Ländern des Sowjetblockes: 
Berger, The Holocaust, S. 163. Ein Symbol dafür war sowohl die Ausstellung in der Gedenk-
stätte Auschwitz bis Ende der 1980er als auch das Denkmal in Babij Jar Mitte der 1970er-Jahre.

38	Weder ein Appell der Präsidialverwaltung des Föderationsrates, ganz zu schweigen von Reso-
lutionen des Kongresses der Föderation der jüdischen Gemeinden Russlands sowie Gemein-
same Erklärungen des Zentrums und der Stiftung „Cholokaust“ mit dem Russischen Jüdi-
schen Kongress und dem Moskauer Büro für Menschenrechte oder Veröffentlichungen in 
führenden Massenmedien der Welt  – einschließlich der „New York Times“  – konnten eine 
Änderung der Situation herbeiführen. (Anm. D. Red.: Inzwischen wurde durch das Engage-
ment des Jüdisches Kongresses Russlands und des Hauptrabbiners Lazar’ eine neue Tafel mit 
der Erwähnung der jüdischen Opfer der Massenvernichtung an das Mahnmal angebracht. 
Siehe: http://www.novayagazeta.ru/news/206777.html)

39	Siehe z. B.: Edith W. Clowes: Constructing the Memory of the Holocaust. The Ambiguous 
Treatment of Babii Iar in Soviet Literature. In: Partial Answers. Vol. 3. No. 2 (June 2005), 
S. 153–182.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    223

lerdings kam noch eine neue Facette hinzu. Die Zeitung „Večernyj Rostov“ klärte 
ihre Leser darüber auf, was der Begriff Holocaust bedeute und warum er in 
Rostov fehl am Platz sei: Hier seien die Juden nicht in Krematorien verbrannt, 
sondern erschossen worden …

Und hier noch das dritte, aktuellste Beispiel: Am 4. Mai 2012 wurden die Er-
gebnisse einer von einem Internetportal durchgeführten Umfrage unter Geistli-
chen (!) zur Erforderlichkeit eines Holocaust-Unterrichts in Russland veröffent-
licht.40 Es ist bekannt, dass die katholische Kirche in Polen das Holocaust-Thema 
als Möglichkeit betrachtet, den Kommunisten und Atheisten entgegenzuwirken, 
die seine Bedeutung leugnen. In Russland scheint die Situation – geht man nach 
dieser Umfrage – jedoch eine völlig andere zu sein. An der Befragung beteiligten 
sich sechs Vertreter der russisch-orthodoxen Kirche aus drei russischen Regionen 
(die Hälfte von ihnen unterrichtet an höheren und mittleren orthodoxen Bil-
dungseinrichtungen), ein Imam und zwei Angehörige jüdischer Organisationen. 
Ihnen wurde folgende Frage gestellt: „Ist es notwendig, an russischen Schulen 
eigene Unterrichtsstunden zur Beschäftigung mit dem Holocaust durchzuführen? 
Wäre es nicht besser, mehr über die Repressionen auf dem Territorium der frühe-
ren UdSSR zu lernen?“

Die politisch korrektesten Antworten der Vertreter der russisch-orthodoxen 
Kirche liefen auf folgende Einschätzung hinaus: Dies sei ein „falscher Schritt in 
die richtige Richtung“. Die Begründung ablehnender Antworten variierte von 
der erfundenen Gefahr, es werde nur noch vom Holocaust die Rede sein bis zu 
Befürchtungen, dass dies zu „antisemitischen Ausfällen und Kommentaren, einer 
gewaltigen negativen Welle“ führen könne. Zu lesen waren auch offen antiwest-
liche und antisemitische Begründungen. Eine solche Auffassung vertrat z. B. der 
Erzpriester Aleksij Novičkov, Direktor eines russisch-orthodoxen Gymnasiums 
im Moskauer Gebiet: „Wir sehen an solchen Beispielen, dass – wie immer die 
innere oder äußere Lage auch beschaffen sein mag – die gezielte Errichtung 
einer neuen Weltordnung voranschreitet. Und ein Teil dieser neuen Weltord-
nung ist die maximale Idealisierung, ja fast Vergöttlichung des jüdischen Volkes 
und die demonstrative Betonung der jüdischen Frage.“ Der Leiter der Bildungs-
abteilung der Geistlichen Verwaltung der Muslime (DUM) Tatarstans, der 
Imam-Hatip der Apanaev-Moschee in Kazan’, Valiulla-chazrat Jakupov, gab einen 
widersprüchlichen Kommentar ab: „Unser Land hat keinen Bezug zum Holo-
caust, wir sind selbst Opfer des deutschen Faschismus geworden.[…] Obwohl es 
insgesamt gut ist, dass dieses Problem überhaupt angesprochen wird, das ist ein 
guter Schritt dazu, dass sich eine solche Tragödie in Zukunft nicht wieder ereig-
net.“ Der Vorsitzende des Kongresses der jüdischen religiösen Organisationen 
und Vereinigungen Russlands, Rabbiner Zinovij Kogan, der sich auf die Ausein-
andersetzung mit den anderen Teilnehmern der Umfrage einließ und darauf 
hinwies, dass „von den sechs Millionen getöteten Juden drei Millionen auf dem 
Staatsgebiet der UdSSR umgekommen sind“ und die Universalität der Lehren 

40	URL: http://regions.ru/news/2406292/. 



224    Il’ja Al’tman

des Holocaust betonte, zog eine unerwartete Schlussfolgerung: „Der Holocaust, 
das ist die Vernichtung nicht nur allein der Juden, das ist auch die Vernichtung 
der Kommunisten, Zigeuner, sexuellen Minderheiten, Behinderten und einfach 
der Slawen.“ Wir erinnern daran, dass Richard Lukas bereits 1986 von den 
nichtjüdischen Opfern des Zweiten Weltkrieges als den „vergessenen Opfern des 
Holocaust“ schrieb. Nunmehr ist die ebenso erweiterte wie auch falsche Inter-
pretation dieses Begriffes auch nach Russland gelangt.41 Im Kommentar der 
Organisatoren der Umfrage zu den Ergebnissen ihrer Umfrage heißt es, dass „die 
russischen Geistlichen  – obwohl sie die Wichtigkeit der Erforschung der Ge-
schichte des Holocaust anerkannten – die Feststellung getroffen haben, dass es 
in einem multinationalen Land nicht richtig wäre, die Tragödie eines einzigen 
Volkes hervorzuheben.“ Wie oben gezeigt, waren sich bei weitem nicht alle Be-
fragten darin einig, dass es überhaupt notwendig sei, über den Holocaust zu 
sprechen. Und niemand vertrat die Ansicht, die Stalin’schen Repressionen und 
der Holocaust könnten und sollten miteinander verglichen und beide Themen 
erforscht werden.

Aber am Interessantesten war etwas anderes. Die Frage nach der Einstellung 
zur Entscheidung, an den russischen Schulen einen Holocaust-Unterricht im 
Umfang von 72 Stunden einzuführen (heute sind für den Geschichtsunterricht 
über den Großen Vaterländischen Krieg lediglich vier Schulstunden vorgese-
hen), ist eine wohldurchdachte Provokation. Im März 2012 wurde in den Me
dien von der Einführung eines Lehrmoduls zum Thema Holocaust im genann-
ten Umfang an den regionalen Einrichtungen zur beruflichen Weiterbildung 
berichtet. Gleich nach den russischen Präsidentenwahlen und kurz vor der Bil-
dung der neuen Regierung informierten die Medien darüber, dass dieser Lern-
inhalt im Umfang von 72  Stunden unterrichtet werden solle – an der Mittel-
schule.42

Meines Erachtens gibt es in Russland für die Bewahrung des Gedächtnisses an 
den Holocaust ein riesiges Potential. Vor allem dann, wenn er durch die gemein-
samen Anstrengungen von Historikern und Pädagogen nicht als „Ermordung 
der Juden Europas durch die Deutschen“ wahrgenommen wird, sondern als Be-
standteil der Geschichte unseres Landes.

Um ein bekanntes Zitat von Zygmunt Bauman umzuformulieren – heute sollte 
die russische Gesellschaft nicht vor der Wahl zwischen dem Stolz auf den Sieg 
über die Nationalsozialisten und dem Verschweigen oder der Bagatellisierung des 
Holocaust stehen. Sie sollte sich für die moralische Reinigung von der teilweisen 
Leugnung der Bedeutung des Holocaust-Themas entscheiden und zugleich stolz 

41	Richard C. Lukas: The Forgotten Holocaust. New York 1986.
42	Auf diese Provokation sind mehrere Medien „hereingefallen“, darunter die Organisatoren der 

Umfrage und sogar Menschenrechtsorganisationen (z. B. das Moskauer Büro für Menschen-
rechte). Das Zentrum und die Stiftung „Cholokost“ gaben am Tag der Veröffentlichung der 
Umfrageergebnisse eine spezielle Erklärung ab. Innerhalb weniger Tage erschien sie auf vie-
len Internetseiten und in den russischsprachigen Zeitungen in Israel. Jedoch nicht in den 
russischen Printmedien …



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    225

darauf sein, dass es unsere Armee war, die die Juden Europas vor der völligen Ver-
nichtung gerettet hat.43

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

43	Vor fast einem Vierteljahrhundert hat Zygmunt Bauman in Hinblick auf das kollektive Ge-
dächtnis an den Holocaust Folgendes gesagt: „Die Wahl besteht nicht zwischen Schmach und 
Stolz, sondern zwischen dem Stolz auf die moralische Reinigung von der Schmach und der 
Schmach aufgrund der moralischen Enttäuschung.“ Übrigens, wenn man nach der Reaktion 
im Internet geht, hat diese Prämisse durchaus auch ihre Gegner. Im Internetportal „Voenno-
Istorceskij Forum Military“ konnte man vor Kurzem folgende Meinung lesen: Haben Sie 
nicht den Eindruck, dass der „Tag des Sieges“ und das Gedächtnis an den Krieg mehr und 
mehr als regionale Filiale des „Holocaust“-Kultes instrumentalisiert werden? In dem Sinne, 
dass Stalin und Hitler als zwei Diktatoren Krieg geführt haben, aber Stalin besser war, weil er 
für die Befreiung der Juden gekämpft hat. Vergesst daher nicht, Russen, weshalb ihr gegen 
das absolute Böse des Holocaust gekämpft habt und welche Rolle euch dabei zukam! Die 
gesamte Geschichte des Krieges und des Sieges der Völker der UdSSR wird als Kapitel in das 
Holocaust-Konzept eingefügt. Wahrscheinlich werden unsere Kinder das bereits genau so 
lernen. Auf: URL: http://istorya.pro/kul’t-holokosta-i-vospriyatie-pobedy-t.html.





Jürgen Zarusky

Sowjetische Opfer von Krieg und  
nationalsozialistischer Verfolgung in der 
bundesdeutschen Erinnerungskultur

Am 10. September 1955 wurde Bundeskanzler Konrad Adenauer in Moskau scho­
nungslos mit einer Bilanz des nationalsozialistischen Vernichtungskrieges gegen 
die UdSSR konfrontiert. Von Millionen Opfern war die Rede, von Babij Jar, Mai­
danek und Auschwitz, von den deutschen Konzentrationslagern auf sowjetischem 
Boden, von Massenerschießungen in sowjetischen Städten und von zahllosen ver­
brannten Dörfern. Der sowjetische Ministerpräsident Bulganin reagierte mit die­
ser Auflistung deutscher Schandtaten auf Adenauers Forderung nach Freilassung 
der noch in sowjetischen Lagern einsitzenden deutschen Kriegsgefangenen, die 
von sowjetischen Gerichten als Kriegsverbrecher verurteilt worden waren.1 Der 
Kanzler bestritt nichts, wies aber darauf hin, dass, als die russischen Armeen – zu­
gestandenermaßen in der Gegenwehr – die deutschen Grenzen überschritten hät­
ten, „auch in Deutschland entsetzliche Dinge im Krieg vorgekommen sind“.2 Da­
mit rief er heftige Empörung bei seinen sowjetischen Gesprächspartnern hervor, 
die sich entschieden gegen die vermeintliche Gleichsetzung der nationalsozialisti­
schen Massenverbrechen mit der Kriegführung der Roten Armee verwahrten. 
Nur mit Mühe konnte Adenauer die von ihm ausgelöste Erregung dämpfen. Er 
betonte nachdrücklich, dass er in Hinblick auf das Kriegsende in Deutschland 
von „schrecklichen Dingen“ und nicht von „Verbrechen“ gesprochen habe.3 Zwar 
hatte Bulganin zum Auftakt der Begegnung gesagt, beide Völker hätten im Krieg 
großen Verluste erlitten,4 aber die Erfahrung des Vernichtungskriegs war so tief­
greifend und gegenwärtig, dass alles, was auf eine paritätische Deutung hinauszu­
laufen schien, auf geradezu reflexartigen Widerspruch stoßen musste.

1	 Dokumente zur Deutschlandpolitik (DzD), III. Reihe, Band 1: 5. Mai bis 31. Dezember 1955. 
Bearbeitet von Ernst Deuerlein unter Mitwirkung von Hansjürgen Schierbaum. Frankfurt 
a. M. 1961, S. 311. Bulganins Angaben waren vielfach nicht präzise und er vermied es tun-
lichst, jüdische Opfer als solche anzusprechen, was sowjetisch-stalinistischen Konventionen 
entsprach. Die Tatsache der deutschen Massenverbrechen war indes unbestreitbar. Seine Be-
hauptung, die verurteilten deutschen Soldaten, seien die Täter, der von ihm aufgezählten Ver-
brechen war aufgrund der meist deplorablen juristischen Qualität der entsprechenden Urteile 
äußerst fragwürdig. Vgl. Andreas Hilger, Ute Schmidt, Günther Wagenlehner (Hrsg.): Sowjeti-
sche Militärtribunale. Band 1: Die Verurteilung deutscher Kriegsgefangener 1941–1955. Köln 
2001. Die Freilassung der Gefangenen war vom Kreml bereits vor Adenauers Eintreffen als 
„gnadenreiche Geste der Siegermacht UdSSR“ geplant; vgl. Andreas Hilger: Stalins Justiz auf 
dem Prüfstand? Deutsche „Kriegsverurteilte“ zwischen Repatriierung und Rehabilitierung, 
1953–2002. In: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte 8 (2004), H. 1., S. 123–150, 
S. 138.

2	 DzD III,1, S. 314. 
3	 Ebenda, S. 316 f.(Chruščev), S. 319 f.(Molotov), S. 324 (Adenauer).
4	 Ebenda, S. 303. Zu den außenpolitischen Rahmenbedingungen der Reise vgl. Helmut Altrichter 

(Hrsg.): Adenauers Moskaubesuch 1955. Eine Reise im internationalen Kontext. Bonn 2007.



228    Jürgen Zarusky

Fast dreieinhalb Jahrzehnte später, im April 1989, machte der SPD-Vorsitzen­
de Hans-Jochen Vogel bei einer Begegnung mit Michail Gorbačev in Moskau 
dem Generalsekretär der KPdSU einen Vorschlag, mit dem er ihn ungewollt in 
Verlegenheit versetzte. Vogel sprach den bevorstehenden 50. Jahrestag des deut­
schen Angriffs auf die Sowjetunion an. Zwanzig Millionen sowjetische Opfer des 
Krieges lasteten „auf dem Gewissen der deutschen Regierung, auf unserem Ge­
wissen. 1991 werden 50 Jahre seit dem 22. Juni 1941 vergangen sein. Warum soll­
ten wir nicht in diesem Zusammenhang darüber nachdenken, bei uns ein Denk­
mal für die in Deutschland umgekommenen sowjetischen Soldaten zu errichten 
und an irgendeinem geeigneten Ort in der Sowjetunion ein Denkmal für jene 
jungen deutschen Soldaten, die bei Ihnen ums Leben gekommen sind, wenn 
auch in einem ungerechten Krieg und in Ausführung eines verbrecherischen Be­
fehls. […] Ein solcher Akt würde die Gefühle der Menschen unserer Länder be­
rühren und die Bereitschaft der neuen, nach dem Krieg aufgewachsenen Genera­
tionen zeigen, einmal und für immer einen Schlussstrich unter die tragische 
Vergangenheit zu ziehen.“ Das müsse man ernsthaft überdenken, antwortete 
Gorbačev, der indes von der erhofften versöhnenden Wirkung nicht überzeugt 
war. Wo solle man ein solches Denkmal aufstellen? „Bei Wjasma, wo alles zusam­
mengeschlagen wurde? […] Natürlich, Soldat bleibt Soldat. Aber was für Opfer! 
Ich denke, dass es zum Beispiel in Weißrussland unmöglich wäre, diesen Vor­
schlag zu verwirklichen. Ich sehe den politischen Sinn des Vorschlags darin, die 
Überzeugung unserer Generationen auszudrücken, nie wieder eine Wieder­
holung der Vergangenheit zuzulassen. Aber dabei soll man das, was war, nicht 
beschönigen, die Vergangenheit nicht in rosa Farben darstellen und sich an die 
Tragödie erinnern.“5

Der Eiserne Vorhang und die Erinnerung

Nun ist Hans-Jochen Vogel, der als Oberbürgermeister von München die Entste­
hung der KZ-Gedenkstätte in Dachau unterstützt und nach dem Abschluss sei­
ner aktiven politischen Laufbahn 1993 die Vereinigung „Gegen Vergessen – für 
Demokratie“6 gegründet hat, über den Verdacht der Geschichtsvergessenheit 
oder gar beschönigender Tendenzen so erhaben wie kaum ein anderer deutscher 
Politiker seiner Generation. Doch offenkundig hatten auch aufgeklärte Vertreter 
des bundesdeutschen öffentlichen Lebens bis in die Endphase des Kalten Krieges 
hinein nur einen unzureichenden Begriff vom Gewicht und der Folgenschwere 
der Kriegserfahrung für die Bürger der Sowjetunion. Zwar hatte die deutsche 
Geschichtswissenschaft zum damaligen Zeitpunkt schon durchaus Beachtliches 
zur historischen Analyse des Krieges beigetragen und der später auf intellektuel­

5	 Aleksandr Galkin, Anatolij Tschernjajew (Hrsg.): Michail Gorbatschow und die deutsche Fra-
ge. Sowjetische Dokumente 1986–1991. München 2011, Dok. 31, S. 131 f.

6	 www.gegen-vergessen.de/verein/vorstand.html. 



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    229

le Abwege geratene Historiker Ernst Nolte hat schon 1963 in seinem Buch „Der 
Faschismus in seiner Epoche“ den nationalsozialistischen Krieg gegen die UdSSR 
mit entschiedener Klarheit als den „ungeheuerlichste[n] Eroberungs-, Verskla­
vungs- und Vernichtungskrieg, den die moderne Geschiche kennt“,7 eingestuft. 
Aber die Bewusstseins- und vor allem die Gefühlslage der großen Mehrheit sei­
ner Zeitgenossen traf er damit keineswegs. Hier dominierte eine ganz andere 
Perspektive, wie 15 Jahre später Christian Streit in der Einleitung zu seiner 
Pionierstudie über das schreckliche Schicksal sowjetischer Kriegsgefangener in 
deutscher Hand feststellte: „Die Erinnerung an den deutschen Angriff 1941 und 
die damals eingeführten Methoden der Kriegführung und der Besatzungspolitik 
ist bei den meisten Soldaten verdrängt worden durch die Erinnerung an die ver­
zweifelten Abwehrkämpfe gegen die übermächtig gewordene Rote Armee zwi­
schen 1943 und 1945. Drei Faktoren bestimmen in erster Linie das Bild, das die 
deutsche Öffentlichkeit noch heute vom Krieg im Osten hat: die ungeheuere Er­
bitterung der Kämpfe und die ihr entsprechenden enormen Verluste an der Ost­
front; die barbarischen Verbrechen, die Einheiten der Roten Armee 1945 beim 
Vordringen in den deutschen Osten begingen; und, wohl am nachhaltigsten, das 
traurige Los deutscher Soldaten in den langen Jahren sowjetischer Gefangen­
schaft.“8

Streits Buch „Keine Kameraden“ analysierte die Geschichte eines „vergessenen“ 
Massenverbrechens, des durch eine Mischung aus Absicht und Hinnahme verur­
sachten Zugrundegehenlassens von über drei Millionen Kriegsgefangenen. Ob­
wohl sie zweifelsohne ein Tabubruch war, stieß die wissenschaftlich sehr solide 
gearbeitete Studie überwiegend auf ein positives Echo.9 Doch insgesamt blieb die 
gesellschaftliche Resonanz nicht nur von Streits Werk, sondern auch der Publika­
tionen anderer Autoren wie etwa Hans-Adolf Jacobsen, Andreas Hillgruber, Man­
fred Messerschmidt oder Helmut Krausnick und Hans-Heinrich Wilhelm, die im 
Laufe der 1960er bis frühen 1980er Jahre wichtige Arbeiten zum deutsch-sowjeti­
schen Krieg und zur Rolle der Wehrmacht vorgelegt hatten, sehr begrenzt. Auf 
dem Buchmarkt dominierten jahrzehntelang unangefochten die apologetischen 
Darstellungen von Paul Carrell, der in der NS-Diktatur als Karl Paul Schmidt un­
ter Joachim von Ribbentrop die Nachrichten- und Presseabteilung im Auswärti­
gen Amt geleitet hatte. Seine Bücher erlebten noch bis in die frühen 2000er Jahre 
Neuauflagen.10 Über den engeren akademischen Rahmen hinaus stießen die ein­
schlägigen kritischen Studien der Geschichtswissenschaft am ehesten in jenen 
Kreisen auf Aufmerksamkeit, die den Frieden mit der Sowjetunion als „eine uner­

  7	Ernst Nolte: Der Faschismus in seiner Epoche. Action française. Italienischer Faschismus. Na-
tionalsozialismus. München 1963, S. 436. 

  8	Christian Streit: Keine Kameraden. Die Wehrmacht und die sowjetischen Kriegsgefangenen 
1941–1945. München 1978, S. 10.

  9	Gespräch mit Christian Streit, 26. 09. 2013.
10	Wigbert Benz: Paul Carell. Ribbentrops Pressechef Paul Karl Schmidt vor und nach 1945. 

Berlin 1945. Christian Plöger: Von Ribbentrop zu Springer zu Leben und Wirkung von Paul 
Karl Schmidt alias Paul Carell. Marburg 2009. 



230    Jürgen Zarusky

ledigte Aufgabe“ betrachteten, eine Sichtweise, die allerdings auch erst seit Mitte 
der 1980er Jahre nennenswerten öffentlichen Widerhall fand.11

Allerdings standen einer vorbehaltlosen Wahrnehmung der Opfer des national­
sozialistischen Vernichtungskrieges in der Sowjetunion keineswegs nur die eigene 
traumatische Kriegserfahrung und das in der Bundesrepublik auch keineswegs 
völlig grundlos vorherrschende Misstrauen gegenüber der Ostblockvormacht ent­
gegen. Die Opfer hatten auch im eigenen Staat keinen „Erinnerungsagenten“, d. h. 
keine wirkmächtige Instanz, die für ihre Belange – von der Forderung nach indivi­
dueller Entschädigung bis hin zur Memorialisierung – eintrat. Im Gegenteil: In der 
UdSSR wurde der Holocaust zur Verfolgung „friedlicher sowjetischer Bürger“ um­
definiert, seine antisemitische Spezifik und Singularität verschleiert und mit einem 
Tabu belegt12; andere Opfer des Nationalsozialismus, insbesondere Zwangsarbeiter 
und KZ-Häftlinge, aber auch Kriegsgefangene, fanden sich nach der Repatriierung 
als Bürger zweiter Klasse in der Heimat wieder, weil ihnen zur Last gelegt wurde 
„für den Feind gearbeitet“ zu haben.13 Ihre Schicksale fanden praktisch keine öf­
fentliche Thematisierung und passten auch nicht in das monolithisch heroische 
Narrativ über den Großen Vaterländischen Krieg, das besonders nachdrücklich in 
der Brežnev-Ära etabliert und auch in die DDR „exportiert“ wurde. Erst am 6. Ok­
tober 1989, also in der Hochzeit der Perestrojka, beschloss der sowjetische Minis­
terrat, dass ehemalige KZ-Insassen dieselben Vergünstigungen erhalten sollten wie 
Kriegsveteranen, allerdings nur jene, die zum Zeitpunkt ihrer Verfolgung nicht äl­
ter als 16 Jahre gewesen waren.14 Diese Maßnahme war symptomatisch dafür, dass 
sich erst mit der Perestrojka und dem Ende des sowjetischen Imperiums der dop­
pelte Schatten der Vergessenheit, der jahrzehntelang auf vielen sowjetischen Op­
fern nationalsozialistischer Verfolgung gelegen war, zurückzuziehen begann. Auf 
deutscher Seite wurde nun die Frage von Entschädigungen virulent und die lange 

11	Sophinette Becker, Erhard Eppler, Dietrich Goldschmidt, Franz von Hammerstein, Wolfgang Hu-
ber, Klaus Käpplinger, Horst Krautter, Hartmut Lenhard, Wolfgang Raupach, Klaus von Schu-
bert, Wolfram Wette: Frieden mit der Sowjetunion – eine unerledigte Aufgabe. Ein Memoran-
dum. In: Dietrich Goldschmidt (Hrsg.): Frieden mit der Sowjetunion – eine unerledigte Auf-
gabe. Gütersloh 1989, S. 11–20. Der Band enthält auch eine Reihe von Aufsätzen einschlägig 
ausgewiesener Historiker. 

12	Heinz–Dietrich Löwe: The Holocaust and the Soviet Press. In: Frank Grüner, Urs Heftrich, 
Heinz–Dietrich Löwe (Hrsg.): „Zerstörer des Schweigens“. Formen künsterlischer Erinnerung 
an die nationalsozialistische Rassen– und Vernichtungspolitik in Osteuropa. Köln 2006,, 
S. 33–56, hier: S. 39; Lev Besymenski: Was das Sowjetvolk vom Holocaust wusste.In: Leonid 
Luks (Hrsg.): Der Spätstalinismus und die „jüdische Frage“. Zur antisemitischen Wendung 
des Kommunismus. Köln 1998, S. 69–87.

13	Pavel Poljan: Žertvy dvuch diktatur. Žizn’, trud, uniženie i smert’ sovetskich voennoplennych 
i ostarbajterov na čužbine i na rodine. 2-e izd., pererab. i dop. Moskau 2002; Ulrike Goeken-
Haidl: Der Weg zurück. Die Repatriierung sowjetischer Zwangsarbeiter und Kriegsgefange-
ner während und nach dem Zweiten Weltkrieg. Essen 2006.

14	Pavel Polian: Stalin und die Opfer des nationalsozialistischen Vernichtungskriegs. In: Jürgen 
Zarusky (Hrsg.): Stalin und die Deutschen. Neue Beiträge der Forschung, S. 89–109, hier: 
S. 90; ders., Deportiert nach Hause. Sowjetische Kriegsgefangene im „Dritten Reich“ und ihre 
Repatriierung. München 2001 S. 202, Fn. 681; Goeken-Haidl, Der Weg zurück, S. 533–543.



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    231

hinter dem Eisernen Vorhang verborgenen überlebenden Opfer traten auch hier 
als konkrete Menschen in Erscheinung.

Unbeliebte Denkmäler

Obwohl neben den in der Heimat von Krieg und Besatzungsterror Betroffenen 
auch Millionen von Bürgern der Sowjetunion auf deutschem Boden gelitten hat­
ten, erinnerte hierzulande lange Zeit kaum etwas daran. Insbesondere in der Bun­
desrepublik konnte man allenfalls auf steinerne Zeugen treffen. Doch die Denk­
mäler für die sowjetischen Opfer in Deutschland, vor allem für gefallene oder in 
Gefangenschaft verstorbene Rotarmisten und Zwangsarbeiter, die unmittelbar 
nach dem Krieg durch Überlebende und sowjetische Militärbehörden errichtet 
wurden, hatten auf die deutsche Gesellschaft keine allzu große Wirkung. Das mag 
auch mit der monumentalistischen Gestaltung und der ostentativen Verwendung 
sowjetischer Symbole zusammenhängen, erklärt sich dadurch allein aber nicht. 
Während in der DDR die sowjetischen Ehrenmale, etwa in der Schönholzer Heide 
in Berlin-Pankow, im Treptower Park oder in Dresden, als offiziöser Ausdruck der 
sozialistischen Bruderschaft von Staats wegen mit hoher Priorität geschützt und 
gepflegt wurden, gab es in Westberlin und der Bundesrepublik nicht selten ver­
deckte oder offene Ablehnung. So musste etwa das monumentale sowjetische Eh­
renmal in Berlin-Tiergarten am Ort einer Grabanlage für 2500 bei der Eroberung 
Berlins gefallene Sowjetsoldaten 1961 während des Mauerbaus vor der Stürmung 
durch erboste Westberliner geschützt werden, und 1970 wurde ein sowjetischer 
Soldat der Ehrenwache von einem Neonazi angeschossen und schwer verletzt.15

Vielfach wurde das Ehrenmal nicht als Referenz an die Kriegstoten, sondern als 
Symbol sowjetischer Bedrohung interpretiert. So machte das „Ostpreußenblatt“, 
das Organ der ostpreußischen Landsmannschaft, welche die Ostpolitik der sozial­
liberalen Koalition wie die Vertriebenenverbände insgesamt entschieden be­
kämpfte, Anfang 1972 mit einem großformatigen Foto des Ehrenmals auf und 
versah es mit folgendem Kommentar: „Sowjet-Ehrenmal in West-Berlin: wenn es 
nach dem Berlin-Abkommen geht, wird es nicht bei dem Soldaten aus Erz blei­
ben; ein sowjetisches Generalkonsulat im Westteil der Stadt wird Moskau die 
Möglichkeit bieten, eine Riesenfiliale seines Nachrichtendienstes zu etablieren.“16

Ein bezeichnendes Beispiel dafür, wie sich mit zunehmendem Abstand zum 
Kriegsende die Ablehnung sowjetischer Erinnerungszeichen durchsetzte, findet 
sich in Bochum. Ende 1946 wurde vor dem Friedhof am Freigrafendamm auf 
sowjetische Initiative hin ein Denkmal für die dort beerdigten weit über tausend 

15	Hans Hauser: Sorgen mit den russischen Ehrenmalen. In: Berlinische Monatsschrift, Heft 
9/1998, S. 76–78; Peter Jahn, Das fremde Monument. In: Die Zeit, Nr. 21 vom 19. 5. 2011 
(www.zeit.de/2011/21/Tiergarten-Ehrenmal). Allgemein zu Berlin: Helga Köpstein: Die sow-
jetischen Ehrenmale in Berlin. Berlin 2006. 

16	Das Ostpreußenblatt vom 5. Februar 1972. Download-Möglichkeit unter www.preussische-
allgemeine.de/archiv/chronologisch.html. 



232    Jürgen Zarusky

Zwangsarbeiter errichtet – ein massives Monument von über neun Metern Höhe 
auf einem breiten Sockel, gekrönt von einem Sowjetstern, für dessen Bau 180 000 
Reichsmark aufgewendet worden sein sollen. Sowjetisches und englisches Militär 
sowie offizielle Vertreter der Stadt wohnten der Einweihung am 12. Dezember 
1946 bei, die örtliche Bevölkerung indes nahm so gut wie keinen Anteil. In den 
frühen Jahren des Kalten Krieges begann sich immer deutlicher Unmut zu artiku­
lieren: Die CDU-Ratsfraktion beklagte sich schon 1952, das wuchtige Denkmal 
entspreche nicht „unserem Empfinden“, und fünf Jahre später äußerte sich die 
Bezirksgruppe der Vereinigung der Opfer des Stalinismus, welche ehemalige Spe­
ziallagerinsassen, heimgekehrte Kriegsgefangene und von der sowjetischen Besat­
zungsmacht Abgeurteilte vertrat, ganz ähnlich. Das Denkmal wirke bedrohlich, 
der Sowjetstern sei ein Symbol von Unterdrückung und Verfolgung und solle ent­
fernt werden. Das ging der Stadtverwaltung allerdings zu weit. Sie verwies darauf, 
dass Veränderungen über die sowjetische Botschaft beantragt werden müssten, 
was angesichts der schwierigen zwischenstaatlichen Beziehungen nicht angeraten 
sei. 1953 war das Denkmal mit sowjetischer Zustimmung an einen unauffällige­
ren Standort, nämlich unittelbar zu den Gräbern der ehemaligen Zwangsarbeiter 
verlegt worden. Die Vereinigung der Stalinismusopfer wurde damit getröstet, dass 
es dort sicher bald zuwachsen werde. 1964 brach man es schließlich wegen angeb­
licher Baufälligkeit ab.

Der Bochumer Denkmalpfleger und Architekturhistoriker Hans H. Hanke, der 
die Geschichte des Zwangsarbeiterdenkmals recherchiert hat, kommentierte das 
Geschehen in seiner Veröffentlichung aus dem Jahr 2000 wie folgt: „Der Abbruch 
erfolgte im August 1964, selbst das Relief und die Schrifttafeln scheinen vernich­
tet worden zu sein, wie im übrigen auch die kleineren Gedenksteine. Die Sowjet­
union als Eigentümer wurde an der Entscheidung nicht beteiligt. Die Angehöri­
gen der Ermordeten hatten niemals eine Chance mitzureden. Heute sind im Rah­
men der ‚Entschädigungszahlungen‘ die in der Nachkriegszeit veröffentlichten 
Listen der Firmen und Orte, an denen die Sowjetbürger gezwungen wurden, zu 
arbeiten, die wichtigsten Denkmäler ihrer Anwesenheit in Bochum. Die Grab­
anlagen und der neue Gedenkstein am Freigrafendamm werden jetzt zweifelsoh­
ne in Ehren gehalten. Die heute veränderten Zwangsarbeitersiedlungen in Gerthe 
und Grumme kann man sich noch anschauen, sie sollten in die Denkmalliste der 
Stadt Bochum eingetragen werden. Das wäre nur ein kleiner Ausgleich dafür, dass 
sich niemand in unserer Stadt Bochum an die Verpflichtung, dem eigentlichen 
Ehrenmal ‚Schutz und Obhut‘ zu gewähren, rechtzeitig erinnerte.“17

Im selben Jahr 1964, in dem das lästige Bochumer Zwangsarbeiterdenkmal be­
seitigt wurde, errichtete die Lagergemeinschaft Dachau mit finanzieller Unter­
stützung des Internationalen Dachaukomitees auf dem ehemaligen SS-Schieß­
platz bei Hebertshausen ein Denkmal zur Erinnerung an die mehr als 4 000 sow­

17	Hans H. Hanke: Wo wir die Russen einmal reingelegt haben. In: Bochumer Zeitpunkte. Bei-
träge zur Stadtgeschichte, Heimatkunde und Denkmalpflege, Heft 7, Juli 2000 www.bochum.
de/C125708500379A31/vwContentByKey/W27DABW8148BOLDDE.



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    233

jetischen Soldaten, die dort 1941/42 von Angehörigen der Wachmannschaft des 
KZ Dachau erschossen worden waren. Dem Massenmord lagen Heydrichs Ein­
satzbefehle Nr. 8 und 9 von 1941 zugrunde.18 Das Monument war von äußerster 
Schlichtheit und Sachlichkeit: eine Betontafel auf einem Sockel mit der Aufschrift 
„Tausende Kriegsgefangene wurden hier von der SS ermordet“, wobei die Worte 
„Kriegsgefangene“ und „ermordet“ mit großen Relieflettern hervorgehoben wur­
den – das war alles. Der hohe Grad an Abstraktion sowohl in der Bildsprache als 
auch in der Aussage ist bemerkenswert: Man beschränkte sich vollkommen dar­
auf, die Tatsache des Massenmords als solche zu benennen; dass es sich bei den 
Opfern um Rotarmisten handelte blieb jedoch unerwähnt. Das war den Mei­
nungszwängen des Kalten Krieges geschuldet,19 von denen auch das vorausgegan­
gene Scheitern einer internationalen Begegnung von Jugendlichen und ehemali­
gen Häftlingen zeugt, die 1961 vom Bayerischen Jugendring und dem Internatio­
nalen Dachaukomitee geplant worden war. Vorgesehen war damals auch eine 
Besichtigung des Schießplatzes. Doch das Vorhaben wurde von einem Teil der 
bayerischen Presse, die die Einreise Hunderter Teilnehmer aus der UdSSR und 
kommunistische Manifestationen befürchtete, so heftig attackiert, dass es aufge­
geben wurde.20 Obwohl an der Einweihung des Mahnmals im Zuge der Feiern 
zum 19. Jahrestag der Befreiung des KZ Dachau rund 1000 Menschen teilnah­
men, geriet der Schießplatz bald wieder in Vergessenheit. 1977 wurde der Ge­
denkstein an den Rand des Geländes verlegt, weil, wie die Behörden vermerkten 
„das in der Mitte des Schießplatzes befindliche Denkmal einer späteren Nutzung 
sehr hinderlich sei“.21 Eine irgendwie geartete andere Nutzung – abgesehen vom 
Schutz eines Wildbienenbiotops – unterblieb indes, weil man politische Proteste 
aus dem Osten befürchtete. Gepflegt wurde das Gelände aber nur, wenn Besuche 
sowjetischer Delegationen zu „befürchten“ waren.

Bis in die Mitte der 1980er Jahre blieb der Schießplatz ein weitgehend vergesse­
ner Ort. Dann trafen verschiedene Initiativen zusammen, die ihn belebten. Die 
bayerischen Behörden wurden 1984 durch einen sowjetischen Vorstoß für die Er­

18	Zur Gesamtkomplex dieses Massenverbrechens vgl. Reinhard Otto: Wehrmacht, Gestapo und 
sowjetische Kriegsgefangene im deutschen Reichsgebiet 1941/42. München 1998. Rolf Keller: 
Sowjetische Kriegsgefangene im Deutschen Reich 1941/42. Behandlung und Arbeitseinsatz 
zwischen Vernichtungspolitik und kriegswirtschaftlichen Zwängen. Göttingen 2011, S. 110–
116. Zu Dachau vgl. Christoph Riedelsheimer: Bericht zu den Massenexekutionen von sowjeti-
schen Kriegsgefangenen inm Konzentrationslager Dachau 1941–1942. Unveröffentlichte Ma-
gisterarbeit. Augsburg 2001, Archiv der KZ-Gedenkstätte Dachau; Jürgen Zarusky: Die „Rus-
sen“ im KZ Dachau. Bürger der Sowjetunion als Opfer des NS-Regimes. In: Dachauer Hefte 
23 (2007), S. 105–139, S. 115–124; Gabriele Hammermann: Sowjetische Kriegsgefangene im 
KZ Dachau. In: Johannes Ibel (Hrsg.): Einvernehmliche Zusammenarbeit? Wehrmacht, Gesta-
po, SS und sowjetische Kriegsgefangene. Berlin 2008, S. 91–118.

19	Harold Marcuse: Legacies of Dachau. The Uses and Abuses of a Concentration Camp, 1933–
2001. Cambridge 2001, S. 257.

20	Kerstin Schwenke: Dachauer Gedenkorte zwischen Vergessen und Erinnern. Die Massengrä-
ber am Leitenberg und der ehemalige SS-Schießplatz bei Hebertshausen nach 1945. München 
2012, S. 90–92.

21	Ebenda, S. 95 f.



234    Jürgen Zarusky

richtung eines Denkmals auf dem Gelände beunruhigt, wodurch es – so der 
Amtschef der Staatskanzlei – „‚wallfahrtsortähnliche‘ Bedeutung“ gewinnen und 
„zum Schauplatz linksextremistischer Demonstrationen werden [könne], die dort 
kaum verhindert werden können“.22 Das Denkmalsprojekt wurde nicht realisiert, 
aber „Wallfahrer“ kamen doch, nämlich Teilnehmer der seit 1983 jährlich stattfin­
denden internationalen Jugendbegegnungszeltlager in Dachau, die den ehemali­
gen Schießplatz von dem dort herumliegenden Müll zu säuberten.23 Die „Initia­
tive Jahrestag der Befreiung“, ein Bündnis vorwiegend linker Organisationen aus 
München und Dachau, darunter die Vereinigung der Verfolgten des Naziregimes, 
zu dem inzwischen auch die Lagergemeinschaft Dachau und die Evangelische 
Versöhnungskirche in der KZ-Gedenkstätte Dachau gehören, begann 1985 im 
Rahmen der alljährlichen Befreiungsfeiern regelmäßig auch Gedenkveranstaltun­
gen am ehemaligen Schießplatz durchzuführen.24

„Wir leben ja in der Bundesrepublik Deutschland in einer merkwürdigen Ver­
gesslichkeit. Manchmal habe ich den Eindruck, als hätte 1941 die Sowjetunion 
das Deutsche Reich überfallen und nicht umgekehrt,“ charakterisierte der ehema­
lige Regierende Bürgermeister von Berlin, Pastor Heinrich Albertz im September 
1980 bei einer Gedenkrede auf dem Friedhof des Stalag 326 Senne bei Stuken­
brock die damals immer noch vorherrschende gesellschaftliche Stimmung.25 Die 
1967 entstandene Initiative „Blumen für Stukenbrok“26 war eine der ersten, die 
sich die kontinuierliche Pflege des Gedenkens an die unter brutalen Umständen 
ums Leben gekommenen sowjetischen Kriegsgefangenen zur Aufgabe machte. 
Mit Albertz gewann sie einen außerordentlich prominenten Unterstützer. Im all­
gemeinen waren derlei Initiativen, die vor allem mit der Entstehung der Friedens­
bewegung Ende der 1970er, Anfang der 1980er Jahre stärkeren Aufwind bekamen, 
auf das abgezirkelte linke Milieu aus Kommunisten, christlichen Pazifisten und 
linken Sozialdemokraten beschränkt. Die Orte des Leidens und Sterbens sowjeti­
scher Kriegsgefangener waren die wichtigsten deutschen Erinnerungsorte an das, 
was Bürgern der Sowjetunion von NS-Deutschland angetan worden war, neben 
Stukenbrok etwa das ehemalige Stalag VI a in Hemer27 oder der Ehrenfriedhof 
Herleshausen, wo die Namen aller Toten infolge der Sorgfalt die Bürgermeister 
Karl Fehr noch während des Kriegs walten ließ, bekannt sind.28

22	Zit nach Schwenke, S. 98.
23	Ebenda, S. 100; Zarusky, Russen in Dachau, S. 108.
24	bayern.vvn-bda.de/gedenkorte-in-bayern/oberbayern-neu/landkreis-dachau/ehemaliger-ss-

schiesplatz-hebertshausen/ 
25	Heinrich Albertz: Blumen für Stukenbrock. Biographisches. Stuttgart 31981, S. 11. 
26	www.blumen-fuer-stukenbrock.de/der_arbeitskreis; Alexander Boroznjak: Erinnerung für 

morgen. Deutschlands Umgang mit der NS-Vergangenheit aus der Sicht eines russischen His-
torikers. Gleichen 2006, S. 139–141.

27	Für ein weiteres Beispiel: Bürgerinitiative Frieden und Abrüstung (Hrsg.): Stalag VI A Hemer 
[1994]; Hermann Stopsack (Hrsg.): Stalag VI A. Kriegsgefangenenlager 1939 – 1945. Eine Do-
kumentation. Hemer 1995; www.stalag-via.de/stal13.htm. 

28	Peter Fibich: Gedenkstätten, Mahnmale und Ehrenfriedhöfe für die Verfolgten des National-
sozialismus. Ihre landschaftsarchitektonische Gestaltung in Deutschland 1945 bis 1960. Diss. 
ing. TU Dresden 1998, S. 96–98.



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    235

Die grausame Behandlung der Kriegsgefangenen bezeugte auch Heinrich Böll 
in seinem öffentlichen Dialog mit dem russischen Germanisten Lew Kopelew An­
fang der 1980er Jahre.29 Das Gespräch fand in zwei Teilen statt, 1979 in Moskau 
und 1981 in der Bundesrepublik, nachdem Kopelew ausgebürgert worden war. 
Kopelews Bedeutung als kultureller Brückenbauer zwischen der Bundesrepublik 
und seiner Heimat, aus der er von sowjetischen Behörden exiliert wurde, ist kaum 
zu unterschätzen. Dass er als sowjetischer Offizier in Ostpreußen gegen verbre­
cherische Übergriffe auf die Zivilbevölkerung eingeschritten war und dafür zu 
mehrjähriger Lagerhaft verurteilt worden war, verlieh ihm in der Bundesrepublik 
besondere Glaubwürdigkeit. In seiner dreibändigen Autobiographie sparte er 
allerdings die Jahre des Krieges weitgehend aus.30

Die politischen Voraussetzungen für die Erinnerung an die NS-Verbrechen 
gegen Bürger der Sowjetunion änderten sich grundlegend mit Glasnost’ und 
Perestrojka, mit der „Gorbimanie“ und der deutschen Wiedervereinigung. Die 
Betroffenen selbst konnten sich in ihrer Heimat nun offen(er) artikulieren und 
zugleich war Ängsten und Feindbildern der Boden entzogen worden. Die Bun­
desrepublik verpflichtete sich am 9. November 1990 im deutsch-sowjetischen 
Nachbarschaftsvertrag zu Schutz und Pflege der sowjetischen Ehrenmäler. Für 
die Sanierung der großen Berliner Ehrenmäler wurde ein zweistelliger Millionen­
betrag bereitgestellt.31

Das Bild des Krieges

Erst mit dem Ende des Kalten Krieges und der deutschen Teilung begann in 
Deutschland eine breitere gesellschaftliche Auseinandersetzung mit dem Vernich­
tungskrieg gegen die Sowjetunion, insbesondere als sich weniger als ein Jahr nach 
der deutschen Vereinigung der deutsche Überfall auf die Sowjetunion zum 
50. Mal jährte. Erstmalig wurde diesem Ereignis im Sommer 1991 im Berliner 
Gropiusbau eine große Ausstellung gewidmet.32 Eine weitere mit dem Titel „Die 

29	Heinrich Böll, Lew Kopelew: Warum haben wir aufeinander geschossen? Bornheim-Merten 
1981, S. 25.

30	Lew Kopelew: Und schuf mir einen Götzen. Autobiographie 1; ders.: Aufbewahren für alle 
Zeit! Autobiographie 2; ders.: Tröste meine Trauer. Autobiographie 3. Göttingen 1996 (deut-
sche Erstveröffentlichungen (1979,1976,1981).

31	www.bundesregierung.de/Webs/Breg/DE/Bundesregierung/BeauftragtefuerKulturundMedi-
en/aufarbeitung/gedenkstaettenfoerderung/sowjEhrenmale/_node.html 

32	Katalog und Begleitband: Reinhard Rürup (Hrsg.): Der Krieg gegen die Sowjetunion 1941 – 
1945. Eine Dokumentation [zum 50. Jahrestag des Überfalls auf die Sowjetunion]. [Provisori-
sche Halle der „Topographie des Terrors“ neben dem Martin-Gropius-Bau Berlin ; Tag der 
Eröffnung : 15. Juni 1991] Berlin 1991; Peter Jahn, Reinhard Rürup (Hrsg.): Erobern und Ver-
nichten. Der Krieg gegen die Sowjetunion 1941–1945. Berlin 1992. Vgl. für eine frühe Basis-
Initiative auch: Der Krieg gegen die Sowjetunion : 1941 – 1945. Demütigung, Leid, Vernich-
tung, Tod. Bilder und Fakten. Eine Ausstellung der Weisse-Rose-Stiftung e.V., der Arbeitsge-
meinschaft Verfolgter Sozialdemokraten (AvS), des Bayerischen Seminars für Politik e.V. / 
Texte: Robert Hofmann und Clemens Vollnhals. München 1989



236    Jürgen Zarusky

900 Tage der Blockade Leningrads“ wurde im Herbst desselben Jahres in der 
Sankt Katharinenkirche in Hamburg, Leningrads langjähriger Partnerstadt,33 ge­
zeigt.34 Das ZDF begann im selben Jahr mit der Ausstrahlung der sechsteiligen 
Dokumentarfilmserie „Der verdammte Krieg – Das Unternehmen Barbarossa“, 
eine Kooperation mit dem sowjetischen bzw. russischen Gosteleradio und den 
Moderatoren Guido Knopp und Valerij Korsin. Der Südwestfunk nahm den Jah­
restag zum Anlass für die sechsteilige Fernsehreihe „Steh auf, es ist Krieg“. Sie ba­
sierte auf dem Buch des Journalisten Paul Kohl „Ich wundere mich, dass ich noch 
lebe“, der zahlreiche sowjetische Zeitzeugen des Krieges insbesondere aus Weiß­
russland befragt hatte.35 Schon 1989 war im Hamburger Verlag am Galgenberg 
Swetlana Alexijewitsch’ Reportageserie „Der Krieg hat kein weibliches Gesicht“ 
erschienen, eine Übernahme der zwei Jahre zuvor herausgekommenen DDR-Aus­
gabe. Das bekannte „Blockadebuch“ von Ales Adamowitsch und Daniil Granin, 
das Zeugnisse von Überlebenden jenseits des heroischen sowjetischen Blockade­
mythos’ versammelt, liegt hingegen bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt auf Deutsch 
nur in der zweibändigen Ausgabe des DDR-Verlags „Volk und Welt“ von 1987 
vor.36 Allerdings erschienen 1997 bei Suhrkamp in Frankfurt die zwar schmalen, 
aber eindringlichen „Aufzeichnungen eines Blockademenschen“ von Lidia Gins­
burg.37 Diese Aufzählung ist natürlich keineswegs vollständig, dennoch lässt sich 
konstatieren, dass die Publikation persönlicher Zeugnisse von Sowjetbürgern aus 
dem deutsch-sowjetischen Krieg bis heute eher einem schmalen Rinnsal als einem 
breiten Strom gleicht.

Dennoch wurde mit Glasnost’ vieles möglich, was vorher undenkbar gewesen 
war. Auf dem SS-Schießplatz in Hebertshausen bei Dachau sprach 1991 auf Einla­
dung des Dachauer Fördervereins für Gedenkstättenarbeit am 22. Juni der ehema­
lige WDR-Intendant und Präsident des Goethe-Instituts Klaus von Bismarck und 
verlieh dem Erinnerungsakt Reputation und – da er selbst Soldat an der Ostfront 
gewesen war – eine spezifische Authentizität. In der KZ-Gedenkstätte Dachau tra­
fen derweilen zahlreiche Briefe ehemaliger sowjetischer Häftlinge ein, die nun, wo 
sie offen Kontakt aufnehmen konnten und endlich auch in ihrer Heimat Anerken­
nung als Opfer gefunden hatten, um Haftbestätigungen als Grundlage für die be­
scheidenen Vergünstigungen baten, die sie dort nun erhalten konnten. Manche 
äußerten auch die Bitte, den Ort, an dem sie ihre Jugend und viele Freunde verlo­

33	Vgl. Frank Bajohr: Hamburger „Außenpolitik“ im Kalten Krieg. Die Städtpartnerschaft mit 
Leningrad. In: Christoph Strupp (Hrsg.): 19 Tage Hamburg. Ereignisse und Entwicklungen 
der Stadtgeschichte seit den fünfziger Jahren. Hamburg 2012, S. 49–61.

34	Vgl. die damalige Predigt von Pfarrer Wolfgang Suhr brammer-online.de/chef-1/Der_Krieg/
Reval_und_Narwa/Leningrad_II_1990/_Nichts_ist_vergessen__und_nie/_nichts_ist_verges-
sen__und_nie.html. 

35	„Steh auf, es ist Krieg“. Manuskript zur Sendereihe des Südwestfunks. München 1991; Paul 
Kohl: „Ich wundere mich, dass ich noch lebe“. Sowjetische Augenzeugen berichten. Gütersloh 
1990. 

36	Vgl. jetzt die um einige der sowjetischen Zensur zum Opfer gefallene Partien vervollständigte 
russische Ausgabe: Ales’ Adamovič, Daniil Granin: Blokadnaja kniga. Sankt-Peterburg 2013.

37	Eine erweiterte Neuausgabe erschien 2014 im selben Verlag.



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    237

ren hatten, noch einmal besuchen zu können. Der Förderverein organisierte, u. a. 
mit bereitwilliger finanzieller Unterstützung des Auswärtigen Amtes, 1992 die erste 
solche Begegnung und begründete damit eine bis heute aufrechterhaltene Tradi­
tion.38 Die abstrakte Vorstellung von den sowjetischen Opfern wandelte sich zur 
Begegnung mit konkreten Menschen, ihren Widersprüchen und Sorgen. In wel­
chem Maße der Kalte Krieg das historische Gedächtnis hatte einfrieren lassen, 
wurde auch durch das Erstaunen der russischen, ukrainischen und belarussischen 
Gäste über ein Land verdeutlicht, das sie als feindliche Ruinenlandschaft in Erin­
nerung behalten hatten und das ihnen nun ganz anders begegnete.

Erst unter diesen neuen Voraussetzungen wurde einige Jahre später auch die 
größte und schärfste innerdeutsche Debatte um den Charakter des deutsch-sow­
jetischen Krieges möglich, die durch die Ausstellung „Vernichtungskrieg. Verbre­
chen der Wehrmacht 1941–1944“ des Hamburger Instituts für Sozialforschung, 
der sogenannten Wehrmachtsausstellung, ausgelöst wurde. Eigentlich war sie Teil 
eines größeren Projekts, mit dem zum 50. Jahrestag des Kriegsendes auch ganz 
andere Gewalterfahrungen wie etwa der Atombombenabwurf über Nagasaki the­
matisiert werden sollten. Dieses etwas abstrakte Konzept wurde von der Dynamik 
der Debatten um die Rolle der Wehrmacht überholt, die in München 1997 ihren 
Kulminationspunkt und schließlich sogar den Deutschen Bundestag erreichten. 
Es würde hier zu weit führen, diese Auseinandersetzung, u. a. den Weg von der 
ersten zur zweiten „Wehrmachtsausstellung“, in allen Einzelheiten zu rekapitulie­
ren; sie ist inzwischen selbst Gegenstand der Forschung geworden. Zweifellos hat 
sie zu einem deutlichen Bewusstseinswandel beigetragen und Impulse für eine 
vertiefte wissenschaftliche Erforschung des Vernichtungskriegs gegeben. Zugleich 
war die von ihr ausgelöste Diskussion allerdings eine sehr deutsche Debatte, eine 
Auseinandersetzung zwischen Generationen und politischen Lagern, bei der die 
Opfer jener Verbrechen, um die gestritten wurde, eigentümlich abstrakt, ja gera­
dezu unsichtbar blieben. Beide sogenannte „Wehrmachtsausstellungen“, die erste, 
von Hannes Heer, verantwortete mit ihrer polemischen Anlage, wie die zweite 
von einem Forscherteam um Ulrike Jureit erstellte und fast dreimal so umfangrei­
che, stützen sich im Wesentlichen auf Dokumente deutscher Provenienz, Opfer­
zeugnisse fehlen weitestgehend.39 Es ging um eine täterzentrierte Debatte und das 
spiegelt sich auch in der durch sie angeregten Forschung wider.

Entschädigung

Zu den vielen Themen, die erst im Zuge von Perestrojka und Glasnost’ zur Spra­
che kommen konnten, gehörten die Verfolgungsschicksale jener Sowjetbürger, die 

38	Barbara Distel, Jürgen Zarusky: Dreifach geschlagen. Begegnungen mit sowjetischen Überle-
benden. In: Dachauer Hefte 8 (1992),8, S. 88–102.

39	Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941–1944. Bearb. von Hannes Heer. Ham-
burg 1995; Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen des Vernichtungskrieges 1941–1944. 
Bearb. von Ulrike Jureit und Jan Philipp Reemtsma. Hamburg 2002.



238    Jürgen Zarusky

das ungerechte Stigma trugen, „für den Feind gearbeitet“ zu haben. Als die russi­
sche Wochenzeitung „Nedelja“ Anfang 1990 fälschlicherweise berichtete, ehemali­
ge Zwangsarbeiter könnten infolge einer Kooperation der deutschen Grünen mit 
der Menschenrechts- und historischen Aufklärungsorganisation Memorial eine 
finanzielle Entschädigung erhalten, trafen bis Mitte 1991 rund 400 000 Briefe bei 
Memorial ein, zum Teil mit ausführlichen Schicksalsberichten.40 Die Heinrich-
Böll-Stiftung bemühte sich auf dieser Basis darum, Einladungen an ehemalige 
sowjetische Zwangsarbeiter an ihre früheren Einsatzorte zu initiieren, und auch 
andere Initiativen griffen solche Besuchsanliegen auf. Mit der Wende von 1989/91 
war die gesellschaftliche Erinnerung an die sowjetischen Opfer nationalsozialisti­
scher Verfolgung aus der gesellschaftlichen Isolierung in der linken und pazifisti­
schen Subkultur herausgetreten. Nicht zuletzt weil sie nun mit zahlreichen mensch­
lichen Kontakten einherging, erhielt sie auch eine unmittelbare humanitäre Di­
mension, um so mehr, als die Lebensbedingungen in der Sowjetunion bzw. ihren 
Nachfolgestaaten gerade für die Angehörigen der Kriegsgeneration besonders 
schwierig waren.41

Individuelle Entschädigungleistungen für die sowjetischen Opfer nationalsozi­
alistischer Verfolgung hatte es bis dahin nicht gegeben. Reparationen, etwa in Form 
der Demontage von Industrieanlagen, wie sie im Potsdamer Abkommen be­
schlossen worden waren, dienten ja dem Wiederaufbau in der von Kriegszerstö­
rungen schwer getroffenen Sowjetunion, nicht der Linderung und Anerkennung 
des persönlichen Leids der von NS-Verbrechen besonders betroffenen Menschen. 
Die offizielle Sicht der Bundesrepublik machte hier jedoch keinen Unterschied, 
und die Bundesregierung vertrat nach dem Abschluss des Zwei-plus-vier-Vertra­
ges die Auffassung, die Reparationsfrage sei damit erledigt.42 Die Abwehr von Re­
parationsansprüchen konnte aber, wie Hans Günter Hockerts zutreffend feststellt, 
„nur gelingen, wenn die im Klima des Kalten Krieges verweigerte Entschädigung 
der ‚Ostverfolgten‘ nun wenigstens teilweise nachgeholt wurde.“43 Daher wurden 
zwischen 1991 und 1997 eine Reihe sogenannter Aussöhnungsstiftungen einge­
richtet, für die in den jeweiligen Ländern jeweils eine Partnerinstitution geschaf­
fen wurde. Für Russland, die Ukraine und Weißrussland wurden zusammen 1,5 
Milliarden D-Mark aufgewendet.44 Angesichts der hohen Zahl der Verfolgten war 

40	Poljan, Žertvy, S. 18; Bernd Bonwetsch: Sowjetische Zwangsarbeiter vor und nach 1945 Ein 
doppelter Leidensweg. In: Jahrbücher für Geschichte Osteuropas. Neue Folge, Bd. 41, H. 4, 
1993, S. 532–546, hier: S. 543.

41	Vgl. Distel,Zarusky, Dreifach geschlagen, S. 102.
42	Deutscher Bundestag – 15. Wahlperiode Drucksache 15/414, S. 16 (Antwort des Staatssekre-

tärs Diller auf die Anfrage des Abgeordneten Haibach zu Reparationsleistungen der Bundes-
republik). 

43	Hans Günther Hockerts: Die Entschädigung für NS-Verfolgte in West- und Osteuropa. Eine 
einführende Skizze. In: Ders., Claudia Moisel, Tobias Winstel (Hrsg.): S. 7–58, S. 51. 

44	Ebenda; Dirk Langer, Wiedergutmachung von NS-Unrecht und die neue Richtlinie zur Ghet-
toarbeit. In: Jürgen Zarusky (Hrsg.): Ghettorenten. Entschädigungspolitik, Rechtsprechung 
und historische Forschung. München 2010, S. 113–124, hier: S. , S. 119; Poljan, Žertvy dvuch 
diktatur, S. 640- 672. 



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    239

dieser auf den ersten Blick ansehnliche Betrag allerdings nur ein Tropfen auf 
dem heißen Stein, was auch deutlich wird, wenn man ihn mit den 876 Millionen 
D-Mark der globalen Entschädigungszahlen vergleicht, die zwischen 1959 und 
1964 mit elf westeuropäischen Staaten ausgehandelt worden waren,45 und dabei 
auch den Inflationsfaktor bedenkt. „Die offene Wunde“ betitelte der „Spiegel“ 
1997 eine Reportage zum Thema der nicht stattgefundenen Entschädigung ost­
europäischer NS-Verfolgter, in der auch die bundesdeutsche Abwehrstrategie ge­
genüber entsprechenden Ansprüchen kritisiert wurde.46 Als Ende der 1990er 
Jahre Sammelklagen gegen deutsche Unternehmen in den USA drohten, mit der 
rot-grünen Koalition die Parteien die Regierung bildeten, die schon in den Jah­
ren zuvor im Bundestag auf die „vergessenen Opfer“ aufmerksam gemacht hat­
ten und generell der internationale Druck in dieser Frage wuchs, kam es nach 
längeren Verhandlungen zu einer groß angelegten Entschädigungslösung für 
ehemalige Zwangsarbeiter, zu denen viele Sowjetbürger zählten. Im Juni 2000 
verabschiedete der Deutsche Bundestag einstimmig das Gesetz über die Stiftung 
„Erinnerung, Verantwortung und Zukunft“. Diese Stiftung wurde mit 10 Milliar­
den D-Mark ausgestattet, von denen 8,1 Milliarden zur Auszahlung an Zwangs­
arbeiter bestimmt waren, eine Milliarde zum Ausgleich von Vermögensschäden 
und der Rest für verschiedene andere Aufgaben, u. a. Zukunftsprojekte. In Ost­
europa wurden die Zahlungen über die bereits bestehenden Aussöhnungsstiftun­
gen abgewickelt.47 Die bereits 1951 gebildete Conference on Jewish Material 
Claims Against Germany konnte parallel Leistungen für die bis dahin nicht 
entschädigten osteuropäischen Holocaust-Überlebenden aushandeln.48 Andere 
Gruppen, insbesondere die sowjetischen Kriegsgefangenen, die mit extremer 
Menschenverachtung behandelt worden waren, und daher eine unvergleichlich 
hörere Sterberate aufwiesen als ihre Schicksalsgenossen aus westlichen Ländern, 
oder auch die Überlebenden der Leningrader Blockade und der verbrannten 
Dörfer in Belarus, fallen nicht in die bundesdeutschen Entschädigungsgesetzge­
bung. Es sind private Organisationen, die hier mit hohem Engagement aber be­
schränkten Mitteln einspringen, vor allem die Vereinigung „Kontakty/Kontak­
te“49, aber etwa auch das Maximilian-Kolbe-Werk50, das seine auf polnische 
KZ- und Ghettoüberlebende bezogene Arbeit schon seit vielen Jahren weiter nach 
Osten ausgedehnt hat.

45	Langner, Wiedergutmachung, S. 117.
46	Manfred Ertel: Die offene Wunde. In: Der Spiegel 30/1997 vom 21. Juli 1997, S. 36–43.
47	Poljan, Žertvy, S. 672–702; Anja Hense: Limitation of Economic Damages as a “Humanitarian 

Gesture”: The German Foundation “Remembrance, Responsibility and the Future”. In: Jour-
nal of Contemporary History 2011 Vol. 46 (2), S. 407–424.

48	Constantin Goschler: Schuld und Schulden. Die Politik der Wiedergutmachung für NS-Ver-
folgte seit 1945. Göttingen 2005, S. 442–449.

49	www.kontakte-kontakty.de/. 
50	www.maximilian-kolbe-werk.de/30141.html. 



240    Jürgen Zarusky

Erinnerung und Dialog auf kleiner Flamme

Das von den Initiativen der 1990er Jahre Erreichte ist in gewisser Weise Allge­
meingut geworden. Dass der deutsche Krieg gegen die Sowjetunion ein verbre­
cherischer Eroberungs- und Vernichtungskrieg war, ist gesellschaftlich weithin 
anerkannt. Erinnerungsinitiativen und humanitäre Organisationen bemühen 
sich, die Konsequenzen zu ziehen. In Museen, wie vor allem im 1995 als deutsch-
russisches Projekt neu gestalteten ehemaligen sowjetischen Kapitulationsmuse­
ums Karlshorst, das auch eine ganze Reihe wichtiger einschlägiger Publikationen 
herausgebracht hat51, und in Gedenkstätten bemüht man sich um die Vermitt­
lung historischen Wissens. Die 2006 errichtete Internationale Bildungs- und Be­
gegnungsstätte „Johannes Rau“ und die zugehörige Geschichtswerkstatt in Minsk 
bilden dabei ein außergewöhnliches Bespiel für eine bilateral-dialogisch angelegte 
Institutionalisierung der Erinnerungsarbeit.52 Die von den KZ-Gedenkstätten 
Buchenwald und Mittelbau-Dora erstellte große Ausstellung über den Zwangsar­
beiter-Einsatz im NS-Staat wurde 70 Jahre nach dem deutschen Angriff im Mu­
seum des Großen Vaterländischen Kriegs gezeigt. Damit wurde ein Thema verge­
genwärtigt, das in beiden Ländern aus unterschiedlichen Gründen lange be­
schwiegen und verdrängt worden war.53 Der mehrfach erwähnte SS-Schießplatz 
Hebertshausen wurde 2014 neu gestaltet, mit einer informativen Freiluft-Ausstel­
lung und fünf in den Boden eingelassenen Streifenfundamenten versehen, dem 
„Ort der Namen“, wo bisher die Namen von 816 Ermordeten eingemeiselt sind. 
Es ist noch viel Platz auf den Marmorbändern, die Suche geht weiter.54 In Berlin 
besteht seit Kurzem eine Initiative für einen Erinnerungsort an die Opfer der 
deutschen Vernichtungspolitik in Polen und der Sowjetunion, die allerdings noch 
in den Anfängen ihrer konzeptionellen Arbeit steckt.55

Auch die Forschung hat auf einigen Gebieten erhebliche Fortschritte gemacht, 
wenngleich sie keineswegs boomt. Mit der deutsch-russischen Historikerkommis­
sion und dem Deutschen Historischen Institut Moskau sind wichtige geschichts­
wissenschaftliche Vermittlungsinstitutionen entstanden, zu deren Arbeitspro­
grammen auch der deutsch-sowjetische Krieg gehört. Dennoch muss man mit 
Alexander Boroznjak davon sprechen, dass es sich hierbei erst „um den Anfang 
des Weges“ handelt, weil die gemeinsame internationale Bearbeitung der Ge­
schichte dieses so einschneidenden und folgenreichen Kapitels der Geschichte des 
20. Jahrhunderts noch nicht wirklich begonnen hat.56 Das gesellschaftliche Ge­

51	Vgl. den Beitrag von Jörg Morré in diesem Band sowie www.museum-karlshorst.de/.
52	www.ibb-d.de/ibb_johannes_rau_minsk.html. 
53	Ulrich Heyden: Zwangsarbeiter-Ausstellung in Moskau wirft Fragen auf. In: www.moskau.ru/

moskau/szene/zwangsarbeiter-ausstellung_in_moskau_wirft_fragen_auf_287.html. 
54	www.kz-gedenkstaette-dachau.de/gedenkorte_hebertshausen.html. 
55	www.gedenkort-lebensraumpolitik.de/. 
56	Aleksandr Boroznjak: „Ėto byla prestupnaja rasovo-ideologičeskaja vojna“. Nacistskaja agressija 

protiv SSSR v istoričeskoj pamjati sovremennych nemcev. In: Rossiskaja istorija, Nr. 3, 2012, 
S. 174–188, S. 188.



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    241

dächtnis der Bundesrepublik hat in dieser Hinsicht eine wichtige, aber noch we­
nig wahrgenommene Bereicherung durch die jüdische Zuwanderung aus den 
Staaten der ehemaligen Sowjetunion erlebt. Es gibt aktive Bestrebungen, die Erin­
nerungen zugewanderter Kriegsteilnehmer und Holocaust-Überlebender den 
deutschen Mitbürgern zugänglich zu machen.57 Und doch konstatiert ein zum 
70. Jahrestag des Überfalls auf die Sowjetunion 2011 von der Aktion Sühnezei­
chen Friedensdienste initiiertes Memorandum namhafter Historiker und Geden­
kakteure unter dem Titel „Aus dem Schatten der Erinnerung“, dass die Opfer der 
NS-Verbrechen „im besetzten östlichen Europa […] bis heute keinen angemesse­
nen Platz im Gedächtnis Deutschlands“ haben.58 Dass kein deutscher Fernseh­
sender zur Übernahme des Dokumentarfilms „Keine Kameraden“ von Beate 
Lehr-Metzger über das Schicksal der sowjetischen Kriegsgefangenen bereit ist, 
passt in dieses Bild.59 Immerhin hat bei der Gedenkstunde des Deutschen Bun­
destages am 27. Januar 2014 der 95jährige Daniil Granin, der noch lebende der 
beiden Autoren des „Blockadebuchs“, aus Anlass des 70. Jahrestages der Beseiti­
gung der Blockade Leningrads durch die Rote Armee gesprochen.60 Das war ein 
wichtiger Schritt. Dennoch berührt es eigentümlich, wenn Bundestagspräsident 
Lammert in seiner Gedenkrede, an Granin gewandt, betonte: „Ihr zweibändiges 
‚Blockadebuch‘ konnte Ende der 1970er-, Anfang der 1980er-Jahre nur zensiert 
erscheinen, zu viel zeigte es von den menschlichen Abgründen in diesen 900 Ta­
gen, über die das sowjetische Regime Schweigen bewahren wollte.“61 Tatsächlich 
waren die Zensureingriffe nicht so massiv, dass die publizierte Version nicht ein 
neues, erschütterndes Bild von der Blockade zeigen würde. Vor allem aber schien 
der Bundestagspräsident überhaupt nicht beunruhigt dadurch oder wohl gar 
nicht informiert darüber, dass das Buch in Deutschland zwar nicht zensiert wird, 
aber dafür schlicht und einfach nicht erhältlich ist – wenn man von Antiquariaten 
absieht, die die alte DDR-Ausgabe von 1987 vertreiben, welche auf der zensierten 
sowjetischen beruht. Der deutsche Verlag, der die vollständige Ausgabe des Blo­
ckadebuchs62 den Lesern im geeinten Deutschland zugänglich macht, muss erst 
noch gefunden werden.

57	Vgl. die vom Weltkongress russischsprachiger Juden und vom Bundesverband der Veteranen 
des Zweiten Weltkrieges, der Ghetto- und KZ-Gefangenen, der Opfer der Leningrader Blocka-
de mit Unterstützung des Bundesinnenministeriums herausgegebene zweibändige Anthologie 
„Lebendige Erinnerungen. Ganz Deutschland“, Berlin 2010, sowie den Beitrag von Arkadij 
Tsfasman in diesem Band. 

58	www.stiftung-evz.de/fileadmin/user_upload/EVZ_Uploads/Handlungsfelder/Auseinander-
setzung_mit_der_Geschichte_01/Dossier_Zweiter_Weltkrieg/memorandum-70-jahre-ueber-
fall-auf-su_06. 06. 2011.pdf. 

59	Franziska Augstein: Brot mit Holz. Ein sehenswerter Film über russische Kriegsgefangene fin-
det keinen Sender. Warum eigentlich? In: Süddeutsche Zeitung, 20. Januar 2012. 

60	https://www.bundestag.de/kulturundgeschichte/geschichte/gastredner/granin/215276. Am 
30. Juni 2011 war dem eine Gedenkstunde zum 70. Jahrestag des Überfalls auf die Sowjet
union vorausgegangen; vgl. www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2011/34943680_kw26_
de_sowjetunion/205812. 

61	http://www.bundestag.de/bundestag/praesidium/reden/2014/001/261296. 
62	Ales’ Adamovič, Daniil Granin: Blokadnaja kniga. Sankt-Peterburg 2013.



242    Jürgen Zarusky

Auch Bundespräsident Joachim Gauck nahm es in seinem Gedenkbrief an 
Präsident Vladimir Putin zum 27. Januar 1944 nicht ganz so genau: „Aus er­
schütternden Tagebüchern wie dem von Tatjana Sawitschewa kennen wir die 
Schreie und die Tränen, die Verzweiflung und den endlosen Hunger und den 
Überlebenskampf der Eingeschlossenen“, heißt es darin. Der aus Petersburg 
stammende SZ-Journalist Tim Neshitov hat befremdet darauf hingewiesen, dass 
in diesem Tagebuch von Schreien und Tränen keine Rede ist und die im Gegen­
teil als Folge von Erschöpfung und permanenter Todesnähe erschreckend lakoni­
schen Einträge der Verfasserin über das Sterben ihrer Nächsten zitiert. Auch 
Gaucks Aussagen über die angeblich lebendige Erinnerung der Deutschen an die 
Blockade und ihre Fassungslosigkeit darüber mochte Neshitov nicht recht glau­
ben: „Bei allen Errungenschaften der deutschen Gedenkkultur: Die Erinnerung 
an die Belagerung Leningrads macht hier heute die wenigsten Menschen fas­
sungslos.“63 Die Botschaft des Bundespräsidenten an seinen russischen Amtskol­
legen erstaunt um so mehr, als er noch drei Jahre zuvor, damals in der Eigen­
schaft des Vorsitzenden der Vereinigung „Gegen Vergessen, für Demokratie“, sei­
ne Unterschrift unter das das erwähnte Memorandum der Aktion Sühnezeichen 
gesetzt hatte, das nicht zuletzt unter explizitem Bezug auf die Leningrader Blo­
ckade das mangelnde historische Bewusstsein für die NS-Verbrechen im Osten 
beklagte. Wenn vor 60 und auch noch vor 25 Jahren fehlendes Tatsachenwissen 
die historische Verständigung zwischen deutschen und russischen Politikern be­
hinderte, so kann dieser Faktor heute zumindest grundsätzlich ausgeschlossen 
werden, die Gefahr des Aneinandervorbeiredens in gedenkroutinierten Leerfor­
meln leider nicht.

Mindestens ebenso problematisch ist, dass unter dem Eindruck des Konflikts 
zwischen Russland und der Ukraine die Sicht auf den deutsch-sowjetischen Krieg 
verstärkt geschichtspolitisch motivierten Deutungsmustern unterworfen wird, 
die auf den Versuch hinauslaufen, aus dem Vernichtungskrieg gegen die Sowjet­
union und ihre Bevölkerung eine Art Spezialkrieg gegen die Ukraine herauszu­
destillieren. Als Protagonist dieser Uminterpretation tut sich vor allem Timothy 
Snyder, Autor des Welt-Bestsellers „Bloodlands“, hervor, der sie unter anderem 
öffentlichkeitswirksam in einem Artikel in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung 
vom 13. April 201464 und in einem in der Süddeutschen Zeitung am 5. Mai 2014 
veröffentlichten Gespräch vertreten hat. In Letzterem findet sich die folgende 
Behauptung: „In Deutschland gab es nie eine Anerkenntnis der Tatsache, dass 

63	Tim Neshitov: Gaucks wortreiche Pflichterfüllung.In: Süddeutsche Zeitung vom 28. Januar 
2014 (www.sueddeutsche.de/politik/erinnerung-an-die-belagerung-leningrads-gaucks-wort-
reiche-pflichterfuellung-1.1873475). Götz Aly machte wenig später darauf aufmerksam, dass 
der Bundespräsident es versäumt hatte, auf den Tod des älteren Bruders Putin einzugehen, der 
als Kind in der Blockade starb. Götz Aly: Deutsche, Russen und Ukrainer. In: Berliner Zeitung 
vom 10. 02. 2014, www.berliner-zeitung.de/meinung/kolumne-deutsche--russen-undukrai-
ner,10808020,26150086.html. 

64	Timothy Snyder: Ukraine: Putins Projekt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13. April 
2014. 



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    243

die Ukraine das zentrale Ziel Hitlers war. Die Ukraine hat als eigene Kategorie 
deutscher Schuld und deutscher Aufarbeitung nie existiert und tut das bis heute 
nicht.“65

Worauf sich Snyders Deutung der Ziele Hitlers stützt, bleibt unklar. Die zentra­
len Quellen für dessen Denken kommen jedenfalls nicht in Betracht, denn weder 
in „Mein Kampf“ noch im 1928 entstandenen sogenannten „Zweiten Buch“, in 
dem Hitler seine außenpolitischen Ansichten darlegte, taucht auch nur das Wort 
„Ukraine“ auf.66 Stets ist hier von „Russland“ die Rede, was sich auf die Sowjet­
union bzw. das Zarenreich bezieht. Das war das Ziel der „klaren weit schauenden 
Raumpolitik“.67 (Nicht anders übrigens hielt es die SS mit ihren sowjetischen Ge­
fangenen. Auf ihren KZ-Uniformen mussten sie einen roten Winkel mit einem 
großen, schwarzen „R“ tragen und wurden pauschal, ob sie nun Russen, Ukrainer 
oder Weißrussen waren, als „Russen“ bezeichnet.) Schwer erklärbar wären, träfe 
Snyders These zu, etwa auch die Schlacht vor Moskau, die Blockade Leningrads, 
der Vorstoß der Wehrmacht in den Kaukasus und die für das NS-Regime fatale 
Schlacht von Stalingrad.

Dass Snyders fragwürdige Interpretation des deutsch-sowjetischen Krieges und 
seiner erinnerungskulturellen Herausforderungen von bedeutenden deutschen 
Leitmedien unhinterfragt verbreitet wird und unwidersprochen geblieben ist, 
kann nur als ein weiteres Indiz dafür gewertet werden, dass es in Deutschland 
kein gefestigtes historisches Bewusstsein über diesen Krieg und seine Bedeutung 
für die Menschen in der damaligen Sowjetunion gibt. Da die Eroberung von „Le­
bensraum im Osten“ zum Kernbestand von Hitlers Programmatik gehört, kann 
folglich auch nicht davon die Rede sein, es gebe hierzulande ein umfassendes his­
torisches Bewusstsein über den Nationalsozialismus und eine umfassende Empa­
thie für alle von ihm verfolgten Gruppen.

Erkennbar wird das inbesondere dort, wo der aktuelle Erinnerungshabitus 
noch nicht zur geläufigen Konvention geworden ist , also vor allem in der Pro­
vinz. Ein ganz frisches Beispiel liefert der Stadtrat von Rieneck im Main-Spessart-
Kreis. Er hat zwar Anfang 2015 beschlossen, der Initiative für ein Mahnmal für 
fünf erschossene sowjetische Kriegsgefangene stattzugeben, doch das nur äußerst 
widerwillig. Zweimal war die Initiative zuvor abgelehnt worden – „aus Rücksicht 
auf möglicherweise noch lebende Täter und deren Nachkommen“, wie eine regio­

65	Kein Sieg für Putin“. Yale-Professor Timothy Snyder („Bloodlands“) im Gespräch mit den 
ukrainischen Experten Tatiana Zhurzhenko und Volodymyr Sklokin, Süddeutsche Zeitung 
vom 5. Mai 2014.

66	Das gilt für alle greifbaren Ausgaben von „Mein Kampf “; freundliche Auskunft von Roman 
Töppel vom Team der wissenschaftlichen Edition von „Mein Kampf “ im Institut für Zeitge-
schichte, vom 8. Mai 2014. Gerhard Weinberg (Hrsg.): Hitlers zweites Buch. Ein Dokument 
aus dem Jahr 1928. Stuttgart 1961. Mit einer erweiterten Kommentierung erschienen als Ders., 
Christian Hartmann, Klaus A. Lankheit (Hrsg.): Außenpolitische Standortbestimmung nach 
der Reichstagswahl Juni-Juli 1928. = Hitler. Reden, Schriften Anordnungen Februar 1925 bis 
Januar 1933. Band II A. München 1995.

67	Weinberg, Hitlers zweites Buch, S. 163.



244    Jürgen Zarusky

nale Zeitung schrieb.68 Am 29. März 1945 hatte der SA-Gruppenführer69 – dieser 
Dienstrang entspricht dem eines Generalleutnants – Hans Olpp einer Gruppe 
von Mitgliedern der Hitler-Jugend im Alter von etwa 15 Jahren befohlen die Ge­
fangenen zu erschießen, weil sie aus einem bombardierten Zug Lebensmittel ent­
nommen hatten. Olpp war von Wehrmachtssoldaten und einer Krankenschwester 
aufgestachelt worden. Das Würzburger Schwurgericht verurteilte ihn am 23. Au­
gust 1950 wegen Totschlags zu fünf Jahren Zuchthaus,70 er wurde aber wegen 
guter Leumundszeugnisse bereits im November desselben Jahres auf freien Fuß 
gesetzt und später begnadigt.71 Diesen glimpflichen Ausgang hatte er sowohl den 
Geschworenen zu verdanken, die in ihrem Wahrspruch das Vorliegen eines Mor­
des verneint hatten, ferner der Fürsprache von Kirchheimer Honoratioren, dazu 
wohl auch einem schweren Augenleiden sowie dem durch ein fachärztliches Gut­
achten bestärkten Eindruck des Gerichts „dass der Angeklagte letzten Endes ein 
Opfer jener Psychose geworden war, die von den Machthabern des dritten Rei­
ches gerade in Bezug auf die angeblich von den Kriegsgefangenen ausgehenden 
Gefahren überall verbreitet worden war“.72 Dass Olpp 1933 an der Verhaftung 
politischer Gegner beteiligt war, die ins KZ Heuberg gebracht wurden,73 sowie an 
der Brandstiftung an der Ludwigsburger Synagoge im November 1938 scheint im 
Urteil nicht auf. Wegen des Synagogenbrandes war er zwar 1948 in Stuttgart zu 
anderthalb Jahren Freiheitsentzug verurteilt worden, hatte aber in der Revision 
einen Freispruch erreichen können.74 Auch dies eine wichtige Voraussetzung da­
für, dass der Angeklagte im Urteil nicht als brutaler nationalsozialistischer Akti­
vist und hochrangiger SA-Offizier erschien, sondern als ein „in seiner Heimat­
stadt allgemein angesehene[r]“ Bürger. Olpps recht erfolgreiche Verteidigungs­
strategie findet mehr fast 65 Jahre später ihren Niederschlag darin, dass der 
Rienecker Stadtrat den Formulierungsvorschlag der Gedenkzeichen-Initiatorin 
Elfriede Krutsch ablehnt, weil darin von „Mord“ und „Naziterror“ gesprochen 
wird. Überhaupt scheint historische Einsicht bei seiner Entscheidung keine zen­
trale Rolle gepielt zu haben. Bürgermeister Wolfgang Küber, der die Erinnungs­
initiative von Anfang unterstützt hat,75 kommentierte die zuletzt gegen zwei Ge­
genstimmen getroffene Entscheidung jedenfalls kritisch: „Man konnte aufgrund 

68	Bernd Köble: Nicht öffentlich. In: Teck-Bote vom 8. 11. 2014, www.teckbote.de/nachrichten/
stadt-kreis_artikel,-Nicht-oeffentlich-_arid,85108.html 

69	Dieser Dienstrang entspricht dem eines Generalleutnants.
70	Urteil Ks 9/50 des Schwurgerichts Würzburg. In: Justiz und NS-Verbrechen: Sammlung deut-

scher Strafurteile wegen nationalsozialistischer Tötungsverbrechen 1945–1999. Hrsg. von 
Band VII. Amsterdam 1971, Nr. 323, S. 271–273.

71	Köble, Nicht öffentlich.
72	Urteil Ks 9/50, S. 271.
73	Köble, Nicht öffentlich.
74	NSG-Datenbank im IfZ München. Wegen Führung des falschen Namens Hans Kolb war gegen 

Olpp eine sechsmonatige Freiheitsstrafe ausgesprochen worden. 
75	Michael Fillies, Björn Kohlhepp: Fünf verdrängte Morde von Rieneck. In: Mainpost, 07. 12. 2014, 

www.mainpost.de/regional/franken/Fuenf-verdraengte-Morde-von-Rieneck;art1727,8472163. 



Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung    245

des öffentlichen Drucks nicht mehr dagegen stimmen, aber in Wirklichkeit wollte 
man die Gedenktafel gar nicht.“76

Von einem beständigen Ort und angemessenen Stellenwert der sowjetischen 
Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung im gesellschaftlichen Be­
wusstsein der Bundesrepublik Deutschland kann man 70 Jahre nach Kriegsende 
(noch) nicht sprechen. Angesichts der Dimension des Vernichtungskriegs kommt 
man nicht umhin, hier ein schweres Defizit der allzu oft von voreiliger Selbstzu­
friedenheit umwehten bundesdeutschen Erinnerungskultur festzustellen.

76	Gedenktafel für erschossene Sowjets. In: Süddeutsche Zeitung vom 14. 01. 2015.





Zur Bewahrung von „Erinnerungen des 
Schreckens“ in Russland und Deutschland





Alexander Vatlin

Der Schießplatz von Butovo –  
Ort des Gedenkens an den Großen Terror 
1937/38

Als die russische Gesellschaft in den Jahren der Perestroika von den kolossalen 
Ausmaßen der Repression und der Anzahl der 1937/38 Erschossenen erfuhr, kam 
unweigerlich die Frage auf, wie das alles vor sich gegangen war – wo und wie die 
zum Tod durch Erschießen Verurteilten exekutiert worden waren, wie dieses 
Fließband des Todes vor Außenstehenden geheim gehalten werden konnte und 
wo die sterblichen Überreste der Erschossenen begraben wurden. Während sich 
die Historiker in erster Linie mit der „Technologie des Großen Terrors“ befassten, 
ging es für die Familien der Opfer um die Erfüllung einer menschlichen Pflicht – 
um die Möglichkeit, hinzugehen und sich vor den Gräbern ihrer Angehörigen zu 
verneigen. Anfang der 1990er-Jahre gab es ein enormes öffentliches Interesse an 
dem Thema. Dieses fand seinen Niederschlag im Gesetz der Russischen Födera
tion über die Rehabilitierung der Opfer politischer Repressionen, aber auch in 
journalistischen Recherchen und in wissenschaftlichen Arbeiten.1

Der Druck der Öffentlichkeit wirkte sich auch auf die Haltung der Leiter der re-
gionalen Archive der Geheimdienste aus – von denen die meisten der Russischen 
Föderation unterstehen. Unter anderem waren auch in Moskau die Ermittlungsak-
ten der Opfer politischer Repressionen in staatliche Verwahrung gegeben worden. 
Den Angehörigen der Opfer und Forschern wurde beschränkter Zugang zu ihnen 
gewährt. Im Zentralarchiv des FSB entdeckte man die Protokolle über die Vollstre-
ckung der Erschießungsurteile an Personen, die 1937/38 in der Hauptstadtregion 
von außergerichtlichen Organen verurteilt worden waren. An der Suche nach den 
Orten ihrer Erschießung und Bestattung beteiligten sich sowohl die Mitarbeiter der 
Gebietsverwaltung des FSB als auch gesellschaftliche Aktivisten.2

1992 war in der Presse erstmals vom „Schießplatz von Butovo“ die Rede. Es 
handelte sich um ein mehrere Hektar großes, zehn Kilometer südlich der Mos-
kauer Stadtgrenze gelegenes Gelände. Einstmals hatten sich dort die Besitzungen 
des Gutsherren Ivan Zimin befunden, auf denen Pferde gezüchtet wurden. Nach 
der Revolution bestand die Pferdezucht noch einige Zeit weiter, danach begann 
man auf dem Platz, auf dem die Pferde abgerichtet worden waren, mit der Erpro-
bung von Schusswaffen. Zumindest sagten das die Bewohner der um das ehema-
lige Landgut von Drožžino liegenden Dörfer. Sie hatten sich schon lange an die 
Schüsse auf dem mit Stacheldraht eingezäunten Gelände gewöhnt.

1	 Vgl. z. B. Andrej Mercalov (Hrsg.): Istorija i stalinizm. Sbornik statej. Moskva 1991.
2	 Lidija Golovkova: Specob’’ekt „Butovskij poligon“. Istorija, dokumenty, vospominanija. In: Ė.A. 

Bakirov u. a. (Hrsg.): Butovskij polygon. 1937–1938. Kniga pamjati žertv političeskich repressij. 
Vyp. 1. Moskva 1997, S. 11–30.



250  Alexander Vatlin

Im Sommer 1937 kam zum Geräusch der Schüsse, das die Bauern nachts nicht 
schlafen ließ, der Lärm von Motoren. Durch das Tor des Schießplatzes fuhren 
hintereinander geschlossene Lastwagen; es waren auch Autos zu sehen, in denen 
hochrangige Militärs in Uniform saßen. Innerhalb von fünfzehn Monaten – bis 
November 1938  – wurden hier 20 760 Menschen erschossen und begraben, die 
von den „Trojkas“ des Moskauer Gebiets, aber auch von der Kommission des 
Volkskommissars für Innere Angelegenheiten Nikolaj Ežov und des General-
staatsanwaltes der UdSSR Andrej Vyšinskij, die als „Dvojka“ in die Geschichte 
einging, zum Tode verurteilt worden waren.

Mehr als 15 000 der Erschossenen waren wegen politischer Anschuldigungen 
zur Höchststrafe verurteilt worden und wurden ab Mitte der 1950er-Jahre bis An-
fang der 1990er-Jahre rehabilitiert. Die übrigen wurden allgemeiner krimineller 
Delikte beschuldigt; ihre Ermittlungsakten befinden sich im Archiv des Innenmi-
nisteriums und sind bis heute weder ihren Angehörigen noch der Forschung zu-
gänglich. Im Archiv des FSB finden sich bis in die Gegenwart keinerlei direkten 
Hinweise darauf, dass es gerade der Schießplatz von Butovo war, auf dem die Ex-
ekutionen stattfanden. Anfang der 1990er-Jahre konnten sich diejenigen, die Re-
cherchen durchführten, allerdings auf mündliche Zeugnisse stützen. Der Chauf-
feur, der beim NKVD gearbeitet und die Verurteilten zur Exekution gebracht hat-
te, verwies auf diesen Ort. Die Angaben zu den Erschießungen wurden von 
betagten Einwohnern bestätigt, die davon erzählten, dass einer der Dorfbewohner 
mithilfe eines Baggers zuerst Gräben ausgehoben und diese dann mit Erde zuge-
schüttet habe. Ein Teil davon war in den 1990er-Jahren noch auf dem Gelände als 
Vertiefungen sichtbar, die sich im Frühjahr mit Wasser füllten. Später wurden 
über ihnen Hügel aufgeschüttet, die mit Ketten umgeben wurden, was den Mas-
sengräbern einen friedhofsüblichen Charakter verlieh.

Die schwache Beweislage führte dazu, dass man in der Presse Zweifel daran zu 
äußern begann, dass hier tatsächlich Erschießungen stattgefunden hatten und 
sich fragte, ob diese Version nicht eine weitere „Mystifikation der Tschekisten“ sei. 
Das Tüpfelchen auf dem i lieferten die im Jahr 1997 durchgeführten archäologi-
schen Grabungen. Auf einer Fläche von einigen Quadratmetern wurden die in 
mehreren Schichten aufeinanderliegenden sterblichen Überreste von über ein-
hundert Menschen gefunden. Im selben Jahr begann eine Gruppe von engagier-
ten Bürgern unter der Schirmherrschaft der Moskauer Stadtregierung mit der 
Publikation des Martyrologiums „Butovskij poligon“, die mehr als zehn Jahre 
lang fortgeführt wurde. In acht Ausgaben wurden kurze Biographien der auf-
grund von politischen Anschuldigungen Erschossenen veröffentlicht, die anhand 
ihrer heute im Staatsarchiv der Russischen Föderation lagernden Archiv-Ermitt-
lungsakten zusammengestellt worden waren. Außerdem erschienen darin Essays 
zur Geschichte dieses Ortes und zu einzelnen Verfolgtengruppen.

Im Sommer 1993 kamen erstmals Angehörige der dort erschossenen Menschen 
zum Schießplatz von Butovo. Es wurde offensichtlich, dass wir es hier mit einer 
einzigartigen Erinnerungsstätte an den Stalin’schen Terror zu tun hatten. Man be-
gann, über die Memorialisierung dieses Ortes zu diskutieren. Die Debatten zogen 



Der Schießplatz von Butovo    251

sich über mehrere Jahre hin, denn es ging nicht nur um die Ausarbeitung eines 
Gedenkstättenkonzeptes, sondern auch um die Finanzierung seiner praktischen 
Umsetzung. Derartige Mittel waren weder bei der Moskauer Gebietsregierung 
noch bei der Menschenrechtsorganisation „Memorial“ vorhanden. In dieser Zeit 
begann am Rand des Schießplatzes der Wohnungsbau, auf dem Gelände selbst 
breitete sich eine wilde Mülldeponie aus. Dem Erinnerungsort drohte die Zerstö-
rung.

Zu Hilfe kam die Russisch-Orthodoxe Kirche, die bereit war, sowohl den Schieß-
platz von Butovo als auch die nahegelegene Begräbnisstätte der laut Urteil des 
Militärkollegiums des Obersten Sowjets Erschossenen, „Kommunarka“ (in den 
1930er-Jahren befand sich dort die Datscha des Volkskommissars für Innere An-
gelegenheiten Genrich Jagoda), in ihre Obhut zu nehmen. Auf Betreiben des Pat-
riarchen Aleksij  II. wurde der Wohnungsbau eingestellt, auf dem Gelände des 
Schießplatzes erschien die erste Holzkirche „der Heiligen Neumärtyrer und Be-
kenner Russlands“. Sie wurde ohne Fundament errichtet, um die archäologische 
Struktur des Erinnerungsortes nicht zu zerstören. Am 27. Mai 2000 fand auf dem 
Schießplatz von Butovo der erste Gottesdienst unter freiem Himmel statt, den der 
Patriarch selbst zelebrierte.

Wir sollten der Russisch-Orthodoxen Kirche dankbar dafür sein, dass sie die 
Verantwortung für dieses Gelände übernommen hat, das derzeit dank der Bemü-
hungen der Glaubensaktivisten der lokalen Kirchengemeinde entwickelt wird. 
Man muss dem Geschick der geistlichen Würdenträger Tribut zollen, die es ver-
standen haben, eine gemeinsame Sprache mit den Mächtigen zu finden und Spon-
soren unter den erfolgreichen Unternehmern aufzutreiben. Am Rand des Schieß-
platzes wurde 2007 die riesige Auferstehungsskathedrale aus Stein errichtet, die 
Pilger aus ganz Russland besuchen, um dort zu beten.

Leider hat sich die Hoffnung als trügerisch erwiesen, dass während des Memo-
rialisierungsprozesses des Schießplatzes von Butovo ein Kompromiss zwischen 
den verschiedenen Strukturen der Zivilgesellschaft gefunden werden kann, der 
zur Basis für gemeinsames, einträchtiges Arbeiten hätte werden können. Das For-
schungs-und Bildungszentrum Gedenkort „Butovo“, dessen Projekte im Internet 
nachzulesen sind, ist praktisch Teil der Kirchengemeinde. Es gibt dort keine pro-
fessionellen Historiker oder Vertreter säkularer gesellschaftlicher Organisationen, 
die eine „andere Meinung“ vertreten könnten.3

„Unsere Hauptaufgabe besteht darin, ein Museum zum Gedenken an die Opfer 
zu schaffen. Wir planen, den Schwerpunkt der Ausstellung auf die Verewigung des 
Andenkens an die Verfolgten zu legen, ohne Ansehen ihrer ethnischen und kon-
fessionellen Zugehörigkeit“, behauptet der Direktor des Zentrums, Igor’ Gar’kavyj. 
Allerdings gibt es bis heute kein derartiges Museum. Seine Schaffung kann nur 
durch einen Kompromiss zwischen den verschiedenen Standpunkten zur Ge-

3	 Übrigens gibt es auf der Internetseite nicht einmal eine Liste der Mitglieder dieses Zentrums, 
der Autor musste sich auf mündliche Informationen von Kollegen stützen. Url.: http://www.
martyr.ru/index.php?option=com_content&view=article&id=156&Itemid=20. 



252  Alexander Vatlin

schichte des Großen Terrors ermöglicht werden. Im Jahr 2006 genehmigte die 
Russische Stiftung für Geisteswissenschaften dem Zentrum einen Zuschuss zur 
Schaffung einer elektronischen Datenbank mit der Bezeichnung „Vom NKVD 
1937/38 auf dem Schießplatz von Butovo erschossene Opfer des Massenterrors“.4 
Sechs Jahre sind vergangen, aber die Arbeiten daran sind immer noch nicht abge-
schlossen.

Die historische Stätte wurde hauptsächlich zu einem Ort des Gedenkens an die 
Verfolgung der Kirche und ihrer Geistlichen, was nur ein Teil der Botschaft ist, die 
sie für die Nachwelt transportiert. So wurde 2007 ein Flurkreuz feierlich von den 
Solowezki-Inseln auf den Schießplatz von Butovo gebracht. Dieses Ereignis lenkte 
die Aufmerksamkeit der breiten Öffentlichkeit auf den Jahrestag des Großen Ter-
rors, das Kreuz wurde auf seinem gesamten Reiseweg über das Wasser von Mas-
sen von Gläubigen begrüßt. Unverständlich bleibt, warum der Lastkahn, auf dem 
das Flurkreuz in Moskau eintraf, mit den Fahnen der Romanov-Dynastie ge-
schmückt war.

Die Darstellung des Schießplatzes von Butovo als „Russisches Golgatha“ hat 
ihre Daseinsberechtigung – hier wurden ca. eintausend Priester und Laien, die für 
ihren orthodoxen Glauben gelitten haben, erschossen. Über sie wird auf der offi-
ziellen Website berichtet (sie heißt auch so  – „Russisches Golgatha“), eine voll-
ständige Liste findet sich auf den am Gedenkort angebrachten Tafeln. 268 der in 
Butovo Erschossenen werden von der Russisch-Orthodoxen Kirche heute zu den 
Heiligen gezählt. Am Tag ihrer Exekution wird in der Kirche auf dem Schießplatz 
eine Liturgie gefeiert, an den übrigen Tagen des Jahres, an denen Massenerschie-
ßungen stattfanden, lediglich eine Seelenmesse.

Gemäß der christlichen Tradition werden sie als Märtyrer verehrt, die für den 
orthodoxen Glauben gelitten haben. Dabei existiert das Märtyrertum, die Glau-
benstat Einzelner, gleichsam unabhängig vom politischen System, das ein nie da-
gewesenes Verbrechen gegen das eigene Volk geplant und ausgeführt hatte. Man 
braucht sich nur die Ikone der Heiligen Neumärtyrer und Bekenner Russlands 
anzusehen – neben anderen Motiven gibt es darauf eine Miniatur, auf dem eine 
Erschießung auf dem Platz in Butovo dargestellt ist. Der Kommandeur, der den 
Befehl erteilt, die Soldaten, die auf die Geistlichen schießen  – diese Darstellung 
hat nichts von der Unmenschlichkeit heutiger Diktaturen, oder auch vom realen 
Ablauf einer Erschießung. Wenn wir uns die Gewehre und die Budjonny-Mützen 
wegdenken, fühlen wir uns ins Mittelalter zurückversetzt. Das ist die Stilistik der 
Kirche, die die Glaubenstaten ihrer Märtyrer verherrlicht. Ihre Henker – wer im-
mer sie auch sein mögen – gehören der jenseitigen Welt des Bösen an. Jedoch war 
der Große Terror nicht eine Heimsuchung Gottes, die darauf ausgerichtet war, die 
Standhaftigkeit und den Glauben auf die Probe zu stellen. Hinter ihm standen 
konkrete Menschen – Initiatoren, Organisatoren und Vollstrecker. Wenn man sie 
totschweigt, ist das Bild der Repression unvollständig.

4	 Url.: http://old.rfh.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=96&Itemid=195. 



Der Schießplatz von Butovo    253

Während des Kanonisierungsprozesses wurden die Ermittlungsakten von den 
Vertretern der Russisch-Orthodoxen Kirche eingesehen, wobei sie sich insbeson-
dere mit den Verhörprotokollen befassten. Wie standhaft verhielt sich dieser oder 
jener Mensch im Laufe der Ermittlungen, hat er einen seiner Gefährten verraten? 
Das verzerrt die tatsächliche Geschichte der Repressionen – Historiker wissen, in 
welchem Ausmaß Ermittlungsunterlagen jeglicher Art gefälscht wurden und welch 
furchtbaren physischen und psychischen Belastungen die Opfer des NKVD aus-
gesetzt waren. Zitieren wir nochmals aus der offiziellen Website des Schießplatzes 
von Butovo: „Die Analyse der zahlreichen Ermittlungsakten offenbart eine er-
staunliche Besonderheit: Während wir in den Akten nichtgläubiger Menschen auf 
abenteuerliche Lügengeschichten treffen, die die Verurteilten unter jenen schreck-
lichen Bedingungen unterschrieben haben – Unwahrheiten, die sich sowohl gegen 
sie selbst als auch gegen ihre Angehörigen richteten – so finden wir in den Kir-
chenakten nichts dergleichen.“ Wozu diese schulmeisterliche Gegenüberstellung, 
die – vorsichtig ausgedrückt – nicht den Tatsachen entspricht?

Und was ist mit den übrigen Opfern? Sogar, wenn es ein Golgatha war, so doch 
nicht nur ein „russisches“ – bei 8000 der 14 000 Exekutierten, deren Nationalität 
im Laufe der Analyse der Archiv-Ermittlungsakten etabliert werden konnte, han-
delte es sich um ethnische Russen. Unter den Erschossenen befanden sich über 
tausend Letten und Polen, aber auch ca. 700 Juden, Ukrainer und Deutsche. Ins-
gesamt waren es Angehörige von 73  Nationen, darunter Uiguren, Inder und 
Schweizer. Für mich hat der Schießplatz von Butovo eine andere symbolische Be-
deutung – die Symbolik einer „Internationale der Erschossenen“. Es ist offensicht-
lich, dass neben den russisch-orthodoxen auch islamische und jüdische Geistliche 
verfolgt wurden, obwohl ihr Anteil natürlich nicht so groß war.

Die Akzente, die während des Memorialisierungsprozesses des Schießplatzes 
von Butovo gesetzt wurden, bestätigen eine bekannte Wahrheit – es gibt in Russ-
land kein gesamtnationales Gedächtnis an den Stalinismus und seine Verbrechen. 
Die Schuld daran sollte nicht so sehr den zentralen und lokalen Machtorganen 
gegeben werden, als vielmehr der Gesellschaft, die jegliches Interesse an diesem 
Thema verloren hat. Der Große Terror wird als eine Art Naturkatastrophe erin-
nert, in der die Opfer von den Henkern losgelöst und ihre Einzelschicksale aus 
dem Kontext des im Land existierenden politischen Regimes herausgerissen wer-
den. Aber sogar „das ist besser, als die monopolistische Aneignung eines Erinne-
rungsraumes durch eine der Konfessionen ohne jegliche historische Grundlage 
und die anschließende Desäkularisierung dieses Raumes“, wie der Vertreter von 
„Memorial“, Aleksandr Daniėl’, zu Recht anmerkt.5

Die Versuche einiger Verfolgtenorganisationen, die „religiöse“ Deutung des 
Schießplatzes von Butovo zu bestreiten, hatten keinen Erfolg. 2007/2008 wandte 

5	 Aleksandr Daniėl’: Pamjat’ o stalinizme: regional’nyj aspekt. In: E.V. Kodin (red.): Istorija sta-
linizma: repressirovannaja rossijskaja provincija. Materialy meždunarodnoj naučnoj konfe-
rencii, Smolensk 9–11 okt.  2009 g. Мoskva 2011, S. 57. Url: http://sun.tsu.ru/mminfo/2013/ 
000433854/000433854.pdf.



254  Alexander Vatlin

sich der Verein „Memoria-Pamjat’“ mit einem diesbezüglichen Aufruf an den 
Moskauer Bürgermeister Jurij Lužkov und die Führung der Russisch-Orthodoxen 
Kirche. Der Verein stellte sowohl den Bau der Holzkirche auf dem Bestattungsge-
lände als auch die unter der Leitung ihres Priesters Kirill Kaljada durchgeführten 
„eigenmächtigen Grabungen“ in Frage.6 Im Namen der Angehörigen der Erschos-
senen sprach sich der Verein gegen die Abhaltung der auf dem Territorium des 
Gedenkortes abgehaltenen Massengottesdienste aus. Er forderte, dem Schießplatz 
von Butovo den Status eines Denkmals von föderaler Bedeutung zu verleihen, 
seine Grenzen festzulegen und einen Wachdienst auf dem Gelände einzurichten. 
Sämtliche Appelle von „Memoria-Pamjat’“ einschließlich seiner letzten Initiative 
zur Schaffung einer richtungsweisenden Russischen Gedenkstätte auf dem Terri-
torium von Butovo und Kommunarka, blieb laut Website der Organisation unbe-
antwortet.

In den letzten Jahren hat sich das Erscheinungsbild des Erinnerungsortes ge-
wandelt. Das Gelände wurde entwässert und Wege angelegt. Die Mulden im Bo-
den, die die Erschießungsgräben kennzeichneten, wurden im Sommer/Herbst 2005 
aufgeschüttet und in Grabhügel verwandelt.7 Auf mich hatten diese Mulden einen 
besonders starken und beklemmenden Eindruck gemacht und Assoziationen mit 
offenen Gräbern geweckt – mit einer unvollendeten Geschichte. Die Befürworter 
einer Kultivierung des Geländes behaupten, dass die Aufschüttungen der russi-
schen Tradition von Sammelgrabstätten für im Kampf gefallene Soldaten entspre-
chen (über ihren Gräbern wurden Erdhügel aufgeschüttet). Butovo beginnt einer 
Kriegsgedenkstätte zu ähneln – alles ist schön, ruhig und feierlich. Aber hier soll-
ten beim Besucher doch eigentlich andere Emotionen aufkommen – nicht Stolz 
und Triumphgefühle, sondern ein Gefühl von Schuld und Schande. Die Soldaten 
fielen, um ihre Heimat zu schützen. Wofür die Menschen gestorben sind, die 
1937/38 erschossen wurden, lässt sich nicht erklären. Wie man den Besuchern des 
Schießplatzes dieses Paradoxon verständlich machen kann, bleibt eine offene Frage.

Bis heute wurde das Projekt der sich kreuzenden Wege mit den Namen aller in 
Butovo Erschossenen nicht realisiert. An den Seiten der beiden Wege (jeder von 
ihnen entspricht einem Erschießungsjahr) sollen Gedenktafeln angebracht wer-
den. Auf der offiziellen Website ist zu lesen: „Um Konflikte zwischen den einzel-
nen Religionen zu vermeiden, wird dieser Teil des Gedenkortes völlig säkular sein, 
ohne jegliche Hinweise auf die Religionszugehörigkeit der Opfer.“ Trotzdem bleibt 
auch hier die Frage, ob die orthodoxen Geistlichen nicht auf besondere Weise 

6	 „Wer weiß, ob es sich bei diesen Gebeinen nicht vielleicht um die sterblichen Überreste unse-
rer ermordeten Eltern handelt, die auf taktlose Weise zur Schau gestellt werden? […] Es ist so, 
dass der NKVD/KGB der UdSSR unsere Eltern verfolgt und umgebracht hat, während das 
Orthodoxe Patriarchat, das die Gesetze nicht einhält und die Rechte der Nachkommen auf 
ein würdiges Gedenken an ihre ermordeten Eltern und Angehörigen einschränkt, praktisch 
eine vergleichbare Politik verfolgt!“ Erklärung des Vereinsvorstandes an das Kirchengericht 
des Moskauer Patriarchats vom 17. März 2007. http://memoria-pamyat.ru/specobject1/v_ 
cerkovnyy_sud_moskovskoy

7	 Michail Frolov: Butovskij poligon: archeologija rasstrelov. Url.: http://samlib.ru/f/frolow_m_w/
butovo.shtml. 



Der Schießplatz von Butovo    255

herausgehoben werden. Es ist eine Sache, wenn in einen Stein der Name Leonid 
Čičagov eingemeißelt wird. Es ist aber eine andere Sache, wenn er als Seraph und 
Metropolit von Leningrad bezeichnet wird. Auch die Frage, ob in den Alleen die 
Namen der aufgrund strafrechtlicher Beschuldigungen Exekutierten aufscheinen 
sollten, ist noch nicht beantwortet.

Im Zuge der Memorialisierung des Schießplatzes von Butovo fand dessen zwei-
te Funktion bisher keinen Niederschlag. Nach 1945 befand sich hier eine Schule, 
in der Leitungskader von Polizei- und Staatsicherheitsorganen der „Volksdemo-
kratien“ ausgebildet wurden. Es gab keine besondere Geheimhaltung – die Lehr-
gangsteilnehmer gingen in den Dorfklub zum Tanz. Ganz bestimmt war ihnen zu 
Ohren gekommen, welchen Ort man für ihre Ausbildung gewählt hatte. Für die 
künftigen Führungskräfte von „Stasi“ und „Securitate“ war dies ein beredtes Ex-
empel und eine Mahnung – für die Bediensteten eines totalitären Staates gibt und 
kann es keine Grenzen der Grausamkeit geben, wenn es um seine grundlegenden 
Interessen geht.

Derzeit ist der juristische Status des Schießplatzes von Butovo noch immer 
nicht vollständig festgelegt, es gibt keine Klarheit in der Frage der Grenzen des 
Gedenkortes und der Nutzung der auf seinem Territorium befindlichen Gebäude. 
Aber es geht nicht nur um das Fehlen des einen oder anderen konstitutiven Do-
kumentes oder um knappe Finanzmittel. Man kann sich nicht Gedanken über die 
Memorialisierung des Staatsterrors von 1937/38 machen und gleichzeitig den Zu-
gang zu den Archiven sperren. Es ist traurig, aber sogar die Arbeit mit so wichti-
gen Zeugnissen wie den Ermittlungsakten wird von Tag zu Tag schwieriger. In 
den im September 2006 erlassenen Zugangsregeln scheinen Wissenschaftler nicht 
unter denjenigen Personen auf, die diese Quellen einsehen können. Das rief kei-
nerlei nennenswerten öffentlichen Protest hervor  – das Interesse der Russen an 
den „dunklen Seiten“ der Geschichte ihres Landes ist vollständig erloschen.

Die Erforschung des Stalin’schen Terrors bleibt die Domäne einer kleinen 
Gruppe von Wissenschaftlern und Amateuren, die im besten Fall als seltsame 
Zeitgenossen angesehen werden, im schlimmsten  – als „Agenten des Auslands“. 
Die Mächtigen sollten den Mut aufbringen, sich nicht nur auf die Großtaten des 
Russischen oder Sowjetischen Imperiums zu berufen, wie das momentan der Fall 
ist, sondern sich auch von den dunklen Seiten unserer Vergangenheit zu distan-
zieren, damit sie sich nicht wiederholt.

Im Herbst 2007 besuchte der Präsident der Russischen Föderation Vladimir 
Putin zusammen mit dem Patriarchen den Schießplatz von Butovo und sprach 
einige Worte über die Unbegreiflichkeit des Großen Terrors in die Kameras. Das 
erwies sich als genug, um die Stimmen derjenigen verstummen zu lassen, die Sta-
lin als einen „durchschlagskräftigen Manager“ und als herausragendste histori-
sche Persönlichkeit des modernen Russland bezeichnet hatten.

Abschließend möchte ich einige Thesen hinsichtlich des Zustands und der Ent-
wicklungsperspektiven des Schießplatzes von Butovo formulieren  – sowohl als 
„Russisches Golgatha“, als auch als säkularer Erinnerungsort an die Opfer der 
Stalin’schen Verbrechen.



256  Alexander Vatlin

1. � Die Lage des Schießplatzes im geografischen Zentrum des „Neuen Moskau“ 
sowie das Ausmaß der mit ihm verbundenen Repressionen machen ihn zu-
sammen mit dem „Soloveckij-Stein“ auf dem Lubjanka-Platz zum zentralen 
Ort des Gedenkens an den Großen Terror in der Russischen Föderation. Der-
zeit wird dieses Potenzial bei weitem nicht in vollem Umfang ausgeschöpft.

2. � Im geplanten Museum muss Raum für die Erinnerung an alle Opfergruppen 
und Opferkategorien des Großen Terrors geschaffen werden, seien es Groß-
bauern, die der Entkulakisierung entkommen wollten (lediglich ein Viertel der 
Erschossenen war in Moskau oder dem Gebiet Moskau geboren), Angehörige 
der ausländischen Diaspora oder Häftlinge des Dmitlag (von ihnen gab es ge-
nau 2000), die eine Haftstrafe wegen krimineller Delikte erhalten hatten und 
bereits im Lager aufgrund politischer Paragraphen verurteilt worden waren.

3. � Historisch hat es sich so ergeben, dass die Russisch-Orthodoxe Kirche die Ver-
antwortung für die Erhaltung eines so umfangreichen Gedenkortes, wie es der 
Schießplatz von Butovo ist, auf sich genommen hat. Heute ist er Schauplatz 
der Massenpilgerschaft von Gläubigen, der Patriarch zelebriert dort jährlich 
einen Gottesdienst. Das historische Gedächtnis der Kirche dient ihren Interes-
sen und der Festigung ihrer Stellung in der Gesellschaft. Das sollte den Schieß-
platz von Butovo nicht in einen Gedenkort für die Diener der Kirche verwan-
deln, die der Repression zum Opfer gefallen sind. Die soziale, nationale und 
konfessionelle Zusammensetzung der Erschossenen war wesentlich umfassen-
der und sollte Gegenstand weiterer wissenschaftlicher Untersuchungen sein.

4. � Bei der Erarbeitung weiterer Pläne zur Erschließung des Geländes sollte seine 
ganzheitliche Form bewahrt werden, die keinerlei in „Eigeninitiative“ errichte-
te Mahnmale für einzelne Opferkategorien zulässt (ein Gegenbeispiel ist der 
Gedenkfriedhof in Levašovo bei St. Petersburg). Es hat wohl wenig Sinn, die 
Gebäude wiederaufzubauen, die einen Bezug zum Landgut von Drožžino und 
dem Schießpatz hatten (insbesondere das in der postsowjetischen Zeit abge-
brannte Kommandantenhaus).

5. � Der orthodoxe Bestattungs- und Gedenkritus als Grundlage für die Memoria-
lisierung ist eine mögliche, aber keineswegs obligatorische Variante. Den Ver-
wandten der Erschossenen sollten ein bis zwei Tage im Jahr zugestanden wer-
den, damit sie mit ihren Angehörigen allein sein können – ohne die Anwesen-
heit von Pilgern und Ausflüglern.

6. � Ohne eine Auseinandersetzung mit dem Thema der Täter kann der erzieheri-
sche und moralische Effekt des Schießplatzes von Butovo nicht erreicht wer-
den  – hier wurde nicht bestattet, hier wurde erschossen! Man sollte auf die 
heranwachsende Generation setzen und ihr nicht nur von den Glaubenstaten 
der Opfer erzählen, sondern auch von der schrecklichen Repressionsmaschine-
rie, die keinerlei Unterschied zwischen den verschiedenen Opferkategorien 
(Geistliche, Spione, Saboteure, Konterrevolutionäre etc.) machte.

Die Bewältigung der genannten Aufgaben ist nur im ständigen Austausch der Rus-
sisch-Orthodoxen Kirche und der Gemeinde der „Kirche der Heiligen Neumärty-



Der Schießplatz von Butovo    257

rer und Bekenner Russlands“ sowohl mit den staatlichen Strukturen (Kulturmi-
nisterium, Moskauer Gebietsregierung) als auch mit den betroffenen gesellschaft-
lichen Organisationen („Memorial“; Verein der Opfer politischer Repressionen) 
möglich. Die Rückkehr zu einem Dialog gleichberechtigter Partner, die Berück-
sichtigung „anderer Meinungen“ und die Suche nach einer gemeinsamen Platt-
form kann die Garantie dafür sein, dass dieses schreckliche Kapitel nicht aus der 
russischen Geschichte des letzten Jahrhunderts gestrichen wird.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel





Carola Tischler

„Den Opfern des Stalinismus“

Debatten um einen Berliner Gedenkstein

Die Stalinismus-Diskussion der Wendejahre

„Ein Wort geht um in der DDR, es ist das Wort ‚Stalinismus’.“1 So beginnt das 
Interview-Bändchen, das der damalige Sektorleiter am Institut für Marxismus-
Leninismus (IML) beim ZK der SED Heinz Kühnrich 1990 publizierte. Tatsäch-
lich sind die Zeitungs- und Zeitschriftenartikel, Tagungsbände und vom Umfang 
her meist schmalen Bücher zu dem Thema Stalinismus, die in den Jahren Ende 
1989, 1990 und noch 1991 in dem östlichen Teil Deutschlands erschienen, fast un-
überschaubar.2 Einen wesentlichen Teil nahm dabei die Diskussion um die KPD-
Opfer der Stalinschen Säuberungen in den 1930er Jahren ein. Hier konnte der 
publizistische Einfluss aus der Sowjetunion seit 1988 insbesondere zu den bis da-
hin verschwiegenen Aspekten der Komintern, die durch die DDR zunächst igno-
riert worden waren, langsam an Einfluss gewinnen. Hinzu kam von westdeut-
scher Seite die im Frühjahr 1989 erschienene Arbeit von Hermann Weber „Weiße 
Flecken in der Geschichte“, eine spezielle Fortführung seiner Untersuchungen zur 
Wandlung des deutschen Kommunismus, in denen er seit den 1960er Jahren un-
ermüdlich nachrechnete, dass die Führungsriege der KPD mehr Opfer durch Sta-
lin als durch Hitler zu verzeichnen hatte. Diese Opfer hatte er nun in einem Per-
sonenlexikon zusammengestellt, das schon bald in zweiter Auflage erschien.3 Aber 
selbstverständlich wirkten auch interne Entwicklungen in der Geschichtsschrei-
bung der DDR auf die Diskussion ein. Aufmerksam wurde eine interessierte Le-
serschaft schon 1970, als in dem Biographischen Lexikon zur Geschichte der 
deutschen Arbeiterbewegung erstmals elf Personen genannt wurden, die in der 
Sowjetunion „unter falschen Anschuldigungen verhaftet“ worden seien.4 

1	 Heinz Kühnrich: Stalinismus. Der Autor im Gespräch mit Jürgen Weidlich. Berlin 1990, S. 4.
2	 Eine gute Übersicht bietet: Das Urteil der Geschichte. Der Stalinismus – eine vergewaltigte 

Utopie. Eine Bibliographie. Hrsg. von Buchhandlung und Antiquariat Schöbel. Heidelberg o. J. 
[1991]. Viele Publikationen sind auch aufgelistet in: Publikationen der Mitarbeiter. Arbeits-
material. Hrsg. vom Institut für Geschichte der Arbeiterbewegung, o.O. [Berlin] 1991.

3	 Hermann Weber: „Weiße Flecken“ in der Geschichte. Die KPD-Opfer der Stalinschen Säube-
rungen und ihre Rehabilitierung. Frankfurt am Main 1989. Die zweite überarbeitete und er-
weiterte Auflage erschien im Januar 1990.

4	 Vgl. Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Biographisches Lexikon. Hrsg. vom Insti-
tut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1970. Die Namen sind genannt bei: 
Peter Alexander, Lutz Prieß: Ein Beitrag zur Aufarbeitung der Schicksale deutscher Emigran-
ten in der Sowjetunion während des „Großen Terrors“ in den 1930er Jahren. Die Arbeits-
gruppe „Opfer des Stalinismus am IfGA“ 1989–1992. In: Nach dem Schweigen. Erinnerungs-
orte, Gedenkbücher, Opferlisten des sowjetischen Exils. Hrsg. von „Helle Panke“ e.V., Heft 167. 
Berlin 2012, S. 44–51, S. 45.



260    Carola Tischler

Die Arbeit an dem 1991 erschienenen Band „In den Fängen des NKWD“ be-
gann 19885, die Vorbereitung des zweiten Bandes des sogenannten Vierbänders – 
der erste Band zur Geschichte der SED von den Anfängen bis 1917 war bereits 
1988 erschienen6 – bereitete dem Autorenkollektiv am Institut für Marxismus-
Leninismus auch gerade wegen der prominenten KPD-Funktionäre, die in der 
Sowjetunion erschossen worden waren, Kopfzerbrechen.

Nach der Absetzung Honeckers konstituierte sich im November 1989 am nun 
in Institut für Geschichte der Arbeiterbewegung umbenannten IML eine Arbeits-
gruppe „Opfer des Stalinismus“, die nach verschiedenen Zeitungsartikeln im 
Neuen Deutschland7 mit Briefen, Telefonanrufen und Besuchern bestürmt wur-
de. Im Fokus der Arbeitsgruppe standen zunächst die Opfer der dreißiger Jahre. 
Im Verlauf des Jahres 1990 kamen verstärkt Anfragen und Informationen über 
Nachkriegsopfer hinzu und damit erweiterten sich die Aufgaben der Gruppe um 
die Opfer, die von der sowjetischen Besatzungsmacht oder von der SED repressiert 
worden waren.8

In dieser Zeit, in der eine historisch interessierte Öffentlichkeit in Ost- und West-
deutschland in rasanter Weise durch neue Erkenntnisse aus Archiven und neue 
Interpretationen in Erstaunen versetzt wurde, wurde die Idee des Gedenksteines 
geboren. Michael Schumann – und viele, die die Diskussion verfolgen, erinnern 
sich besonders an diese Rede – forderte auf dem Außerordentlichen Parteitag der 
SED/PDS am 16. Dezember 1989, „dass den Opfern stalinistischer Verbrechen ein 
bleibendes Gedenken in unserer Gesellschaft bewahrt wird. Dem sollten sowohl 
das bereits von anderen vorgeschlagene würdige Mahnmal als auch Zeugnisse der 

5	 In den Fängen des NKWD. Deutsche Opfer des stalinistischen Terrors in der UdSSR. Hrsg. 
vom Institut für Geschichte der Arbeiterbewegung. Berlin 1991.

6	 Geschichte der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands, Bd. 1: Von den Anfängen bis 
1917. Hrsg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1988.

7	 Vgl. Wie steht es mit Stalinismus in der Geschichte der KPD? ND-Interview mit Prof. Dr. 
Walter Wimmer, Institut für Marxismus-Leninismus. In: Neues Deutschland vom 25./26. 11. 
1989. In der gleichen Ausgabe erschien ein Interview mit Werner Eberlein, dem damals neu 
ernannten Vorsitzenden der Zentralen Parteikontrollkommission, in dem es um Fragen der 
Rehabilitierung ging („Dafür sorgen, dass alle, die Schuld auf sich geladen haben, zur Verant-
wortung gezogen werden“). Außerdem: Walter Wimmer: „…unter falschen Anschuldigungen 
verhaftet“. Zum Schicksal deutscher Kommunisten im sowjetischen Exil. In: Neues Deutsch-
land vom 2./3. 12. 1989; Günter Möschner: Rehabilitierung – Fakten und offene Fragen. Was 
geschah in der DDR nach dem XX. Parteitag der KPdSU von 1956?. In: Neues Deutschland 
vom 11. 12. 1989 (Teil I) und vom 16./17. 12. 1989 (Teil II).

8	 Vgl. Informationsmaterial der Arbeitsgruppe Opfer des Stalinismus, Forschungs- u. Konsul-
tationsstelle am Institut für Geschichte der Arbeiterbewegung (IfGA), o.O.[Berlin] 1990. Darin 
finden sich auch Hinweise weiterer Veröffentlichungen über die und von der Arbeitsgruppe 
in der Presse dieser Jahre. Vgl. auch den Beitrag von Peter Alexander/Lutz Prieß (wie Fn. 4). 
Der Beitrag reagiert auf meinen Vortrag „Glasnost in der DDR. Die Arbeitsgruppe „Opfer des 
Stalinismus“ am IML/IfGA (1989–1991) und ihr Archivbestand“ auf der Konferenz „Nach 
dem Schweigen“, die im Oktober 2011 im Haus der Demokratie und Menschenrechte in Ber-
lin durchgeführt wurde. Die Möglichkeit, über eine Literaturübersicht hinaus persönliche 
Beweggründe und Hintergrundinformationen über die Arbeit der Arbeitsgruppe darzulegen, 
wurde in dem veröffentlichten Beitrag leider nicht wahrgenommen. Der Archivbestand der 
Arbeitsgruppe wird im Bundesarchiv (BArch SGY 21 – Opfer des Stalinismus) aufbewahrt.



„Den Opfern des Stalinismus“    261

Erinnerung und Bewahrung der bestehenden Museen und Gedenkstätten und in 
unserer schöngeistigen und wissenschaftlichen Literatur dienen“9. Sein Referat, 
das in der Zeitung „Neues Deutschland“ (ND) unter der Überschrift „Wir bre-
chen unwiderruflich mit dem Stalinismus als System!“ veröffentlicht wurde10, galt 
fortan als „Gründungskonsens der PDS“11. Schumann bezog sich auch auf Heinz 
Voßke, den damaligen Leiter des Parteiarchivs, der Anfang Dezember im ND in 
einem Interview geäußert hatte, dass es gut wäre, wenn sich der Außerordentliche 
Parteitag zu dem Vorschlag einer Gedenktafel, angebracht an der Gedenkstätte 
der Sozialisten in Berlin-Friedrichsfelde, äußern würde. Voßke, der 1982 eine Mo-
nographie über die Gedenkstätte verfasst hatte, sagte wörtlich: „Ich bin zutiefst 
davon überzeugt, dass es ganz in seinem [nämlich Wilhelm Piecks] Sinne wäre, 
wenn zu Ehren der jetzt schon bekannten und der noch unbekannten Opfer des 
Stalinschen Terrors, Kommunisten, Sozialdemokraten wie auch parteilose Revo-
lutionäre, in der Gedenkstätte der Sozialisten eine würdige Tafel angebracht wird.“12 
Die Nennung von Pieck erfolgte nicht von ungefähr, kursierten zur damaligen Zeit 
in verschiedenen Publikationsorganen der DDR Briefe Piecks aus den Jahren 1937 
bis 1942 vor allem an Georgi Dimitrov und Dimitrij Manuil’skij13, in denen sich 
der faktische Vorsitzende der KPD während der Exilzeit für verhaftete Parteimit-
glieder stark gemacht hatte. Wilhelm Pieck war es auch, der dreimal, 1926, 1946 
und 1951, die Eröffnungsreden bei der Einweihung des Sozialisten-Denkmals in 
Friedrichsfelde gehalten hatte. Dass sich Pieck so energisch in seinem Leben für 
die Errichtung dieses Denkmals eingesetzt hatte, könnte auch darauf zurückzu-
führen sein, dass er während der Verhaftung von Rosa Luxemburg und Karl Lieb-
knecht dazukam, weil er sie über ihren Zufluchtsort warnen wollte, aber diese 
Warnung zu spät kam. Möglicherweise empfand er es als Vermächtnis den beiden 
Ermordeten gegenüber, ihnen eine würdige Grabstätte zu verschaffen.

Der Friedhof in Friedrichfelde begann als sogenannter Armenfriedhof und er-
hielt nach der Jahrhundertwende den Begriff „Sozialistenfriedhof“, was auf die 
Bestattung des im Jahr 1900 verstorbenen Wilhelm Liebknecht und dann weiterer 
bedeutender Persönlichkeiten der SPD zurückzuführen war. Die beiden Mitbe-
gründer der KPD, Rosa Luxemburg und Karl Liebknecht, sollten nach dem Wil-
len der KPD nicht hier, sondern auf dem Friedhof der Märzgefallenen in Berlin-
Friedrichshain bestattet werden, was am Einspruch des damaligen Bürgermeisters 

  9	Lothar Hornbogen u. a. (Hrsg.): Außerordentlicher Parteitag der SED-PDS: Dezember 1989. 
Berlin 1999, S. 191.

10	Neues Deutschland vom 18. 12. 1989.
11	Jürgen Hofmann: Bruch mit dem Stalinismus. Rückblick auf eine notwendige Debatte. In: 

Klaus Kinner (Hrsg.): Linke zwischen den Orthodoxien. Berlin 2011, S. 48–62, hier S. 48.
12	Für eine allen Sozialisten geweihte Gedenkstätte. ND-Interview mit Prof. Dr. Heinz Voßke, 

Leiter des Zentralen Parteiarchivs der SED. In: Neues Deutschland vom 2./3. 12. 1989.
13	Vgl. Heinz Kühnrich: Zum Brief Wilhelm Piecks an Manuilski (1989). In: Neues Deutschland 

vom 12. 1. 1989; Heinz Voßke: Neuer Brief Wilhelm Piecks aus dem Kominternarchiv. In: 
Neues Deutschland vom 27. 7. 1989; Heinz Voßke: Briefe Wilhelm Piecks an Georgi Dimitroff 
und D. S. Manuilski aus den Jahren 1937 bis 1942. In: Beiträge zur Geschichte der Arbeiterbe-
wegung 4/1989, S. 488–499.



262    Carola Tischler

scheiterte. So wurden auch sie in Friedrichsfelde bestattet, jedoch nicht in der 
Nähe des als „Feldherrenhügels“ der Sozialdemokratie bezeichneten Bereichs am 
Haupteingang, sondern auf Betreiben der zuständigen Stadtverwaltung am entge-
gen gesetzten Ende in der sogenannten „Verbrecherecke“. Das erste Denkmal, das 
die KPD ihnen zu Ehren sowie der weiteren Opfer der Januarkämpfe 1919 errich-
ten ließ, wurde von dem Bauhaus-Architekten Ludwig Mies van der Rohe gestal-
tet und 1926 eingeweiht. Es war ein 12 Meter langes, 4 Meter breites und 5,5 Meter 
hohes wuchtiges Bauwerk aus dunklen Klinkersteinen in versetzten Quadern. 
Dieses Monument wurde 1935 von den Nationalsozialisten geschleift. An gleicher 
Stelle errichtete die KPD 1946 eine provisorische Nachbildung, um das erste Mal 
nach Ende des Zweiten Weltkriegs die Tradition aus der Weimarer Republik wie-
der aufzunehmen, im Januar der Toten der gescheiterten Revolution von 1918/19 
mit einer Demonstration zu gedenken.

Bereits im Dezember 1945 hatte der Magistrat der Stadt Berlin den Beschluss 
gefasst, die Gedenkstätte der Revolutionskämpfer wieder herzurichten. Ein vom 
Magistrat ausgelobter Wettbewerb um die Neugestaltung der Gedenkstätte und 
ein entsprechender Beschluss vom Mai 1948 dazu kam aufgrund der Spaltung der 
Stadt nicht mehr zustande. Von Seiten der SED richtete sich die Kritik vor allem 
darauf, dass der Siegerentwurf von 1948 es nicht erlaube, „größere Gedenkkund-
gebungen der Berliner Arbeiterschaft an der Gedenkstätte abzuhalten“14. Statt-
dessen entwickelte die Partei, allen voran Wilhelm Pieck, neue Pläne einer gemein-
samen Gedenkstätte von Sozialdemokraten und Kommunisten, was zu dem jetzi-
gen Standort auf dem Friedhof Friedrichsfelde führte. Dieses Denkmal wurde 1951 
eingeweiht. Es besteht aus einer großen Ringmauer mit einem Durchmesser von 
gut 22 Metern und einem 25 Meter breiten Eingangsbereich, in dessen Mitte ein 
großer unbearbeiteter Stein steht, der die Aufschrift trägt „Die Toten mahnen 
uns“. Um diesen Stein sind jetzt zehn Grabplatten gruppiert, das linke Drittel der 
Ringmauer ist mit Grabdenkmälern der Sozialdemokratie belegt, dann folgen Ur-
nennischen für Funktionäre bzw. Repräsentanten der Arbeiterbewegung der DDR. 
Seit 1973 befindet sich an der rechten Seite der Ringmauer eine Steintafel, auf der 
stellvertretend namentlich über 500 Mitglieder beider Arbeiterparteien genannt 
werden, die in der Zeit der Weimarer Republik zu Tode kamen, die im antifaschis-
tischen Kampf 1933 bis 1945 ermordet und die im Spanischen Bürgerkrieg gefal-
len waren. Sie ersetzte eine größere Anzahl von Einzeltafeln.15

Die bis heute alljährlich am zweiten Januarsonntag stattfindenden Kundgebun-
gen an der Gedenkstätte der Sozialisten haben sich im Laufe der nun fast 100 Jahre 
gewandelt: von einem trotzigen Behaupten der linken Arbeiterschaft während der 
Weimarer Republik über ein kurzfristiges Bekunden des Widerstandes nach 1933 

14	Brief Wilhelm Piecks an Oberbürgermeister Friedrich Ebert, 23. 2. 1949; in: Heinz Voßke: Ge-
schichte der Gedenkstätte der Sozialisten in Berlin-Friedrichsfelde. Berlin 1982, S. 161.

15	Zu der Gedenkstätte vgl. www.sozialistenfriedhof.de. Vgl. auch Joachim Hoffmann: Ein Jahr-
hundert deutscher Sozialistenfriedhof Berlin-Friedrichsfelde. In: Beiträge zur Geschichte der 
Arbeiterbewegung, 3/2001, S. 5–38; Jürgen Hofmann: Zentralfriedhof Friedrichsfelde (Die 
Neuen Architekturführer Nr. 91). Berlin 2006.



„Den Opfern des Stalinismus“    263

zu einem innerhalb der DDR-Zeit sich wandelnden Staatsakt der Parteiführung, 
der mit dem Ende der DDR nicht in sich zusammengefallen ist. Heute entwickeln 
sie sich immer mehr zu einem heterogenen Straßenfest linker Bewegungen, die 
schwerlich auf einen Nenner zu bringen sind. Auch deshalb sind die Teilnehmer 
an der im Folgenden beschriebenen Debatte nicht so eindeutig zu verorten, wie es 
für Außenstehende manchmal den Anschein hat.

Die Debatte um den Gedenkstein

So wie die Arbeitsgruppe „Opfer des Stalinismus“ im März 1992 mit dem abgewi-
ckelten Institut für Geschichte der Arbeiterbewegung ihre Arbeit wieder einstellen 
musste, so geriet auch die Idee des öffentlichen Gedenkens zunächst in Vergessen-
heit. Aufgegriffen wurde diese erst wieder von dem im Jahre 2000 gegründeten 
„Förderkreis Erinnerungsstätte der deutschen Arbeiterbewegung Berlin-Fried-
richsfelde e.V.“, dem neben zahlreichen Einzelpersönlichkeiten die Landes- und 
Bundesvorstände sowohl der SPD als auch der Linken angehören.

Bereits 1993 hatte eine vom Berliner Senat eingesetzte Kommission die Gedenk-
stätte der Sozialisten als eingetragenes Denkmal bestätigt. Damit waren Verände-
rungen an dem Denkmal an sich ausgeschlossen. Mit Hilfe von Lottomitteln des 
Landes Berlin nahm es der Förderverein in die Hand, dass die baufällige Gedenk-
stätte in den Jahren 2004 bis 2005 saniert wurde. Nach Abschluss der Sanierungs-
arbeiten eruierte der Vorstand des Förderkreises mit der Friedhofsverwaltung und 
der Denkmalbehörde des Bezirks Lichtenberg die Frage, wie der Opfer der Stali-
nismus gedacht werden könne. Die Initiative ging dabei von der PDS aus. In dem 
Förderkreis war um den Stein und vor allem um die Inschrift kontrovers disku-
tiert, man kann auch sagen gerungen, worden. Die schließlich gefundene Formel 
„Den Opfern des Stalinismus“ war Ausdruck des kleinsten gemeinsamen Nenners. 
Im September 2006 wurde der Antrag des Förderkreises im zuständigen Ausschuss 
Kultur der Bezirkverordnetenversammlung verhandelt und mit einer Stimment-
haltung angenommen. Der dann aufgestellte Stein außerhalb, aber gegenüber dem 
Eingang der Ringmauer war die Option, die mit den Auflagen des Denkmalschut-
zes vereinbar waren.16 Auf diese Weise treten die beiden Inschriften ‚Die Toten 
mahnen uns’ und ‚Den Opfern des Stalinismus’ durch die Sichtachse in eine Kor-
respondenz zueinander.

Bei seiner Einweihungsrede am 11. Dezember 2006 sagte der damalige Präsi-
dent des Abgeordnetenhauses zu Berlin Walter Momper: „Es hat in der Geschich-
te des Sozialismus – auch auf deutschem Boden – Verirrungen in die Unmensch-
lichkeit gegeben. Viele, auch solche, die treu zu den Ideen des Sozialismus stan-
den, haben darunter gelitten. Die physischen wie psychischen Wunden, die den 
Opfern zugefügt wurden – wenn sie nicht gar ums Leben kamen – sind tief. Man-

16	Vgl. Hofmann, Bruch mit dem Stalinismus, S. 53. Auch: Jürgen Hofmann: Respekt vor den Op-
fern gebietet würdige Ehrung. In: Neues Deutschland vom 5. 1. 2007.



264    Carola Tischler

che sind auch später wieder rehabilitiert worden. Einige von ihnen haben sogar 
hier in und bei der Gedenkstätte ihre letzte Ruhestätte gefunden. Diesen Men-
schen – den Opfern – ist der Stein gewidmet. Aber er kennt keine Einschränkun-
gen oder Ausgrenzungen. Die Inschrift ‚Den Opfern des Stalinismus’ umfasst alle 
Opfer. Und so soll es auch durchaus sein. Denn man kann nicht nur einzelner 
Opfergruppen gedenken und andere außen vor lassen.“ Anschließend nannte er 
stellvertretend die Namen von KPD-Opfern des Exils, von SED-Opfern aus der 
Zeit nach 1949 und dann von solchen, die „als Sozialdemokraten, als Demokra-
ten, als Christen oder als ganz unpolitische Menschen Opfer“17 der sowjetischen 
Besatzungsmacht oder der SED-Behörden wurden. Die von Voßke 1989 bezeich-
nete Opfergruppe wurde damit um die nicht-revolutionären und die ganz unpo-
litischen Menschen erweitert.

Im Vorfeld der Steinsetzung hatte es innerhalb einer Öffentlichkeit oder der Par-
tei der Linken keine großen Diskussionen gegeben. Umso größer waren die Aus
einandersetzungen bei der ersten Luxemburg-Liebknecht-Demonstration im Ja-
nuar 2007. Es kam zu Gerangel und zu Verwüstungen der am Stein abgelegten 
Blumen. Um dies im Folgejahr zu vermeiden, startete der Abgeordnete der Linken 
Bernd Preußer aus Marzahn-Hellersdorf im Dezember 2007 eine Aktion, dem das 
„Neue Deutschland“ ein Leserforum bot. Preußer schlug vor, Nelken mit Namen 
von Opfern am Gedenkstein abzulegen. Er selbst ehrte die Sowjetunion-Emigran-
tin Carola Neher, nach der in seinem Stadtteil auch eine Straße benannt war. Das 
ND veröffentlichte zwischen dem 22./23. Dezember 2007 und dem 12./13. Januar 
2008 sieben Artikel mit etwa 40 Zuschriften, die sehr unterschiedlich ausfielen. 
Der größere Teil der Zuschriften befürwortete den Stein, wenn es auch insgesamt 
die größte Zustimmung dafür gab, den Stein um eine Tafel mit Namen zu ergän-
zen bzw. eine Tafel an der Ringmauer anzubringen.18 Um das Meinungsspektrum 
zu zeigen, werden einige Zuschriften bzw. Passagen daraus zitiert.

In der Ausgabe vom 24. Dezember wird die Meinung des Abgeordneten der 
Linkspartei Wolfgang Brauer aus Berlin wiedergegeben, der unter anderem schrieb: 
„[…] Friedrichsfelde ist immer noch ein Friedhof. Ein besonderer allerdings. Es 
gab gute Gründe, dass unmittelbar nach dem Zusammenbruch der DDR die da-
malige SED-PDS an diesem Orte zum stillen Gedenken aufrief. Diese Gründe 
haben sich nicht erledigt. Und ob wir uns dessen bewusst sind oder nicht: Allein 
durch die Setzung des Steines an einem Ort in deutlicher Abgrenzung von der 

17	Die Rede ist nachzulesen unter: http://www.parlament-berlin.de/pari/web/wdefault.nsf/vHT-
ML/C12_6-00165?OpenDocument (10. 5. 2012).

18	Vgl. Karin Nölte: Nelken für den Stein des Anstoßes. Vorschlag aus Marzahn-Hellersdorf: Am 
13. Januar auch persönliches Gedenken für Stalinismusopfer. In: Neues Deutschland vom 
22./23. 12. 2007. Denkanstöße zum Stein des Anstoßes. In: Neues Deutschland vom 24. 12. 
2007. Anstöße zum Stein des Anstoßes. In: Neues Deutschland vom 27. 12. 2007, Denkanstö-
ße zum Stein des Anstoßes. In: Neues Deutschland vom 28. 12. 2007. Denkanstöße zur Eh-
rung von Stalinopfern am 13. Januar in Berlin-Friedrichsfelde. In: Neues Deutschland vom 
4. 1. 2008. Nelken für die Steine. In: Neues Deutschland vom 9. 1. 2008. Klaus Joachim Herr-
mann: Wo Nelken hingehören. Anmerkungen zur bewegenden Debatte über den ‚Stein des 
Anstoßes‘. In: Neues Deutschland vom 12./13. 1. 2008.



„Den Opfern des Stalinismus“    265

Gedenkstätte der Sozialisten wird ein Streit provoziert, der an diesem Ort nichts 
zu suchen hat. Das grenzt an Störung der Totenruhe.“ In der gleichen Ausgabe 
schickte Uwe Schwarz eine e-mail mit folgendem Inhalt: „Der Vorschlag von 
Bernd Preußer gefällt mir, und an diesem Stein stört mich nur eines: Dass wir 17 
Jahre gebraucht haben, um ihn zu errichten.“ Am 4. Januar schrieb Hans Offen-
haus aus Berlin: „Da überwiegend im heutigen Deutschland unter der Bezeich-
nung ‚Opfer des Stalinismus’ die durch die Organe der UdSSR verurteilten Nazi- 
und Kriegsverbrecher sowie die in der DDR zur Verantwortung gezogenen Spione 
und Saboteure genauso gefasst werden wie die Menschen, die Opfer einer zu Tei-
len überzogenen, verbrecherischen Sicherheitspolitik der UdSSR wurden, ist diese 
Begrifflichkeit denkbar ungeeignet für eine Gedenkpolitik der Linkspartei. Des-
halb sollte die Linkspartei sich dem Zeitgeist widersetzen und ihr Gedenken unter 
eine thematische Festlegung stellen, die dem Anliegen gerecht wird, unmissver-
ständlich und konkret ist, nicht missbraucht und verfälscht werden kann.“ Hel-
mut Holfert aus Berlin schrieb in der gleichen Ausgabe: „Hier geht es um ermor-
dete und verstorbene Sozialisten. Warum kann man nicht unter den gut lesbaren 
und eindringlichen Worten ‚Die Toten mahnen uns’ einen Konsens finden, dass es 
Sozialisten waren, die damit gemeint sind. Sie kamen auf verschiedene Weise zu 
Tode. Wenn nicht auf natürliche Art, dann waren ihre Mörder tiefschwarze und 
braune Handlanger eines tiefsitzenden Antikommunismus. Mit dieser Grundtor-
heit verbunden wurden auch sozialdemokratische Politiker und ihre Soldateska zu 
Sozialistenmördern. Ja, auch die stalinsche Willkür machte vor den Klassengenos-
sen nicht halt. Warum sollte also dieser Opfer der deutschen und auch interna
tionalen Arbeiter- und Sozialistenbewegung nicht unter diesem einen Stein mah-
nend und tief nachdenkend gedacht werden? Setze man doch eine Tafel in das 
Halbrund mit den Namen, die man meint.“ Fünf Tage später, am 9. Januar 2008, 
bekundete Harald Kuhanek: „Ich werde auch eine Blume am Stein für die Opfer 
des Stalinismus niederlegen. Der Stein für die Opfer des Stalinismus gemahnt uns 
daran, wozu es führt, wenn Sozialisten hochmütig werden, sich selbst für unfehl-
bar und quasi frei von Sünde halten und sich über das Volk erheben. Er steht 
zwar dem großen Gedenkstein mit der Aufschrift ‚Die Toten mahnen uns’ gegen-
über, aber nicht entgegen. Er gebietet, in die Mahnung auch die hunderttausen-
den Unschuldigen einzubeziehen, auch die Sozialisten und Kommunisten, die im 
Namen des Sozialismus ermordet wurden.“ Und in der gleichen Ausgabe gab 
Berthold Henze zu bedenken: „Der Stein spaltet Linke. Das würde nicht so sein, 
wenn schon beim ersten Parteitag der PDS sorgsamer mit diesem Begriff [d. i. Stali-
nismus] umgegangen und nicht emotional und voreilig auf den Druck aller mög-
lichen Kräfte reagiert worden wäre, ohne wissenschaftlich-analytisch zu ermitteln, 
was wirklich unter dem Begriff subsumiert werden muss und was unbedingt nicht. 
Vielleicht sollte eine Tafel auf dem Rondell mit den deutschen Opfern Stalins 
unter Sozialisten, Kommunisten, Linken und Antifaschisten angebracht werden, 
die einen Verweis auf den Stein enthält und auf dem Stein einen Hinweis auf die 
Tafel, dann würde der Stein deutlich in die Ehrung der Sozialisten einbezogen wer-
den können und darum geht es schließlich auf der Gedenkstätte der Sozialisten.“



266    Carola Tischler

Der zuletzt zitierte Briefeschreiber benennt das Problem, indem er auf die Un-
eindeutigkeit des Begriffes Stalinismus hinweist. Dieser wird nach wie vor auch in 
der Partei der Linken eher als politischer, denn als historischer Begriff benutzt, 
und seine Verwendung spielt deshalb eine große Rolle in der politischen Ausein-
andersetzung.19 Deshalb war das Problem für die Linke vor allem mit der In-
schrift verbunden. So kommentierte die Kommunistische Plattform der Partei in 
ihrer Nachbetrachtung zu der Luxemburg-Liebknecht-Ehrung 2008: „Uns schmer-
zen die unter Stalin unschuldig Umgekommenen und Repressierten zutiefst. Wir 
ehren besonders die Sozialisten und Kommunisten, welche in der Stalinära Will-
kür und Verbrechen zum Opfer fielen. Doch wir sagen in aller Offenheit und dies 
nicht zum ersten Mal: Ein Stein, der pauschal an alle erinnert, die unter Stalin zu 
Tode kamen oder Haftstrafen verbüßten, ist für uns inakzeptabel. Denn dazu zäh-
len nicht zuletzt und nicht zu knapp Faschisten. Ebenso ist es für uns inakzepta-
bel, dass jede in der DDR begangene reale oder vermeintliche Ungerechtigkeit zu 
einem stalinistischen Verbrechen hoch stilisiert wird. Der Gedenkstein ‚Den Op-
fern des Stalinismus’ ehrt jeden Nazimörder und auch jeden, der als Gegner der 
DDR mit den Gesetzen in Konflikt geriet. Dies ist nicht unsere Interpretation.“20 
Die Problematik, die aus dieser Inschrift resultiert, verdeutlicht auch in signifi-
kanter Art und Weise ein Artikel des Berliner „Tagespiegel“, in dem aus dem Stein 
‚Den Opfern des Stalinismus’ der „Gedenkstein der Stasi-Opfer“ wurde.21

Dazu eine kleine erläuternde Nebenbemerkung: Auch die beiden Verbände 
„Bund der Stalinistisch Verfolgten e.V.“ und „Union der Opferverbände Kommu-
nistischer Gewaltherrschaft e.V.“ (UOKG), deren Klientel die von Momper eben-
falls angesprochenen Opfergruppen sein könnten, können natürlich den Stein in 
Friedrichsfelde nicht als Gedenkstein akzeptieren. Ist es für die einen die verallge-
meinernde Inschrift, so liegt der Grund für diese Verbände in der Nähe zu der 
Gedenkstätte der Sozialisten. Den Opfern könne nicht in der Nähe der Täter ge-
dacht werden. Insofern ist die Debatte nicht nur eine Debatte um den Begriff 
„Stalinismus“, sondern auch eine Täter-Opfer-Debatte, die in dieser scheinbaren 
Eindeutigkeit in der historischen Betrachtung nicht angemessen ist. Innerhalb der 
UOKG existiert seit einiger Zeit eine „Geschäftsstelle Mahnmal“, die Unterschrif-
ten für einen „Aufruf zur Errichtung eines Mahnmals zum Gedenken an die Op-
fer der kommunistischen Gewaltherrschaft“ sammelt. In diesem Aufruf heißt es: 
„In Deutschland gibt es viele Denkmäler und Gedenktafeln, die sich auf die Zeit 
der kommunistischen Gewaltherrschaft seit 1945 beziehen. Sie sind jedoch in der 

19	Stellvertretend hierfür: Zur Stalinismusdebatte. 50 Jahre nach dem XX. Parteitag der KPdSU. 
Erklärung der Historischen Kommission beim Parteivorstand der Linkspartei.PDS. In: Das 
Krisenjahr 1956. Hrsg. von Klaus Kinner u. a. Schkeuditz 2006, S. 105–118. Die Debatte ent-
brannte im Sommer 2011 nach einer Buchrezension von Oskar Lafontaine in der Zeitung 
„Neues Deutschland“ kurz erneut auf: Vgl. Nicht die Partei, sondern das System. Oskar La-
fontaine über ein Buch zur Stalinismus-Kritik. In: Neues Deutschland vom 13. 7. 2011.

20	Zitiert nach:www.forum-ds.de/article/909.zur_diskussion_prioritaeten_nachbetrachtungen_
zur_liebknecht_luxemburg_ehrung_2008_der kommunistischen_plattform.html (25. 4. 2012).

21	Vgl. Infokasten zu Brigitte Grunert,Robert Ide: Demo der Andersdenkenden. In: Der Tages-
spiegel vom 13. 1. 2013. 



„Den Opfern des Stalinismus“    267

Regel speziellen Ereignissen und einzelnen Opfergruppen gewidmet. Wir setzen 
uns deshalb dafür ein, dass ein Mahnmal zum Gedenken an alle Opfer der kom-
munistischen Gewaltherrschaft in Deutschland von 1945 bis 1989 an einem zent-
ralen Platz in der Hauptstadt unseres wiedervereinigten Landes errichtet wird.“22

Ein neuer Versuch, der Opfer des Stalinismus  
zu gedenken

Im Oktober 2008 konstituierte sich unter dem Dach der Vereinigung der Verfolg-
ten des Naziregimes – Bund der Antifaschistinnen und Antifaschisten (VVN-
BdA) Berlin und deren Vorsitzendem Hans Coppi eine Gruppe, die sich erneut 
der in der Sowjetunion verfolgten deutschen Kommunisten und ihrer Familien-
angehörigen annimmt. Es sind vor allem Kinder und Enkelkinder von Emigran-
ten, aber auch einige Historiker, die Veranstaltungen organisieren, eine Ausstel-
lung vorbereiten und nicht zuletzt auch wieder versuchen, das Gedenken in die 
Öffentlichkeit zu tragen. Zu diesem Zweck fand am 25. Juli 2012, dem 75. Jahres-
tag der Verabschiedung des Befehls 00439, auf dem Rosa-Luxemburg-Platz vor 
der Volksbühne eine öffentliche Verlesung von 766 Namen deutscher Antifaschis-
ten statt, die im Rahmen dieser sogenannten deutschen Operation verhaftet und 
zum Tode verurteilt wurden.23

Der Stein in Friedrichsfelde wird von einigen Verwandten dieser Arbeitsgrup-
pe, auch von außerhalb der Gruppe stehenden Verwandten, nicht als Ort des Ge-
denkens angenommen, was sicher nicht der Fall wäre, wenn der Plan einer Ge-
denktafel innerhalb der Ringmauer in den Wendejahren realisiert worden wäre. 
Stattdessen wird nun versucht, am Karl-Liebknecht-Haus, dem Sitz des Zentral-
komitees der KPD vor 1933, eins von drei ZK-Gebäuden nach 1945 und jetzigem 
Parteisitz der Linken, eine Gedenktafel anbringen zu lassen. Auf folgenden Text 
hat sich die Gruppe nach verschiedenen Diskussionen geeinigt: „Ehrendes Ge-
denken an tausende deutscher Kommunisten und Antifaschisten, die in der Sow-
jetunion zwischen den 1930er und 1950er Jahren willkürlich verfolgt, entrechtet, 
in Straflager deportiert und ermordet wurden.“ Eine erste Anfrage an den Partei-
vorstand der Linken erging im Dezember 2010, eine definitive Antwort erfolgte 
bis heute (Stand: November 2012) nicht, wenn es auch Signale einer positiven 
Stellungnahme des Parteivorstandes gibt. Die Historische Kommission der Partei 
hat sich dagegen in einer Sitzung im Februar 2012 mit großer Mehrheit für eine 
solche Tafel ausgesprochen.

22	Der Stacheldraht, Nr. 5/2012, S. 10. Über den gescheiterten Versuch eines Privatmannes, ein 
solches Denkmal in Jena errichten zu lassen, berichtet Volkhard Knigge: Gestiftete Erinne-
rung. Eine kurze Geschichte des „Denkmals der Verfolgten der kommunistischen Diktatur 
1945–1989“. In: Jürgen John u. a. (Hrsg.): Zeit-Geschichten. Miniaturen in Lutz Niethammers 
Manier. Essen 2005, S. 141–155.

23	Vgl. Wladislaw Hedeler: Ihr einziges Verbrechen war ihre Nationalität. In: Neues Deutschland 
vom 14./15. 7. 2012.



268    Carola Tischler

Man könnte meinen, dass nach der politischen Auseinandersetzung in der Wen-
dezeit und der wissenschaftlichen Beschäftigung in den Jahren danach nun die 
persönliche Trauerarbeit dominieren kann. Aber auch dieser stark private Zugang 
zu dem Thema ist nicht frei von Politisierung. Auch in diesem Kreis gab und gibt 
es Debatten, die dazu führten, dass manche sich gar nicht zugehörig fühlen und 
manche den Arbeitskreis wieder verlassen haben.24 Diese Position lässt sich da
rauf zuspitzen, nichts zu unternehmen, was „dem Gegner nützt“. In einem Streit-
gespräch, das nach der öffentlichen Lesung vom 25. Juli 2012 mit Hans Coppi 
geführt wurde, drückte es Erika Baum, die allerdings nicht mit dem Sowjetexil 
verbunden ist, folgendermaßen aus: „Ich halte weder die Gedenkveranstaltung 
noch die Tafel für richtig. Nicht, weil ich die Lage der Genossen, die verhaftet 
wurden, in irgendeiner Weise geringschätzen möchte. Das, was passiert ist, bedeu-
tet einen großen Schmerz und eine große Tragödie, die die Arbeiterbewegung 
und die kommunistische Bewegung erlitten hat. Aber: Ich glaube, dass das Heran-
gehen, alles, was in der Sowjetunion seit der Oktoberrevolution geschehen ist, nur 
unter diesem Gesichtspunkt zu betrachten, weder unserem antifaschistischen 
Kampf in der Vergangenheit gerecht wird, noch eine Hilfe ist, mit den Schwierig-
keiten, vor denen die Arbeiterbewegung, ja die gesamte Menschheit gegenwärtig 
steht, umzugehen. […] Ich stand und stehe an der Seite der Sowjetunion, die die 
Völker zum Massenheroismus gegen den Hitlerfaschismus bewegen konnte. Und 
ich bin nicht bereit, Positionen zu unterstützen, die der Gegenseite nützen.“25

Als Fazit aus der hier kurz dargestellten fast 25jährigen Diskussion könnte man 
die Vermutung ziehen, dass Gedenken auch ein Proporz-Gedenken ist: Je größer 
die Opfergruppe, umso mehr Aufmerksamkeit. Das ist es das aber nicht allein. 
Gedenkarbeit ist harte Lobby-Arbeit. Das Gedenken an diese Opfergruppe – 
deutsche Antifaschisten und Kommunisten, die in der Sowjetunion in den Terror 
gerieten – spiegelt in signifikanter Weise deren Schicksal wieder: Sie waren und 
sind von keiner Seite richtig gewollt, und sie haben bis heute keine Lobby. Nicht 
nur eine vermeintliche Nichtzuständigkeit – sie waren ja nicht nur in der Sowjet-
union, sondern auch in Deutschland verfolgt gewesen –, sondern auch ein anti-
kommunistischer bzw. antitotalitärer Grundkonsens von konservativer und sozi-
aldemokratischer Seite und ein fest gefügtes Lagerdenken seitens eines Teils der 
Linken haben dies von Anbeginn an verhindert. Insofern kann die Initiative des 
Förderkreises, den Stein in Friedrichsfelde zu errichten, auch als ein verdienstvol-
ler Versuch gewertet werden, die Spaltung der Arbeiterparteien zu überwinden 
und dieser Gruppe öffentlich zu gedenken. Andererseits hat die Durchsetzung der 
sozialdemokratischen Position bei der Inschrift den Angehörigen wieder verdeut-
licht, dass die Sowjetunion-Exilanten allein eines Gedenkens anscheinend nicht 

24	Vgl. Von Karaganda nach Berlin. Interview mit Anja Schindler (Berlin). In: Katjuscha. Rund-
brief der Vereinigung der Verfolgten des Naziregimes – Bund der Antifaschistinnen und Anti-
faschisten Brandenburg, 6/2012, S. 6–10, hier S. 10.

25	Streit um die Geschichte. Kontroverse über die Art und Weise der Erinnerung an deutsche 
Antifaschisten, die im sowjetischen Exil ihr Leben ließen. Ein Gespräch mit Erika Baum und 
Hans Coppi; in: antifa, Beilage der „jungen Welt“ vom 1. 9. 2012.



„Den Opfern des Stalinismus“    269

würdig sind. Aber auch wenn man sich die Ausgestaltung des Gedenksteines viel-
leicht etwas ausdrucksstärker hätte vorstellen können oder sich eine andere In-
schrift gewünscht hätte: Da man nicht weiß, wie die Angelegenheit mit der Ge-
denktafel am Karl-Liebknecht-Haus ausgehen wird, haben Hinterbliebene und 
andere mit diesem Stein, der an der Gedenkstätte der Sozialisten am richtigen 
Platz steht, immerhin einen möglichen Erinnerungsort für ihre Trauer, und die 
Debatten darum, auch wenn sie sich nur in einer sehr begrenzten Öffentlichkeit 
– vor allem durch die Zeitung „Neues Deutschland“ getragen – abspielen, sind 
allemal besser als Schweigen.

Am 18. Oktober 2013 hatte der Parteivorstand der Linken beschlossen, die 
oben erwähnte Tafel am Karl-Liebknecht-Haus anzubringen; am 18. Dezember 
2013 wurde sie feierlich enthüllt. Die Vorsitzende der Partei Katja Kipping mahn-
te in ihrer Ansprache daran, dieses Thema nicht zu verdrängen, sondern sich ihm 
zu stellen und den Opfern eine bleibende Erinnerung zu geben. Auch die von der 
Arbeitsgruppe entwickelte Ausstellung über Familienschicksale von Sowjetunion-
Emigranten wurde im Karl-Liebknecht-Haus gezeigt.26 Vorher war sie bereits in 
der Gedenkstätte Deutscher Widerstand zu sehen gewesen, danach in zahlreichen 
weiteren Städten Deutschlands sowie in Russland, Kasachstan, Belgien und Frank-
reich. Eine neueste Entwicklung des Gedenkens dieser Opfer ist die russische 
Initiative „Letzte Adresse“, die in Anlehnung an die Idee der Stolpersteine an die 
letzten Wohnadressen der in der Sowjetunion Verhafteten Metalltäfelchen an-
bringt.27 Diese Aktion hat, sollte sie sich zu einer Massenbewegung entwickeln, 
tatsächlich das Potential einer breiteren gesellschaftlichen Einflussnahme, ja einer 
Umgestaltung, einer Perestroika der russischen Erinnerungskultur. Und gegen-
über dieser Aufgabe erscheinen die deutschen Streiteren nichtig und klein. Aber 
das ist schon wieder ein anderes Kapitel.

26	Vgl. Wladislaw Hedeler/Inge Münz-Koenen (Hrsg.): „Ich kam als Gast in euer Land gereist...“ 
Deutsche Hitlergegner als Opfer des Stalinterrors. Familienschicksale 1933–1956. Berlin 
2013.

27	Vgl. www.poslednyadres.ru (7. 3. 2015).





Jörg Morré

Das Deutsch-Russische Museum 
Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort

Karlshorst ist zweifelsohne Ort eines zentralen historischen Ereignisses der jün­
geren Geschichte. Hier kapitulierte in der Nacht vom 8. auf den 9. Mai 1945 die 
deutsche Wehrmacht vor den Vertretern der alliierten Siegermächte. Damit war 
in Europa der Zweite Weltkrieg zu Ende. Es war ein nüchterner, kurzer Akt von 
ungefähr 15 Minuten Dauer. Es gab keine Verhandlungen, und alle Worte die in 
dieser Nacht vor dem geladenen Publikum gesprochen wurden, blieben im Krei­
se der Sieger. Die deutsche Delegation hatte nach dem Unterzeichnen der zwei­
seitigen Urkunde den Saal zu verlassen – ohne Kommentar. Es war eine bedin­
gungslose Kapitulation. Und da die nachfolgende Potsdamer Konferenz – auch 
„Berliner Konferenz“ genannt – nicht die erhofften politischen Ergebnisse er­
brachte, blieb dieser Kapitulationsakt in Karlshorst der Endpunkt eines gewalti­
gen Krieges. Der 8. bzw. 9 Mai wurde zur Zäsur.1 Der folgende Beitrag skizziert 
zunächst die Geschichte des historischen Ortes, um sich dann der Verstetigung 
der Erinnerung an den Sieg vor dem Hintergrund der Erinnerungspolitik der 
DDR zu widmen. Anschließend wird die Frage diskutiert, in wie weit sich das 
Museum nach der politischen Transformation 1989 zu einem deutschen Erinne­
rungsort, im Sinne des lieu de memoire-Konzepts von Pierre Nora, entwickeln 
konnte. Kann dies also tatsächlich als ein Ort gesehen werden, der räumlich an 
das Kriegsende erinnert und auf den im übertragenen Sinne das kollektive Ge­
dächtnis fokussiert?

Karlshorst als historischer Schauplatz

In der zeitgenössischen Wahrnehmung war nicht Karlshorst der Erinnerungsort 
sondern das Reichstagsgebäude. Zum Zeitpunkt der Kapitulation wurde in Berlin, 
das am 2. Mai kapituliert hatte, seit knapp einer Woche nicht mehr gekämpft. Die 
rote Fahne wehte seitdem über dem Reichstag, der zum touristischen Ziel unge­
zählter Rotarmisten geworden war. Ihre Initialen, Inschriften und Graffiti zeugen 
bis heute in den Räumen des Untergeschosses des Deutschen Bundestages von 
diesem persönlichen Kriegsende der Soldaten. Der Kriegskorrespondent Evgenij 
Chaldej hatte bereits am 2. Mai das berühmt gewordene Foto der Fahnenhissung 
auf dem Reichstag inszeniert, das bis heute eine der Ikonen des Kriegsendes ist.2 

1	 In der Kapitulationsurkunde, die in einem ersten Akt am 7. Mai 1945 im Hauptquartier der 
westalliierten Streitkräfte unterzeichnet wurde, steht der 8. Mai als verbindliches Datum für 
die Waffenruhe. Durch die Zeremonie in Karlshorst, die als Ratifikation gewertet werden kann, 
dauerte es tatsächlich bis zum frühen Morgen des 9. Mai, bis die letzte Unterschrift gesetzt 
worden war. 

2	 Siehe Ernst Volland: Das Banner des Sieges. Berlin 2008, S. 8 ff.



272    Jörg Morré

Chaldej hatte sein Motiv mit Bedacht gewählt. „Nach Berlin“ war im letzten 
Kriegsjahr die Devise der Roten Armee. Alle wussten, wenn die rote Fahne auf 
dem Reichstag weht, ist der Sieg unser. Der Reichstag als Symbol des NS-Regi­
mes3 war über monatelange, verlustreiche Kämpfe hinweg der Fixpunkt, auf 
den sich alle Kräfte konzentrierten. Das Einschreiben an den Mauern des „be­
siegten“ Reichstages war ein Akt der persönlichen Aneignung. Dabei sind offen­
bar auch Erinnerungsstücke wie Gesteinsbrocken mitgenommen worden. Zu­
mindest wurde ein solches Souvenir schon im Zentralmuseum der Geschichte 
des Großen Vaterländischen Krieges in Moskau ausgestellt. Ebenso scheint es 
zahlreiche Erinnerungsfotos zu geben, von denen die meisten vermutlich bis 
heute im privaten Besitz sind, gelegentlich aber doch in russischen Museen zu 
sehen sind.4 Eine Verdichtung all dieser Momente ist die kleine Parade der Ro­
ten Armee am 20. Mai 1945 vor dem Reichstag, bei der das „Banner des Sieges“ 
vom Dach der Ruine eingeholt, dem Stadtkommandanten von Berlin Nikolaj 
Bersarin überreicht und schließlich an das Museum der Roten Armee in Mos­
kau übergeben wurde.5 Dort wird es bis heute im zentralen Saal des Museums 
in einer aufwändigen Inszenierung gezeigt. Als Replik ist es auch knapp 70 Jahre 
später in vielen Museumsshops und Souvenirläden in der Russischen Föderation 
zu kaufen.

Im Moment des Sieges war der Reichstag der Erinnerungsort schlechthin. Karls­
horst dagegen war ein zufälliger Ort, der, die militärische Operationen betrach­
tend, für die Rote Armee keine besondere Bedeutung hatte. Es war eine Kasernen­
anlage am östlichen Stadtrand von Berlin, die die Rote Armee kampflos einge­
nommen hatte. Hier hatte der erste Stadtkommandant von Berlin, Nikolaj Bersarin, 
vorrübergehend seinen Sitz. Bersarin erhielt nach dem Kapitulationsakt in Reims 
kurzfristig den Auftrag, die zweite Zeremonie in Berlin zu organisieren.6 Er griff 
pragmatisch auf die Möglichkeiten zurück, die er hatte, und so wurde es der Saal 
eines Offizierskasinos der Wehrmacht. Der Zusammenkunft in Karlshorst fehlte 
das Moment der Inszenierung, was unter anderem am Fehlen offizieller (gestellter) 
Gruppenfotos der Vertreter der Siegermächte oder (persönlicher) Schnappschüsse 

3	 Diese Konnotation muss vor dem Hintergrund des Reichstagsbrandprozesses von 1933 gese-
hen werden, in dem der spätere Generalsekretär der Kommunistischen Internationale Georgi 
Dimitrov angeklagt, aber aus Mangel an Beweisen vom Reichgericht frei gesprochen wurde. 
Die Sowjetunion setzte sich erfolgreich für seine Freilassung aus der Schutzhaft ein, die er 
trotz Freispruch erdulden musste. Das alles erfuhr immense Aufmerksamkeit in der sowjeti-
schen Öffentlichkeit und verband das Reichstagsgebäude einerseits mit dem NS-Terror wie 
auch dem erfolgreichen Kampf gegen diesen Terror.

4	 Konkret im Nationalmuseum der Republik Tartastan in Kazan. Als ein Beispiel im amtlichen 
Auftrag gemachter Erinnerungsfotos eines Kriegskorrespondenten siehe Timofej Melnik: Nach 
Berlin! Kriegsfotografie 1941–1945. (Hrsg. v. Deutsch-Russischen Museum Berlin-Karlshorst) 
Berlin 1998, S. 92 ff.

5	 Peter Jahn (Hrsg.): Bersarin, Nikolaj. Generaloberst, Stadtkommandant (Berlin). Berlin 1999, 
S. 75.

6	 Viktor Gorynja: Offizierskasino – „Marschallhaus“ – Museum. Zur Geschichte des Orte. In: 
Erinnerung an einen Krieg. (Hrsg. v. Deutsch-Russischen Museum Berlin-Karlshorst). Berlin 
1997, S. 45 ff.



Das Deutsch-Russische Museum Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort    273

zu erkennen ist.7 Auch als touristisches Ziel schied der Ort aus, weil das Gebäude, 
wie auch der gesamte Stadtteil nicht zugänglich waren. Die Karlshorster Zivilbe­
völkerung war in den ersten Maitagen evakuiert und weite Teile des Stadtteils zu 
militärischen Sperrgebiet erklärt worden. Im Juni 1945 nahm hier die Sowjetische 
Militäradministration ihre Tätigkeit auf. Später, im Jahr 1963 richtete der sowjeti­
sche Geheimdienst seine Deutschlandresidenz in der Karlshorster Kaserne ein, die 
er erst 1992 aufgab. Bis zur Eröffnung des „Museum der bedingungslosen Kapitu­
lation des faschistischen Deutschland im Großen Vaterländischen Krieg 1941–
1945“ – dem Vorläufer des heutigen Deutsch-Russischen Museums – im Jahr 1967 
wurde Karlshorst als öffentlicher Ort nicht wahrgenommen.

Karlshorst als ein Kriegsmuseum in der DDR

Der Ort der Kapitulation wurde auch nach Kriegsende kein Erinnerungsort. Die 
Wirkung des Reichstages war stärker und wurde im November 1945 durch die 
Eröffnung des großen sowjetischen Ehrenmals im Tiergarten in unmittelbarer 
Sichtweite des Reichstagsgebäudes noch einmal gesteigert. Karlshorst dagegen 
war ein unzugänglicher Ort. Und schließlich entstand 1949 mit der Einweihung 
des sowjetischen Ehrenmals in Berlin-Treptow die wichtigste Ikone sowjetischer 
Erinnerungskultur der Nachkriegszeit. Über einer monumentalen Grabanlage er­
hebt sich die Figur eines sowjetischen Soldaten, der mit der einen Hand ein Schwert 
führt, das ein am Boden liegendes Hakenkreuz zerschlägt. Auf seinem anderen 
Arm trägt er ein Kind, hält es schützend weg vom Hakenkreuz.8 Der Treptower 
Soldat als Allegorie des Sieges über den Faschismus war in der Sowjetunion wie 
auch der DDR der erste sinnstiftende, obgleich künstlich geschaffene Erinne­
rungsort. Und das Datum der Eröffnung des Ehrenmals, nämlich der 8. Mai 1949, 
brachte bewusst den Moment der Kapitulation mit ins Gedächtnis.

Es dauerte 22 Jahre, bis der historische Ort der Kapitulation zur Gedenkstätte 
und Museum wurde. Der Impuls dazu ging 1965 vom 20. Jahrestag des Kriegsen­
des aus, der das begründete, was wir heute als sowjetische Erinnerung an den 
„Tag des Sieges“ kennen. Das Datum dieses Tages aber war der 9. Mai. Und dieses 
Datum lebt in der russischen Erinnerungskultur, wie auch in der vieler sowjeti­
scher Nachfolgestaaten, weiter. Ebenso verdankt die heute als wichtigste Gedenk­
anlage der Russischen Föderation wahrgenommene Statue der Mutter Heimat in 
Wolgograd ihre Entstehung dem Impuls des 20. Jahrestages. Die Schaffung von 
Erinnerungsorten setzte in der Sowjetunion mit zwanzigjähriger Verzögerung ein.9 

7	 Es gibt Filmaufnahmen für die Wochenschauen und es waren diverse Fotokorrespondenten 
anwesend. Die überlieferten bzw. bekannten Aufnahmen waren für die mediale Berichterstat-
tung gemacht worden.

8	 Helga Köpstein: Die sowjetischen Ehrenmale in Berlin. Berlin 2006, S. 83 ff.
9	 Peter Jahn: Stütze der Erinnerung – Last der Erinnerung. In: Ders. (Hrsg.): Triumph und 

Trauma. Sowjetische und postsowjetische Erinnerung an den Krieg 1941–1945. Berlin 2005, 
S. 9 ff.; Beate Fieseler: Über Verbrechen schweigen? Die Erinnerung an den Großen Vaterlän-



274    Jörg Morré

In diesem Kontext gab die Politabteilung der Gruppe der Sowjetischen Streitkräf­
te in Deutschland den Befehl, am Ort der Kapitulation ein entsprechendes Muse­
um zu gründen. Man holte sich Rat beim Zentralmuseum der Roten Armee in 
Moskau, interviewte Kriegsveteranen und bat sie um persönliche Gegenstände 
aus der Kriegszeit. Žukov soll dem aus Berlin angereisten Offizier lächelnd ent­
gegnet haben, er habe schon lange auf diesen Moment gewartet. Daraufhin sei er 
zum Schrank gegangen und habe die Uniform überreicht, die noch heute in 
Karlshorst ausgestellt wird.10 Selbst wenn diese Anekdote nicht stimmt, so be­
schreibt sie sehr treffend die Herangehensweise bei der Schaffung des „Kapitula­
tionsmuseums“. Originale Gegenstände aus dem Besitz von Kriegshelden bildeten 
den quasi authentischen Kern der Ausstellung, der mit Waffen, Kriegsgemälden 
und Skulpturen ausgeschmückt wurde. Ebenso wurde der das Museumsgebäude 
umgebende Garten zum „Park des Sieges“ umgestaltet, in dem Panzer und Artil­
leriegeschütze der Roten Armee ausgestellt wurden. In der Formensprache glich 
das Karlshorster Museum den Militärmuseen und Siegesparks, wie sie damals 
überall in der Sowjetunion entstanden.

Das Thema der Ausstellung im „Museum der bedingungslosen Kapitulation 
des faschistischen Deutschland im Großen Vaterländischen Krieg 1941–1945“ war 
klar umrissen: „Der Weg zum Sieg“. Das Museum sollte eine Schulungsstätte für 
die in Deutschland stationierten sowjetischen Soldaten sein. An eine deutsche Öf­
fentlichkeit war dabei nicht gedacht worden. Noch bis Mitte der 1980er Jahre wa­
ren alle Beschriftungen im Kapitulationsmuseum ausschließlich auf Russisch. 
Trotzdem, das sei an dieser Stelle ausdrücklich erwähnt, erhielt das Museum zu 
DDR-Zeiten einen enormen Zulauf von deutschen Besuchergruppen, die von 
Mitarbeitern des Museums auf Deutsch durch das Haus geführt wurden. Aber 
alle Besucher wurden gleichermaßen mit der sowjetischen Erinnerung an den 
Zweiten Weltkrieg konfrontiert, was in der DDR politisch auch gewollt war. Das 
engte den Blick ein auf die Zeit des „Großen Vaterländischen Krieges“ (22. Juni 
1941 bis 9. Mai 1945), den entscheidenden Beitrag der Roten Armee zum „Sieg 
über den Faschismus“ sowie die herausragende Rolle der Sowjetunion als Sieger­
macht.11

Den Gestaltern des Kapitulationsmuseums war sehr wohl bewusst, wie die so­
wjetische Erinnerung an den Sieg funktionierte. Im Gebäude gibt es zwei sehr 
aufwändig gestaltete Zitate des Treptower Ehrenmals: ein hinterleuchtetes Glas­
mosaik des bereits beschriebenen Soldaten sowie das Relief eines knienden, sich 

dischen Krieg“ der Sowjetunion von den 1940er Jahren bis in die Gegenwart. In: Zeitschrift 
für Genozidforschung 2 (2006), S. 8 ff.

10	Gespräch des Autors mit dem wissenschaftlichen Leiter des Kapitulationsmuseums Viktor 
Gorlenko im Juni 2009.

11	Gabriele Camphausen: Das sowjetische Museum der bedingungslosen Kapitulation. In: Erin-
nerung an einen Krieg, S. 48 ff.; Anne Hasselmann: The master-narrative of the Great Patriotic 
War in the ‚Museum of Capitulation‘ in Berlin-Karlshorst, in: Ministero della Difesa (Hg): 39. 
Congresso della Commissione Internazionale di Storia Militare. Le operazone interforze e 
multinazionale nella storia militare. acta. Bd. 2, Rom 2013, S. 1110–1126



Das Deutsch-Russische Museum Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort    275

vor den toten Kameraden verneigenden Soldaten, den es in Treptow als dreidi­
mensionale Skulptur gibt. In Anlehnung an die in der DDR angelegten sowjeti­
schen Soldatenfriedhöfe wurde vor dem Haus ein Memorial zum Niederlegen 
von Kränzen angelegt, das von einem Panzer T-34 auf einen Sockel – als „Waffe 
des Sieges“ – überragt wurde. Und der Sturm auf den Reichstag ist in einem 
künstlerisch anspruchsvollen Diorama dargestellt. Diese an eine Theaterkulisse 
erinnernde Darstellungsform stößt beim deutschen Publikum immer wieder auf 
Unverständnis, denn es ist eine frei ausgestaltete Szenerie, die nichts mit den rea­
len Verhältnissen bei der Erstürmung des Reichstages zu tun hat. Darum geht es 
auch gar nicht bei dem Diorama. Es geht um die Vergegenwärtigung einer der 
Schlüsselszenen in der Erinnerung an den „Großen Vaterländischen Krieg“, des 
Momentes des Sieges. Das eigentliche Kernstück des Karlshorster Museums aber 
musste rekonstruiert werden. Durch die Nachnutzung des Gebäudes als Sitz des 
Chefs der sowjetischen Militäradministration war das originale Mobiliar des Ka­
pitulationssaales nicht mehr vorhanden. Mitarbeiterinnen des Museums suchten 
in Geschäften nach annähernd passenden Glaskaraffen, um den Tischschmuck 
nachbilden zu können.12

Angesichts dieses Bemühens, den historischen Moment atmosphärisch nach­
zuempfinden, fiel die Eröffnung des neuen Museums bemerkenswert aus. Am 
5. November 1967 erfolgte eine schmucklose Abnahme durch die Politabteilung 
der Gruppe der Sowjetischen Streitkräfte in Deutschland (GSSD). Es traten keine 
Veteranen auf, es gab keine Öffentlichkeit und deutsche Gäste waren nicht gela­
den. Nicht der „Tag des Sieges“, der 9. Mai, war der Bezugspunkt, sondern der 
50. Jahrestag der Oktoberrevolution (7. November 1967). Die Ausstellung und das 
Museum als Institution der politischen Bildung wurden in den Kontext der mar­
xistisch-leninistischen Geschichtsauffassung gestellt. Danach befand sich die Sow­
jetunion durch die erfolgreiche Oktoberrevolution von 1917 in einem weiterent­
wickelten gesellschaftlichen Stadium, was ursächlich mit dazu beigetragen hatte, 
den Sieg über den „Faschismus“ als rückständige Gesellschaftsform zu erringen. 
Die Oktoberrevolution war die historische Legitimation des sowjetischen Staats­
wesens, die selbstverständlich auch für die Sowjetische Armee galt. Folgerichtig 
war der erste Raum des Museumsrundganges der Lenin-Saal. Die Ausstellung des 
Kapitulationsmuseums überformte den historischen Ort, denn sie sollte als poli­
tische Schulungsstätte der aktiven Soldaten der GSSD funktionieren.

Karlshorst als deutsch-russisches Museum

Mit dem Zerfall der Sowjetunion 1991 verlor die marxistisch-leninistische Ge­
schichtsinterpretation an Deutungsmacht. Der Abzug russischer Soldaten aus 
Deutschland zwischen 1991 und 1994 führte schließlich fast zur Auflösung des 

12	Gespräch des Autors mit der Mitarbeiterin des Kapitulationsmuseums Ljudmila Petruchina 
im Januar 2013.



276    Jörg Morré

Museums. Teile der Sammlung gingen auch tatsächlich nach Moskau ins Zentral­
museum der Streitkräfte.13 Es war aber der politische Wille der deutschen wie der 
russischen Regierung, den historischen Ort der Kapitulation als Museum zu er­
halten. Eine deutsch-sowjetische Expertenkommission begann Anfang 1991 mit 
der Diskussion, wie das Museum weitergeführt werden könnte. Schließlich über­
nahm 1994 ein nach deutschem Vereinsrecht gegründetes Konsortium aus Minis­
terien, großen nationalen Museen und Stiftungen der Russischen Föderation und 
der Bundesrepublik Deutschland die Trägerschaft des Museums. Aber durch die 
Umstrukturierung eröffnete sich die Möglichkeit, Karlshorst von einem sowjeti­
schen Erinnerungsort zu einem deutsch-russischen zu machen.

In Deutschland bestand Anfang der 1990er Jahre ein ausgeprägtes öffentliches 
Interesse am Krieg gegen die Sowjetunion. Die aus Anlass des 50. Jahrestages des 
Kriegsendes 1995 eröffnete so genannte Wehrmachtausstellung tourte vier Jahre 
lang durch deutsche Städte und entfachte eine enorme gesellschaftliche Debatte 
um die Rolle der Wehrmacht im Nationalsozialismus und insbesondere im 
deutsch-sowjetischen Krieg 1941–1945. Ihr Autor klagte alle Wehrmachtsoldaten 
an, mehr oder weniger an Verbrechen beteiligt gewesen zu sein („Wehrmacht als 
verbrecherische Organisation“).14 Der Wehrmachtsausstellung vorangegangen 
aber war eine bewusst nüchtern gehaltene Dokumentationsausstellung der Berli­
ner Gedenkstätte „Topographie des Terrors“, die faktenreich die Verstrickung der 
Wehrmacht in Kriegs- und Menschheitsverbrechen auf sowjetischem Boden dar­
legte. Da sie Provokationen vermied, wurde sie später in der öffentlichen Wahr­
nehmung von der Wehrmachtausstellung verdrängt. Als Erinnerungsort aber eta­
blierte sie den 22. Juni 1941. Sie wurde 1991 anlässlich des 50. Jahrestages des 
deutschen Überfalls auf die Sowjetunion eröffnet. Eine russische Version tourte 
später erfolgreich durch mehrere Städte in Russland.15 Der 22. Juni 1941 trat im 
postsowjetischen Russland mehr und mehr ins historische Bewusstsein. Seit 1996 
ist er als „Tag des Gedenkens und der Trauer“ im russischen Gedenkkalender ver­
ankert.16

Bei der kompletten Umgestaltung der Dauerausstellung des Museums in Karls­
horst, sollten 1995 die beiden Stränge russischer und deutscher Erinnerung an 
den Krieg zusammenlaufen. Der Titel der neuen Dauerausstellung war folgerich­

13	Gespräch des Autors mit dem letzten sowjetischen Direktor des Kapitulationsmuseums Vla-
dimir Lukin im Juni 2009.

14	Einleitung von Hannes Heer: In: Hamburger Institut für Sozialforschung (Hrsg.): Vernich-
tungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944. Hamburg 1996. Knappe Zusammen-
fassung der Auseinandersetzung um die Ausstellung in: Torben Fischer, Matthias N. Lorenz 
(Hrsg.): Lexikon der „Vergangenheitsbewältigung“ in Deutschland. Debatten und Diskursge-
schichte des Nationalsozialismus. Bielefeld 2007, S. 288 ff.

15	Reinhard Rürup (Hrsg.): Der Krieg gegen die Sowjetunion 1941–1945. Eine Dokumentation 
zum 50. Jahrestag des Überfalls auf die Sowjetunion. Berlin 1991; die russische Ausgabe unter 
dem Titel “Vojna protiv Sovetskogo Sojuza 1941–1945” folgte 1992.

16	Ekaterina Makhotina: Gebrochene Erinnerung. Der Große Vaterländische Krieg in Russland 
heute. In: Juni 1941. Der Tiefe Schnitt. (Hrsg. v. Deutsch-Russischen Museum Berlin-Karls-
horst), 2. Erweiterte Aufl. Berlin 2011, S. 28 ff.; siehe auch den Beitrag von Susanne Schatten-
berg: Juni 1941. Der Krieg der Großeltern., ebd. S. 12 ff.



Das Deutsch-Russische Museum Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort    277

tig „Erinnerung an einen Krieg“. Die Einbauten des ehemaligen Kapitulations­
museums blieben erhalten: das Diorama, Verweise auf das Treptower Ehrenmal, 
die Großwaffen im Garten, der T-34 auf dem Sockel vor dem Haus. Ebenso blieb 
der historische Kapitulationssaal (in seiner Rekonstruktion) erhalten, rückte nun 
jedoch an das Ende des Museumsrundganges. Von der Chronologie her war das 
richtig, aber es verschob auch den Erinnerungsort. Im Mittelpunkt der Daueraus­
stellung stand nun der deutsche Vernichtungskrieg gegen die Sowjetunion.17 Hier 
manifestierte sich der deutsche Erinnerungsort „Vernichtungskrieg“, der an das 
Datum 22. Juni 1941 gekoppelt ist. Das stand in einem gewissen Spannungsver­
hältnis zu der öffentlichen Bezugnahme des Museums auf den Moment der Kapi­
tulation in Karlshorst. Die Wiedereröffnung als „Deutsch-Russisches Museum“ 
fand demonstrativ am 60. Jahrestag des Kriegsendes statt (konkret war es der 
10. Mai 1995), und jährlich veranstaltet das Museum am 8. Mai ein Museumsfest 
mit abschließendem „Toast auf den Frieden“ im historischen Kapitulationssaal. 
Obgleich sich die Ausstellung vorwiegend auf den deutschen Diskurs über den 
Vernichtungskrieg bezog, versuchte das Museum, den „8. Mai“ als Erinnerungsort 
zu etablieren. Das war das „deutsche“ Datum des Kriegsendes.

Nach der Transformation des Kapitulationsmuseums zu einem deutsch-russi­
schen Museum zeigte das Haus bis 2012 die Ausstellung „Erinnerung an einen 
Krieg“. Dann kam es zu einer grundlegenden Überarbeitung, die schon allein auf­
grund der Laufzeit von 17 Jahren notwendig wurde. Die Sehgewohnheiten des 
Publikums hatten sich verändert, die mediale Präsentationstechnik sich weiter­
entwickelt und der Forschungsstand zu einigen in der Ausstellung angesproche­
nen Aspekten sich verändert.18 Abermals diskutierte eine deutsch-russische Ar­
beitsgruppe das Konzept, auf dessen Basis das Museum im April 2013 mit einer 
komplett neu gestalteten Ausstellung wieder eröffnete. Konzeptionell ging es da­
rum, den deutschen und den russischen/post-sowjetischen19 Erinnerungsdiskurs 
zusammen zu bringen. Für den Rundgang durch das Museum wurden der Kapi­
tulationssaal und das damit verbundene Ereignis „Kriegsende“ wieder zum Zen­
trum. Das entsprach zum einen dem Interesse der Besucher, von denen die meis­
ten wegen des historischen Ortes kommen. Zum anderen richtete das Museum 
nun den Fokus bewusst auf den Erinnerungsort in seiner ambivalenten Wahrneh­
mung. Dem Publikum wird bereits im Foyer, das heißt ganz zu Beginn des Muse­
umsbesuches, anhand der beiden Daten „8. Mai“ und „9. Mai“ vor Augen geführt, 
dass ein- und dasselbe Ereignis unterschiedlich erinnert wird. In der scheinbar 

17	Vgl. Erinnerung an einen Krieg, S. 56 ff.
18	Auch das Kapitulationsmuseum hatte 1984 eine Überarbeitung erfahren, d. h. nach ebenfalls 

17 Jahren Laufzeit. Die damit einhergehenden konzeptionellen Veränderungen waren aber 
nicht so einschneidend, dass sie hier im Einzelnen vorgestellt werden sollten; vgl. Hassel-
mann, Meistererzählung, S. 52 ff.

19	Der für die inhaltliche Arbeit des Museums maßgebliche wissenschaftliche Beirat ist ein 
deutsch-russisches Gremium. Am Trägerverein des Museums sind aber auch die Republiken 
Belarus und Ukraine beteiligt, die sich in ihrer Erinnerung an sie sowjetische Periode zum 
Teil von der Russischen Föderation unterscheiden. Das soll hier aber nicht Gegenstand der 
Betrachtung sein. 



278    Jörg Morré

eindeutigen Ausrichtung auf das zentrale historische Ereignis am Ort Karlshorst 
liegt bereits die Multiperspektivität, wenn man das Ereignis über das erinnerte 
Datum zu fassen versucht.

Die neue Ausstellung im Museum soll als eigenständige Interpretation neben 
dem historischen Ort verstanden werden. Sie erzählt hauptsächlich die Zeit vom 
Juni 1941 bis Mai 1945. Aus deutscher Sicht ist das die Geschichte des „Vernich­
tungskrieges gegen die Sowjetunion“, aus russischer des „Großen Vaterländischen 
Krieges“. In der erzählerischen Abfolge, dem Museumsrundgang, wechseln sich 
die Kapitel, die sich den deutschen Planungen und der konkreten Besatzungspoli­
tik widmen, mit Kapiteln ab, die die Sowjetunion im Krieg und im Zusammen­
wirken mit ihren Kriegsverbündeten darstellen. Trotz aller Konzentration auf den 
deutsch-sowjetischen Krieg soll deutlich werden, dass in Karlshorst die Wehrmacht 
nicht nur vor der Roten Armee, sondern vor alliierten Siegermächten kapitulierte. 
Als Prolog zu der Darstellung des Krieges gibt es eine knappe Zusammenfassung 
der deutsch-sowjetischen Beziehungen vom Ersten Weltkrieg bis 1941. Darin ent­
halten ist auch der „Hitler-Stalin-Pakt“ (bzw. „Molotov-Ribbentrop-Pakt“) vom 
23. August 1939. Aber auf dieses Datum als Erinnerungsort, der neuerdings im 
Diskurs innerhalb der Europäischen Union eine zunehmend größere Bedeutung 
erhält20, geht die Ausstellung nicht ein. Ebenso wird der 1. September 1939, der in 
der deutschen Wahrnehmung als Beginn des Zweiten Weltkrieges erinnert wird, 
nicht besonders hervorgehoben.

Der Ausstellungsrundgang schließt mit einem kurzen Ausblick auf die Folgen 
des Krieges, zu denen ebenso die Teilung Deutschlands und die Anwesenheit von 
alliierten Besatzungstruppen auf deutschem Boden bis 1994 zählen. In die voran­
gegangenen Ausstellungskonzeptionen war die Nachkriegszeit 1967 unter dem 
Oberbegriff „Deutsch-Sowjetische Waffenbrüderschaft“ und 1995 unter der Über­
schrift „Die Sowjetunion und die DDR“ respektive „Die Sowjetunion und die 
Bundesrepublik Deutschland“ aufgenommen worden. In der jüngsten Konzep­
tion gibt es (noch) keine eingehendere Auseinandersetzung mit den deutsch-russi­
schen Beziehungen in der Nachkriegszeit. Die Darstellung von fast fünfzig Jahren 
Anwesenheit sowjetischer Truppen auf deutschem Boden soll eines Tages in einem 
gesonderten Abschnitt des Museum seinen Platz finden. Denn in der heutigen 
deutschen Erinnerung werden diese Nachkriegsjahre in Ost- und Westdeutsch­
land sehr unterschiedlich erinnert und sind mitunter prägender als der Krieg. 
Karlshorst wäre, fokussierte man auf den Sitz des Chefs der SMAD in Karlshorst, 
durchaus der richtige historische Ort, um die deutsch-sowjetische Nachkriegsge­
schichte zu thematisieren. Diese Auseinandersetzung ginge weit über das Ereignis 
der Kapitulation hinaus und sollte daher seinen eigenen Platz im Museum erhal­
ten. 

Karlshorst, als historischer Ort der Kapitulation, wird in der Russischen Föde­
ration sehr wohl gekannt, in Deutschland dagegen kaum. Russische Touristen ge­

20	Dazu siehe Anna Kaminski, Dietmar Müller, Stefan Troebst (Hrsg.): Der Hitler-Stalin-Pakt 
1939 in den Erinnerungskulturen der Europäer. Göttingen 2011.



Das Deutsch-Russische Museum Berlin-Karlshorst als Erinnerungsort    279

hen dennoch in der Regel zuerst in den Treptower Park zum sowjetischen Ehren­
mal, bevor sie nach Karlshorst kommen. Der Treptower Soldat war und ist eine 
Ikone der Erinnerung. Ein vergleichbares Bild konnte und kann der Ort Karls­
horst nicht bieten. Der in Russland ungebrochen wirkungsmächtige Erinnerungs­
ort „9. Mai“ ist weniger mit dem Ort Karlshorst als vielmehr mit der Statue des 
Soldaten in Treptow verbunden, die zu den großen Jahrestagen immer wieder auf 
Briefmarken, Münzen und Devotionalien abgebildet wurde und wird. Der 8. Mai 
als kollektiver Bezugspunkt in Deutschland dagegen ist eine eigenartige Leerstelle. 
Als ein „Tag des Sieges“ kann er hier kaum bezeichnet werden. Es gibt eine Bezug­
nahme auf das Datum, aber auch nur deswegen um einen Begriff zu vermeiden. 
Ein wesentlicher Impuls in dieser Debatte, den der westdeutsche Bundespräsident 
Richard v. Weizsäcker mit seiner Rede im Deutschen Bundestag aus Anlass des 
8. Mai 1985 gab, ist durch den bald darauf einsetzenden Zusammenbruch der 
DDR und dem deutschen Einigungsprozess überlagert worden. Weizsäcker be­
nutzte den Begriff „Befreiung“, der in der ostdeutschen Erinnerungskultur fest 
etabliert war. Der 8. Mai war in der DDR als „Tag der Befreiung vom Hitler­
faschismus“ ein staatlicher Feiertag mit systemstabilisierender Funktion. Genau 
deshalb wurde er in der Gedenkkultur der Bundesrepublik, die sich zudem schwer 
tat mit der Bewältigung des nationalsozialistischen Erbes, gemieden. Auch im 
wiedervereinigten Deutschland ist darüber noch kein Konsens erzielt, wird die 
DDR doch als zweite Diktatur auf deutschem Boden gesehen, deren Gedenkrituale 
nicht übernommen werden dürfen. In dieser sehr deutschen Konstellation sind 
Erinnerung und Ort nicht zusammen. Die Entwicklung von Karlshorst zu einem 
Erinnerungsort lässt noch auf sich warten.





Oleg Lejbovič

Die ungeschriebenen Memoiren

Ein anderes Gedächtnis an den Krieg, Ural 1946–1953

Die Putzfrau und der Reichsmarschall

Im Jahr 1946 lauschten die Offiziersfrauen in der Küche des Wohnheims des bei 
der Stadt Molotov (Perm’) gelegenen Militärstützpunkts Nr. 39 einer Radiorepor­
tage vom Nürnberger Prozess und sprachen darüber, wie mit den Angeklagten zu 
verfahren sei:

„Wenn sie es erlauben würden, sollte jede unserer sowjetischen Frauen diesen Parasiten einen 
Stich mit der Nadel versetzen.“

„Das finde ich nicht. Göring war ein guter Mensch und das deutsche Volk hat ihn geliebt. Ich 
hoffe, dass er freigesprochen wird.“

Diesen in Beamtensprache wiedergegebenen Dialog zwischen zwei jungen Frauen 
entdeckte der Autor in den Protokollen der Gebietskommission zur Prüfung von 
Strafsachen „laut Paragraph 58 Strafgesetzbuch der RSFSR“. Die Bewunderin des 
Reichsmarschalls arbeitete in den Besatzungsjahren als Putzfrau im Stabskasino 
eines deutschen Verbandes, höchstwahrscheinlich bei den Fliegern. Anscheinend 
wiederholte sie das, was sie in Deutschland gehört hatte. Folgt man der Einschät­
zung von Joachim Fest, so war Hermann Göring tatsächlich so populär wie kein 
anderer aus Hitlers Entourage: „Er war eitel, verschlagen und brutal wie nur ir­
gendein anderer Gefolgsmann Hitlers. Und doch populärer als sie alle und zeit­
weilig sogar populärer als Hitler selbst.“1

Die Offiziere der Luftwaffe hatten bei dem jungen Mädchen einen großen Ein­
druck hinterlassen. Sie stellte sie den Kollegen ihres Mannes als Vorbild hin: „Beim 
Tanzen trat Burd der D. auf den Fuß. Sie stieß in weg, nannte ihn einen Rüpel 
und sagte: ,Fimka! Wenn du dich wenigstens entschuldigen würdest. […] Das ist 
eben der Unterschied zu den Offizieren der deutschen oder der amerikanischen 
Armee, die sind höflich, kultiviert im Umgang und entschuldigen sich beim 
kleinsten Anlass. Wenn man etwas fallen lässt, heben sie es auf – und wie gut sie 
tanzen können. Nach dem Tanz führen sie dich zum Tisch und küssen dir die 
Hand. Sie selbst sind gertenschlank und gutaussehend, nicht wie unsere Offizie­
re – derb, schmutzig, unkultiviert und träge, die entschuldigen sich für rein gar 
nichts. Bei ihnen ist aber auch das ganze Volk kultiviert.‘“ Zwei Jahre lang ließen 
sich die Offiziersfrauen diese Vorhaltungen gefallen. Dann machten sie Meldung 
an entsprechender Stelle.

1	 Joachim Fest: Das Gesicht des Dritten Reiches. Profile einer totalitären Gesellschaft. München/
Zürich 1986, S. 105.



282    Oleg Lejbovič

Im August 1948 verurteilte das Gebietsgericht Molotov die junge Frau zu einer 
zehnjährigen Haftstrafe wegen antisowjetischer Propaganda. Sie wurde erst 1954 
wieder auf freien Fuß gesetzt.2

Die Formulierung der Anklage entsprach genau dem Strafgesetzbuch von 1926, 
der wirkliche Tatbestand war indes ein anderer – falsches Gedächtnis an den Krieg. 
Man kann der Ansicht von David Brandenberger nur zustimmen: „Der Große 
Vaterländische Krieg wurde zum fundamentalen Mythos, der die Entwicklung 
der sowjetischen Gesellschaft in der Nachkriegszeit bestimmte. […] Das war ein 
echtes Epos, das in der Lage war, selbst das Wesen der Revolution zu verwandeln.“3 
Als sein Herzstück kann ein von der Autorität Stalins untermauertes Ideologem 
betrachtet werden. Es gehörte sich, so über den Krieg zu sprechen und zu schrei­
ben, dass „ein Bild der von der Sowjetunion errungenen historischen Siege ent­
steht“.4 Ein Abriss davon findet sich in einem Sammelband von Befehlen und Re­
den Stalins.5

Die junge Frau kam für ein Delikt gegen das offizielle Gedächtnis ins Lager, für 
die persönliche Herausforderung, die sie dem kollektiven Mythos entgegenge­
schleudert hatte.

Ihre Tat war kein Einzelfall. In den offiziellen Unterlagen des Staatlichen Archivs 
für Neueste Geschichte in Perm (PermGANI) lassen sich Dutzende von dokumen­
tierten Äußerungen, Einschätzungen und Meinungen finden, die ganz offensicht­
lich nicht mit der offiziellen Linie übereinstimmten. Und das in einer Situation, 
in der das Stalin’sche Epos vom Krieg mit der ganzen Intensität staatlichen Zwangs 
in das Bewusstsein der Menschen eindrang.

Die Regeln waren vorgegeben; die Propagandaorgane schleusten sie in das Be­
wusstsein der Gesellschaft ein; die Kontrollinstanzen verfolgten diejenigen, die 
diese Regeln verletzten und ergriffen die entsprechenden Maßnahmen. 1946 ver­
bot die Gebietsverwaltung für Literatur- und Verlagsangelegenheiten (Obllit) in 
Kirov den Druck der Erzählungen „Moi tovarišči“ und „Polevaja počta“ (Oblgo­
sizdat) von Porfir’ev, in denen in „frivolen Tonfall die Beziehungen verwundeter 
Soldaten zu Krankenschwestern und anderen, in der Armee dienenden Mädchen 
beschrieben werden“.6

2	 Protokoll Nr. 10 der Sitzung der Gebietskommission Molotov zur Prüfung von Strafsachen 
gegen wegen kontrarevolutionärer Verbrechen verurteilte Personen bzw. Auszüge daraus. Fall-
abschlussberichte. 2. Sept. 1954. Gosudarstvennyj archiv Permskogo Kraja (künftig: GAPK), 
f. r1366, op. 1, d. 758, l. 16–18.

3	 David Brandenberger: Nacional-bol’ševizm. Stalinskaja massovaja kul’tura i formirovanie 
russkogo nacional’nogo samosoznanija (1931–1956). Übers. a. d. Engl. Sankt Peterburg 2009, 
S. 213.

4	 Georgij Aleksandrov u. a. (Hrsg.): Iosif Vissarionovič Stalin. Kratkaja biografija. Moskva 1947, 
S. 234.

5	 Iosif V. Stalin: O Velikoj Otečestvennoj vojne Sovetskogo Sojuza. Izd. 5. Moskva 1950. 
6	 Vsem organam zensury. Ob usilenii politiko-ideologičeskogo kontrolja nad proizvedenijami 

pečati. (An alle Zensurorgane. Über die Verschärfung der politisch-ideologischen Kontrolle 
über die Druckerzeugnisse). Rundschreiben Nr. 18 vom 1. Apr. 1947. Permskij Gosudarstven-
nyj Archiv Novejšej Istorii (künftig: PermGANI) , f. 105, op. 13, d. 141, l. 2–3 Rücks. 



Die ungeschriebenen Memoiren    283

Obligatorisch bei allen öffentlichen Auftritten – nicht nur in der Presse, auch 
vor Gericht – war die pathetische Beschreibung des Krieges. Hier ein charakteris­
tisches Beispiel: 1951 leitete das Präsidium des Gebiets-Anwaltskollegiums in Mo­
lotov (heute Perm’), ein Disziplinarverfahren gegen einen Anwalt ein. Dieser hat­
te sich in einer öffentlichen Gerichtsverhandlung dazu hinreißen lassen, das Übel 
des Alkoholismus anzuprangern und im Blick auf seine Fronterfahrungen einen 
so subversiven Satz ausgesprochen wie: „Durch die Sauferei an der Front sind gan­
ze Divisionen umgekommen.“ Bei einer Präsidiumssitzung nahm er seine Worte 
zurück.

„Rott: Ich […] habe gesagt, dass es [Fälle] gegeben hat, in denen Leute an der 
Front am Wodka gestorben sind, aber ich habe nicht gesagt, dass an der Front in 
der Stadt Polovinka ganze Divisionen umgekommen sind.“ Aber auch dies be­
wahrte ihn nicht vor dem Ausschluss aus dem Kollegium. Die Sekretärin des Par­
teibüros brachte es auf den Punkt: „Die Aussage des Gen. Rott […] dahingehend, 
dass die Leute an der Front am Wodka gestorben seien, ist apolitisch und ver­
leumderisch. Die Soldaten an der Front sind nicht am Wodka gestorben, sondern 
sie sind – wenn sie gestorben sind – für ihre Heimat gestorben.“ Unterstützt wur­
de sie von ihren wachsamen Genossen: „Soll man etwa zugeben, dass sie an der 
Front am Wodka gestorben sind? Das ist eine Verleumdung.“7

In einer geschlossenen Gesellschaft, wie sie die Sowjetunion damals darstellte, 
justierten in Wahrheit die ideologischen Formeln die Optik der Menschen und 
brachten sie dazu, ihnen zu trauen und nicht den eigenen Augen. Ungeachtet des­
sen sprachen die meisten über den Krieg nicht so, wie es sich darüber zu sprechen 
geziemte und auch nicht so, wie es die Menschen ihrer Umgebung erwarteten, die 
das mythologische Bild von der Welt akzeptiert hatten.

In der Literatur ist das Thema des Massenbewusstseins der sowjetischen Nach­
kriegsgesellschaft insbesondere in den bahnbrechenden Arbeiten von Elena Zub­
kova8 behandelt worden, die ein komplexes und widersprüchliches Bild der in den 
verschiedenen Schichten der sowjetischen Gesellschaft zirkulierenden Images und 
Vorstellungen zeichnet. In ihnen sind die Kraftlinien vorgegeben, nach denen sich 
das gesamte skurrile Mosaik der Werturteile, Rationalisierungen und ideologi­
schen Hirngespinste ausrichtete, die die verschiedenen Aspekte des sozialen und 
politischen Lebens im Land und in der Welt betrafen, unter anderem auch das 
Gedächtnis an den Krieg. Untersuchungsgegenstand des vorliegenden Aufsatzes 
sind die devianten Vorstellungen vom Krieg in den Jahren 1945 bis 1953, die so­
wohl hinsichtlich der offiziellen Propaganda, als auch auf in Bezug auf das Mas­
senbewusstsein voneinander abweichen.

7	 Protokoll der Sitzung des Präsidiums des Gebiets-Anwaltskollegiums der Stadt Molotov vom 
8. Mai 1951. GAPK, f. r1345, op. 1, d. 19, l. 230–231.

8	 Elena Zubkova: Obščestvo i reformy, 1945–1964. Moskva 1993; dies.: Obščestvo, vyšedšee iz 
vojny: russkie i nemcy v 1945 godu. In: Jurij Afanas’ev u. a. (red.): Drugaja vojna. 1939–1945. 
Moskva 1996, S. 421–439; dies.: Poslevoennoe sovetskoe obščestvo. Politika i povsednevnost’. 
1945–1953. Moskva 1999.



284    Oleg Lejbovič

Wir verfügen über keinerlei Instrumentarium, das uns eine Einschätzung er­
lauben würde, wie verbreitet das andere Bild des Krieges war – das prosaischere, 
weniger pathetische, durchdrungen von jenen Details, die nicht nur die Staatsor­
gane, sondern auch die einfachen Kriegsteilnehmer aus ihrem Gedächtnis ver­
drängen und durch andere, weit weniger tragische, ersetzen wollten. Erforscht 
man das „andere Gedächtnis an den Krieg“, sollte man das sogenannte „Tuch­
man-Gesetz“ berücksichtigen: „Das ist in der Geschichte so ähnlich wie in der 
Zeitung. Das Normale macht keine Schlagzeilen. […] Allein die Tatsache der Be­
richterstattung vervielfältigt die äußerliche Bedeutung irgendeines bedauerli­
chen Ereignisses um das Fünf- bis Zehnfache (oder um irgendeine Zahl, die der 
Leser einsetzen mag).“9 Dabei ist es allerdings unerlässlich, auf die Möglichkeit 
der Inversion Rücksicht zu nehmen: Bei weitem nicht alle privaten Gespräche 
kommen in die offiziellen Papiere. Das geschieht lediglich dann, wenn einer der 
Gesprächspartner den entsprechenden Stellen einen „Hinweis gibt“ oder wenn 
sich speziell für die Aufdeckung von Subversion ausgebildete Staatsbürger in der 
Nähe aufhalten.

Alltag und Mythos

Um an einen Mythos zu glauben, muss man darin leben, anders gesagt, seine per­
sönlichen und kollektiven Erfahrungen in ihm auflösen. Slavoj Žižek beschreibt 
diesen Zusammenhang folgendermaßen: „Die fundamentale Ebene der Ideolo­
gie ist nicht die Illusion, die die eigentliche Lage der Dinge kaschiert, sondern die 
(unterbewusste) Phantasie, die die Realität als solche strukturiert.“10

Ein Überschreiten der Grenzen des Mythos ist dann möglich, wenn sich zwi­
schen den kollektiven Erfahrungen und den unterbewussten Phantasien sichtba­
re, drastische und nicht auflösbare Widersprüche zeigen. Die ideologische Phan­
tasie erodiert aufgrund der Divergenz zwischen den beiden Realitäten – der von 
der Propaganda geschaffenen und der dem Menschen über seine unmittelbaren 
Erfahrungen übermittelten Realität. Im Jahr 1940 befasste sich ein aufmerksamer 
Beobachter des sowjetischen Lebens mit der „großen, versteckten Gärung des 
Geistes aufgrund des krassen Gegensatzes zwischen der Realität und der offiziel­
len Darstellung der Lage“.11

Dieser Gegensatz kann im Rahmen des Alltagskonzepts anhand seiner heuristi­
schen Möglichkeiten verstanden und interpretiert werden. Die Substanz des All­
tags besteht aus routinemäßigen, sich wiederholenden, habitualisierten Praktiken 
des Tuns, Redens und Denkens (den sogenannten „mentalen Automatismen“), die 
sich in kleinen Gemeinschaften von Menschen abspielen, die einander persönlich 

9	 Barbara Tuchman: Der ferne Spiegel. Das dramatische 14. Jahrhundert. Hamburg 2007, S. 16 f. 
10	Slavoj Žižek: The Sublime Object of Ideology. London 1989, S. 33.
11	Vladimir Vernadskij: Dnevnik 1940  goda. In: Družba narodov. 1993. Nr. 9, S. 173–194, hier 

S. 173.



Die ungeschriebenen Memoiren    285

kennen und kollektive Vorstellungen von der Welt teilen. Diese Vorstellungen stüt­
zen sich auf kollektive Erfahrungen bei der Erschließung eines begrenzten Sozial­
raumes, hauptsächlich im häuslichen, nachbarschaftlichen und familiären Be­
reich, aber auch in der Fabrik oder Kolchose.

Das Alltagskonzept beschreibt das Leben kleiner Gemeinschaften im ständigen 
Zusammenwirken mit der großen Gesellschaft, in der die öffentlichen Institutio­
nen agieren. Dadurch kann die in ihr vorhandene, von Georges Balandier festge­
stellte innere Spannung nachgewiesen werden: „Der Alltag kann als Raum ent­
schlüsselt werden, in dem das Individuum oder kleine Gruppen, die hier ihre 
ständigen Aktivitäten lokalisieren, in einen Dialog oder eine Konfrontation mit 
der großen Gesellschaft eintreten.“12 Wir möchten hinzufügen, dass die Demar­
kationslinien nicht nur zwischen dem kleinen und dem großen Gemeinwesen 
verlaufen, sondern auch zwischen kleinen Gemeinschaften, wenn es um die Auf­
teilung von Ressourcen oder (und) um abweichende Bewertungen der Realität 
geht.

Das Alltagskonzept ist auf Situationen anwendbar, in denen die von ihm vorge­
zeichnete Realität zu dominieren beginnt (kleine Gemeinschaften, geordnetes 
Leben, Akzeptanz privater Interessen).13 Mit „dominieren“ ist gemeint, das Ver­
halten der Menschen zu determinieren, die ideologischen Formeln der kollek­
tiven Erfahrungen zu verifizieren und ihre Praktikabilität zu überprüfen. Dieses 
geschieht in zwei Fällen: wenn der Alltag komfortabel ausgestattet und sich selbst 
genug ist (zu dieser Version neigt Lefebvre) oder umgekehrt, wenn das Überleben 
zur wichtigsten Aufgabe für die Menschen wird. In der Nachkriegssituation defi­
nierte sich die Dominanz des Alltags für viele Menschen durch die Wahl einer 
Strategie im Kampf um Brot, Kleidung, eine Bleibe – um das Leben insgesamt – 
unter ungünstigen Bedingungen.

Das Missverhältnis zwischen Mythos und Alltag stellte für die Menschen einen 
schmerzhaften, mitunter unerträglichen Prozess dar. Sie reagierten darauf entwe­
der mit dumpfem Schweigen oder mit einem Schrei der Verzweiflung, im Wesent­
lichen natürlich mit Schweigen. Eine Frau beschrieb Kliment Vorošilov ihr unlös­
bares häusliches Dilemma folgendermaßen: „Verfluchen konnte ich ihn [ihren 
Mann, O.L.] nicht, denn ich wusste nichts von seinem Verbrechen, bedauern 
konnte ich ihn nicht, er wurde ja von den Organen der Staatssicherheit ver­
folgt.“14

Das Überschreiten der Grenzen des mythologischen Bewusstseins setzte eine 
mühevolle Arbeit zur Entzauberung der sozialen Welt, zur Neubewertung zuvor 
unwiderlegbarer Einschätzungen und Urteile, im Endeffekt – zur Definition der 
eigenen Identität voraus. Das Material für diese Arbeit bestand vor allem aus 

12	Georges Balandier: Essai d’identification du quotidien. In: Cahiers internationaux de sociolo-
gie. Vol. 74, janvier – juin 1983, S. 5–12, hier S. 12.

13	Anri Lefevr [Henri Lefebvre]: Povsednevnoe i povsednevnost’. In: Sociologičeskoe obozrenie. 
2007. T. 6. Nr. 3, S. 33–36, hier S. 34.

14	Vinogradova an Vorošilov, 23. Juli 1956. PermGANI, f. 641/1, op. 1, d. 14880, l. 114–115.



286    Oleg Lejbovič

aktuellen persönlichen Erfahrungen, die auch Reminiszenzen aus dem früheren 
Leben, dem historischen Gedächtnis – unter anderem an den Krieg – beinhalte­
ten.

Widersprüchliche Urteile über den zurückliegenden Krieg sind in Dokumenten 
zu finden, die persönliche Streitigkeiten und Gruppenkonflikte in isolierten, von 
gegenseitigen Verdächtigungen und Vorurteilen durchdrungenen provinziellen 
Gemeinschaften der späten Stalinära widerspiegeln.

Eine Quelle alternativer Sichtweisen auf den Krieg ist unserer Ansicht nach der 
Konflikt zwischen der großen sowjetischen Mythologie und der nicht mit ihr 
übereinstimmenden alltäglichen Praxis. Dieser Konflikt war Ausdruck des Gegen­
satzes zwischen den kleinen Gemeinschaften und der großen Gesellschaft.

Leben mit den Deutschen

Im großen sowjetischen Mythos vom Krieg nahmen die Deutschen einen wichti­
gen Platz ein. Sie verkörperten die feindliche Macht: Werwölfe, die nur so taten, 
als seien sie Menschen, ein Mittelding zwischen Vampiren und seelenlosen Appa­
raten bzw. Mordwaffen. „Feindnation“, „Mörderstaat“ – so wurde der Gegner von 
der sowjetischen Ideologie bezeichnet, die nicht nur den Rassegedanken, sondern 
auch die Idee des „Vernichtungskrieges“ von der nationalsozialistischen Propa­
ganda übernahm.15

In den Kriegsjahren machten die lokalen Behörden keinen besonderen Unter­
schied zwischen den Soldaten der Wehrmacht und den Sowjetbürgern deutscher 
Herkunft, also den von den Wehrkommandos für die Arbeit im Hinterland mo­
bilisierten Angehörigen der Arbeitsarmee. Bezeichnend ist hier die Haltung des 
Sekretärs des Gebietskomitees der VKP(b) in Molotov, Nikolaj Gusarov, der für 
einen verurteilten Bauleiter eintrat: „Er wurde beschuldigt, die Arbeiter in untrag­
bare Wohn- und Lebensverhältnisse gebracht zu haben. In Wirklichkeit jedoch 
handelte es sich nicht um sowjetische Arbeiter, sondern um Deutsche – um Um­
siedler aus der Republik der Wolgadeutschen, die in ihrer absoluten Mehrheit 
Feinde des Sowjetstaates waren. […] Die Untersuchungsorgane und das Gericht 
verlangten von Trusov die Schaffung von privilegierten Bedingungen für die 
deutschen Volksfeinde.

Der Oberste Gerichtshof der RSFSR hat den politischen Charakter dieses Ver­
fahrens nicht erkannt, vielmehr bezichtigte die stellvertretende Vorsitzende des 
Obersten Gerichtshofs, Gen. Pašutina, in ihrem Schreiben den Gen. Chlopin der 
politischen Dummheit. In dem Schreiben der Gen. Pašutina wird angeführt, dass 
die im Lager befindlichen Deutschen nicht wegen Staatsverbrechen oder anderer 
besonders gefährlicher Delikte verurteilt wurden und daher keine Feinde der So­
wjetmacht seien. Diese Behauptung ist unwahr.

15	Evgenij Dobrenko: „Grammatika boja – jazyk batarej“. In: Volga. 1993. Nr. 12, S. 132–149, hier 
S. 147.



Die ungeschriebenen Memoiren    287

Der absolute Großteil dieser Deutschen ist dem Sowjetstaat gegenüber ausge­
sprochen feindlich eingestellt und betreibt offene Sabotage, wovon ich mich bei 
meinem Besuch im Lager selbst überzeugen konnte.“16

Zehn Jahre später hielt der Sohn von Nikita Chruščev die Deutschen immer 
noch für „besiegte Feinde“.17 Das mythologische Bewusstsein verfügt über kein 
Zeitgefühl. Das Gestern, Heute und Morgen verschmelzen zu einem einheitlichen 
Ganzen. In der offiziellen Mythologie waren die Deutschen stets Feinde; im 
13. Jahrhundert – zur Zeit Aleksandr Nevskijs, im 19. Jahrhundert – in der Epo­
che Lev Tolstojs und natürlich nach dem Krieg. Und der Krieg war immer noch 
nicht zu Ende. Die Organe des Ministeriums für Staatssicherheit im Gebiet Molo­
tov fahndeten auch 1952 noch nach Agenten der Abwehr und der Gestapo; sie 
interessierten sich nicht für „die aktuelle Spionage und namentlich für den ame­
rikanischen und den englischen Geheimdienst“, wie ein verantwortlicher Partei­
funktionär seinen Chef wissen ließ.18

Auch die Staatspolitik wurde im Einklang mit dem Mythos betrieben, vor al­
lem in Bezug auf die Sowjetdeutschen, die auf ewig in den Ortschaften für die 
Sonderumsiedler eingesperrt waren. „,Sonderumsiedler‘ – das ist kein Titel, son­
dern ein Terminus, der die von den Regierungsorganen für bestimmte Kategorien 
der Bevölkerung festgelegte Begrenzung der Siedlungsorte angibt“, erläuterte der 
Leiter der Politabteilung der Hauptverwaltung Lager des Ministeriums für Innere 
Angelegenheiten (GULag MVD) seinen Untergebenen.19

Für die „Termini“ wurden Berufsverbote eingeführt, vor allem für Lehrer, Staats­
beamte, Wissenschaftler und andere. Darüber hinaus wurden von den amtlichen 
Stellen Maßnahmen ergriffen, um den Abstand zwischen den Sonderumsiedlern 
und der lokalen Bevölkerung zu wahren. Das ging so weit, dass Ehen zwischen 
ihnen verboten wurden, zumindest für Parteimitglieder. Frauen, die sich nicht 
daran hielten, wurden aus der VKP(b) ausgeschlossen. So leitete 1953 das Büro 
des Stadtkomitees der VKP(b) in Berezniki ein Disziplinarverfahren gegen eine 
36-jährige Verkäuferin in einem Theater ein. Hier Auszüge aus dem Protokoll:

„Die in Borovsk wohnhafte Genossin V. ging kurze Zeit nachdem ihr Mann im Kampf gegen die 
deutschen Invasoren für die Heimat gestorben war, eine Ehe ein. Sie ließ sich 1946 standesamt­
lich mit G., einem Sonderumsiedler deutscher Nationalität, trauen. Zum gegenwärtigen Zeit­
punkt hat sie drei Kinder, eines aus erster Ehe und zwei aus ihrer Verbindung mit G.

Die Gen. V. zog 1947 aus der Stadt Borovsk nach Berezniki und verhält sich als Kommunistin 
innerhalb des Kollektivs nicht richtig. Sie sagt, ihr Mann G. sei besser als irgendein russischer 
Iwan und hat durch ihr Verhalten mehrfach den Unmut des Kollektivs auf sich gezogen. […].

16	Gusarov an Goljakov [Kopie, getipptes Manuskript], 26. Nov. 1942. PermGANI, f. 105, op. 8, 
d. 150, l. 180–181.

17	Sergej Chruščev: Nikita Chruščev. Reformator. Moskva 2010. 
18	Rjazanov an Prass, 8. Feb. 1952. PermGANI, f. 105, op. 18, d. 205, l. 118.
19	Antwort des Leiters der Politabteilung der Hauptverwaltung Lager des Ministeriums für In-

nere Angelegenheiten der UdSSR (GULag MVD SSSR), P.S. Bulanov, an den Leiter der Polit-
abteilung Širokstroj des MVD SSSR, A.P. Drygin, auf die Anfrage zur Aufhebung der Sonder-
siedlung einer Personengruppe deutscher Nationalität, 21. Nov. 1946, Moskva. PermGANI, 
f. 1882, op. 1, d. 67, l. 201.



288    Oleg Lejbovič

,Man hat mich beschuldigt, mit einem Deutschen zusammenzuleben begonnen zu haben und 
mich aus der Partei ausgeschlossen. Ich habe mich 1946 standesamtlich mit G. trauen lassen, der 
der deutschen Nationalität angehört und lebe seit dieser Zeit mit ihm zusammen. Es geht uns 
gut, mein Mann spricht überhaupt nicht Deutsch und war keinerlei Repressionen ausgesetzt. 
Ich selbst bin in Berezniki aufgewachsen. Dort habe ich auch gearbeitet. Ich war in einer Kin­
derkrippe tätig und wurde aufgrund meiner fehlenden Bildung entlassen. In der Folgezeit be­
kam ich nur positive Beurteilungen. Es tut mir weh, dass man mir etwas unterstellt, was gar 
nicht so war.‘
,Ihr Mann ist 1945 in der sowjetischen Armee gefallen?‘
,Ja.‘
‚Und Sie haben 1946 einen Deutschen geheiratet?‘
‚Ja.‘
‚Wie schätzen Sie das selbst ein?‘
‚Ich denke, dass die Parteiorganisation sich mir gegenüber nicht richtig verhalten hat. Mein 
Mann ist kein Deutscher, sondern Russe.‘
‚Er wurde aber als Deutscher nach Borovsk deportiert und unterliegt bis heute der Sondererfas­
sung. Die Deutschen haben Ihren Mann umgebracht und Sie sind der Ansicht, dass Ihr Verhal­
ten richtig war?‘
‚Warum wird diese Frage erst jetzt gestellt? Früher wurde doch darüber gar nicht gesprochen. 
Jetzt habe ich drei Kinder. Wo soll ich sie denn hintun?‘
‚Warum verhalten Sie sich gegenüber dem Kollektiv und Ihrer Umgebung so herausfordernd?
Schweigt. […].

Die Gen. V. hat ihr Verantwortungsgefühl für die Partei verloren und erklärt, dass sie nicht mit 
einem russischen Iwan leben will, der ständig trinkt und Frau und Kinder schlägt, es sei besser, 
mit einem Deutschen zu leben.

Als im Parteibüro und auf der Parteiversammlung über die Frau gesprochen wurde, verurteilten 
die Kommunisten ihr Verhalten scharf und kamen zu dem Schluss, dass ihre Handlungsweise 
mit dem Charakter eines Parteimitglieds nicht vereinbar ist. Sie hat, nachdem die Deutschen ih­
ren Mann umbrachten, ihre Existenz mit einem deutschen Umsiedler verknüpft und war stolz 
darauf. Sie wurde einstimmig aus der Partei ausgeschlossen. […]

Der Beschluss der Parteiorganisation für Handel vom 28. Mai 1953 wird aufgehoben. Für nicht­
parteimäßiges Verhalten und Ignorieren der öffentlichen Meinung wird Aleksandra Gavrilovna V., 
Mitglied der KPdSU seit April 1940, ein strenger Verweis mit Eintrag in die Karteikarte erteilt.“ 20

Im Juli 1953 war ein Deutscher für die Mitglieder des Parteibüros immer noch 
ein Feind. Und dieses Gefühl wurde von den niedrigen Mitarbeitern der Verwaltung 
mit den verantwortlichen Parteifunktionären geteilt: „Der Chef des Forstreviers von 
Dal’nij Tyrym, Strokač, antwortet auf die Frage der Sonderumsiedler, wann sie die 
Lebensmittelkarten einlösen könnten: ‚Man wird euch die Lebensmittelkarten nicht 
einlösen, Gräber könnt ihr euch graben, solange der Boden noch nicht gefroren 
ist.‘“21 Ein Abteilungsleiter in einem Chemiewerk sprach es klar aus: „Man muss 
diesen Deutschen harte Arbeiten geben. Wäre ich auch nur für einen Tag Führer 
unseres Landes, würde ich den Befehl geben, alle Deutschen zu erschlagen.“22

20	Aus dem Protokoll der Sitzung des Büros des Stadtkomitees der KPdSU Berezniki über das 
„nichtparteimäßige“ Verhalten von A.G. Vagina, die eine Ehe mit einem deutschen Sonder-
umsiedler einging. 21. Juli 1953, Berezniki, Gebiet Molotov. In: Oleg Lejbovič, Michail Nečaev 
(Hrsg.): Nemcy v Prikam’e. XX vek. T. 1. Kn. 1. Perm’ 2006, S. 338–339.

21	Gavrilov an Liberskij, 24. Okt. 1947. PermGANI, f. 105, op. 13, d. 149, l. 251–252, hier 251.
22	Sonderbericht des Leiters der Stadtabteilung Berezniki des Ministeriums für Innere Angele-

genheiten an die Sekretärin des Stadtkomitees der VKP(b), Z.P. Semenova, über die falsche 
Verwendung deutscher Umsiedler zur Arbeit in städtischen Betrieben und die Einschrän-



Die ungeschriebenen Memoiren    289

In der täglichen Praxis kam es beim „deutschen Thema“ jedoch zu einem Um­
denken. Im Gebiet Molotov wurden Kriegsgefangenenlager und Wohnsiedlungen 
für Sonderumsiedler und internierte Deutsche eingerichtet. Für den Wahlkampf 
1946 wurden in den Sondersiedlungen deutschsprachige Agitatoren gebraucht. 
Die Stadtkomitees beauftragten damit Angehörige der Arbeitsarmee, die der Par­
tei angehörten. Der Sekretär des Gebietskomitees der VKP(b) spottete diesbezüg­
lich: „Anscheinend gibt es in den Städten Polovinka, Solikamsk und Krasnokamsk 
zu wenige Russen.“23 Wie sich schnell herausstellte, gab es in Wirklichkeit zu we­
nige Angehörige der Titularnationalität, die Deutsch konnten.

Übrigens galt dies auch für die Arbeit an den Schulen. Die für Bildung zustän­
digen Bezirksabteilungen zogen für den Unterricht an Dorfschulen Deutsche her­
an und ignorierten damit die Verbote der Organe des Ministeriums für Innere 
Angelegenheiten und des Ministeriums für Staatssicherheit.24

Die offizielle Haltung wurde in der täglichen Routine der Amtsträger einer 
Korrektur unterzogen. Der enge Kontakt innerhalb der kleinen Siedlungen führte 
zum Aufbau inoffizieller Verbindungen zwischen Bewachern und Bewachten. Der 
Leiter der Bezirksabteilung des Ministeriums für Innere Angelegenheiten konnte 
seinen neuen Freunden gegenüber große Nachsicht walten lassen  – bis hin zur 
Verletzung seiner Amtspflicht: Unterdrückung der Daten zu einem flüchtigen An­
gehörigen der Arbeitsarmee, einem guten Bekannten und Legung einer falschen 
Spur – irgendwohin in das Gebiet Charkov.25 Dieser Fall wäre wohl kaum akten­
kundig geworden, hätte er nicht in einem tragischen Streit der beiden Freunde 
geendet. Der Flüchtige brachte seinen Beschützer um. Offiziell wurde mitgeteilt, 
dass „Gen.  Usanov ein Opfer seines Leichtsinns und der schlechten operativ-
tschekistischen Arbeit seiner Amtskollegen wurde“.26

In den großen Industriebetrieben arbeiteten Tausende Deutsche, unter ihnen 
auch Kriegsgefangene, Seite an Seite mit ihren russischen Kollegen. Die Orthodo­
xen der Partei mahnten zur Vorsicht: „In unserer Fabrik arbeiten über 2000 repa­
triierte Deutsche. Dies verpflichtet uns zur besonderen Wachsamkeit, wobei diese 
bei einigen Führungskräften nicht vorhanden ist. Die Deutschen sind als Bewacher 
des Werksbüros tätig. Die Haushaltshilfe des Direktors ist ebenfalls Deutsche. Da­
mit muss unverzüglich Schluss sein.“27 Man sprach auf Versammlungen und fasste 

kung ihrer Rechte, 6. Jan. 1950, Berezniki, Gebiet Molotov. In: Lejbovič, Nečaev (Hrsg.), Nemcy 
v Prikam’e, S. 321.

23	Stenogramm des 22. Plenums des Gebietskomitees der VKP(b) vom 23.–24. Dez. 1946, 1. Perm-
GANI, f. 105, op. 12, d. 16, l. 17.

24	Vgl. den informatorischen Bericht Nr. 17 vom 4. Mai 1948. PermGANI, f. 105, op. 14, d. 204, 
l. 30–31, hier l. 30.

25	Vgl. die Protokolle der Parteiversammlung der Parteiorganisation der Gebietsverwaltung 
Molotov des Ministeriums für Innere Angelegenheiten vom 29. Jan.–17. Dez. 1953. PermGANI, 
f. 1624, op. 3, d. 77, l. 81.

26	Protokoll der Parteiversammlung der Parteiorganisation der Gebietsverwaltung Molotov des 
Ministeriums für Innere Angelegenheiten vom 23. Juli 1953. PermGANI, f. 1624, op. 3, d. 77, 
l. 60.

27	Information an das CK VKP(b) Molotov vom 26. Aug. 1947. PermGANI, f. 105, op. 13, d. 141, 
l. 76–80, hier l. 76–77.



290    Oleg Lejbovič

die entsprechenden Beschlüsse, aber es blieb alles beim Alten. Die Deutschen stell­
ten einen beträchtlichen Teil der Arbeitskräfte; es war niemand da, sie zu ersetzen 
und so musste man sich um sie kümmern. Der Sekretär des Gebietskomitees der 
VKP(b) forderte das Ministeriums für Innere Angelegenheiten mit Nachdruck auf, 
die Verpflegungsnormen für die Kriegsgefangene zu erhöhen: „Im Laufe eines 
achtstündigen Arbeitstages verbraucht jeder Kriegsgefangene im Durchschnitt 
3500–4000 Kalorien, erhält aber faktisch bei oberirdischen und diversen unterirdi­
schen Arbeiten (außer der Gruppe der Hauer) 2300 bis 2500 Kalorien pro Tag.

Mit Anbruch des harten Winters unter den Bedingungen des rauen Kontinen­
talklimas des Urals werden die Kriegsgefangenen bei der harten Arbeit noch mehr 
degenerieren.

Um die Kriegsgefangenen als Arbeitskräfte zu erhalten, ersucht Sie das Gebiets­
komitee der VKP(b) Molotov, eine Erhöhung der Grundverpflegungsnormen für 
die bei diversen oberirdischen und unterirdischen Arbeiten beschäftigten Kriegs­
gefangenen des Lagers Nr. 207 zu gestatten.“28 Umsonst. Das Ministerium für In­
nere Angelegenheiten erteilte eine abschlägige Antwort: „Eine Zuteilung von Le­
bensmitteln für die zusätzliche Verpflegung der im Lager Nr. 207 des MVD Befind­
lichen durch das MVD SSSR kann ohne Regierungsbeschluss nicht erfolgen.“29 Da 
griffen die Kriegsgefangenen zu anderen Mitteln, stahlen in den Fabriken, was sie 
konnten und verkauften oder tauschten es gegen Lebensmittel. In Krasnokamsk 
hielt eine Patrouille zwei ehemalige Angehörige der Wehrmacht auf, die einige Wo­
chen lang auf dem lokalen Markt mit gestohlenen Schulheften gehandelt hatten. 
„Insgesamt […] wurden bis zu 9000 Stück Hefte entwendet und verkauft“, berich­
tete der Militärstaatsanwalt dem Sekretär des Gebietskomitees Molotov.30 Bekannt­
lich bringen gemeinsame Praktiken die Menschen einander näher und führen zu 
neuen Einschätzungen. „Ist es nicht Zeit für Slawen und Deutsche, richtige Freun­
de zu werden (,diplomatische Freundschaft ausgeschlossen‘)“, fragt der Parteijour­
nalist Michail Danilkin.31 Sie waren ja auch ehrenwerte Leute und ihre technischen 
Geräte waren gut. Im Lauf des ersten Nachkriegsjahrzehnts kämpften die Parteior­
gane und mit ihnen die Gerichtsinstanzen gegen die „Kriecherei gegenüber der 
deutschen Technik“. Die Frontsoldaten dachten an die Staubsauger zurück und 
lobten die deutschen Waffen; ehemalige Kriegsgefangene behaupteten, „dass das 
Volk in Deutschland besser lebt, als in der Sowjetunion“ usw.32

Man kann feststellen, dass in der alltäglichen Praxis der Zusammenarbeit mit 
den Deutschen, vor allem mit den Sowjetdeutschen, aber auch mit den Kriegsge­
fangenen, die mythologischen Vorstellungen von den „Fritzen“ als Mörder, Diebe, 

28	Chmelevskij an Berija, 04. Nov. 1947. PermGANI, f. 105, op. 13, d. 149, l. 255.
29	Kruglov an Berija, 23. Okt. 1947. PermGANI, f. 105, op. 13, d. 149, l. 254.
30	Der Militärstaatsanwalt der Streitkräfte des MVD an den Sekretär des Gebietskomitees, Piga-

lev, 30. Dez. 1947. PermGANI, f. 105, op. 14, d. 136, l. 1–3, hier l. 2.
31	Michail Danilkin: Sokrovennye mysli. Zapisnaja kniga. Auszüge.[Kopie, Manuskript]. Perm-

GANI, f. 641/1, op. 1, d. 9925. T. 3, l. 31–41, hier l. 39.
32	Abschlussbericht in der Archiv-Ermittlungssache Nr. 2005 gegen Iščenko, […] Juni  1954. 

GAPK, f. r1366, op. 1, d. 755, l. 103–106, hier l. 104.



Die ungeschriebenen Memoiren    291

Scheusale und generell  – als Erbfeinde, zerstört wurden. Die offizielle Rhetorik 
wurde beibehalten, ihr Inhalt jedoch dem gesunden Menschenverstand angepasst: 
Ja, die Deutschen sind Faschisten, aber Johann oder Heinrich sind gute Arbeiter 
und ganz anständige Leute. Vielleicht haben sie es faustdick hinter den Ohren, 
aber sie sind nicht so schlimm und genauso bedürftig wie wir.

Territoriale Gemeinschaften in einer traumatischen 
Situation

Die Not war das Schlüsselthema für das kollektive Überleben der Großen Gesell­
schaft, in diesem Fall der Oblast Molotov (heute Region Perm’), einem Verwal­
tungsgebilde im Westural. Im Januar 1947 betrug die Einwohnerzahl der Oblast 
laut Berechnung 2 134 800 Personen, die sich beinahe zu gleichen Teilen auf länd­
liche und städtische Siedlungen im Verhältnis 46:54 verteilten.33

Diese Gesellschaft war keineswegs homogen – weder hinsichtlich ihrer rechtli­
chen, noch ihrer sozialen oder sprachlichen Voraussetzungen. Zu ihr zählten ne­
ben den Stammarbeitern die Sonderumsiedler, ihr gehörten neben den Kolchos­
bauern auch die „Ukazniki“ an. Auf den Baustellen hörte man Russisch, Ukrai­
nisch, Moldawisch und Estnisch. Auf den Märkten verkauften Frauen aus der 
Gegend unter der Hand rare Papirossy, daneben handelten kriegsgefangene Deut­
sche verstohlen mit ihren Basteleien. Alle diese Menschen standen unter der Be­
obachtung zahlreicher Parteisekretäre, Lagerleiter, Hausmeister, Hausverwalter, 
Barackenältester, Meister und Nachbarn. Das war eine Gesellschaft, in der die Un­
terschiede zwischen öffentlichem und privatem Leben aufgehoben waren. In die­
ser Kultur wurde Offenheit als Tugend betrachtet  – entweder die zwangsweise, 
wie in den kasernenähnlichen Baracken, oder die freiwillig praktizierte – in den 
Gemeinschaftswohnungen. „Wir machen unsere Zimmertür nie zu, sie sind im­
mer offen“, rechtfertigte sich ein der ehelichen Untreue verdächtigter Offizier des 
Innenministeriums vor seinen Parteigenossen. „Und die Nachbarn sehen unser 
ganzen Leben.“34

Ungeachtet aller Bemühungen waren die Staatsorgane jedoch nicht in der Lage, 
eine zufriedenstellende Kontrolle über das tägliche Tun und Treiben der Bürger 
zu gewährleisten, das ständig von den sozialistischen Normen abwich. Die Proto­
kolle der Parteiversammlungen, der Schriftverkehr zwischen den Behörden und 
die Kontrollberichte sind voller Meldungen über diese Abweichungen: Saufgelage, 
Gewalt, Bagatelldiebstähle usw. Im Laufe der langen Nachkriegsjahre gelang es 
den lokalen Behörden nicht, mit der Welle der Kriminalität fertigzuwerden, dar­
unter auch innerhalb der Angehörigen der Streitkräfte.

33	Tridcat’ let. Statističeskij sbornik po razvitiju chozjajstva oblasti za 1917–1947 gg. 25. Okt. 1947. 
PermGANI, f. 105, op. 13, d. 175, l. 54.

34	Protokoll Nr. 10 der Sitzung des Parteibüros der Gebietsverwaltung Molotov des Ministe
riums für Innere Angelegenheiten vom 14. Febr. 1956. PermGANI, f. 1624, op. 1, d. 130, l. 40–49, 
hier l. 40–41.



292    Oleg Lejbovič

Ein durch den Wodka völlig übergeschnappter Fahndungsbeamter der sowjeti­
schen Spionageabwehr „Smersch“ der Stadtabteilung Berezniki des Ministeriums 
für Innere Angelegenheiten „schoss am 1. Mai 1947 von einem Dachboden aus 
mit einem Kleinkalibergewehr auf ein Agitationsfahrzeug, tötete im Wageninne­
ren die 13-jährige Pionierin und Schülerin der 5. Klasse Kotel’nikova und fügte 
dem Mitglied der VKP(b) Kogan sowie dem 7-jährigen Jungen Drobinin Verlet­
zungen zu“, wofür er von einem Militärtribunal zu 25 Jahren Freiheitsentzug ver­
urteilt wurde.35

Die Soldaten des im Dorf Levšino am Rand von Perm’ einquartierten Verban­
des terrorisierten die friedliche Bevölkerung über Jahre. „In der Nacht kommen 
die Armeeangehörigen in das Wohnheim der Mädchen oder verschaffen sich ge­
waltsam Zutritt, häufig in betrunkenem Zustand, wo sie Vergewaltigungen, Aus­
schreitungen aller Art, Flegeleien und Diebstähle begehen. […]

Sie rauben die Wohnungen der Bürger aus, fahren mit Autos oder Fuhrwerken 
mit großer Geschwindigkeit ziellos an Orten herum, an denen sich viele Menschen 
aufhalten, wodurch es zu Unfällen kommt und Bürger überfahren werden.“36

Das war eine Gesellschaft, die in einer Atmosphäre des Hasses erzogen worden 
war, verbittert durch den Krieg und die vorhergehenden Jahrzehnte der sozialen 
Konflikte. Als Hauptmerkmal der sowjetischen Kultur (nicht nur der Literatur) 
kann eine „scharfe Begradigung des Farbspektrums“ gelten.37 In dieser Welt gab 
es keine Abstufungen zwischen der schwarzen und der weißen Halbkugel. Ihre 
Sprache strotzte vor Drohungen, Invektiven, Beschuldigungen und Aufrufen zur 
Zerstörung. Die Worte standen im Einklang mit den Taten.

Das Gebietskomitee der VKP(b) musste sich mit einem anonymen Schreiben 
auseinandersetzen, der aus einer Fabrik in Dobrjanka gekommen war. Sein Autor 
zeigte sich „aufs Äußerste“ empört über die „Hitlermethoden, mit denen die Ar­
beiter in unserer Fabrik misshandelt werden“. Arbeiter, die gegen die Disziplin ver­
stießen „steckte man in den Karzer, wo sie geschlagen wurden und ihre Arbeitsfä­
higkeit verloren“. Die gesamte Betriebsverwaltung wusste von diesen Methoden 
und verwendete sie als Mittel zur Aufrechterhaltung der Disziplin. Denjenigen, die 
dagegen verstießen, wurde gedroht, sie der Wachmannschaft zu übergeben. Dort 
werde man es ihnen schon zeigen. Auf dem Schreiben hat sich ein Vermerk des 
stellvertretenden Sekretärs des Gebietskomitees für Schwarzmetallurgie erhalten, 
laut dem die Sache der Vergangenheit angehöre und der Schuldige bestraft worden 
sei. „Der Direktor der Fabrik in Dobrjanka, Gen. Veršinin und der Parteiorganisa­

35	Information über die mangelhafte Arbeit der Stadtabteilung des MVD im Kampf gegen die 
Kriminalität, 1947 [undatiert]. PermGANI, f. 105, op. 14, d. 137, l. 37.

36	Der Leiter des Milizreviers Nr. 6, Utkin, an Rabotkin. Schriftlicher Bericht über die Ausrau-
bung von Bürgern, Vergewaltigungen und Ausschreitungen, Flegelei, Verstöße gegen die Ver-
kehrsregeln und Störung der öffentlichen Ordnung, die von Soldaten der in der Gegend des 
Hafens von Levšino stationierten Verbände begangen wurden. 21. Febr. 1950, Molotov. Perm-
GANI, f. 105, op. 16, d. 212, l. 44–46, hier l. 43.

37	Evgenij Dobrenko: „Grammatika boja – jazyk batarej“. In: Volga. 1993. Nr. 11, S. 151–172, hier 
S. 151.



Die ungeschriebenen Memoiren    293

tor des CK der VKP(b) haben uns mitgeteilt, dass sie vom Verprügeln und Ein­
sperren der Arbeiter durch die Wachmannschaft nichts gewusst hätten.“38

Der Großteil der in der Nachkriegszeit lebenden Menschen akzeptierte das von 
der Staatsmacht geschaffene, mythologische Bild von der Welt: Wir sind von Fein­
den umgeben, die sich hinter verschiedenen Masken verbergen: des Schlossers und 
Nachbarn, des Generals auf dem Bild, des Fabrikdirektors im Vorstand. „Denn 
wenn jemand vor Kriegsbeginn gesagt hätte: Die gefeierten, mit zahlreichen Orden 
verzierten Personen (Smuškevič, Pavlov) sind Halunken und Verräter, […] wäre 
ein solcher Wagehals wahrscheinlich zum Volksfeind erklärt worden und man hät­
te mit ihm nach allen Regeln der Abrechnungskunst abgerechnet“, mahnte der Lo­
kaljournalist zur Wachsamkeit gegenüber der Obrigkeit und den Parteiorganen.39 
Irgendjemand musste es doch sein, der die Produktionspläne torpedierte, die 
Stalinschen Ziele nicht erfüllte, die jungen Leute vom rechten Weg abbrachte, sie 
dazu zwang, zu trinken und innerhalb zweier Jahre dreimal zu heiraten?

„Terent’ev, ein Student im sechsten Semester […] an unserem Institut, hat mir 
gesagt, dass unsere Sowjetunion von zwei Millionen Spionen und versteckten Fein­
den unseres sozialistischen Staates überschwemmt sei“, schrieb ein Student einer 
der Hochschulen der Oblast an die Zeitung „Pravda“. „Ich glaube ihm ganz und 
gar hinsichtlich des Umstandes, dass ihre Tätigkeit derzeit sowohl in den Städten 
als auch auf dem Land darauf gerichtet ist, das Bewusstsein der Menschen unter 
dem Deckmantel des neuen Fortschritts in Richtung Bourgeoisie umzuwandeln.“40

Mit dem Glauben an die Feinde ging eine Sehnsucht nach sozialer Gerechtig­
keit einher, die  – wie damals in den Zeitungen und den Parteiprotokollen ge­
schrieben wurde  – ständig von bestimmten Personen verletzt wurde, darunter 
auch von leitenden Funktionären. Tatsächlich war die Gesellschaft streng vertikal 
strukturiert. Diejenigen, die durch den Willen des Staates effektive Machtfunktio­
nen erhielten, nutzten diese nach eigenem Ermessen. Einige zwangen ihre Unter­
gebenen zu sexuellen Dienstleistungen: Die Mädchen aus der Fabrik Nr. 260 be­
schwerten sich beim Parteikontrolleur über den Fabrikleiter: „Man hat uns Kos­
tüme versprochen und Seidenstoffe, aber sie haben uns nichts gegeben. Wir waren 
zwei Tage bei ihnen. Die wurden als Arbeitstage eingetragen.“41 Andere zogen sie 
zu hauswirtschaftlichen Zwecken heran. So mussten Arbeiter für den Direktor 
der Fabrik Nr. 749 „Salz sieden und es verkaufen. Das Geld lieferten sie an ihn 
ab.“42 Wieder andere teilten Mangelwaren und die entsprechenden Bezugsscheine 
unter sich auf. Letzteres ärgerte die Menschen am meisten.

38	An Gusarov und Andreev [anonymer Brief], 7. Juni 1945. PermGANI, f. 105, op. 11, d. 154, 
l. 69–69 Rücks.

39	Michail Danilkin: Otvet moim obviniteljam. PermGANI, f. 641/1, op. 1, d. 9925. T. 3, l. 11–29, 
hier l. 15.

40	I.P. Noskov an die „Pravda“, 23. Febr. 1953. [Kopie, getipptes Manuskript]. PermGANI, f. 105, 
op. 20, d. 178, l. 2–7, hier l. 5.

41	Notizblockaufzeichnungen, 1945 [undatiert]. PermGANI, f. 1, op. 45, d. 58, l. 35–45, hier l. 42.
42	Information über die Durchführung von Parteiversammlungen zu den Ergebnissen des 

20. Parteitages der KpdSU, Molotov, April 1956 [undatiert]. PermGANI, f. 105, op. 23, d. 114, 
l. 61–79, hier l. 74.



294    Oleg Lejbovič

Als Ausgangspunkt der sozialen Spannungen, die den Widerspruch zwischen 
dem Alltag und der großen sowjetischen Mythologie ständig abbildeten, können 
das Streben nach Gleichmacherei und die dem Rang entsprechenden Privilegien 
beim Zugang zu den lebensnotwendigen Ressourcen ausgemacht werden: Lebens­
mittel, Kleidung, Schuhe, Wohnungen und medizinische Versorgung.

Im kollektiven Bewusstsein dominierte die Idee der ehrlichen Armut. Jemand, 
der sich von seinen Dorfgenossen oder einfach von seinen Nachbarn durch einen 
erhöhten Konsum abhob, machte sich verdächtig: in Bezug auf Diebstahl und 
hinsichtlich seines Sowjetpatriotismus. Der Gebietsstaatsanwalt teilt dem Gebiets­
komitee mit, dass der kaufmännische Direktor eines Betriebes nach Meinung der 
Arbeiter auf zu großem Fuß lebe und obwohl man ihm keine Unregelmäßigkei­
ten nachweisen kann, erregt er „politisches Misstrauen“. Und das umso mehr, als 
der Mann bereits einmal nach Paragraph  58 verurteilt wurde und „von keiner 
einzigen Instanz in diesem Amt bestätigt worden war, einschließlich des Gebiets­
komitees der VKP(b)“.43 Diese Überlegung kann wohl kaum als ideologisches 
Konstrukt betrachtet werden, eher als instinktives Spiegelbild einer unerträgli­
chen Armutssituation im kollektiven Bewusstsein.

Laut einem vom Gebietskomitee der VKP(b) Molotov im Spätherbst 1949 an 
das Zentralkomitee übermittelten Bericht, kaufte jeder Durchschnittsbewohner 
der Oblast im Verlauf von acht Monaten des betreffenden Jahres im staatlichen 
Handel sieben Kilogramm Zucker, 2,23 Kilogramm Fleisch und Fleischprodukte 
bzw. 900 Gramm Fett und gab an den Ladenkassen ungefähr 80 Rubel pro Monat 
aus.44 Der Nahrungsmangel hatte tragische Folgen.

In einem offiziellen Schreiben informierte der Gesundheitsminister der RSFSR 
den Sekretär des Gebietskomitees „über die überaus hohe Kindersterblichkeit in 
der Oblast Molotov“ und nannte entsprechende Daten: In der ersten Jahreshälfte 
1947 seien von 100 neugeborenen Kindern 16 verstorben, 1948 seien es 15 gewe­
sen. In den Sommermonaten hätten sich die Kennzahlen verschlechtert. Im Juli/
August 1948 seien von 100 Neugeborenen 26 Säuglinge verstorben.45

Die Situation wurde dadurch verkompliziert, dass die Rivalitäten nach unter­
schiedlichen Regeln ausgetragen wurden – nach hochoffiziellen, öffentlich aner­
kannten (Arbeitsergebnisse, Kriegsverdienste, gesellschaftliche Position) und nach 
obskuren Prinzipien, die damals mit dem Wort „Vetternwirtschaft“ abgestempelt 
wurden (abhängig von der Reichweite der sozialen Netze und den Möglichkeiten, 
die sich aufgrund der Amtsstellung auftaten).

Als weiterer Ausgangspunkt von sozialen Spannungen kann die für die Nach­
kriegszeit typische Ambivalenz der sozialen Status betrachtet werden. Wir sprechen 

43	Kuljapin an Pigalev, 6. Dez. 1948. GAPK, f. r1366, op. 1, d. 149, l. 91–92.
44	Material zum Bericht des Gebietskomitees an das CK der VKP(b): Daten und Angaben zu 

Fragen der Entwicklung der Landwirtschaft, des Bauwesens, des Handels, der Ideologie, des 
Gesundheitswesens, der Arbeit der lokalen Parteiorgane, des Apparates des Gebietskomitees, 
der Sowjets der Deputierten der Werktätigen u. a. 1949 [undatiert]. PermGANI, f. 105, op. 15, 
d. 142, l. 57.

45	Beleckij an Chmelevskij, 27. Dez. 1948. PermGANI, f. 105, op. 14, d. 130, l. 18.



Die ungeschriebenen Memoiren    295

hier von der Inkohärenz zwischen sozialem Prestige und sozialer Lage, die beson­
ders schmerzlich von Offiziersfamilien empfunden wurde. Aufgrund fehlenden 
Wohnraums sahen sich die Offiziere gezwungen, sich um Privatwohnungen anzu­
stellen, „alle, mitunter bedrückende Bedingungen anzunehmen, sich vor den Haus­
herren zu erniedrigen und alle möglichen Beleidigungen anzuhören“. In einer Ein­
gabe an den Kommandeur des Militärbezirks Ural schrieben die Offiziersfrauen, 
dass ihre Männer gezwungen seien, „bei Vlasov- und Bandera-Leuten um Kohle für 
die Unterkunft ihrer Familien zu bitten“. Sie selbst hätten „sich in Hausgehilfinnen 
[für] Hausherren und Scheuerfrauen verwandelt“.46 In diesem Fall ging es um die 
Definition der eigenen Identität: Wer bin ich? Die Frau eines sowjetischen Offiziers 
oder (und) Hausmädchen bei dubiosen Mitbürgern? Diese Frage stellten sich auch 
Menschen, die keineswegs privilegierten Gesellschaftsschichten angehörten.

„Wir wissen es selbst nicht, wofür wir gehalten werden, für Kriegsgefangene 
oder für Sträflinge“, sagte der repatriierte Meister eines holzverarbeitenden Be­
triebes zu seinen Arbeitskollegen. „Wenn sie uns das Wahlrecht gäben, würde das 
bedeuten, dass wir Sowjetbürger für sie sind.“47

Die Ambivalenz der sozialen Status zeigte sich in ihrer Instabilität. Die etablier­
te soziale Ordnung war weder dauerhaft noch fest gefügt. Die rasch aufeinander­
folgenden ideologischen Kampagnen stellten frühere Errungenschaften in Frage, 
verkehrten Plus- in Minuszeichen und drohten, die entstandenen sozialen Bin­
dungen zu zerstören.48

Es ist anzunehmen, dass die gedrängten Wohnverhältnisse die Konflikte zwi­
schen einzelnen Personen und Gruppen zusätzlich verschärften. Die erzwunge­
nen Kontakte, die Unmöglichkeit, alleine zu sein, die zwangsläufige gegenseitige 
Kontrolle  – all das zusammengenommen versetzte die Menschen in einen Zu­
stand nervlicher Anspannung und ständiger Bereitschaft zur Randale; es kam zu 
unmotivierten Aggressionsausbrüchen. Die überfüllte Gemeinschaftswohnung, 
das Zimmer in der Baracke und die Fabrikskaserne stellten weder einen sozialen 
Rückzugsraum noch einen Ort psychologischer Entlastung dar, sondern generier­
ten vielmehr alle möglichen Konflikte.

Falsches Gedächtnis

Wenn die soziale Ordnung zerstört wird – entweder im Zuge einer ideologischen 
Kampagne oder unter der Einwirkung von Cliquenkonflikten bzw. in ähnlichen 

46	Der Leiter Rückwärtige Dienste des Militärbezirks Ural, Gardegeneralmajor Bugrov, an den 
Sekretär des Gebietskomitees der Oblast’ Molotov, 6. Aug. 1949. PermGANI, f. 105, op. 15, 
d. 187, l. 48–49 Rücks.

47	Kudrjavcev an Semenov. Memorandum über antisowjetische Äußerungen des feindlichen 
Elements während der Wahlvorbereitungen zum Obersten Sowjet der UdSSR, Stand: 23. Jan. 
1946. Solikamsk, 25. Jan. 1946. PermGANI, f. 1845, op. 7, d. 120, l. 17–20, hier l. 20.

48	Vgl.  Oleg Lejbovič: V gorode M. Očerki sozial’noj povsednevnosti sovetskoj provincii. 
Moskva 2008.



296    Oleg Lejbovič

Situationen – wird dabei auch die vorgegebene ideologische Realität in Frage ge­
stellt. Die scheinbar in den Tiefen des Bewusstseins begrabenen Erinnerungen an 
das Erlebte kommen erneut an die Oberfläche, es werden eigene Einschätzungen 
der Ereignisse und Personen vorgenommen und nicht sanktionierte Meinungen 
und Hypothesen geäußert, unter anderem über den Krieg.

In Konflikten zwischen Cliquen oder Personen ist das Thema des Krieges in 
unterschiedlichen Konnotationen präsent. Vornehmlich zur Stigmatisierung des 
Gegners als Kriegsgewinnler. „Er hat es verstanden, diese schwere Zeit zur drasti­
schen Vermehrung seines Wohlstandes zu nutzen“, wird ein Fabriksdirektor vom 
Parteijournalisten gebrandmarkt.49 Der Mitarbeiter einer Fahndungsstelle erstat­
tet Anzeige gegen seinen Vorgesetzten und spricht dabei Dinge an, die im öffent­
lichen Narrativ fehlen: „N.N. hat während seiner Zeit in der Armee der deutschen 
Bevölkerung Objekte aus Gold und Silber, Teppiche, Tischdecken, Anzüge und 
andere Wertsachen abgenommen, [er nahm 16 kg an Gegenständen aus Gold und 
Silber mit] und brachte ein neues Auto und die dazugehörigen Ersatzteile mit.

Die Verwaltung der Spionageabwehr bewilligte [ihm] einen Waggon für das 
,gehortete‘ Vermögen. Er übergab eigenhändig einen Antrag auf zwei Waggons 
und nahm so zwei Waggons an geraubtem Vermögen aus Deutschland mit.“50

Die Quintessenz all dieser Beschuldigungen ist in dem Sprichwort: „Der Krieg 
macht manchen reich“ enthalten. Um dem Tatbestand der unrechtmäßigen Be­
reicherung durch die beschuldigte Person mehr Nachdruck zu verleihen, schil­
dern die Denunzianten ausführlich das Leid des ganzen Volkes. Und das nicht nur 
im Fall der Beschwerdeführer. Der durch die Ansprüche der Arbeiternomenklatu­
ra verärgerte Sekretär des Gebietskomitees der VKP(b) schleudert ihnen folgende 
Antwort entgegen: „Gestern habe ich von den Organen des Ministeriums für 
Staatssicherheit eine Information erhalten – Auszüge aus Briefen, die von Arbei­
tern geschrieben wurden. Sie schreiben, was ihnen das Herz schwer macht. Ein 
Arbeiter schreibt, dass ihm im Krieg drei Kinder an Unterernährung gestorben 
seien. Wie Sie sehen, haben die Arbeiter und unsere Intelligenz auf dem Land 
während des Krieges sehr große Strapazen ertragen und in materieller Hinsicht 
zehnmal mehr durchmachen müssen als die Leitungskader. Aber aus irgendwel­
chen Gründen denken die Führungskräfte nicht an diese Leute.“51

Die zurückgekehrten Frontkämpfer beschrieben den Kriegsverlauf keineswegs 
so, wie es dem Kanon entsprach. Der ehemalige Politarbeiter der Roten Armee 
Michail Danilkin erinnerte den Sekretär des Gebietskomitees daran, dass es „Mas­
senkapitulationen, panische Flucht ganzer Armeen und in der letzten Zeit […] 
eine weiße Armee aus ehemaligen Rotarmisten“ gegeben habe. Nach Meinung des 
Briefschreibers „begannen die in ihrer Mehrzahl jungen Burschen, die potentiell 

49	Michail Danilkin: Čego ne dostaet v ličnom dele t. Semčenko. PermGANI, f. 105, op. 14, d. 176, 
l. 187.

50	Anzeige Betlugin, Feb. 1952 [undatiert]. PermGANI, f. 105, op. 18, d. 205, l. 126.
51	Stenogramm des 21. Plenums des Gebietskomitees der VKP(b) vom 15. Juli 1946, 1. PermGA-

NI, f. 105, op. 12, d. 9, l. 128.



Die ungeschriebenen Memoiren    297

dazu fähig waren, ehrliche Menschen zu sein und ebensolche Heldentaten zu voll­
bringen wie Aleksandr Matrosov, wie besessen und nicht schlechter als die Weiß­
gardisten zu Bürgerkriegszeiten, gegen unsere Armee, gegen ihre Heimat, kämp­
fen.“52 Einer dieser „jungen Burschen“, in Wirklichkeit ein kräftiger Kerl von 
40 Jahren, der in der 14. SS-Division „Galizien“ gedient hatte, erzählte davon sei­
nen Arbeitskollegen im Bergwerk Kizel: „Als die „Katjuscha“-Geschosse flogen, 
hat er hinter einem Baum gestanden und Konserven gegessen.“ Eine Panzerfaust 
sei dagegen etwas völlig anderes gewesen. Das sei eine richtige Waffe.“53

Die durch den offiziellen Mythos hindurch aufkeimenden Eindrücke und Re­
miniszenzen hinsichtlich des zurückliegenden Krieges konnten zur Grundlage für 
eigene Reflexionen werden. Als er über die Bilanz des Krieges nachdachte, kam 
Michail Danilkin zu dem Schluss, dass, verglichen mit dem Vaterländischen Krieg 
„der Krieg von 1941 bis 1945 das gegenteilige Resultat erbracht hat – er ernährte 
ganze Legionen von Schmarotzern und verwandelte den Staatsapparat in ein ge­
fräßiges bürokratisches Monstrum. Selbsttäuschung und Heuchelei wurden eben­
so zum Einsatz gebracht wie Novocain in der Medizin.“ 54 Auf die Frage, warum 
das so war, gibt er keine direkte Antwort und führt den subversiven Gedanken 
nicht zu Ende. Trotzdem neigt er zur Auffassung, dass der Krieg nicht ganz richtig 
war: der falsche Feind, die falschen Verbündeten, die falschen Methoden: „Die 
einfachen Menschen und gemeinen Soldaten waren bereits in diesem Krieg ge­
genüber Epauletten äußerst skeptisch eingestellt; sie blicken zur Zeit sehr scheel 
auf die Fülle von Epauletten und Rängen, die in unserem Land geschaffen wurde. 
Meine Güte! Was haben wir momentan viele Epauletten und Ränge! Man braucht 
einen ganzen Industriezweig zur Herstellung von Paspeln, Hosenstreifen und 
Epauletten.“55 All das sei das Ergebnis eines Kompromisses mit den vorüberge­
henden und schlechten Bündnispartnern. Und weiter: „Aber bei allem brauche es 
ein Maß. Die Vielzahl von Epauletten, die Ersetzung der Volkskommissare durch 
Minister, die schwerwiegenden Zugeständnisse an die Kirchenvertreter müssen, 
wie alles auf der Welt, zwangsläufig einen Anfang und ein Ende haben. Nicht nur 
hat der Inhalt Einfluss auf die Form, auch die Form kann den Inhalt beeinflussen. 
Der Charakter des zurückliegenden Krieges hat das berufsmäßige Epaulettenfie­
ber begünstigt. Jedoch wird der Charakter des drohenden Weltkrieges zweifellos 
ein ganz anderer sein. Die intermediären Kräfte werden sich zu diesem Zeitpunkt 
aufgelöst haben, man wird mit Amerika und England keinen Kompromiss zu 
schließen, sondern mit denjenigen auf Konfrontationskurs zu gehen haben. Es 
braucht also anderen Losungen, andere Formen des Kampfes: unmittelbar und 
entblößt werden zwei gegensätzliche Ideologien, zwei unterschiedliche Gesell­

52	Danilkin, Otvet moim obviniteljam, l. 15–16.
53	Protokoll Nr. 4 der Sitzung der Gebietskommission Molotov zur Prüfung von Strafsachen ge-

gen wegen kontrarevolutionärer Verbrechen verurteilte Personen bzw. Auszüge daraus. Fall-
abschlussberichte. 23. Juni 1954. GAPK, f. r1366, op. 1, d. 754, l. 39.

54	Danilkin, Sokrovennye mysli, l. 39.
55	Michail Danilkin: Razgovor c I.V. Stalinym. 1951 [undatiert]. PermGANI, f. 641/1, op. 1, 

d. 9925, 3, l. 1–10. 



298    Oleg Lejbovič

schaftssysteme aufeinanderprallen und wir werden uns nicht nach Suvorov und 
Kutuzov auszurichten haben, sondern nach etwas ganz anderem.“56 Der falsche 
Krieg ziehe zahlreiche schlimme Folgen nach sich, vor allem für die Sieger. „Wo 
sind nach dem Krieg soldatische Tapferkeit, Ehrlichkeit und Kameradschaft ge­
blieben? Die Soldaten des Heiligen Krieges ähneln Kaninchen, die spärliches Fut­
ter ausrupfen. Oft sehe ich sie um Almosen betteln. Ich mache sie häufig als Opfer 
der Betrügereien von Spitzbuben aus, die sich [unleserlich] den Anschein von 
Ehrbarkeit und Gerechtigkeit geben. Ich beobachte sie nicht selten betrunken vor 
Kummer und Ungerechtigkeit. Wie ist das alles schlimm und unerfreulich.“57 Die 
Betrachtungen des ehemaligen Politarbeiters über den Krieg wurden damals nur 
von den Ermittlungsbeamten des Ministeriums für Staatssicherheit zwecks Abfas­
sung der Anklageschrift und der Urteilsbegründung gelesen.

Resümee

Die Entwicklung des offiziellen Diskurses über den Krieg spielte sich im Span­
nungsfeld zwischen dem Alltag kleiner Gemeinschaften von Provinzbewohnern 
und der großen sowjetischen Gesellschaft ab.

Das Gedächtnis an den Krieg schloss persönliche Eindrücke, eigene Einschät­
zungen, Erzählungen von Zeitzeugen, aber auch einstmals belauschte und nie ver­
gessene Gespräche ein. Die Erinnerungen gingen eine Reaktion mit den verfestig­
ten ideologischen Formeln ein und bildeten groteske Kombinationen aus Frag­
menten des offiziellen Narrativs und persönlichen Vorstellungen von der 
Vergangenheit. Der permanent vorhandene ideologische Druck führte dazu, dass 
das alltägliche Gedächtnis an den Krieg in fließenden, wenig reflektierten Formen 
vorhanden war, die sich per Zufall zum Zeitpunkt von Konflikten manifestierten 
und im Zuge ihrer Lösung „verschüttet“ wurden. In den folgenden Jahren finden 
sich in der offiziellen sowjetischen Mythologie Schlaglichter auf die Fronterfah­
rung nicht so sehr in den Memoiren der Generäle als vielmehr in der Leutnant­
sprosa, was sie glaubhafter und maßgeblicher machte.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

56	Danilkin, Razgovor c I.V. Stalinym, l. 1–10.
57	Danilkin, Sokrovennye mysli, l. 32.



Arkady Tsfasman

Die letzten Zeugen des Holocaust:  
Die nationalsozialistische Besatzung in  
der Kriegskindererinnerung jüdischer 
Emigranten aus der ehemaligen UdSSR

Der Holocaust ist in das Gedächtnis einiger Generationen von Menschen jüdischer 
Herkunft aus der ehemaligen Sowjetunion eingegangen, die das Glück hatten, dem 
Tod in einer Situation völliger Vernichtung zu entgehen. Vieles davon hat seinen 
Niederschlag in den Erinnerungen jener Generationen gefunden, die den Holocaust 
in jungen oder reiferen Jahren überlebt haben. Heute haben diese uns bereits verlas-
sen oder sind im Begriff, von uns zu gehen. Die Letzten derjenigen, die eine leben-
dige Erinnerung an den Holocaust in sich tragen, sind heute über Fünfundsiebzig. 
In der Zeit, in der sie mit der totalen Vernichtung der Juden konfrontiert waren, 
waren sie Kinder im Alter von fünf bis elf Jahren. Auch sie mussten Schreckliches 
erdulden. Sie gehören zu denjenigen wenigen ihrer Altersgenossen, die im Glut-
hauch des Holocaust mit dem Leben davongekommen sind. Sie sind die dem Tode 
entronnenen Kinder der Holocaust. Da sie Kinder waren, haben sie die Geschehnisse 
anders wahrgenommen als Erwachsene – mit Kinderaugen, Kinderempfindungen 
und Kindersinnen. Sie haben die Szenen, Bilder, Impressionen und Eindrücke des 
Holocaust ihr gesamtes weiteres Leben über bewahrt, durch sieben Jahrzehnte.

Lange Zeit haben sie das Gedächtnis an den Holocaust in sich eingeschlossen. 
Sie haben geschwiegen, denn ihre Zeugnisse waren nicht gefragt. In ihrer früheren 
Heimat hatte es sich gehört, an den Krieg zu erinnern. Und in Erinnerung behiel-
ten ihn die älteren Generationen. An den Holocaust, an die Massenvernichtung 
der Juden zu erinnern, gehörte sich nicht. Auch nicht für die Kinder. Heute haben 
sich die Verhältnisse geändert. Nun ist auch ihr Gedächtnis, sind auch ihre Erinne-
rungen gefragt. In den letzten beiden Jahrzehnten begann man in Israel, den USA 
und im Raum der ehemaligen UdSSR die Erinnerungen jener zu veröffentlichen, 
die Krieg und Holocaust als Kinder überlebt hatten.1 Zur gleichen Zeit erschienen 
in Deutschland etliche Bücher mit Erinnerungen von Deutschen jener Generation, 
deren Kindheit mit dem Krieg zusammenfiel.2 Ein wichtiger und interessanter 

1	 Vgl. z. B. Neizvestnaja černaja kniga. Svidetel’stva očevidcev o Katastrofe sovetskich evreev, 
1941–1945, Yad Vashem, Jerusalem, 1993. Nedopisannye stranicy … O detjach-voinach, det-
jach-žertvach i prosto detjach, živušich v gody Vtoroj mirovoj vojny. Moskva 1996; Helen 
Epstein: Die Kinder des Holocaust. Gespräche mit Söhnen und Töchtern von Überlebenden. 
Übers. aus dem Engl. München 1987 u.a; Evakuacija. Vospominanija o detstve, opalennom 
ognom katastrofy. SSSR, 1941–1945. Jerusalem 2009; Daniil Romanovskij: Cholokost glazami 
evreev – ego žertv: na primere Vostočnoj Belorusii i Severo-Zapadnoj Rossii. In: Vestnik evrej-
skogo universiteta v Moskve. Nr. 1 (17), 1998; Arkadij Lejzerov: Za stenami getto. In: Evrei 
Belarusi. Istorija i kul’tura. 2. Ausgabe. Minsk 1998. 

2	 Jürgen Kleindienst (Hrsg.): Gebrannte Kinder. Kindheit in Deutschland 1939–1945. 61 Ge-
schichten und Berichte von Zeitzeugen. Berlin 1998; Sabine Bode: Die Vergessene Generation. 



300    Arkady Tsfasman

Versuch, Erinnerungen an Kriegs- und Nachkriegskindheiten „in zwei Welten“ zu-
einander in Beziehung zu setzen, an dem auch der Autor dieser Zeilen teilnehmen 
konnte, wurde vor einigen Jahren unter der Leitung von Professor Bernd Bon-
wetsch unternommen.3 All dies war Anreiz zur Realisierung des Projekts „Die letz-
ten Zeugen des Krieges und des Holocaust. Jüdische Migrantinnen und Migranten 
aus Mecklenburg-Vorpommern erinnern sich an ihre Kindheit in der UdSSR wäh-
rend des Zweiten Weltkrieges“.4 Einer der Teilabschnitte dieses Projekts – der ers-
te – war den Schicksalen und Erinnerungen jener gewidmet, die ihre Kindheit un-
ter nationalsozialistischer Besatzung verbracht haben.

Nur wenige jüdische Kinder waren in den von den Nationalsozialisten besetzten 
Gebieten der UdSSR nach deren Befreiung am Leben geblieben. Von denjenigen, 
die 1941 zwischen fünf und elf Jahren alt waren, sind ca. 50 000 – das entspricht 
70% der Überlebenden – auf dem Territorium des früher unter rumänischer Kon-
trolle stehenden Transnistrien mit dem Leben davongekommen.5 Der Großteil de-
rer, die bis in unsere Zeit überlebt haben, wohnt heute in verschiedenen Ländern 
– in Israel, den USA, der Ukraine, Belarus, Russland u a. Einige sind in den letzten 
beiden Jahrzehnten nach Deutschland übersiedelt. Sieben von ihnen leben im 
Bundesland Mecklenburg-Vorpommern. Vier Frauen haben sich bereit erklärt, an 
dem Projekt teilzunehmen. Jede von ihnen mit ihrem eigenen Kinderschicksal.

Klara Kats (geb. 01. 01. 1936) befand sich während der Besatzung im jüdischen 
Ghetto von Chmel’niki im Gebiet Vinnica (Ukraine). Alle ihre nahen Verwand-
ten – Vater, Mutter, Großmutter, Bruder und Schwester – wurden als Juden umge-
bracht. Wie durch ein Wunder gelang es ihr, das Ghetto zu verlassen. In einer ukra-
inischen Familie fand sie Schutz und Zuflucht. Felicia Hininher (geb. 16. 06. 1935) 
aus der Stadt Černovcy [Tschernowitz] war in den Jahren 1941 bis 1944 im jüdi-
schen Ghetto von Mogilev-Podol’skij, das zu Transnistrien gehörte.

Lidija Minevych (geb. 11. 12. 1929) hielt sich 1942/1943 auf dem besetzten Ter-
ritorium in der Ukraine und in Südrussland auf. Elternlos lebte sie zusammen 
mit ihrer jüngeren Schwester und ihrer älteren Cousine in ständiger Angst und 
materieller Not, wobei sie bis zum Ende der Besatzung von Ort zu Ort zogen. 
Während des Krieges verlor sie ihre Eltern und andere nahe Verwandte.

Die Kriegskinder brechen ihr Schweigen. Stuttgart 2004; Hilke Lorenz: Kriegskinder. Das 
Schicksal einer Generation. Berlin 2005; Margarete Dörr: „Der Krieg hat uns geprägt“. Wie 
Kinder den Zweiten Weltkrieg erlebten. Frankfurt/Main 2007; Nicholas Stargardt: Kinder in 
Hitlers Krieg. München 2008. Yury und Sonya Winterberg: Kriegskinder. Erinnerungen einer 
Generation. München 2010; Martin S. Bergmann (Hrsg.) u. a.: Kinder der Opfer. Kinder der 
Täter. Psychoanalyse und Holocaust. Frankfurt am Main 1995; Jürgen Müller-Hohagen: Ge-
schichte in uns. Psychogramme aus dem Alltag. München 1994 u. a.

3	 Bernd Bonwetsch (Hrsg.): Kriegskindheit und Nachkriegsjugend in Zwei Welten. Deutsche 
und Russen blicken zurück. Essen 2009. 

4	 Arkady Tsfasman: Die letzten Zeugen des Krieges und des Holocaust. Jüdische Migrantinnen 
und Migranten aus Mecklenburg-Vorpommern erinnern sich an ihre Kindheit in der UdSSR 
während des Zweiten Weltkrieges. In: Zeitgeschichte regional. Mitteilungen aus Mecklenburg-
Vorpommern. Rostock 2012. Hier und bei folgenden Zitaten handelt es sich um Rücküberset-
zungen aus dem auf Russisch vorgelegten Beitrag (Anm. der Redaktion).

5	 Ebd., S. 16. 



Die letzten Zeugen des Holocaust    301

Valentina Lipina (geb. 04. 08. 1937) wurde bei Kriegsbeginn aus Kiew zu ihrer 
nicht-jüdischen Großmutter in eines der kurz darauf von den Nationalsozialisten 
besetzten Dörfer geschickt. Auch ihre jüngere Schwester wurde dorthin gebracht. 
Beide entgingen der Vernichtung, weil ihre Großmutter sie lange Zeit im Keller 
versteckte.

Jeder von ihnen sind eindrückliche Szenen und Episoden aus dem Leben unter 
den Besatzern im Gedächtnis geblieben. Hier einige davon: Über den Beginn der 
Okkupation berichtet Felicia Hininher: „Von den ersten Kriegstagen an hatten in 
der Stadt (Černovcy) Judenpogrome begonnen. Gemacht haben das einige Ein-
heimische und die rumänischen Soldaten, die gekommen waren. Wer wollte, der 
hat getötet. Ich erinnere mich gut an folgende Szene: Ich stand am Fenster und 
habe gesehen, wie zwei Männer in Uniform und einer in Nationaltracht den Ju-
den von einem großen Balkon aus zuriefen: ‚Kommt alle heraus! Wir müssen 
euch einen neuen Befehl verlesen.‘ Als sich eine Menschenmenge versammelt hat-
te, begannen sie zu schießen und haben alle umgebracht. Mehrere Tage lang wur-
den die Leichen nicht weggebracht. Unter ihnen waren auch zwei Mädchen, mit 
denen ich früher gespielt hatte und eine schwangere Frau.“6

Klara Kats ist Folgendes im Gedächtnis geblieben: „Nach kurzer Zeit begannen 
sich im Ort die Verhältnisse zu ändern. Am Anfang waren keine Deutschen zu 
sehen. Das Sagen hatten die Polizisten, die aus der Gegend stammten. Sie haben 
meinen Vater mitgenommen und ihn irgendwohin gebracht. Sie wollten Geld von 
ihm. […] Als sie bei ihm nichts erreichten, […] haben sie seine älteste Tochter 
mitgenommen, meine Schwester, um den Vater einzuschüchtern. Später haben 
wir erfahren, dass sie sie geschlagen, gequält und misshandelt haben.“ 7

Beide Mädchen mussten erfahren, was ein jüdisches Ghetto war. Darüber, wie 
es errichtet wurde und wie es aussah, lesen wir bei Klara Kats: „Ende Dezember 
1941 wurde in Chmel’niki ein jüdisches Ghetto eingerichtet. Der Südliche Bug 
teilte das Städtchen in einen neuen und in einen alten Teil, die durch eine Brücke 
verbunden waren. Allen Juden wurde befohlen, auf die andere Seite des Flusses zu 
übersiedeln, in jenen Teil der Stadt, der ‚Staryj Bazar‘ genannt wurde. Die Polizis-
ten kamen in jedes jüdische Haus, trieben alle hinaus und schickten sie auf die 
andere Seite des Flusses. Dort wurden alle auf die Häuser aufgeteilt. Unsere Fami-
lie wurde in ein Haus einquartiert, in dem es ein großes und ein kleines Zimmer 
gab. Dorthin wurden sieben oder acht Familien getrieben. […] Der Teil der Stadt, 
in den man die Juden umsiedelte, wurde mit Stacheldraht eingezäunt. So wurde 
das jüdische Ghetto geschaffen. Alle seine Bewohner waren verpflichtet, die gel-
ben Davidsterne auf der Kleidung zu tragen.“8

Felicia Hininher schildert es so: „Bald wurde in der Nähe ein Holzzaun errich-
tet, mit dem das Getto umgeben wurde. Dorthin wurden die Juden getrieben. 
Einmal kamen Soldaten. Sie jagten uns auf den Hof und wir mussten uns mit dem 

6	 Ebd., S. 29–30.
7	 Ebd., S. 18–19.
8	 Ebd., S. 19.



302    Arkady Tsfasman

Gesicht zur Wand aufstellen. Ich schaute mich oft voller Angst um, mir kam es so 
vor, als ob die Gewehre direkt auf mich gerichtet seien. Meine Mutter sagte zu 
mir: ‚Hab keine Angst, es wird nicht wehtun. Du wirst schnell in den Himmel hi-
nauffliegen und ein Engel werden.‘ Ich antwortete: ‚Ich will leben.‘ Ein Soldat hat 
das gehört und sagte zum anderen: ‚Hörst du? Diese kleine Judengöre will leben.‘ 
Und sie haben zu lachen angefangen. Aber da ist der Vater aus dem Haus gekom-
men. Er hat zu den Soldaten gesagt: ‚Wie könnt ihr Frauen und kleine Kinder an 
die Wand stellen? Ich habe auch in der rumänischen Armee gedient. Wir haben 
einen Weinkeller, geht besser dorthin.‘ Und sie gingen in den Keller. So haben wir 
uns zum ersten Mal gerettet.“9 Andere unvergessliche Episoden: „Einmal haben 
sie uns auf dem Platz zusammengetrieben. Ich habe gesehen, wie sie einen Men-
schen gehängt haben.“ Und: „Nicht weit vom Ghetto entfernt stand ein verfalle-
nes Haus. Ein Mann und ein Junge sind hineingegangen, um ein paar Bretter als 
Feuerholz zu holen. Man hat sie gesehen und auf der Stelle erschossen.“10

Hier das Zeugnis von Klara Kats: „Bald begann die Vernichtung der Juden. Jede 
Aktion wurde ‚Pogrom‘ genannt. Meist wurden sie freitags veranstaltet […] die 
Polizisten haben uns auf den Hof gejagt. Lange standen wir da. Es war sehr kalt. 
Ich habe arg gefroren (Januar 1942, Anm. des Autors.). Sie haben ‚Fachleute‘ selek-
tiert.“ (Darunter war auch Klaras Onkel, dem es gelang, sie mitzunehmen, A.T.). 
„Und die, die im Hof standen, wurden in den Keller getrieben und bis zum nächs-
ten Freitag festgehalten. […] sie haben sie fortgeführt. Die Mama, der Papa, die 
Schwester und der Bruder wurden zusammen mit allen anderen fortgebracht. Ich 
habe sie nie mehr gesehen. Später habe ich erfahren, dass sie alle umgebracht wur
den.“11 Und weiter: „Die ‚Pogrome‘ wurden immer häufiger. Der Onkel hat im 
Flur unseres Hauses einen ‚Schlupfwinkel‘ hergerichtet – eine Geheimkammer, in 
der wir uns während der ‚Pogrome‘ versteckten. Dort gab es einen kleinen Vorrat 
an Wasser und Brot. In anderen Häusern wurden auch ‚Schlupfwinkel‘ gemacht. 
[…] Einmal, als bekannt wurde, dass es ein ‚Pogrom‘ geben wird, haben wir uns 
in unserem ‚Schlupfwinkel‘ versteckt. […] Es war eng und dunkel. So vergingen 
einige Tage, vielleicht eine Woche. Der Wasser- und Brotvorrat ging zur Neige. 
Ein Junge in meinem Alter begann zu weinen. Damit hätte er uns alle verraten 
können. Sie haben auf ihn eingeredet, still zu sein. Er hat nicht aufgehört und 
sogar noch lauter zu weinen begonnen. Sie haben ihm den Mund mit einem Pols-
ter zugehalten, er ist erstickt. Als ich das sah, habe ich zu bitten begonnen, dass sie 
mich herauslassen. Sie ließen mich fort. Ich ging hinaus auf die Straße. Ein Poli-
zist hat mich gesehen und aufgegriffen. Er packte mich am Kragen und schleifte 
mich über den Boden. Aus einem Haus kam ein anderer Polizist und sagte, dass 
er einen ‚Schlupfwinkel‘ gefunden hätte, in dem eine Menge ‚Judenpack‘ sei. Der, 
der mich hinter sich her geschleift hatte, legte mich auf der Erde ab und befahl: 
‚Bleib liegen!‘ Dann ging er selbst in dieses Haus.

  9	Ebd., S. 30.
10	Ebd., S. 31.
11	Ebd., S. 31. S. 19–20.



Die letzten Zeugen des Holocaust    303

In diesem Moment kam eine ältere Frau vorbei. Sie hob mich auf und sagte 
mir, ich solle unter ihren weiten, langen Rock schlüpfen. Ich kroch darunter. Sie 
hielt mich bedeckt und brachte mich auf diese Art über die Brücke, in den ande-
ren Teil der Stadt. An einer ungefährlichen Stelle hat sie den Rock gehoben und 
gesagt: ‚Geh‘. Sie selbst ist weggegangen. Ich habe begriffen, dass ich mich auf 
freiem Boden befand, dass ich gerettet war.“12

Lidija Minevych, die dem Ghetto entronnen war, wurde von der Besatzung in 
einem der Dörfer des Südkaukasus eingeholt. Nachdem sie ihre älteren Verwand-
ten verloren hatten, zogen die beiden drei und elf Jahre alten Mädchen und ihre 
16jährige Cousine im besetzten Gebiet von Ort zu Ort, wobei sie häufig riskier-
ten, als Jüdinnen erkannt zu werden und fortwährend materielle Not litten. Auf 
ihrem Weg begegneten sie verschiedenen Menschen – sowohl schlechten als auch 
solchen, die zu Mitleid fähig waren.

In der Kindererinnerung aller Frauen, die die Besatzung überlebten, stellen sich 
die Besatzer und deren Handlanger uneinheitlich dar. Für Klara Kats waren Deut-
sche und Polizisten gleich grausam. Felicia Hininher sind die rumänischen Besat-
zer als brutal, kleinkariert und hinterlistig im Gedächtnis geblieben. Sie hätten 
sich bereitwillig bestechen lassen. „Sie konnten einem aber auch in den Rücken 
schießen, nachdem sie das Bestechungsgeld genommen hatten.“13 Diejenigen der 
Mädchen, die nicht in einem Ghetto waren, trafen bei einigen der deutschen Be-
satzer jedoch auch auf ein gutes Herz. So ist zum Beispiel Lidija Minevych einem 
deutschen Militärarzt dankbar, der – nachdem er ihre kranke jüngere Schwester 
untersucht hatte, die noch dazu an Unterernährung litt – nicht nur durch seine 
Behandlung geholfen hat, sondern auch dadurch, dass er „Essen für sie aus einer 
deutschen Soldatenküche übergeben hat.“14 Und ihr damit das Leben rettete.

Uneinheitlich ist auch das Bild der deutschen Besatzer bei Valentina Lipina: 
„Die Deutschen“, erinnert sie sich, „haben sich gegenüber der einheimischen Be-
völkerung unterschiedlich verhalten. Das Nachbardorf haben sie wegen Zusam-
menarbeit mit Partisanen angezündet. Bei uns wiederum haben einige deutsche 
Soldaten den Frauen auf dem Hof geholfen, den Kindern etwas zu Essen ge-
schenkt und die Fotos ihrer Familie hergezeigt. Einmal, als uns die Großmutter 
noch nicht versteckte, haben deutsche Soldaten meine Schwester gefragt: „Wo ist 
dein Papa?“ Ganz treuherzig antwortete sie: „Der führt Krieg mit den Deutschen.“ 
Sie sind in Gelächter ausgebrochen.15

Auf diese Weise hat die nationalsozialistische Besatzung im Gedächtnis der 
Menschen, die sie als Kinder erlebt haben, tiefe Spuren hinterlassen. Man möchte 
meinen, dass sie nach alldem nicht in jenes Land und zu jenem Volk hätten zie-
hen sollen, das ihnen in der Kindheit so viel Leid gebracht hat. Sie hätten ja auch 
andere Möglichkeiten zur Einwanderung gehabt. Sie haben jedoch Deutschland 

12	Ebd., S. 20.
13	Ebd., S. 31.
14	Ebd., S. 25.
15	Ebd., S. 34.



304    Arkady Tsfasman

gewählt. Warum? Den Nachworten zu ihren Erinnerungen kann man entnehmen, 
dass sie im Laufe der Nachkriegsjahrzehnte infolge verschiedener Faktoren und 
Ursachen die Feindbilder „Deutschland“ und „Deutsche“ gänzlich überwunden 
haben. Sie haben erfahren und begriffen, dass Deutschland und die Deutschen 
sich grundlegend geändert haben. Nachdem sie sich in Deutschland niedergelas-
sen hatten, sahen sie einen hervorragend organisierten Staat und eine ebensolche 
Gesellschaft, ein tolerantes und freundschaftlich gesinntes Volk. Und sie haben 
gespürt und erkannt, dass Deutschland ihr Zuhause geworden ist.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel



Isabelle de Keghel

Neue Perspektiven auf den „Großen Vater­
ländischen Krieg“: die russländische TV-Serie 
„Das Strafbataillon“ zwischen kritischer 
Aufarbeitung, Patriotismus und Kommerz

Die 2004 im Fernsehen Russlands ausgestrahlte Serie „Štrafbat“ („Das Strafbatail-
lon“) war eines der wichtigsten TV-Ereignisse der postsowjetischen Zeit. Sie erziel-
te Rekord-Einschaltquoten und eine außergewöhnlich breite Resonanz in der 
russländischen Gesellschaft. Erstmals thematisierte die Serie für ein Massenpubli-
kum die Strafeinheiten, die von 1942 bis 1945 in der Roten Armee existierten. 
Wie die meisten postsowjetischen Filmproduktionen über den „Großen Vaterlän-
dischen Krieg“, leistete „Štrafbat“ einen Beitrag zum heroischen Diskurs. Im Ge-
gensatz zu den anderen Filmen zum Thema verband die Serie diese patriotischen 
Töne jedoch mit einer ungewöhnlich scharfen Kritik am stalinistischen System. 
Bemerkenswert ist auch, dass „Štrafbat“ eine ganze Reihe von Publikationen, zum 
Teil auch wissenschaftlicher Art, über Strafeinheiten in der Roten Armee angesto-
ßen hat.

Im Folgenden werden die Handlung und die Hauptfiguren des Films vorgestellt. 
Darauf folgen einige Überlegungen zu den wichtigsten Aussagen von „Štrafbat“ 
und zur Frage, was die besondere Relevanz der TV-Serie ausmacht. Im Anschluss 
daran wird die Rezeption des Films analysiert, wobei sowohl seine Schwächen in 
den Blick genommen werden als auch die Gründe für seinen außergewöhnlichen 
Erfolg. Abschließend wird erörtert, in welchem geschichtspolitischen Kontext der 
Film steht.1

Handlung und Hauptfiguren

Die Serie erzählt exemplarisch die Geschichte eines der zahlreichen sowjetischen 
Strafbataillons, die 1942 laut Stalins Befehl 227 in der Roten Armee eingerichtet 
wurden. Alle, die in der Einheit dienen, haben aus der Sicht des Parteistaats 
Schuld auf sich geladen und sollen diese nun „mit Blut sühnen“. Die Hauptfigur 
des Films ist der Kommandant des Strafbataillons, Vasilij Stepanovič Tverdochle-
bov. Er hat zunächst als Berufsoffizier einen regulären Truppenverband komman-
diert und ist dann in deutsche Kriegsgefangenschaft geraten. Obwohl er in diesem 
Moment wegen einer Verletzung bewusstlos war, gilt er aus sowjetischer Sicht als 
Verräter, weil er sich der Gefangennahme nicht – wie von Stalins Befehl 270 vor-
geschrieben – durch Gegenwehr oder Selbsttötung entzogen hat. Als mildernder 

1	 Besten Dank an alle Kolleginnen, die eine erste Fassung dieses Beitrags in München und 
Konstanz mit mir diskutiert haben. Ihre Anregungen sind in diesen Aufsatz eingegangen.



306    Isabelle de Keghel

Umstand gilt auch nicht, dass er sich dem Kampf in der Vlasov-Armee verweigert 
hat und dass er deshalb von den Deutschen vor ein Exekutionspeloton gestellt 
wurde. Dass sich Tverdochlebov zu den sowjetischen Truppen durchgeschlagen 
hat, nachdem er bei der Exekution nicht getötet, sondern nur schwer verwundet 
worden war, wird ihm ebenso wenig zugute gehalten. Nach seiner Rückkehr in 
sowjetisch kontrolliertes Gebiet wird er festgenommen und vom Geheimdienst 
NKVD verhört. Der Ermittler glaubt Tverdochlebovs Schilderung nicht, aber 
trotz Folter unterzeichnet der Häftling kein Geständnis. Nur der notorische 
Mangel an Soldaten an der Front bewahrt ihn vor der Erschießung. Ein höherer 
NKVD-Offizier greift in die Ermittlungen ein und ernennt Tverdochlebov zum 
Kommandeur eines Strafbataillons.

In der Einheit sind politische Häftlinge, gewöhnliche Kriminelle und straffällig 
gewordene Soldaten zusammengewürfelt – eine explosive Mischung. Manche Sol-
daten dienen in der Strafeinheit, weil sie – wie Tverdochlebov – zunächst in die 
Hände der Deutschen geraten sind und sich dann wieder zu den sowjetischen 
Truppen durchgeschlagen haben. Manche haben einen Befehl verweigert, der ih-
nen sinnlos erschien. Andere haben sich durch Schlägereien oder Morde in der 
regulären Armee strafbar gemacht. Viele Neuzugänge sind aus dem Straflager als 
Kriegsfreiwillige an die Front gekommen. Unter ihnen sind „Politische“, die wegen 
„konterrevolutionärer Tätigkeit“ verurteilt worden sind, davon viele während des 
„Großen Terrors“. Zu den Freiwilligen gehören aber auch Berufskriminelle, die we-
gen Raubmords, Betrugs oder Banditentums im Lager einsaßen. Beide Gruppen 
sind in der Serie schon an ihrem Äußeren zu erkennen.2 Die Gesichter der „Politi-
schen“ wirken ernst und beherrscht, die der Kriminellen hingegen verschlagen 
oder sogar brutal. Manche Berufsverbrecher haben Tätowierungen am Oberkör-
per und an den Fingern. Die beiden Gruppen unterscheiden sich auch durch ihre 
Lieder. Beim Marschieren an die Front singen die Kriminellen das frivole Gauner-
lied „Murka“, während die „Politischen“ das erhabene, patriotische Kampflied 
„Svjaščennaja vojna“ („Der Heilige Krieg“) anstimmen. Zunächst singen beide 
Gruppen gegeneinander an, schließlich setzt sich das sowjetische Kampflied durch.

Wie sehr die Obrigkeit den Männern im Strafbataillon misstraut, lässt sich da-
ran ablesen, dass sie ihre Waffen erst an der Front erhalten und bis dahin von 
bewaffneten Posten eskortiert werden. Hinter ihnen ist eine Sperreinheit des 
NKVD stationiert, die ein unerlaubtes Zurückweichen oder Desertion verhindern 
soll. Gleich während der ersten Schlacht erschießt sie etwa hundert zurückwei-
chende Strafsoldaten als „Verräter der Heimat“, obwohl viele von ihnen verletzt 
sind. Den Befehl dazu gibt der Kommandeur der Sperreinheit mit sichtlicher Ge-
nugtuung.

Immer wieder wird deutlich, wie wenig das Leben der Strafsoldaten dem So
wjetstaat bzw. der sowjetischen Armee wert ist. Sie werden in Viehwaggons an die 
Front gebracht. Die Männer werden nur notdürftig mit Kleidung versorgt, Essen 

2	 Vgl. Lev Anninskij: Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj. In: Iskusstvo kino 11 (2004), 
S. 2 des Beitrags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/n11-article2.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    307

gibt es sehr unregelmäßig. Noch mehr wird die Geringschätzung der Strafsolda-
ten daran deutlich, dass sie besonders gefährliche Aufgaben übertragen bekom-
men, bei denen hohe Verluste zu erwarten sind. So müssen sie über ein nicht ge-
räumtes Minenfeld vorrücken, deutsche Stellungen mit völlig unzureichender 
Bewaffnung angreifen oder Erkundungen in einem Sumpfgebiet vornehmen, aus 
dem bisher noch niemand zurückgekehrt ist. Auf selbst gebauten Flößen über-
queren sie einen Fluss, um deutsche Einheiten am gegenüberliegenden Ufer zu 
attackieren.

Kommandeur Tverdochlebov sorgt im Bataillon unerbittlich für Disziplin, al-
lerdings stets mit großem Respekt vor den Soldaten. Damit erwirbt er sich allge-
meine Achtung, sogar bei den Berufskriminellen, die ihren eigenen Ehrenkodex 
haben. Bewusst ernennt er sowohl einen „Politischen“ als auch einen Kriminellen 
zu Kompaniechefs, um beide Gruppen in die Strafeinheit zu integrieren.

Zwar sieht Tverdochlebov über kleinere Delikte wie den Diebstahl von Essen 
hinweg. Kritische Gespräche über das Sowjetsystem, wie sie in der Einheit gang 
und gäbe sind, meldet er seinen Vorgesetzten nicht und ermahnt die Soldaten 
nur, sich nicht durch allzu gewagte politische Äußerungen in Gefahr zu bringen. 
Bei schweren Verbrechen hingegen greift er hart durch. So lässt er sofort einen 
Kriminellen erschießen, der einen Mitsoldaten in einem Streit ermordet hatte. 
Zugleich setzt sich Tverdochlebov konsequent für die Rehabilitierung „seiner“ 
Männer ein. Regelmäßig stellt er anhand von Zeugenaussagen Listen von Solda-
ten zusammen, die sich im Kampf besonders hervorgetan haben oder die in der 
Schlacht gefallen sind. Diese Liste übergibt er seinen Vorgesetzten mit der Bitte, 
die betreffenden Männer zu rehabilitieren. Tverdochlebov hält die Soldaten auch 
dazu an, die Identitätsmarken aller Gefallenen zu sammeln, damit ihr Tod doku-
mentiert und die Versorgung ihrer Familien durch eine Hinterbliebenenrente ge-
sichert werden kann. Darüber hinaus tritt der Kommandeur für Achtung gegen-
über dem Gegner ein und besteht darauf, dass nicht nur die eigenen, sondern 
auch die deutschen Toten begraben werden.

Im Verlauf der Serie entwickelt sich der überzeugte, idealistische Kommunist 
Tverdochlebov freilich zu einem desillusionierten, verzweifelten Mann. Dies ge-
schieht, nachdem ihn der NKVD ein zweites Mal festnimmt. Auslöser für den 
Arrest Tverdochlebovs ist diesmal sein Umgang mit einem gefangengenomme-
nen Soldaten der Vlasov-Armee. Tverdochlebov hatte mit ihm das Gespräch ge-
sucht, um zu erfahren, warum er auf der Seite der Deutschen gekämpft hat. Da-
nach hatte der Kommandeur dem Vlasov-Soldaten eine Pistole gegeben und ihm 
damit die Selbsttötung ermöglicht. Darüber hinaus wirft der NKVD Tverdochle-
bov vor, er habe Diebstähle und antisowjetische Gespräche „seiner“ Männer ge-
deckt und damit den Verfall der Disziplin zugelassen. Nicht nur seine wieder mit 
Folterungen verbundene Hafterfahrung, sondern auch die Tatsache, dass die 
Strafsoldaten von der militärischen Führung bedenkenlos verheizt werden, lässt 
Tverdochlebov am Sinn des Lebens zweifeln. Am Schluss des Films sitzt er mit 
leerem Blick auf einem zerstörten Geschütz, nachdem sein gesamtes Bataillon 
umgekommen ist.



308    Isabelle de Keghel

Die zweite Hauptperson des Films ist der Raubmörder Antip Petrovič Glymov, 
der unter den Kriminellen im Bataillon den Ton angibt. Glymov ist kein überzeug-
ter Kommunist wie Tverdochlebov, sondern ein Zyniker, der das Sowjetsystem ab-
lehnt. Seine politische Einstellung ändert sich auch durch die Kriegserfahrung 
nicht. Allerdings entwickelt Glymov im Verlauf der Serie eine starke Bindung an 
die Männer im Strafbataillon und wird zu einem verantwortungsbewussten, 
engagierten Kompaniechef. Auch sein Verhältnis zu Frauen ändert sich. Glymov 
verliebt sich in eine sowjetische Bäuerin, die einige Männer aus der Einheit be-
wirtet, und empfindet zum ersten Mal in seinem Leben das Bedürfnis nach einer 
festen Beziehung und nach einem Zuhause.

Weitere wichtige Figuren im Film sind die Vorgesetzten Tverdochlebovs, 
denen er immer wieder im Divisionsstab begegnet: der Major des NKVD 
Charčenko und der militärische Oberbefehlshaber vor Ort, Generalmajor Lykov. 
Charčenko macht aus seiner Verachtung für die Strafsoldaten keinen Hehl. Er ist 
ständig darauf aus, ihnen nachzuweisen, dass sie „Volksfeinde“ sind, um den Re-
pressionsapparat des NKVD gegen sie einsetzen zu können. Er ist es, der die 
Sperreinheit angewiesen hat, auf die zurückweichenden Strafsoldaten zu schie-
ßen. Generalmajor Lykov schätzt zwar den Einsatz des Strafbataillons und seines 
Kommandeurs, aber im Grunde sind die Männer auch für ihn nur Menschen 
zweiter Klasse. Am Ende des Film lässt er die Einheit ein Ablenkungsmanöver 
durchführen, in dem das gesamte Bataillon stirbt – mit Ausnahme des Komman-
deurs und des Popen Michail, der im letzten Drittel der Serie als Lichtgestalt in 
die Handlung eingeführt wird. Der Pope schließt sich aus eigener Initiative dem 
Strafbataillon an, kämpft gemeinsam mit den Soldaten und bekehrt viele von 
ihnen zum orthodoxen Glauben. Vor der letzten Schlacht lassen sich alle Solda-
ten des Strafbataillons, gleich welcher Nationalität und Religionszugehörigkeit, 
von ihm segnen, und nach ihrem Tod bittet er Gott, sie alle in den Himmel auf-
zunehmen.

Die wichtigsten Aussagen von „Štrafbat“

Die TV-Serie „Štrafbat“ bietet nicht nur eine spannende Handlung, sondern macht 
auch einige bemerkenswerte Aussagen. Zum einen zeigt der Film, wie sich die 
Heterogenität der sowjetischen Gesellschaft in der Strafeinheit spiegelt und wel-
che Konflikte sich daraus ergeben. Zwischen Kriminellen und „Politischen“ gibt 
es ständig Auseinandersetzungen, die insbesondere in der Anfangszeit etliche To-
desopfer fordern. Aber auch innerhalb der heterogenen Gruppe der „Politischen“ 
brodelt es, allerdings nur auf der verbalen Ebene. Zudem sind im Strafbataillon 
Opfer und Täter der Kollektivierung miteinander konfrontiert. Eine Versöhnung 
zwischen beiden Seiten erscheint trotz des gemeinsamen Kampfes im Krieg un-
möglich.

Darüber hinaus macht der Film deutlich, dass es in der Sowjetarmee mit der 
proklamierten Völkerfreundschaft keineswegs immer zum Besten stand. Insbeson-



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    309

dere die Problematik des Antisemitismus3 durchzieht als Nebenstrang der Hand-
lung den gesamten Film. Immer wieder werden Judenwitze erzählt oder spöttische 
Bemerkungen über die jüdische Nationalität von Armeeangehörigen gemacht. Das 
eindrücklichste Beispiel für den allgegenwärtigen Antisemitismus ist der Konflikt 
zwischen dem russischen Hauptmann Bredunov und dem jüdischen Soldaten Cu-
kerman. In einer Schlüsselszene provoziert Bredunov Cukerman mit antisemiti-
schen Äußerungen so lange, bis dieser die Beherrschung verliert. Bredunov, der 
Cukerman stets abschätzig als „kleinen Abraham“ („Abraša“) anspricht und ihn 
damit zur Verkörperung des Juden schlechthin macht, bezeichnet Cukerman in 
dieser Szene als „Drecksjuden“ („žid“) und verspottet ihn durch verschiedene Äu-
ßerungen über seine Sprachkenntnisse und Essensgewohnheiten als „unrussisch“ 
und damit als „fremd“. Schließlich zitiert er einen damals bekannten antisemiti-
schen Spottvers, der mit dem Tod eines Juden endet.4 Daraufhin schlägt Cuker-

3	 Ob es in den Strafeinheiten tatsächlich Antisemitismus gab oder ob es sich hier um die Rück-
projektion des ausgeprägten Nachkriegsantisemitismus auf die Kriegszeit handelt, muss offen 
bleiben. Bisher gibt es keine Forschung zu dieser Frage. In wissenschaftlichen Untersuchun-
gen wurde bisher lediglich festgestellt, dass es während des Krieges Antisemitismus in Parti-
saneneinheiten gab, z. B. in Weißrussland. Vgl. etwa Leonid Smilovitsky: Antisemitism in the 
Soviet Partisan Movement, 1941–1944: The Case of Belorussia. In: Holocaust and Genocide 
Studies 20, 2 (2006), S. 207–234. Außerdem steht fest, dass im sowjetischen Hinterland zum 
Teil starke antisemitische Ressentiments grassierten, etwa in Usbekistan und Kasachstan, wo-
hin viele Sowjetbürger/innen jüdischer Nationalität evakuiert worden waren. Vgl. Gennadij 
Kostyrčenko: Tajnaja politika Stalina: Vlast’ i antisemitizm. Moskva 2001, S. 242–249. Kurz 
nach dem Krieg brachen antijüdische Pogrome in der Ukraine aus. Vgl. Amir Weiner: Making 
Sense of War: The Second World War and the Fate of the Bolshevik Revolution. Princeton 
2001, S. 142. Da die Rote Armee ein Spiegelbild der sowjetischen Gesellschaft war, ist zu ver-
muten, dass es auch im Militär Antisemitismus gab. Hierfür gibt es einige Indizien. Vereinzelt 
ist in Memoiren jüdischer Strafsoldaten von Antisemitismus in der Roten Armee (allerdings 
nicht in Strafeinheiten) die Rede, der sogar zur Ermordung jüdischer Soldaten führte. Vgl. 
Efim A. Gol’brajch: Byloj vojny razroznennye stroki. Moskva/Tel’-Aviv 2006, S. 44. URL: 
http://zhurnal.lib.ru/g/golxbrajh/bylojvojny.shtml.

	 Antisemitische Töne gab es nicht erst während der Antikosmopolitismuskampagne der spä-
ten 1940er und frühen 1950er Jahre, die ihren Höhepunkt in den Jahren 1952–53 erreichte. 
Vgl. David Shneer: Through Soviet Jewish Eyes. Photography, War, and the Holocaust. New 
Brunswick, NJ/London 2011, S. 213; Weiner, Making Sense of War, S. 197; Jonathan Brent, 
Vladimir P. Naumov: Stalin’s Last Crime: The Plot against the Jewish Doctors, 1948–1953, 
New York 2003. Vielmehr machten sich im offiziellen Diskurs schon ab Herbst 1943 antise-
mitische Tendenzen bemerkbar, insbesondere beim Sekretär des sowjetischen Schriftsteller-
verbands Aleksandr Fadeev. Er polemisierte damals gegen einen Artikel von Il’ja Ehrenburg 
und gegen die zionistische Konferenz in New York vom November 1943, die zur Gründung 
eines jüdischen Staates in Palästina aufgerufen hatte. Vgl. Weiner, Making Sense of War, 
S. 195 f. 

4	 Der Spruch, mit dem der Hauptmann Bredunov den jüdischen Soldaten Savelij Cukerman 
aus der Fassung bringt, ist authentisch und war ein bekannter Spottvers der Kriegs- und 
Nachkriegszeit: „Skol’ko vremja? Dva evreja, tretij žid po verevočke bežit.“ (dt.: „Wie spät ist 
es? Zwei Juden, der dritte Jude geht auf einem Strick. Und der Strick platzt und der Jude 
verreckt“, Anm. d. Red.) Den letzten Satz – „A verevka lopnula, žida i prichlopnula“, in dem 
vom Tod des Juden erzählt wird und der offenbar allgemein bekannt war, lässt Bredunov weg: 
Petr Šušpanov: Judė. In: Kontinent 116 (2003). URL: http://magazines.russ.ru/continent/2003/ 
116/shush.html. Vgl. auch: Nacionalističeskie „draznilki“. URL: http://mike67.livejournal.com/ 
179514.html.



310    Isabelle de Keghel

man Bredunov zu Boden und prügelt so lange auf ihn ein, bis andere Soldaten 
eingreifen. Im letzten Moment können sie verhindern, dass Bredunov Cukerman 
aus Rache für seine Demütigung erschießt. Der Vorfall hat zur Folge, dass beide 
Beteiligten zu Strafsoldaten degradiert werden. Nach weiteren Peripetien endet der 
Konflikt letztlich mit einer Versöhnung zwischen Bredunov und Cukerman, kurz 
bevor der Hauptmann an einer schweren Verletzung stirbt. Insgesamt vermittelt 
die Serie den Eindruck, dass der Antisemitismus in der Roten Armee zum Alltag 
gehört. Teilweise werden Antisemiten in ihrer Haltung bestärkt – etwa, wenn die 
Soldaten den antisemitischen Tiraden ihres Hauptmanns lautstark johlend zu-
stimmen –, teilweise werden sie in ihre Schranken gewiesen. So droht die mit Cu-
kerman liierte Krankenschwester dem Hauptmann Bredunov, seinen Vorgesetzten 
zu melden, dass er durch antisemitische Äußerungen aufgefallen ist.

Dieser Handlungsstrang ist deshalb so bemerkenswert, weil das Judentum in 
der sowjetischen Erinnerungskultur eine marginale Rolle spielte und erst in post-
sowjetischer Zeit wieder größere Aufmerksamkeit erfuhr. Die Diskriminierung 
und erst recht die Verfolgung von Jüdinnen und Juden durch die deutschen Be-
satzer konnte in der UdSSR seit 1945 nicht mehr thematisiert werden, weil das 
Judentum nun in der größeren Entität des Sowjetvolkes aufgehen sollte. Aus dem 
gleichen Grund galt es als nicht mehr opportun, die Kriegserfahrungen jüdischer 
Sowjetbürger/innen explizit zu erwähnen.5 Jetzt wurden die besonderen Verdiens-
te jüdischer Soldat/innen und Partisan/innen im Kampf gegen das nationalsozia-
listische Deutschland verschwiegen und wurde das Gedenken an die nahezu drei 
Millionen Sowjetbürger/innen jüdischer Nationalität unterbunden, die dem Ho-
locaust zum Opfer gefallen waren. Ebenso wenig durfte der Antisemitismus er-
wähnt werden, mit dem jüdische Sowjetbürger/innen im eigenen Land konfron-
tiert waren. Deshalb konnten antisemitische Tendenzen in der Roten Armee – 
von einer einzigen Ausnahme abgesehen – erst in Filmen der postsowjetischen Zeit 
thematisiert werden.6

Auch an anderer Stelle wird in „Štrafbat“ deutlich gemacht, dass die Sowjet
armee nicht immer moralisch vorbildlich handelte. Erstens wird dies anhand des 
Verhaltens der Strafsoldaten gegenüber dem deutschen Feind demonstriert. So 
werden einmal deutsche Soldaten bei der Gefangennahme erschossen, obwohl sie 
sich schon ergeben und die Waffen von sich geworfen haben.7 Außerdem ist zu 
sehen, wie die Strafsoldaten Diebstähle an gefallenen Deutschen begehen. Dabei 

5	 Weiner, Making Sense of War, S. 212, setzt den Umschwung auf November 1943 an. Gegen 
Ende des Krieges wurden die Juden schon nicht mehr als separate Gruppe erwähnt, weder bei 
öffentlichen Erwähnungen heroischer Kriegstaten noch in offiziellen Berichten. Vgl. Weiner, 
Making Sense of War, S. 219.

6	 Während der Sowjet-Ära wurde das Thema des Antisemitismus in der Roten Armee nur in 
Naum Birmans Film „Chronika pikirujuščego bombardirovščika“ (dt.: „Und sie waren noch 
nicht erwachsen…“) aus dem Jahr 1967 behandelt. Er beschränkte sich allerdings auf 
vorsichtige Andeutungen. Vgl. Alexander Prokhorov: Nikolaj Dostal’: Penal Battalion (Shtraf-
bat, TV, 2004). In: KinoKultura 13 (2006), S. 4. URL: http://www.kinokultura.com/2006/13r-
strafbat.shtml.

7	 Allerdings wird dies nicht von allen Strafsoldaten gutgeheißen.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    311

geht es nicht nur darum, sich überlebenswichtige Gebrauchsgegenstände wie Waf-
fen, gute Stiefel und andere Kleidungsstücke zu besorgen, an denen es den Straf-
soldaten fehlt. Vielmehr nehmen die Kriminellen im Bataillon gefallenen deut-
schen Soldaten auch gezielt Wertsachen ab und betrachten solche „Trophäen“ als 
Ehrensache. Vereinzelt weigern sich Strafsoldaten, gefallene Deutsche zu begra-
ben, obwohl sie dazu von Tverdochlebov den Befehl bekommen haben.

Zweitens werden sogar Verbrechen der Roten Armee an der sowjetischen Zivil-
bevölkerung gezeigt. Unmittelbar nach der Befreiung eines ukrainischen Ortes 
vergewaltigt der Strafsoldat Bulyga dort eine junge Frau. Ein solches Verbrechen 
widerspricht fundamental dem traditionellen Bild von der moralisch überlegenen 
sowjetischen Befreiungsarmee. Allerdings wird die Tat auf doppelte Weise relati-
viert. Die Kameraführung und der Dialog zwischen Täter und Opfer legen die Les-
art nahe, dass die Vergewaltigung im Affekt passierte, weil der Soldat beim Anblick 
der attraktiven jungen Frau von seiner Lust überwältigt wurde.8 Außerdem wird 
Bulyga als eine durch und durch unmoralische Negativfigur und als ein Außen
seiter im Strafbataillon charakterisiert.9 Das Verhalten der Einwohner/innen des 
ukrainischen Ortes im Film nimmt die Relativierung der Tat allerdings wieder ein 
Stück weit zurück. Denn es legt die Annahme nahe, dass die Zivilbevölkerung An-
gehörigen der Sowjetarmee misstraute und sie keineswegs nur als Befreier wahr-
nahm. Die Sowjetsoldaten werden bei ihrem Einmarsch in die ukrainische Stadt 
nicht überschwänglich empfangen, vielmehr sind die Straßen zunächst völlig aus-
gestorben, weil sich die Bewohner/innen in Sicherheit gebracht haben – wohl nicht 
nur wegen der noch im Ort verbliebenen Deutschen und Kollaborateure. Dies lässt 
sich aus dem Vorwurf schließen, den der Großvater an seine vergewaltigte Enkelin 
richtet: Vor den Deutschen habe sie sich versteckt, aber den eigenen Leuten habe 
sie sich hingegeben. Implizit heißt dies, dass sowohl den deutschen als auch den 
sowjetischen Soldaten Vergewaltigungen zugetraut werden.10

Was das Verhältnis der Roten Armee zur sexualisierten Gewalt betrifft, entwirft 
der Film ein ambivalentes Bild. Als Tverdochlebov den Befehl bekommt, mit sei-
nem Strafbataillon die Stadt nach Wehrmachtsoldaten und Kollaborateuren zu 
durchsuchen, bekommt seine Einheit eine Art Freibrief, dass sie nach Belieben 
über die Lebensmittel und über die Frauen in dem Ort verfügen darf.11 Tverdoch-

  8	Vgl. zur Entlastungsfunktion einer solchen Interpretation von Vergewaltigungen: Ruth Sei-
fert: Krieg und Vergewaltigung. Ansätze zu einer Analyse, Sowi-Arbeitspapier Nr. 76, Mün-
chen 1993, S. 2 f. 

  9	Dies ist bei weitem nicht das einzige Verbrechen, das er begeht. Einen Strafsoldaten, der 
überraschend Zeuge der Vergewaltigung wird, erschießt er. Einen anderen Mitsoldaten, der 
den Erschossenen kurz nach der Tat entdeckt, bringt er mit der Drohung zum Schweigen, er 
werde ihm den Mord anlasten, falls er den Vorfall melde. Außerdem betätigt sich der Verge-
waltiger später als Spitzel für den NKVD und versucht schließlich, sich vor Kampfhandlungen 
zu drücken.

10	Diese Interpretation findet sich bei Anninskij, Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj, S. 2. 
11	Der Major, der den Befehl überbringt, sagt Tverdochlebov, seine „Verbrecher“ würden im be-

freiten Ort alles finden, was sie bräuchten: „Fressen, Trinken und Weiber“. Russischer Origi-
naltext: „Tam v gorodke tvoim ugolovnikam žratva, i vypivka i baby.“



312    Isabelle de Keghel

lebov nutzt diesen Freibrief jedoch nicht und schreitet sofort ein, als der Großvater 
der Vergewaltigten ihm das Verbrechen meldet. Er versucht, den Vergewaltiger zu 
identifizieren, um ihn zu bestrafen – allerdings ohne Erfolg, denn er stößt auf eine 
Mauer des Schweigens. Das Mädchen erträgt die Schande der Vergewaltigung nicht 
und erhängt sich, ohne den Täter genannt zu haben. Letztlich ereilt den Vergewal-
tiger Bulyga aber doch seine „verdiente“ Strafe: Gegen Ende des Films wird er von 
Glymov erschossen, als Bulyga sich dem Kampf zu entziehen versucht. Kurz vor 
der Erschießung sagt ihm Glymov, dies sei die Strafe für die Vergewaltigung und 
für die Denunziationen, die er zu verantworten habe. Auch Bulygas Schikanen ge-
genüber Cukerman werden von Glymov als Motiv genannt.

Die dritte wichtige Aussage der TV-Serie lautet, dass sich der Patriotismus in 
„Štrafbat“ ausschließlich auf die „Heimat“ („rodina“) bezieht, nicht auf das Sow-
jetsystem.12 In diesem Punkt sind sich alle Strafsoldaten einig, unabhängig davon, 
ob sie politische Gefangene, Berufsverbrecher oder degradierte Berufsoffiziere 
sind. Alle haben das Ziel, ihre Heimat von der deutschen Besatzung zu befreien, 
auch um den Preis des eigenen Lebens. Von der Bewahrung oder Wiederherstel-
lung der Sowjetmacht ist keine Rede. Ausgesprochen deutlich wird dieses Ver-
ständnis von Patriotismus, als Bataillonskommandeur Tverdochlebov den Raub-
mörder Glymov kurz vor dem ersten Kampfeinsatz der Einheit fragt, warum er 
sich als Kriegsfreiwilliger gemeldet hat. Daraufhin erklärt Glymov, dass er zwar 
ein Gegner des Sowjetstaates und ein Berufsverbrecher ist, dass ihm die „Heimat-
erde“ („zemlja rodnaja“) jedoch viel bedeute. Dass die Deutschen die Gegend von 
Orel besetzt hielten, wo sein Heimatdorf liege, sei für ihn schlimmer „als ein Mes-
ser im Hals“ („chuže čem nož v gorle“). Darauf folgt eine hochemotionale Szene, 
in der Tverdochlebov seine Kompaniechefs auf Knien darum bittet, die Soldaten 
in die Attacke zu führen, obwohl dabei ein nicht geräumtes Minenfeld überwun-
den werden muss. Der Kommandeur erklärt ihnen, er sei bereit zu sterben, damit 
sein Land in Zukunft frei sein könne. Auch er nennt nicht die Rettung oder Wie-
derherstellung der Sowjetmacht als Motivation, obwohl er zu diesem Zeitpunkt 
noch überzeugter Kommunist ist. Dieses Patriotismusverständnis der Strafsolda-
ten kann zwar teilweise an den offiziellen Diskurs während des Krieges anknüp-
fen, in dem die nationale Identität stärker betont wurde als die kommunistische 
Ideologie. Andererseits widerspricht diese Auffassung der offiziellen sowjetischen 
These, der Sieg sei durch die weise Führung der Partei möglich geworden und 
habe die Überlegenheit des Sowjetsystems unter Beweis gestellt. Die Ursache für 
dieses ganz auf „Heimat“ bezogene Verständnis von Patriotismus liegt darin, dass 
die meisten Strafsoldaten traumatisierende Erfahrungen mit dem Sowjetsystem 
gemacht haben. Auch jetzt bekommen sie wieder die Menschenverachtung des 
Systems und sein Misstrauen gegenüber allen Bürger/innen zu spüren. Wie der 

12	Der Regisseur bezeichnet dies als die wichtigste Aussage von „Štrafbat“. Vgl. Evgenij Gusja-
tinskij: Nikolaj Dostal’: „Ich prigovorili k podvigu“. In: Iskusstvo kino 11 (2004), S. 6 des Bei-
trags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/n11-article4.Vgl. auch Evgenij Majzel’: S čego 
načinaetsja rodina. In: Iskusstvo kino 11 (2004), S. 3. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/
n11-article3.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    313

Historiker Peter Jahn es plastisch ausgedrückt hat, stehen die Strafsoldaten zwi-
schen zwei Feuern: zwischen dem der Deutschen und dem der NKVD-Sperr
einheiten.13

Hiermit ist eine weitere zentrale Aussage des Films verbunden: Von den sowje-
tischen Institutionen haben die Strafsoldaten nichts Gutes zu erwarten. Die Ar-
meeführung und der NKVD machen den Männern immer wieder deutlich, dass 
sie Bürger zweiter Klasse ohne jegliche Rechte sind. Sie werden als Kanonenfutter 
verheizt, um das Leben der „wertvolleren“ regulären Soldaten zu schützen. Sogar 
die deutschen Gegner betrachten den Umgang der sowjetischen Seite mit den Sol-
daten als eine unnötige Verschwendung menschlicher Ressourcen. Als ein deut-
scher Offizier erkennt, dass die sowjetische Armeeführung das Strafbataillon für 
ein Ablenkungsmanöver geopfert hat, sagt er: „Sie haben über 1 000 Soldaten in 
den sicheren Tod geschickt. Die Freigebigkeit der Russen weckt Bewunderung. 
Wenn Deutschland so viele Soldaten hätte, (…) würden wir sie nicht so vergeu
den.“14 Der NKVD, der die Strafsoldaten allesamt als Verbrecher und „Volksfein-
de“ betrachtet, ist für Tverdochlebovs Einheit sogar ein schlimmerer Gegner als 
die Deutschen. Der Hauptkonflikt in der Serie spielt sich dementsprechend nicht 
zwischen Sowjets und Deutschen, sondern zwischen dem Strafbataillon und dem 
NKVD ab.15

Das Bild der Deutschen in der TV-Serie ist ambivalent. Einerseits erscheinen 
sie als ein gefährlicher Aggressor und Besatzer, von dem eine tödliche Bedrohung 
ausgeht und der unbedingt bekämpft werden muss. Dabei beschränkt sich der 
Film allerdings weitgehend darauf, die Brutalität der deutschen Truppen im Rah-
men regulärer Kriegshandlungen zu zeigen. Nur selten werden die Deutschen als 
Schurken charakterisiert wie in der Anfangsszene des Films. Dort lässt ein SS-
Mann ausgehungerte sowjetische Kriegsgefangene in eine Hütte mit Essen führen 
und ordnet dann die Erschießung all derer an, die sich – aus seiner Sicht – wie 
„Vieh“ („bydlo“) unbeherrscht auf die reich gedeckten Tische gestürzt haben. 
Selbst diejenigen, die die Speisen und Getränke nicht angerührt haben und sich 
dadurch – wie der SS-Mann meint – als „echte Soldaten“ („nastojaščie soldaty“) 
erwiesen haben, werden erschossen, sofern sie sich weigern, als Kollaborateure bei 
der Vlasov-Armee zu dienen. Von dieser Ausnahme abgesehen, werden im Film 
die Verbrechen der deutschen Truppen an der sowjetischen und insbesondere an 
der jüdischen Zivilbevölkerung nicht gezeigt. Lediglich Requisitionen und Plün-
derungen sind kurz zu sehen.

13	Peter Jahn: Strafsoldaten für die Front. In: Die Zeit Online 42 (2004), S. 3. URL: http://www.
zeit.de/2004/42/Strafsoldaten_fuer_die_Front. 

14	Die Übersetzung orientiert sich teilweise an: Peter Jahn: Patriotismus, Stalinismuskritik und 
Hollywood. Der ‚Große Vaterländische Krieg‘ in russischen TV-Serien der Gegenwart. In: 
Beate Fieseler, Jörg Ganzenmüller (Hrsg.): Kriegsbilder. Mediale Repräsentationen des „Gro-
ßen Vaterländischen Krieges“. Essen 2010, S. 115–130, hier S. 123. (Russischer Originaltext: 
„Poslali bol’še 1000 soldat na zavedomuju gibel’. Ščedrost’ russkich vyzyvaet voschiščenie. Esli 
by u Germanii bylo stol’ko že soldat, i togda, ja dumaju, my ne rešilis’ by ich tak tratit’“.)

15	Dies stimmt mit der Einschätzung des Regisseurs überein. Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 7.



314    Isabelle de Keghel

Insgesamt überwiegt in der Serie ein völlig anderes Bild von den Deutschen. Sie 
werden zum Teil als ungeschickte Tölpel, zum Teil als Schicksalsgenossen der So
wjetsoldaten charakterisiert. Die einfachen Wehrmachtssoldaten sind oft blutjunge 
Männer, die den Krieg offenbar nicht gewollt haben. Wie der Film zeigt, kann man 
sich mit ihnen arrangieren oder sogar Freundschaft schließen. So nutzen deutsche 
und sowjetische Soldaten in einer stillschweigenden Absprache gemeinsam einen 
verlassenen Vorratsbunker der Wehrmacht. Dort steht Glymov in einer span-
nungsreichen, fast wortlosen Szene plötzlich einem offen und freundlich wirken-
den jungen Wehrmachtssoldaten gegenüber, der ihn zu einer Zigarette und zu 
einem Schluck Rum einlädt, nachdem der erste Schreck über die unerwartete Be-
gegnung verflogen ist. Als die Strafsoldaten von einem Mitkämpfer denunziert 
und vom NKVD gezwungen werden, den Vorratsbunker zu stürmen, sterben dabei 
sowohl der junge Wehrmachtssoldat als auch der NKVD-Major Charčenko. Gly-
mov, der sich mit dem Deutschen angefreundet hatte, bedauert dessen Tod mehr 
als den des NKVD-Mannes und hat Gewissensbisse, weil er meint, den Deutschen 
durch seine Beteiligung an der Eroberung des Vorratsbunkers verraten zu haben.

Hier entspricht die TV-Serie einer Tendenz in der europäischen Erinnerungs-
kultur, Soldaten im Krieg vor allem als Opfer darzustellen.16 Im Gegensatz zu die-
sem Trend bleiben die Soldaten in „Štrafbat“ aber zugleich Helden. Ihr Heroismus 
besteht allerdings nicht nur darin, die Heimat zu verteidigen, sondern auch darin, 
sich für die Gemeinschaft des Strafbataillons einzusetzen. Dies bedeutet, die kärg-
lichen Essensvorräte zu teilen, Verletzte auch bei größter Gefahr abzutransportie-
ren, Mitsoldaten emotionale Unterstützung zu leisten, Gefallene zu begraben. Al-
lerdings ist die praktizierte Solidarität manchmal auch fragwürdig, vor allem 
dann, wenn Verbrechen von Mitsoldaten gedeckt werden. Zudem ist die Strafein-
heit keine völlig verlässliche Gemeinschaft – nicht zuletzt wegen der Denunzian-
ten, vor denen eine ständige Gefahr ausgeht.

Die letzte wichtige Aussage des Films besteht darin, dass der „Große Vaterländi-
sche Krieg“ als „heiliger Krieg“ dargestellt wird. Dieser sakralisierende Begriff wur-

16	Vgl. Sophie Wahnich: Les musées d’histoire du XXe siècle en Europe. In: Études: Revue de 
Culture Contemporaine 7/8 (2005), S. 29–41. URL: http://www.cairn.info/revue-etudes-2005-
7-page-29.htm. Anhand neu konzipierter Museen in Frankreich, Deutschland und Ungarn, 
die den Kriegen des 20. Jahrhunderts gewidmet sind, stellt Wahnich fest, dass es in der heuti-
gen europäischen Wahrnehmung von Kriegen keine Helden mehr gibt. Die von ihr analysier-
ten Ausstellungen beschränkten sich darauf, Mitleid mit den Opfern zu wecken. Sie ermutig-
ten daher zum Attentismus anstatt zum Einstehen für bestimmte Werte, was Wahnich als 
problematisch ansieht. Außerdem werde die Unterscheidung zwischen Opfern und Tätern 
verwischt. Eine Ausnahme von dieser Tendenz sind aus Wahnichs Sicht britische Kriegs-
museen. Dort werde am Konzept der Heroisierung festgehalten. Vgl. dazu Birgit Beumers: 
The Serialization of the War. In: Kinokultura 12 (2006). URL: http://www.kinokultura.com/ 
2006/12-beumers.shtml. Beumers meint, heroische Qualitäten würden heutzutage in der Fä-
higkeit gesehen zusammenzuhalten und in einer lasterhaften Umgebung kameradschaftlich 
zu sein. Vgl. zum Opferdiskurs in Deutschland, der schon bald nach dem Ende des Zweiten 
Weltkriegs einsetzte, Svenja Goltermann: Die Gesellschaft der Überlebenden. Deutsche Kriegs-
heimkehrer und ihre Gewalterfahrungen im Zweiten Weltkrieg. München 2009, S. 15, 91.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    315

de zwar schon in der Sowjetzeit verwendet, um zu betonen, dass der Kampf gegen 
das nationalsozialistische Deutschland ein gerechter Krieg im Namen des Kommu-
nismus war, der das Land gegen eine existenzielle Bedrohung verteidigen sollte. 
Während der Begriff des „heiligen Krieges“ im sowjetischen Kontext nur im über-
tragenen Sinn verwendet wurde, ist er in „Štrafbat“ jedoch wörtlich zu verstehen. 
Hier kämpft eine von christlichen Werten inspirierte Gemeinschaft für die Befrei-
ung des Landes. Denn im Lauf der Handlung haben viele Strafsoldaten zum christ-
lichen Glauben gefunden. Dementsprechend bezeichnet der Pope das Bataillon in 
der Schlusssequenz als „heiliges Heer“ („svjatoe vojnstvo“). Durch die Erscheinung 
der Gottesmutter über dem Schlachtfeld in der Schlussszene wird der militärisch 
fragwürdige Tod der tausend Soldaten überhöht und mit einem transzendentalen 
Sinn aufgeladen.17 Dieser Effekt wird dadurch verstärkt, dass die „Ganznächtliche 
Vigil“ („Vsenoščnaja“) von Rachmaninov gleichsam als Requiem für das Bataillon 
erklingt, während die Kamera an den Gefallenen vorbeizieht und dann der Ab-
spann des Films minutenlang die Liste aller Strafeinheiten zeigt, die im Zweiten 
Weltkrieg in der Roten Armee gekämpft haben.18 Dass die Erscheinung der Got-
tesmutter große Ähnlichkeit mit der Ikone der Gottesmutter von Kazan’ hat, könn-
te als Hinweis darauf zu verstehen sein, dass die Sowjetarmee im weiteren Verlauf 
des Krieges die Wehrmacht mit Gottes Hilfe besiegen wird. Denn die Ikone der 
Gottesmutter von Kazan’ soll – so die Legende – im 17. Jahrhundert zum Sieg 
Russlands gegen polnisch-litauische Truppen und im 19. Jahrhundert zum Sieg 
gegen Napoleon beigetragen haben.19 Diese christliche Wendung im letzten Drit-
tel der Serie ist ein Tribut an den wichtigen Status der russisch-orthodoxen Kir-
che im offiziellen postsowjetischen Diskurs. Überhaupt verkörpert der Pope die 
„positive Ideologie“ der Serie, die aus drei wichtigen Komponenten besteht: „Pat-
riotismus, russisch-orthodoxe Religion und Volkstümlichkeit“.20 Dieses Werte
system macht es den Filmemachern leichter, eine kritische Perspektive auf die 
Sowjetmacht und auf ihre Rolle im Zweiten Weltkrieg zu entwickeln.

Relevanz

Die besondere Relevanz von „Štrafbat“ ergibt sich vor allem daraus, dass der Film 
den „Großen Vaterländischen Krieg“ in einem für die postsowjetische Zeit neuen 
Format abhandelt und ein bisher noch kaum behandeltes Thema der Kriegsge-

17	Majzel’, S čego načinaetsja rodina , S. 3.
18	Insgesamt gab es in der Roten Armee während des Zweiten Weltkriegs 65 Strafbataillone mit 

jeweils 800 Mann und 1048 Strafkompanien mit jeweils 150 oder 200 Mann. Vgl. Alex Statiev: 
Penal Units in the Red Army. In: Europe-Asia Studies 62, 5 (2010), S. 721–747, hier S. 726, 
728.

19	Adolf Hampel: Die Heimkehr der „Muttergottes von Kazan“. In: Spiegel der Forschung 22 
(2005). Nr. 1/2. URL: http://geb.uni-giessen.de/geb/volltexte/2005/2538/pdf/SdF-2005-90-92_ 
Hampel.pdf. 

20	Majzel’, S čego načinaetsja rodina , S. 2. 



316    Isabelle de Keghel

schichte in den Mittelpunkt stellt. Denn zum ersten Mal nach dem Ende des Staats-
sozialismus in Russland war in „Štrafbat“ das Thema des „Großen Vaterländischen 
Krieges“ im Format der TV-Serie zu sehen.21 Dies ist insofern bemerkenswert, als 
TV-Serien immer die Tendenz zur Popularisierung und Trivialisierung haben, was 
einem so ernsten Stoff wie der Geschichte des Zweiten Weltkriegs nicht unbedingt 
angemessen erscheint.22 Erst in den frühen 2000er Jahren war nach einer etwa zehn-
jährigen Pause das Thema „Großer Vaterländischer Krieg“ in den russländischen 
Film zurückgekehrt. Davor war es in einheimischen Produktionen nicht behandelt 
worden, wohl aus zwei Gründen: einerseits, weil die starke Reglementierung und 
Forcierung des Themas in der späten Sowjetzeit Überdruss hervorgerufen hatte; an-
dererseits, weil die russländische Filmindustrie in den 1990er Jahren eine tiefe Krise 
durchmachte und es ihr an den nötigen finanziellen Ressourcen fehlte, um Filme 
über den „Großen Vaterländischen Krieg“ zu drehen. Solche Produktionen sind 
stets aufwändig und teuer, weil bei der Aufnahme von Kampfszenen special effects 
und Pyrotechnik zum Einsatz kommen.23 Das Thema des Zweiten Weltkriegs blieb 
durch die Wiederholung sowjetischer Filme im Fernsehen dennoch präsent.24

Außerdem steht im Zentrum der Serie „Štrafbat“ einer der wenigen verbliebe-
nen „weißen Flecken“ der Kriegsgeschichte.25 Während des „Großen Vaterländi-
schen Krieges“ wurden die Strafeinheiten in der Presse nicht erwähnt, ihre wissen-
schaftliche Erforschung war verboten.26 Dass dieses Phänomen existiert hatte, war 
vielen Sowjetbürger/innen dennoch bekannt, vor allem aus dem Lied des bekann-
ten Sängers, Schauspielers und Dichters Vladimir Vysockij aus dem Jahr 1964, 
„Štrafnye batal’ony“,27 teilweise auch aus literarischen Werken von Astaf ’ev und 

21	In der gesamten Sowjetzeit gab es nur eine einzige TV-Serie über den „Großen Vaterländi-
schen Krieg“, die allerdings bis heute Kultstatus hat: „Semnadcat’ mgnovenij vesny“ („Sieb-
zehn Augenblicke des Frühlings“) von Tatjana Lioznova aus den 1970er Jahren. Vgl. Beumers, 
Serialization of the War. Die Produktion dieser Serie diente vor allem dazu, das Ansehen des 
sowjetischen Geheimdienstes zu verbessern. Ihr Titelheld, Max Otto von Stirlitz, war ein so-
wjetischer Agent, der in führender Position im Sicherheitsapparat des nationalsozialistischen 
Deutschland arbeitete. 

22	In TV-Serien dominieren daher in der Regel andere Genres: Literaturverfilmungen, Kostüm-
filme, Krimis und Sitcoms. Vgl. Beumers, The Serialization of the War. Die Produktion von 
russländischen TV-Serien setzte 1999 ein, nachdem zunächst ausschließlich ausländische Se-
rien, vor allem aus den USA und Südamerika, gesendet worden waren. Von Anfang an be-
stand eine wichtige Funktion dieser Serien in der Konstruktion und Repräsentation nationa-
ler Identität. Daniil Dondurej: 90-ye: kino snimali dlja drugoj strany. In: D.V. Dragunskij 
(Hrsg.): Liberal’nye reformy i kul’tura. Moskva 2003, S. 90–107, hier S. 103. 

23	Beumers, Serialization of the War. Vgl. auch Birgit Beumers über die russländischen Kriegsfil-
me der 1990er Jahre: Birgit Beumers: Myth-Making and Myth-Taking: Lost Ideals and the War 
in Contemporary Russian Cinema. In: Canadian Slavonic Papers 42, 1–2 (2000), S. 171–189. 
Über die Situation der russländischen Filmindustrie in den 1990er Jahren: Birgit Beumers: A 
History of Russian Cinema. Oxford/New York 2009, S. 217–219.

24	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 118.
25	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2.
26	Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.
27	Das Lied kursierte – wie die meisten Werke Vysockijs – bis in die 1980er Jahre hinein nur 

jenseits der staatlich kontrollierten Medien. Erst während der Perestrojka erschien es in einer 
Werkausgabe Vysockijs: Vladimir Vysockij: Izbrannoe. Moskva 1988, S. 20.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    317

Solženicyn.28 Erst während der Perestrojka begann eine intensivere Beschäftigung 
von Filmemachern und Historikern mit dem Thema: 1989 drehte Lev Danilov den 
Dokumentarfilm „Štrafniki“ und Villen Novak den Spielfilm „Gu-ga“.29 Ende der 
1980er und 1990er Jahre wurden erste Quellen über die Regierungspolitik zu den 
Strafbataillonen veröffentlicht,30 Mitte der 2000er Jahre erschienen erste Memoi-
ren von ehemaligen Angehörigen von Strafeinheiten.31 Breite gesellschaftliche Be-
achtung fand das Thema jedoch erst durch die TV-Serie „Das Strafbataillon“.

Das in der russländische Öffentlichkeit bis dahin weitgehend unbekannte The-
ma der Strafeinheiten verknüpft die Serie mit vielen Aspekten des „Großen Vater-
ländischen Krieges“, die in der Sowjetunion zwar lange Zeit tabuisiert waren, aber 
bereits im Film der „Tauwetter“-Periode (1953–1964) oder der spät- und post-
sowjetischen Zeit behandelt worden sind: Sie zeigt individuelle Schicksale und das 
Leiden im Krieg, auch das Thema der in deutsche Kriegsgefangenschaft geratenen 
und dann in der Sowjetunion als Verräter bestraften Rotarmisten. Die Serie macht 
auch Brüche und Konfliktlinien innerhalb der sowjetischen Gesellschaft sichtbar, 
etwa die Kollaboration von Teilen der sowjetischen Bevölkerung mit der deut-
schen Besatzungsmacht, das Überlaufen von Sowjetsoldaten zur Vlasov-Armee, 
teilweise auch den Antisemitismus in der Roten Armee. Vor allem betont der Film 
den hohen Preis des Sieges, den er zu einem Großteil auf die Herrschaftsprakti-
ken und Repressionen der Stalin-Ära zurückführt. In dieser wichtigen Grundaus-
sage unterscheidet sich „Štrafbat“ deutlich von der dominanten Interpretation 
des Zweiten Weltkriegs im russländischen Vergangenheitsdiskurs. Dort werden 
die Verbrechen der Stalin-Ära angesichts des militärischen Sieges oft verharmlost 
oder gar gerechtfertigt, was ein erhebliches Hindernis für die Aufarbeitung der 
belasteten Vergangenheit darstellt.32

Bis heute ist „Štrafbat“ die einzige Serie zum Thema der Strafeinheiten geblie-
ben, wenn es auch inzwischen eine Vielzahl von russländischen TV-Serien gibt, 
die sich mit dem „Großen Vaterländischen Krieg“ beschäftigen.33 Zwar hat der 

28	Vgl. Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 2 und Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 4. 
Erwähnt wurden die Strafbataillone etwa im Roman „Placdarm“ von Astaf ’ev. Vgl. V. Dajnes, 
V. Abaturov: Pravda o Štrafbatach-2. Moskva 2009, S. 103 f.

29	I. Pichalov, A. Pyl’cin, A. Vasil’cin u. a. (Hrsg.): Štrafbaty po obe storony fronta. Moskva 2008, 
S. 111.

30	Prikaz narodnogo komissara oborony Sojuza SSR N 227. In: Voenno-istoričeskij žurnal 8 
(1988), S. 79 f.; V. Zolotarev (Hrsg.): Russkij archiv. Velikaja Otečestvennaja. T. 2/2. Moskva 
1997 und T. 5/2. Moskva 1996. A. Žadobin, V. Markovčin, V. Christoforov (Hrsg.): „Ognennaja 
duga“. Kurskaja bitva glazami Lubjanki. Moskva 2003. 

31	A. Pyl’cyn: Štrafnoj udar ili kak oficerskij štrafbat došel do Berlina. Sankt-Peterburg 2003. Erst 
nach dem Film „Štrafbat“ erschienen: M. Suknev: Zapiski komandira štrafbata. Moskva 2006; 
vgl. Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.

32	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124; Lev Gudkov: Die Fesseln des Sie-
ges. Russlands Identität aus der Erinnerung an den Krieg. In: Osteuropa 4–6 (2005), S. 54–73, 
hier S. 56, 69. 

33	Vgl. hierzu Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124–130. Auch in Doku-
mentationen blieb das Thema im russländischen Fernsehen präsent, allerdings nicht in der für 
die TV-Serie „Štrafbat“ kennzeichnenden Ausführlichkeit. So zeigte etwa der Sender NTV 2010 



318    Isabelle de Keghel

prominente, Putin nahe stehende Regisseur Nikita Michalkov das Thema der Straf-
bataillone in Teil 2 und 3 seiner Trilogie „Utomlennye solncem“ („Die Sonne, die 
uns täuscht“) aufgegriffen.34 Diese erreichten aber weder das Niveau noch die 
gesellschaftliche Resonanz von Nikolaj Dostal’s „Štrafbat“ und wurden von der 
Kritik verrissen.35 Die beiden Produktionen, die zu den teuersten in der russlän-
dischen Filmgeschichte gehören, waren in den russländischen Kinos und auch bei 
ihrer Ausstrahlung im Fernsehen ein Misserfolg.

Auch die Breitenwirkung von „Štrafbat“ ist bis heute unerreicht. Zwar gab es 
gerade in den Jahren 2002–2004 einige andere, ähnlich vielschichtige Filme über 
den „Großen Vaterländischen Krieg“, in denen sich die Grenzen zwischen Freund 
und Feind verwischten oder in denen innersowjetische Konflikte thematisiert 
wurden, etwa „Kukuška“ („Kuckuck“) von Aleksandr Rogožkin (2002), „Poslednij 
poezd“ („Der letzte Zug“) von Aleksej German jr. (2003) und „Svoi“ („Die Unsri-
gen“) von Dmitrij Meschiev (2004).36 Aber die meisten dieser Filme wurden auf 
Festivals vor relativ kleinem Publikum vorgeführt, nur „Svoi“ erreichte im Kino ein 
Massenpublikum.37 Die elf Folgen von „Strafbat“ hingegen wurden im Fernsehen 
gezeigt, also im einzigen Massenmedium, das in der ersten Hälfte der 2000er Jah-
re praktisch die gesamte russländische Bevölkerung erreichte. Die Serie wurde zur 
prime time im zweiten Kanal des russländischen Staatsfernsehens ausgestrahlt38 
und erzielte Einschaltquoten von knapp 45 Prozent. Auch als DVD verkaufte sich 
„Štrafbat“ hervorragend: Allein im ersten Monat gingen 30 000 Exemplare über 
den Ladentisch. 2007 wurde die Serie im Fernsehen wiederholt.39

Zu einem erheblichen Teil ergibt sich die Relevanz der Serie aus ihrer intensi-
ven Rezeption bzw. aus der breiten gesellschaftlichen Diskussion, die sie hervor-
gerufen hat. Auffällig ist, dass die Serie bei einem sehr breiten Publikum Erfolg 
hatte, nicht zuletzt bei jungen Leuten.40 Dies ist ein entscheidender Punkt, weil 
sich das Erinnern an den Zweiten Weltkrieg momentan in einer Umbruchsphase 
befindet: Die Erlebnisgeneration verschwindet, das mediale Erinnern wird dem-
entsprechend immer wichtiger, und es stellt sich die Frage, welche Formen des 
Gedenkens die junge Generation ansprechen, damit die Erinnerung an den Zwei-
ten Weltkrieg wach gehalten werden kann.

im Rahmen seiner TV-Serie „Altar’ Pobedy“ als 20. Teil die Folge „Štrafbat“. Vgl. Altar’ Pobedy. 
20 s. Štrafbat 1. URL: http://www.youtube.com/watch?v=rJUYBIGI6yE&feature=related.

34	Teil 2: „Predstojanie“ („Der Exodus“) (2010), Teil 3: „Citadel’“ („Die Zitadelle“) (2011).
35	Vgl. z. B. Michail Trofimenkov: Pobeda nad smyslom. Utomlennye solncem-2. Citadel’. In: 

Kommersant-Gazeta vom 5. Mai 2011. URL: http://www.kommersant.ru/doc/1634438; Russ-
land Mega-Flop: „Die Sonne, die uns täuscht 2“. In: Die Presse.com vom 30. Apr. 2010. URL: 
http://diepresse.com/home/kultur/film/562155/Russland-MegaFlop_Die-Sonne-die-uns-
taeuscht-2.

36	Vgl. hierzu Isabelle de Keghel: Ungewöhnliche Perspektiven. Der Zweite Weltkrieg in neueren 
rußländischen Filmen. In: Osteuropa 4–6 (2005), S. 337–346, vor allem S. 340–346.

37	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 120.
38	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 4.
39	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 4; Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hol-

lywood, S. 122; vgl. FN 12.
40	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    319

In einigen Ländern Westeuropas wurde „Štrafbat“ ebenfalls wahrgenommen, 
allerdings deutlich weniger intensiv als in Russland selbst. Gezeigt wurde die 
Serie nur in Finnland, wo sie 2007 im Fernsehen ausgestrahlt wurde.41 Sie fand 
aber in verschiedenen westlichen Ländern, etwa in Großbritannien und Deutsch-
land, im Feuilleton und in der geschichtswissenschaftlichen Fachwelt Beach
tung.42

Die Serie hat eine Vielzahl von Publikationen angeregt. Einerseits handelt es 
sich dabei um Interviews mit bzw. Ego-Dokumente von Kriegsveteranen, die sich 
mit der Frage auseinandersetzen, inwiefern die TV-Serie die Realität des Krieges 
widerspiegelt.43 Die meisten dieser Texte verneinen dies. Andererseits hat sich 
auch die wissenschaftliche Forschung zu den sowjetischen Strafeinheiten intensi-
viert.44 Da die relevanten Akten frühestens im Jahr 2017 freigegeben werden, 
kann sie sich allerdings nur auf eine sehr schmale Quellenbasis stützen: auf die 
publizierten Befehle zur Organisation der Strafeinheiten und auf Ego-Doku-
mente von Strafsoldaten.45

Rezeption

Die meisten Reaktionen auf den Film waren äußerst positiv. Von der Mehrheit des 
Publikums und der Rezensent/innen wurde die Serie als außergewöhnlich authen-
tisch und glaubwürdig wahrgenommen, viele waren davon zutiefst aufgewühlt.46 
Sie empfanden die Serie als realistische Darstellung des verbrecherischen, men-
schenverachtenden Charakters des stalinistischen Regimes und des Leidens der 
einfachen Soldaten im Krieg. Die Serie wurde als so bedeutend eingestuft, dass ihr 
sogar ein Themenschwerpunkt in der angesehenen Fachzeitschrift für Filmwissen-

41	Shtrafbat. In: International Movie Database. URL: http://www.imdb.com/title/tt0425715/.
42	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion; Jahn, Strafsoldaten für die Front. 
43	Ego-Dokumente von Zeitzeugen: Aleksandr Pyl’cyn: Pravda o štrafbatach. Kn. 1: Kak oficerskij 

štrafbat došel do Berlina. Moskva 2008 (Neuauflage). Ders.: Glavnaja kniga o štrafbatach. 
Moskva 2009. Interviews mit Zeitzeugen, die von russländischen Historikern und Publizisten 
gesammelt und in mehreren Bänden herausgegeben wurden: Dajnes, Abaturov, Pravda o 
štrafbatach-2, Bd. 2 (2. Aufl. 2009) (eine wichtige Intention des Buches ist die Widerlegung 
„antisowjetischer Mythen“); Ju. Rubcov: Štrafniki Velikoj Otečestvennoj. Moskva 2007 (das 
gesamte Buch ist als Gegendarstellung zur TV-Serie „Štrafbat“ konzipiert und zielt darauf ab, 
anhand einer Kompilation relevanter Passagen aus Memoiren ehemaliger Strafsoldaten die 
faktischen Fehler im Film aufzudecken; nach Ansicht des Militärhistorikers Rubcov be-
schmutzt die TV-Serie das Andenken an den „Großen Vaterländischen Krieg“); Pychalov, 
Pyl’cyn, Vasil’cyn u. a. (Hrsg.), Štrafbaty po obe storony fronta, (vergleichende Studie deut-
scher und sowjetischer Strafbataillone; auch hier geht es in einem Großteil des Buches um 
„Dichtung und Wahrheit“ im Hinblick auf die Geschichte der sowjetischen Strafbataillone). 
Die Bücher von Dajnes, Abaturov (2009) und Pyl’cyn (2009) erschienen in der Reihe „Mili-
tärhistorischer Bestseller“ des großen russländischen Verlags ĖKSMO. Vgl. zu den Buchpub-
likationen auch Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.

44	Vgl. hierzu den Forschungsüberblick von Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 721–747.
45	Ebd., S. 722.
46	Maizel’, S čego načinaetsja rodina , S. 1. 



320    Isabelle de Keghel

schaft, „Iskusstvo kino“, gewidmet wurde.47 Scharfe Kritik gab es vor allem seitens 
Kriegsveteranen, Militärhistorikern und national-patriotischen Publizisten. Viele 
von ihnen empfanden die Serie als Herabwürdigung des sowjetischen Sieges im 
Zweiten Weltkrieg und nutzten die darin enthaltenen historischen Ungenauigkei-
ten, um sie als unglaubwürdig oder sogar lügenhaft anzugreifen. So machten sie 
etwa darauf aufmerksam, dass die Zusammensetzung des Strafbataillons nicht der 
historischen Realität entspreche. Denn Strafbataillons bestanden ausschließlich 
aus straffällig gewordenen, degradierten Offizieren, während alle anderen Strafsol-
daten in Strafkompanien („štrafnye roty“) dienten. Daher konnten in einem Straf-
bataillon weder „Politische“ noch Kriminelle sein.48 Außerdem wurden Strafbatail-
lone nicht von Strafsoldaten kommandiert, sondern von Offizieren, die als beson-
ders zuverlässig galten.49 Darüber hinaus betonten die Kritiker der Serie, die 
Ausrüstung, Kleidung und Ernährung der Strafbataillone sei nicht so katastrophal 
gewesen wie im Film dargestellt. Die Strafsoldaten hätten durchaus Waffen und 
Kleidung erhalten.50 Die Kommandeure hätten nicht die ganze Zeit im sicheren 
Unterstand gesessen, sondern die Kämpfe auch unmittelbar an der Frontlinie ver-
folgt. Die Rolle des NKVD werde ebenfalls falsch dargestellt. Die Sperreinheiten 
seien etwa 1,5 km von der Front entfernt gewesen, nicht unmittelbar hinter den 
Strafsoldaten. Zudem hätten sie die Anweisung gehabt, nicht auf Verwundete zu 
schießen.51 Ferner sei es undenkbar gewesen, dass in einer Einheit der Roten Ar-
mee so freie und kritische Gespräche über Politik geführt wurden. Denn in Wahr-
heit habe es in diesen Einheiten niemals Popen, jedoch stets einen Politkommissar 
gegeben.52 Schließlich betonten offizielle Militärhistoriker, die Strafbataillone hät-
ten eine zu vernachlässigende Rolle im Sieg der UdSSR über das nationalsozialisti-
sche Deutschland gespielt. Ihre Rolle werde durch die TV-Serie aufgebauscht.53

47	Iskusstvo kino 11 (2004).
48	Vgl. Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 727, 731; Dajnes, Abaturov, Pravda o štrafbatach, 

S. 60 f., 306 f., 311. Die meisten Memoiren bestätigen diese Sichtweise, allerdings kam es aus-
nahmsweise vor, dass Kriminelle und straffällig gewordene Soldaten in einer Einheit dienten. 
„Politische“ Häftlinge hingegen galten als unzuverlässig. Deshalb wurden sie prinzipiell nicht 
eingezogen und auch nicht als Kriegsfreiwillige angenommen. Vgl. Statiev, Penal Units in the 
Red Army, S. 731. Dajnes , Abaturov, Pravda o štrafbatach, S. 68 f.

49	Ebd., S. 48 f.
50	Ebd., S. 46–48.
51	Ebd., S. 62 f., 308, 314.
52	Im Film wird das Strafbataillon in der Tradition der Lagerliteratur als Ort der inneren Frei-

heit dargestellt. Die Männer wagen es, hochbrisante politische und philosophische Fragen zu 
diskutieren, weil sie nichts mehr zu verlieren haben. Deshalb kann der NKVD keine Macht 
über sie ausüben. Prokhorov, S. 5. 

53	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 2. Vgl. z. B. Oleg Elenskij: Kakuju pravdu iščut 
Štrafbat i Kursanty? In: Nezavisimoe voennoe obozrenie vom 2. Apr. 2005. Wissenschaftliche 
Untersuchungen haben festgestellt, dass die Strafeinheiten nur etwa 2–3% der Roten Armee 
ausmachten. In ihnen kämpften zwischen 1943 und 1945 etwa 400 000 Soldaten (Jahn, Patrio
tismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 123. Die bisher präziseste Schätzung findet sich 
bei Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 743). Dennoch hatten die Strafeinheiten eine 
wichtige Funktion, denn sie wurden an besonders gefährlichen Frontabschnitten eingesetzt 
(Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 726f).



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    321

Diesen Einwänden hielten der Regisseur Dostal’ und der Hauptdarsteller Sere-
brjakov entgegen, dass sie sich in einigen Punkten bewusst künstlerische Freihei-
ten erlaubt hätten.54 Serebrjakov betonte, der Film sei dennoch emotional und 
künstlerisch wahrheitsgetreu; ihn beunruhige wenig, dass ein Kommandeur nicht 
selbst Strafsoldat sein konnte.55

Schwächen des Films

Den bereits genannten Kritikpunkten lassen sich weitere hinzufügen, die teils von 
der russländischen Filmkritik, teils von der westeuropäischen Publizistik und Wis-
senschaft vorgebracht wurden. So ist der Stellenwert der Kirche bzw. der Religion 
im Krieg in der TV-Serie stark übertrieben dargestellt. Zwar wertete Stalin die 
Kirche auf, um ihre mobilisierende Kraft im Krieg zu nutzen. Aber es ist völlig 
undenkbar, dass in einem Strafbataillon oder überhaupt in der Roten Armee ein 
selbst ernannter, von den Soldaten und vom Kommandeur akzeptierter Regi-
mentsgeistlicher agierte, dazu noch in vollem Ornat. Hier findet eine Rückprojek-
tion der heutigen Verhältnisse in der russländischen Armee auf die sowjetische 
Vergangenheit statt. In den letzten Folgen, nachdem der Pope in die Handlung 
eingeführt worden ist, driftet die Serie in Kitsch ab. Während die meisten Charak-
tere im Film differenziert gezeichnet werden, sind einige Figuren allzu eindimen
sional,56 so der ausschließlich als menschenverachtender Bösewicht gezeichnete 
NKVD-Offizier Charčenko.

Interessant ist aber nicht nur, welche Punkte bei der Rezeption des Films Kon-
troversen hervorgerufen haben, sondern auch, welche Aussagen und Szenen der 
Serie keine besondere Beachtung fanden. Insbesondere fällt auf, dass die Passagen 
des Films, die den Antisemitismus in der Roten Armee und die Vergewaltigung 
einer ukrainischen Frau durch einen sowjetischen Strafsoldaten zeigt, weder Dis-
kussionen noch Widerspruch hervorgerufen haben. Der Grund hierfür dürfte da-
rin liegen, dass diese Szenen als Repräsentationen von alltäglichen Phänomenen 
wahrgenommen wurden, deren Existenz das Publikum als selbstverständlich vor-
aussetzte. Vermutlich wurde die Vergewaltigung als Folge der allgemeinen Verro-
hung und der Außerkraftsetzung sozialer Normen im Krieg gesehen. Denn da 
hier eine Sowjetbürgerin betroffen war und keine Frau, die zum feindlichen Lager 

54	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 3. Dostal’ sagte, er habe Volodarskij unmittelbar nach der Lek-
türe des Drehbuchs auf die dort enthaltenen historischen Ungenauigkeiten aufmerksam ge-
macht. Volodarskij habe sich daraufhin auf die Gespräche berufen, die er mit ehemaligen 
Strafsoldaten geführt hatte. Daraus habe er erfahren, dass von den für Strafeinheiten gelten-
den Regeln oft abgewichen wurde. Auf diese Ausnahmen beziehe er sich in seinem Drehbuch. 
Dostal’ entschied sich, diese historischen Ungenauigkeiten beizubehalten, weil das Drehbuch 
für ihn künstlerisch überzeugend war. Aus seiner Sicht repräsentiert der Film die „künstleri-
sche Wahrheit“. 

55	Serebrjakov in Altar’ Pobedy. Č. 20: Štrafbat, NTV 2010. Vgl. Altar’ Pobedy. 20 s. Štrafbat 1. 
URL: http://www.youtube.com/watch?v=rJUYBIGI6yE&feature=related.

56	Vgl. hierzu auch: Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124.



322    Isabelle de Keghel

gehörte, kann ihre Vergewaltigung nicht als eine Waffe in der kriegerischen Ausei-
nandersetzung interpretiert werden.57 Insofern hätte man annehmen können, 
dass das Thema in Russland noch größere Kontroversen auslöst als die Frage der 
Vergewaltigung deutscher Frauen durch Sowjetsoldaten im Zweiten Weltkrieg.58 
Dass dies nicht zutrifft, hat vielleicht mit dem großen Stellenwert zu tun, den das 
Phänomen Gewalt in der Sowjetgesellschaft hatte.

Auch die Tatsache, dass der Film den Antisemitismus als ein in der Sowjetar-
mee weit verbreitetes Phänomen darstellt, hat die russländische Öffentlichkeit of-
fenbar nicht irritiert. In den Reaktionen auf die Serie hat niemand dieser Darstel-
lung widersprochen. Allenfalls wurde festgestellt, dass der Antisemitismus inzwi-
schen thematisiert werden könne, während dies in der Sowjetzeit, zumindest vor 
der Ära Gorbačev, undenkbar gewesen sei. Erst die Perestrojka habe zur Enttabu-
isierung des Themas Antisemitismus geführt.59 Selbst diejenigen Veteranen, die 
heftig gegen die Serie polemisierten, bestritten nicht, dass es in der Roten Armee 
Antisemitismus gegeben habe. Sie zählten diesen Aspekt des Films auch nicht zu 
den Punkten, die aus ihrer Sicht zu Unrecht einen Schatten auf die Sowjetarmee 
und ihren Sieg geworfen hatten.

Gründe für den Erfolg

Was sind die Gründe für den enormen Erfolg der TV-Serie, sowohl im Hinblick 
auf die Einschaltquoten als auch auf die gesellschaftliche Resonanz, die sie erreicht 
hat?

Eine wichtige Rolle dürfte dabei das innovative Potenzial von „Štrafbat“ ge-
spielt haben. Wie bereits erwähnt, behandelt der Film einen bisher fast unbe-
kannten Aspekt des „Großen Vaterländischen Krieges“ in einem für dieses Thema 
neuen Format. Zum Erfolg dürften aber auch noch andere Faktoren beigetragen 
haben, vor allem die Tatsache, dass der Film – den Gesetzen der TV-Serie folgend 
– so konzipiert ist, dass er hohe Einschaltquoten erzielt.

Ein entscheidender Faktor war neben einer aufwändigen Werbekampagne si-
cherlich das herausragende Drehbuch von Ėduard Volodarskij. Er hatte bereits 

57	Die Forschung zu sexualisierter Gewalt im Krieg beschäftigt sich vorwiegend mit der Verge-
waltigung als Waffe in kriegerischen Auseinandersetzungen. In diesem Kontext wird betont, 
dass die Vergewaltigung der Frauen des Feindes dazu dient, diesen zu demütigen, indem man 
ihm zeigt, dass er die „eigenen“ Frauen nicht vor dem Feind hat schützen können. Außerdem 
sollen die Vergewaltigungen die Identität und Würde des Feindes zerstören und zeigen, dass 
Macht über die „fremden“ Frauen ausgeübt wird. Diese Gewalt hat im Grunde nichts mit Sex 
zu tun hat, sondern ist eher als eine Form der Folter zu betrachten. Vgl. Seifert, Krieg und 
Vergewaltigung, S. 2 f. Ein wichtiges Ergebnis der Forschung im Hinblick auf Vergewaltigun-
gen von Frauen aus der „eigenen“ Gesellschaft ist, dass die Häufigkeit von Vergewaltigungen 
viel mit dem Machtgefüge zu tun hat, das in einer Gesellschaft zwischen Männern und Frauen 
herrscht. Vgl. Peggy Reeves Sanday: Rape-Prone versus Rape-Free Campus Cultures. In: Vio-
lence Against Women 2, 2 (1996), S. 191–208.

58	Vgl. hierzu den Beitrag von Yuliya von Saal in diesem Band.
59	Anninskij, Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj, S. 3.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    323

Anfang der 1970er Jahre das Skript zum lange Zeit verbotenen, unkonventionel-
len Kriegsfilm von Aleksej German (senior), „Straßenkontrolle“ („Proverka na 
dorogach“), geschrieben“.60 Dass er für das Drehbuch von „Štrafbat“ ausführlich 
recherchiert und Interviews mit ehemaligen Strafsoldaten geführt hat, dürfte viel 
dazu beigetragen haben, dass die Serie als besonders authentisch und glaubwür-
dig wahrgenommen wurde. Diesen Effekt erzielte der Film auch dadurch, dass er 
den Krieg aus der Perspektive der einfachen Strafsoldaten zeigt, also aus einer 
packenden, emotionalisierenden Sicht „von unten“. Allerdings werden die drasti-
schen Kriegserfahrungen – wie in TV-Serien üblich – letztlich doch weich ge-
zeichnet, um sie erträglicher zu machen.61 Dass der Film authentisch wirkt, wird 
zudem durch die fast dokumentarische Filmästhetik erreicht. Die verblichenen 
Farben sollen suggerieren, dass es sich um einen schon länger in den Archiven 
lagernden Dokumentarfilm mit Originalaufnahmen handelt. Allerdings bleibt die 
Fiktivität des Films erkennbar, da in der Anfangssequenz einer jeden Folge „ech-
te“ Dokumentaraufnahmen mit Wochenschaumaterial gezeigt werden.62

Verstärkt wurde die Wirkung der Serie sicherlich durch die Besetzung der 
Hauptrollen mit hervorragenden, bekannten russländischen Schauspielern. Die 
Darsteller von Tverdochlebov und Glymov, Andrej Serebrjakov und Jurij Stepanov, 
waren dem Publikum bereits aus Theater und Film vertraut. Ihnen gelang es, die 
Hauptfiguren des Films ausgesprochen intensiv und differenziert zu verkörpern.63 
Für zusätzliche Spannung sorgten die interessante Kameraführung sowie die stark 
emotionalisierende Filmmusik von Sergej Rachmaninov und Aleksej Šelygin.64

Publikumswirksam ist der Film nicht zuletzt deshalb, weil er gute Unterhaltung 
bietet.65 Die Serie enthält zahlreiche Kampfszenen und zeigt die vielen Konflikte, 

60	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Volodarskij hatte bereits in den 1970er Jah-
ren bei der staatlichen Kinobehörde Goskino um die Erlaubnis gebeten, einen Film über die 
Strafbataillone zu machen. Dieses Projekt wurde jedoch nicht genehmigt. Prokhorov, Nikolaj 
Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Ėduard Volodarskij: V osnove dramaturgii ležit detektiv. In: Is-
kusstvo kino 12 (2004), S. 5 des Beitrags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/12/n12- 
article4. Zu „Proverka na dorogach“ vgl. Denise J. Youngblood: Russian War Films. On the 
Cinema Front. Lawrence, KS 2007, S. 177. Beumers, A History of Russian Cinema, S. 152. Die
ser Film erzählt von dem in deutsche Kriegsgefangenschaft geratenen Offizier der Roten Ar-
mee Lazarev, der dort freiwillig in den Dienst der Deutschen getreten ist und dann sowjeti-
schen Partisanen in die Hände fällt. Sie misstrauen ihm, er versucht ihnen jedoch seine Loya-
lität und Verlässlichkeit zu beweisen. Bei seinem zweiten, erfolgreichen Einsatz als Partisan 
kommt er ums Leben. Der Film wurde von der Zensur verboten, weil er das Misstrauen der 
Partisanen gegenüber Lazarev in Zweifel zieht und einen ehemaligen Kriegsgefangenen den 
Heldentod sterben lässt. „Straßenkontrolle“ konnte erst 1986 in der UdSSR gezeigt werden.

61	Vgl. Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood; Majzel’, S čego načinaetsja rodina, 
S. 2.

62	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2 f.
63	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2. Aleksej Serebrjakov hat zuvor in bekannten Filmen mitge-

spielt, die gerade bei der jungen Generation populär sind, z. B. „Antikiller 2: Antiterror“ (2003).
64	Seit 1992 hat Šelygin die Filmmusik zu knapp 100 Filmen und Serien geschrieben URL: 

http://www.kinopoisk.ru/level/4/people/231288/.
65	Ob diese Unterhaltung vor allem auf die neu entstehende Mittelschicht zielt und ihr bleiben-

de Werte vermittelt, wie Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 5 meint, muss hier of-
fen bleiben.



324    Isabelle de Keghel

die sich innerhalb der Strafeinheit, aber auch zwischen den Strafsoldaten und 
ihren militärischen Vorgesetzten bzw. dem NKVD abspielen. Auch durch sex and 
crime sorgt der Film für Spannung. Neben relativ harmlosen Delikten wie Le-
bensmitteldiebstählen sind auch schwere Verbrechen zu sehen, insbesondere meh-
rere Morde. Als Lichtblicke im düsteren Kriegsalltag sind einige Szenen konzi-
piert, in denen die Beziehungen zwischen den Geschlechtern eine Rolle spielen.66 
Neben flüchtigen sexuellen Begegnungen werden auch tiefer gehende Liebesbe-
ziehungen zwischen Strafsoldaten und sowjetischen Frauen gezeigt. Sexuelle Er-
lebnisse allerdings werden in der Regel nur angedeutet. Vergleichsweise explizit ist 
nur die Vergewaltigungsszene – die einzige Begegnung zwischen einem Mann und 
einer Frau in der Serie, die von brutaler Gewalt geprägt ist.

Attraktiv ist der Film für das russländische Publikum sicherlich auch aufgrund 
der Männlichkeitskonstruktionen, die er im Rahmen seines heroischen, patrioti-
schen Narrativs anbietet.67 Die Strafsoldaten werden im Sinne einer hegemonia-
len Männlichkeit68 als „echte Männer“ verherrlicht, die unter den extremen Be-
dingungen der Strafeinheit ihr besonderes Durchhaltevermögen, ihren Mut und 
ihre Stärke beweisen. Dabei wachsen zu einer verschworenen Männergemeinschaft 
zusammen – jedenfalls diejenigen, die schon länger in der Einheit sind. Denn we-
gen der vielen Verluste gibt es im Strafbataillon wenig Kontinuität und eine hohe 
Rate an Neuzugängen.

Neben diesen Repräsentationen hegemonialer Männlichkeit zeigt der Film ver-
einzelt Verhaltensweisen von Männern, die von diesem Konzept abweichen, und 
signalisiert hierfür durchaus Verständnis: So wird ein 17jähriger Kriegsfreiwilliger 
während seines ersten Kampfeinsatzes von Panik überfallen und verstümmelt sich 
selbst durch einen Schuss in den Fuß, um von der Front ins Lazarett zu kommen. 
Nur durch die Nachsicht des operierenden Arztes bleibt ihm das Kriegsgericht 
erspart. Bemerkenswert ist, dass der junge Soldat nicht als erbärmlicher Feigling 
charakterisiert wird, sondern als Sympathieträger, der im Krankenhaus seine gro-
ße, romantische Liebe findet und sich später als mutiger Soldat erweist. Außer-

66	Jahn, Strafsoldaten für die Front, S. 1.
67	Männlichkeitskonstruktionen spielen im postsowjetischen Film eine wichtige Rolle. Vgl. hier

zu Kathrin Hartmann: Kontinuität und Wandel von Männerbildern in den 90er Jahren am 
Beispiel sowjetischer und postsowjetischer Filme. Arbeitspapiere des Osteuropa-Instituts der 
Freien Universität Berlin. Arbeitsbereich Politik und Gesellschaft 39 (2002).

68	Vgl. Robert W. Connell: Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Männlichkeiten. 
Wiesbaden 2006, S. 97–108. Als hegemoniale Männlichkeit bezeichnet Robert (bzw. inzwi-
schen Raewyn) Connell die soziale Praxis der Männlichkeit, die in der gegebenen Struktur 
der Geschlechterverhältnisse die dominante Position einnimmt. Diese Praxis wird nur von 
einer Minderheit der Männer gelebt. Unterstützt werden die hegemonialen Muster von den 
Repräsentanten der „komplizenhaften Männlichkeit“. Sie exponieren sich zwar nicht im 
Kampf um die gesellschaftliche Hegemonie, profitieren aber vom herrschenden Geschlech-
terverhältnis. Eine untergeordnete Position nehmen laut Connell Männer ein, die die „margi-
nalisierte Männlichkeit“ leben, die also durch ihre soziale Herkunft, durch ihre Zugehörigkeit 
zu einer ethnischen Minderheit, durch ihren Wohnsitz auf dem Land oder andere Faktoren 
einen niedrigeren Status haben als die Männer der ersten beiden Gruppen. Ganz unten in der 
Hierarchie einer patriarchalischen Gesellschaft stehen laut Connell Männer, die die „unterge-
ordnete Männlichkeit“ repräsentieren, vor allem homosexuelle und Transgender-Männer. 



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    325

dem wird im Film gezeigt, wie ein verwundeter Soldat einen hysterischen Anfall 
bekommt. Auch er wird nicht verurteilt oder lächerlich gemacht, vielmehr ver-
sucht ihn ein Mitsoldat zu beruhigen. Er ermutigt ihn sogar, ohne Scham zu wei-
nen, falls er das Bedürfnis dazu habe. Das Ideal vom selbstbeherrschten, rationa-
len Mann, der seine Emotionen selbstbeherrscht unterdrücken soll, wird hier also 
nicht als die ausnahmslos zu befolgende Norm dargestellt. Solche Szenen, in 
denen Respekt für Verhaltensweisen gezeigt wird, die nicht der sozialen Praxis 
hegemonialer Männlichkeit entsprechen, könnten zusätzlich zum Erfolg der Serie 
beigetragen haben.

Geschichtspolitischer Kontext

Die Vielschichtigkeit der TV-Serie und die vernichtende Kritik, die sie am Sowjet-
system artikuliert, ist bemerkenswert, zumal der heroische, patriotische Diskurs 
in Russland 2004 – ein Jahr vor dem 60. Jahrestag des Sieges im „Großen Vater-
ländischen Krieg“ 2005 – einen der höchsten Kulminationspunkte seit 1945 er-
reichte. Besonders beachtlich ist dies angesichts der Tatsache, dass der Film als 
Teil der staatlichen Geschichtspolitik betrachtet werden kann. Zwar wurde die 
Serie von der privaten Firma „Makdos“ produziert und ging nach Aussage des 
Regisseurs nicht auf einen staatlichen Auftrag zurück.69 Der Film wurde aber 
nach seiner Fertigstellung vom staatlichen russländischen Fernsehen aufgekauft. 
Kurz nach der Fernsehausstrahlung erhielt er mehrere staatliche bzw. staatsnahe 
Preise: 2004 wurde er auf dem russländischen Internationalen Festival des Kriegs-
films ausgezeichnet, 2005 erhielt er den nationalen Fernsehpreis „TĖFI“ als beste 
fiktionale TV-Serie des Jahres.70

Allerdings ist der Ausnahmecharakter des Films insofern nicht ganz überra-
schend, weil „Štrafbat“ in einer Zeit produziert wurde, als die Spielräume für un-
konventionelle Sichtweisen des Krieges noch relativ groß waren. Zwar war schon 
seit dem Jahr 2000 – wenige Monate nach Beginn der Präsidentschaft Vladimir 
Putins – nach innen und außen eine offensivere Linie in der russländischen Ge-
schichtspolitik zu beobachten. Damals hatte die Einweihung eines Denkmals für 

69	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 1.
70	Auf dem russländischen Internationalen Festival des Kriegsfilms erhielt die Serie 2004 drei 

Mal den Preis „Goldenes Schwert“ („Zolotoj meč’“): in den Kategorien „bester Fernseh-Spiel-
film“, „bestes Drehbuch“ und „bester Schauspieler“ (ausgezeichnet wurde Aleksej Serebrjakov 
für seine Rolle als Kommandeur Tverdochlebov). Vgl. 2004: II. meždunarodnyj festival’ voen-
nogo kino imeni Ju.N. Ozerova. URL: http://www.filmfestivals.ru/news/warcinema/articles/ 
423/. Der Preis „Televizionnyj ėfir“ („TĖFI“) wird von der Akademie des russländischen 
Fernsehens verliehen, an der unter anderem das 1. und 2. Fernsehprogramm Russlands betei-
ligt sind. Insofern ist er mit dem US-amerikanischen Fernsehpreises „Emmy“ vergleichbar. 
Vgl. Pobediteli „TĖFI-2005“ – „Lica“. URL: http://www.tefi.ru/ru/tefi/Tefi_2005/pob-t-05/. 
2005 erhielt „Štrafbat“ den Preis für die beste TV-Serie auf dem Moskauer internationalen 
Fernseh- und Theaterfestival „Ėtot den’ Pobedy“ sowie den Preis für die beste TV-Serie Russ-
lands auf dem Filmfestival „Vivat kino Rossii!“ in Sankt-Peterburg. Vgl. Film „Štrafbat“. In: 
Ruskino.ru. URL: http://ruskino.ru/mov/537. 



326    Isabelle de Keghel

eine lettische Waffen-SS-Division in Lettland auf der russländischen Seite zu hef-
tigen Reaktionen geführt.71 Im darauf folgenden Jahr wurde ein staatliches Pro-
gramm für die „patriotische Erziehung“ der Bürger/innen lanciert, außerdem 
wurde die Ablösung der bisherigen, vergleichsweise Sowjetunion-kritischen Lehr-
bücher und ihre Ersetzung durch positivere Darstellungen der nationalen Ge-
schichte in die Wege geleitet.72 Dennoch standen 2004, als „Štrafbat“ produziert 
und gesendet wurde, die großen Erinnerungskonflikte mit den postsowjetischen 
Staaten, insbesondere mit dem Baltikum und mit der Ukraine, über das Geden-
ken an den „Großen Vaterländischen Krieg“ noch bevor. Sie erreichten erst im 
Jubiläumsjahr des Sieges, 2005, einen ersten Höhepunkt.73 Verstärkte Anzeichen 
für eine Rehabilitierung Stalins als großer Staatsmann sowie für die Abwehr kriti-
scher Sichtweisen des „Großen Vaterländischen Krieges“ – sowohl in Russland 
selbst als auch gegenüber anderen postsowjetischen Staaten – gab es erst in der 
zweiten Hälfte der 2000er Jahre. 2007 erschien die erste Auflage des Lehrbuchs 
von Filippov, in dem Stalin als eine der bedeutendsten Führungspersönlichkeiten 
der russländisch-sowjetischen Geschichte gefeiert wird.74 Und 2009 wurde die 
Kommission gegen die Fälschung der russländischen Geschichte gegründet, die 
unter anderem als eine Reaktion auf die transnationalen Erinnerungskonflikte im 

71	Carmen Scheide: Erinnerungsbrüche. Baltische Erfahrungen und Europas Gedächtnis. In: 
Osteuropa 58 (2008). Nr. 6, S. 117–128, hier S. 121 f.

72	Zum Programm für die patriotische Erziehung vgl. Jutta Scherrer: Zurück zu Gott und Vater-
land. In: Zeit-online 31 (2001), 26. Juli 2001. URL: http://www.zeit.de/2001/31/Zurueck_zu_
Gott_und_Vaterland. Zu den Schulbüchern vgl. Isabel’ de Kegel’: Na puti k „predskazuemo-
mu“ prošlomu? Kommentarij k sozdaniju komissii po protivodejstviju popytkam fal’sifikacii 
istorii Rossii. In: Ab Imperio 3 (2009), S. 365–387, hier S. 381 f.

73	Die Rede der lettischen Außenministerin Sandra Kalniete auf der Leipziger Buchmesse, in 
der sie ein Erinnern an die Verbrechen einforderte, die in der Zeit des Stalinismus in Osteu-
ropa begangen worden waren, und in der sie die „beiden totalitären Regime“ des Nationalso-
zialismus und des Kommunismus als „gleichermaßen verbrecherisch“ bezeichnete, fand zwar 
schon im März 2004 statt, es kam aber erst im darauf folgenden Jahr zu verstärkten Erinne-
rungskonflikten im postsowjetischen Raum (Scheide, Erinnerungsbrüche, S. 119; Isabelle de 
Keghel: Der Zweite Weltkrieg und der Holocaust in der (post)sowjetischen Geschichtspolitik 
– mit einem Blick auf die Zuwanderer/innen aus Russland. In: Susanne Benzler (Hrsg.): 
„Erziehung nach Auschwitz“ heute. Deutsche Geschichte und multikulturelle Gesellschaft 
(= Loccumer Protokolle 20 (2008). Loccum 2009, S. 37–71. Der Streit zwischen Russland und 
Estland über die Verlegung eines sowjetischen Ehrenmals aus dem Zentrum Tallinns in den 
Tönismögi-Park am Rande der Stadt entbrannte 2007. Vgl. Scheide, Erinnerungsbrüche, S. 125.

	 Die Produktion und erste Vorführung des Films „Štrafbat“ war bereits vor der „orangenen 
Revolution“ in der Ukraine abgeschlossen, die vom November 2004 bis zum Januar 2005 dau-
erte und die Präsident Juščenko an die Macht brachte. Seine Regierungszeit (2005–2010) war 
von scharfen Polemiken zwischen der russländischen und der ukrainischen Führung, unter 
anderem über erinnerungspolitische Themen, geprägt. Insbesondere über die Frage, ob die 
Hungersnot in der Ukraine während der Kollektivierung als Genozid interpretiert werden 
kann, gab es intensive Auseinandersetzungen mit Russland, vor allem im Jahr 2008.

74	Eine überarbeitete Auflage erschien 2008. Zwar erwähnt Filippov auch die Repressionen, er 
räumt diesem Thema jedoch nur einen marginalen Stellenwert ein. Für eine kritische Analyse 
des Lehrbuchs vgl. David Brandenberger: A New Short Course? A.V. Filippov and the Russian 
State’s Search for a „Usable Past“. In: Kritika. Explorations in Russian and Eurasian History 
10/4 (2009), S. 825–833; Elena Zubkova, Anton Fedyashin: The Filippov Syndrome. In: Ebd., 
S. 861–868.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    327

postsowjetischen Raum über den Zweiten Weltkrieg verstanden werden kann.75 
Die Geschichtspolitik war in der ersten Hälfte der 2000er Jahre also bei weitem 
noch nicht so rigoros wie in der zweiten Hälfte des Jahrzehnts. Dies hatte neben 
den transnationalen Kontexten auch damit zu tun, dass der allmähliche Abschied 
von den Veteran/innen als den letzten Zeitzeug/innen des „Großen Vaterländi-
schen Krieges“ noch nicht so stark ins Bewusstsein gerückt war. Dies dürfte viel 
dazu beigetragen haben, dass die identitätsstiftende, zentrale Rolle des „Großen 
Vaterländischen Krieges“ nicht so bedroht schien wie in späteren Jahren, so dass 
Kritik an einzelnen Aspekten leichter zugelassen bzw. toleriert werden konnte.

Fazit

Trotz einiger Schwächen ist „Štrafbat“ ein bemerkenswerter Beitrag zum russlän-
dischen Vergangenheitsdiskurs, weil die Serie ihr Bekenntnis zum Patriotismus 
mit dem Bestreben kombiniert, zur kritischen Aufarbeitung des Stalinismus bei-
zutragen. Dass sie den Stalinschen Terror aufgrund des sowjetischen Siegs im 
Zweiten Weltkrieg weder verharmlost noch rechtfertigt, ist eine seltene Ausnahme 
in der russländischen Erinnerungskultur. Zugleich entspricht der Film einem 
neueren Trend in vielen Ländern Europas, Soldaten als Opfer des Krieges zu zei-
gen, wodurch sich die Grenzen zwischen Freund und Feind verwischen. Allerdings 
betreibt der Film neben der Viktimisierung auch die Heroisierung der Strafsol
daten. Hierin liegt ein Unterschied zum europäischen Trend und eine deutliche 
Kontinuität zur Sowjetzeit.

Die Serie zeigt außerdem, dass es im postsowjetischen Russland in der ersten 
Hälfte der 2000er Jahre während der ersten Amtszeit Putins als Präsident durch-
aus eine gewisse Vielfalt an Repräsentationen des „Großen Vaterländischen Krie-
ges“ gab.76 Diese Zeit war von einer relativ großen Bandbreite an Meinungen und 
von einem vergleichsweise großen Handlungsspielraum für Filmemacher/innen 
gekennzeichnet.

Der Erfolg und die Konzeption von Filmen wie „Štrafbat“ macht schließlich 
auch deutlich, dass für die Gestaltung von Filmen über den „Großen Vaterländi-
schen Krieg“ keineswegs nur politische, sondern auch kommerzielle Überlegun-
gen eine wichtige Rolle spielen. Das Fernsehen ist zwar staatlich kontrolliert, aber 
auch auf gute Einschaltquoten angewiesen.77 Diese Kombination aus Kommerz 
und Patriotismus wird aller Voraussicht nach auch in Zukunft für russländische 
Kriegsfilme kennzeichnend sein.

75	De Kegel’, Na puti k „predskazuemomu“ prošlomu, S. 374–379. A.dR. die Kommission ist in-
zwischen wieder aufgelöst.

76	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 126, 130.
77	Ebd., S. 126.





Yuliya von Saal

„Anonyma – eine Frau in Berlin“ – deutsche 
Diskussionen und russische Reaktionen

Die Problematik des Erinnerns an sexualisierte Gewalt

Ein besonders delikates, umstrittenes und politisiertes Thema im kulturellen Ge-
dächtnis Russlands und Deutschlands stellt zweifelsohne die Erinnerung an die 
Vergewaltigungen deutscher Frauen durch Soldaten der Roten Armee beim Ein-
marsch in die östlichen Teile des deutschen Reiches am Ende des Krieges 1945 dar. 
Memoiren und Berichte von Opfern und Zeitzeugen1, Erinnerungen von ehemali-
gen Rotarmisten2 sowie zahlreiche andere Belege samt einzelner Studien3 lassen in 
ihrer Gesamtheit keinen Zweifel daran zu, dass sexuelle Gewalt am Kriegsende 
eine weitverbreitete Erfahrung der weiblichen deutschen Zivilbevölkerung war. 
Doch obwohl die Erinnerung daran in der Reihe der deutschen Opfererfahrungen 
neben Bombenkrieg oder Vertreibung im privaten und im kollektiven Gedächtnis 
fest verankert ist und von Medien in Deutschland als Teil eines neuen „Leidens-
Gedächtnisses“ mitunter offensiv emotional inszeniert wird,4 lässt eine differen-

1	 Diese sind teils in eigenständiger Erinnerungsliteratur veröffentlicht, teils als Tagebücher bzw. 
Selbstzeugnisse in Archivbeständen aufbewahrt. Aus Platzgründen seien nur die Einzelnen 
genannt: Gabi Köpp: Warum war ich bloß ein Mädchen? Das Trauma einer Flucht 1945, 
München 2010; Wolfgang Leonhard: Die Revolution entlässt ihre Kinder. Köln/Berlin 1955, 
S. 225 f.; Osmar White: Die Straße des Siegers. Eine Reportage aus Deutschland 1945. Mün-
chen 2006, S. 174, 178; Jutta Waser: Bericht über die Zeit vom 31. 1. bis 24. 6. 1945, IfZ, Akz. 
Nr. 10087/2009, MS 2147; „Mein Weg nach Westen“, Tagebuch von Eva Simmat, IfZ, Akz. 
Nr. 5715/77, MS 265.

2	 In der Vielzahl der veröffentlichten (post-)sowjetischen Kriegserinnerungen wird nur verein-
zelt die Vergewaltigungsproblematik angesprochen. Siehe u. a.: Lew Kopelew: Aufbewahren 
für alle Zeit! Hamburg 1976, S. 91, 112 f., 122 f.; N.N. Nikulin: Vospominanja o vojne. Sankt-
Petersburg 2008; Leonid Rjabičev: „Vojna vse spišet“, in: Znamja, Nr. 2, 2005; Grigorij Pome-
ranz: Zapiski gadkogo utenka, Moskau 1996, S. 197 ff.; Anatoli Streljanyi: Die Russen bereuen. 
Beobachtungen zum „Tag des Sieges“, in: FAZ vom 9. 4. 1990, S. 33. 

3	 Die Formen der in Archiven aufbewahrten Belege sind vielfältig: Polizeiberichte und medizi-
nische Unterlagen, Erklärungen der SMAD, Sondermeldungen der Sonderdienste, Berichte 
der Politabteilungen und der politischen Verwaltung der Roten Armee und der Frontab-
schnitte, Meldungen der US-Behörden, eidesstattlichen Erklärungen von Frauen, unveröf-
fentlichte Memoiren und Interviews usw. U. a. in folgenden Studien werden solche Belege 
rezipiert: Elke Scherstjanoi (Hrsg.): Rotarmisten schreiben aus Deutschland. Briefe von der 
Front (1945) und historische Analysen. Texte und Materialien zur Zeitgeschichte. Bd. 14, 
München 2004, hier S. 222–225, „Berichte und Befehle“ auf S. 145–169; Wilfried Lübeck: Die 
Fälle häufen sich. Übergriffe sowjetischer soldaten in Sachsen-Anhalt 1945–1947, Halle 2012; 
Norman M. Naimark: Die Russen in Deutschland. Die sowjetische Besatzungszone, 1997 Ber-
lin, hier S. 91–180. 

4	 Der „mediale Erinnerungsboom“ wird sowohl vom deutschen Geschichtsfernsehen (Guido 
Knopp: Die große Flucht, 5 Teile, BRD 2001; Die Vertriebenen: Hitlers letzte Opfer, 3 Teile, 
BRD 2001) als auch von gedruckten Medien getragen. Hierzu siehe: Ulrich Raulff: 1945. Ein 
Jahr kehrt zurück: Tausche Geschichte gegen Gefühl, in: SZ vom 30. 10. 2003; Maren Röger: 



330    Yuliya von Saal

zierte und ressentimentfreie akademische Auseinandersetzung mit dem Thema auf 
sich warten. Es liegen bis heute weder methodisch zuverlässige, die Besatzungszo-
nen vergleichende Untersuchungen der Übergriffe5 noch Analysen der Folgen6 der 
Gewalt für die Opfer vor. Eine Opfer- und Täterperspektive einschließende Dar-
stellung, welche den Motiven der Gewaltexzesse ohne pauschale Unterstellungen 
auf den Grund gehen und dabei auch den Blick auf die Geschlechter- und generell 
die sozialen Beziehungen im Krieg erweitern würde, bleibt bislang ebenfalls ein 
Desiderat. Stattdessen werden weiterhin alte und einseitige Zerrbilder tradiert: in 
Deutschland mit bedenklich undifferenzierten und entkontextuallisierten Einzel-
darstellungen über Opfer, die auf simple Argumentationsmuster, zweifelhafte 
Quellen und mitunter überkommene Feindbilder unkritisch zurückgreifen7 und 
in Russland mit der staatlich verordneten „Erinnerungspolitik des Stolzes“, welche 
das Bestreiten der Verbrechen der sowjetischen Besatzer an der Zivilbevölkerung 

Zeitzeugen von Flucht, Vertreibung und Heimatverlust im deutschen Geschichtsfernsehen: 
Funktionen und Funktionalisierungen, 1981–2001, in: Heinke M. Kalinke (Hrsg.): Zeitzeu-
genberichte zur Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa im 20. Jahrhun-
dert. Neue Forschungen, Oldenburg, Bundesinstitut für Kultur und Geschichte der Deut-
schen im östlichen Europa 2011/2012, http://www.bkge.de/52803.html.

5	 Die Schätzungen der Zahl der Vergewaltigungsopfer im sowjetisch besetzten Teil des Deut-
schen Reiches schwanken zwischen einigen Zehntausenden und zwei Millionen, wobei die 
höhere Zahl in der Regel in der Öffentlichkeit dominiert. Dabei handelt es sich um äußerst 
spekulative Schätzungen, welche auf die umstrittenen Hochrechnungen von Helke Sander 
und Barbara Johr zurückgehen. In ihrer hauptsächlich auf Auswertung der Aufnahmebücher 
und der Krankenakten der zweien Berliner Frauenkliniken basierenden Untersuchung über 
die Zahl der vergewaltigten Frauen in Berlin gaben Sander und Johr an, dass mindestens 
110 000 (7% ) von den damals 1,4 Million gemeldeten Mädchen und Frauen in der deutschen 
Hauptstadt zwischen Sommer und Herbst 1945 vergewaltigt worden seien. Obwohl diese und 
andere ihrer Berechnungen kontrovers diskutiert wurden, lässt sich heute nach wie vor ein 
äußerst unkritischer Umgang mit den genannten Zahlen sowohl von den Historikern als auch 
von Medien feststellen. Zur Kritik an der Berechnungsmethode: Atina Grossmann: A Ques-
tion of Silence: The Rape of German Women by Occupation Soldiers, in: October 72, Spring 
1995, S. 43–63. 

6	 Einen ersten Versuch in der deutschen Nachkriegsgeschichte stellt die kleine Studie der Greifs-
walder Psychologen dar, die bei den damals missbrauchten interviewten Frauen die Posttrau-
matischen Belastungsstörungen diagnostizierten. Svenja Eichhorn/Philipp Kuwert: Das Ge-
heimnis unserer Großmütter, Gießen 2011.

7	 Es seien folgende zuletzt erschienene Studien erwähnt: Berit Olschewski: „Freunde“ im Fein-
desland. Rote Armee und deutsche Nachkriegsgesellschaft im ehemaligen Großherzogtum 
Mecklenburg-Strelitz 1945–1953, Berlin 2009, hier S. 184–202; Ingo von Münch: „Frau, komm!“ 
Die Massenvergewaltigungen deutscher Frauen und Mädchen 1944/45, Graz 2009; Ingeborg 
Jacobs: Freiwild – Das Schicksal deutscher Frauen 1945, München 2008; Hubertus Knabe: Tag 
der Befreiung? Das Kriegsende in Ostdeutschland, Berlin 2005. Die Autoren dieser Werke  
nutzen z. B. ohne hinreichende quellenkritische Sorgfalt die sehr problematische „Dokumen-
tation der Vertreibung der Deutschen aus Ost-Mitteleuropa“ (1953) und versteigen sich stel-
lenweise zu fragwürdigen Formulierungen und pauschalen Behauptungen. So ist im Buch 
von Jacobs zu lesen: „Irmgard Ebert war mit asiatischem Tripper [was mag das wohl für eine 
Art von Krankheit sein?] angesteckt worden“ (S. 178). Und Olschewski sagt zwar in ihrem 
Buch, dass die Ermittlung genauer Zahlen von Vergewaltigungsopfern unwahrscheinlich sei, 
behauptet aber zugleich salopp, dass es „mehrere Millionen“ gewesen seien (S. 184). 



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    331

oder ihre Bagatellisierung als einzelne Racheakte, als „psychische Zusammenbrü-
che“ [psichologičeskie sryvy] im Affekt oder gar als ganz natürliches Ausleben 
männlicher Triebe zur Folge hat.8 Die sexuelle Gewalt an den deutschen Frauen 
wird dabei zu einem „peripheren Phänomen“9 des Zweiten Weltkrieges erklärt, 
dessen Thematisierung darüber hinaus als ein Einfallstor der Revisionisten emp-
funden wird. Es gibt allerdings durchaus einzelne Historiker und Journalisten in 
Russland, die sich der Auseinandersetzung mit diesem Thema stellen.10

Umso bemerkenswerter erscheint angesichts der genannten Desiderate und 
Differenzen die gemeinsame deutsch-russische Annäherung an dieses Thema im 
Medium Film, wie sie von dem deutschen Produzenten Günter Rohrbach und 
dem Regisseur Max Färberböck in Zusammenarbeit mit den russischen Schau-
spielern in dem Streifen „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ versucht wurde. Der 
Film kam im Oktober 2008 in die deutschen Kinos. Er behandelt auf der Grund-
lage des publizierten Tagebuchs11 einer Berliner Journalistin die leidvollen Erfah-
rungen vieler deutscher Frauen am Kriegsende. Interessant ist diese Produktion 
vor allem deshalb, weil sie trotz ihres in erster Linie künstlerischen Anspruchs 
eine Art mediale Resonanzfläche der bereits vorhandenen kollektiven Erinnerung 
an ein hoch sensibles Thema und der Schwierigkeiten des Umgangs mit ihm bie-
ten kann. Denn jeder auf ein breites Publikum zielende Spielfilm, der ein zeithis-
torisches Thema aufgreift, ist immer auch eine Form der Vergangenheitsbewälti-
gung, die uns den Aufschluss über die gesellschaftliche Mehrheitsfähigkeit eines 
Themas und über den Stand seiner Interpretation geben kann. Das gilt zweifels-
ohne für den Film „Anonyma. Eine Frau in Berlin“. Das Besondere an diesem 
Streifen war das Anliegen der Filmemacher, zum einen die russische Sicht auf 

  8	Vgl. etwa: Oleg Ržeševskij: Berlinskaja operacija 1945 god: diskussija prodolžajetsja, URL: 
http://gpw.tellur.ru/page.html?r=books&s=beevor; Elena Senjavskaja: Krasnaja Armija v Evrope 
v 1945 godu. Starye i novye stereotipy vosprijatija v Rossii i na Zapade, in: Perspektiva, URL.: 
http://www.perspektivy.info/history/krasnaja_armija_v_jevrope_v_1945_godu_staryje_i_no-
vyje_stereotipy_vosprijatija_v_rossii_i_na_zapade_2012-05-04.htm; Djukov Aleksandr: Za čto 
sražalis’ sovetskie ljudi. M. 2007, S. 545 ff. Vgl. auch die Reaktion des Vorsitzenden der national-
populistischen Liberal-Demokratischen Partei Russlands, Vladimir Žirinovskij, auf die Erwäh
nung der von Rotarmisten begangenen Verbrechen von Pavel Polian auf Echo Moskvy in 
der Sendung „Cena Pobedy“ am 24. 4. 2010 (http://echo.msk.ru/programs/staliname/673604-
echo/#element-text): http://www.qwas.ru/russia/ldpr/V-V-Zhirinovskii-Ne-smet-porochit- 
podvig-Pobedy/

  9	So Vera Dubina: Seksual’noe nasilie v gody Vtoroj mirovoj vojny: pamjat’, diskurs, orudie 
politiki, in Perspektivy: http://www.perspectivy.info/osobaya_tema/velikaya_pobeda_65/ 
seksualnoje_nasilije_v_gody_vtoroj_mirovoj_vojny_pamat_diskurs_orudije_politiki_2010- 
05-24.htm.

10	Oleg Budnitski: The Intelligentsia Meets the Enemy. Educated Soviet Officers in Defeated 
Germany, 1945, in: Kritika: Explorations in Russian as Eurasian History 10, 3 (Summer 2009), 
S. 629–682; Gennadij Bordjugov: Črezvyčajnyj vek rossijskoj istorii: četyre fragmenta. S. Pe-
tersburg 2004, S. 96–138. Siehe auch Annäherungen an diese Thematik im Radio Echo Moskvy 
in den Sendung „Cena Pobedy“ vom 16. 2. 2009 (http://echo.msk.ru/programs/victory/572480-
echo/), vom 24. 4. 2010 (http://echo.msk.ru/programs/staliname/673604-echo/#element-text) 
oder vom 12. 5. 2012 (http://echo.msk.ru/programs/victory/886828-echo/#element-text).

11	Anonyma: Eine Frau in Berlin. Tagebuchaufzeichnungen vom 20. April bis 22. Juni 1945. 
Frankfurt am Main 2003.



332    Yuliya von Saal

diese Ereignisse abzubilden und zum anderen Russland zu einem Dialog zu ani-
mieren. Diesem Anspruch sollte nicht nur mit der intensiven historischen Re-
cherche in enger Zusammenarbeit mit der Historikerin Elke Scherstjanoi, sondern 
auch mit der Heranziehung bekannter russischer Schauspieler und mit der Wer-
bung des Films entsprochen werden.12 Ob dies den Produzenten gelungen ist, wie 
der Versuch in Deutschland und Russland gewertet wurde und was der Film so-
wie die Reaktionen auf ihn über den Stand der Erinnerung an die Verbrechen der 
Roten Armee in Deutschland am Kriegsende aussagen können – diese drei zen
trale Fragen stecken den Rahmen folgender Ausführung ab.

„Anonyma. Eine Frau in Berlin“ – Filmadoption  
eines Bestsellers

Der Plot des Films „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ lässt sich schnell zusammen-
fassen: Die letzten Tage des Krieges, April 1945 in Berlin. Im Keller eines halb 
zerbombten Hauses kauern Menschen; die meisten davon sind Frauen. Sie warten 
auf den Einmarsch der Roten Armee und sie ahnen schon, was ihnen passieren 
könnte. Unter ihnen ist eine weit gereiste Journalistin, die mehrere Sprachen 
spricht, darunter auch Russisch. Sie wird gespielt von der schönen Nina Hoss. 
Wie die meisten Frauen wird die namenlose Protagonistin (Anonyma) von den 
Soldaten der Roten Armee mehrfach vergewaltigt. Sie taugt allerdings nicht zum 
Opfer. Sie sucht sich gezielt einen höheren Offizier unter den Rotarmisten aus, 
dem sie zu Diensten steht und der ihr und der Hausgemeinschaft außer Schutz 
vor den wütenden Soldaten auch Nahrung bieten kann. Zwischen ihr und dem 
gebildeten, höflichen und zurückhaltenden Andrej, gespielt von dem russischen 
Schauspieler, Evgenij Sidichin, entwickeln sich Nähe und eine Liebesgeschichte, 
die im Buch so gar nicht vorkommt. Das Ganze kulminiert schließlich in einem 
melodramatisch-kitschigen Abschied auf einem Kasernenhof.

Trotz eines unübersehbar schlichten und kommerzialisierten Erzählformats 
(Love Story mit bittersüßem Ende) für eines der düstersten Kapiteln der deut-
schen Zeitgeschichte erhebt der Film „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ einen his-
torischen Realitätsanspruch. Als Adaption des Tagebuchs einer Berliner Journa-
listin, der „Anonyma“, verspricht er außerdem „das letzte große Tabu des Zwei-
ten Weltkriegs“ zu brechen.13 Die Autorin des im Jahr 2003 zum Bestseller 
avancierten und durchaus umstrittenen Buches14 beschreibt darin mit einer iro-

12	Der Regisseur erklärte, er habe sich ein halbes Jahr lang nur mit der Geschichte auseinander-
gesetzt, sich zahlreiche Fotoaufnahmen und Archivfilme vom Kriegsende in Deutschland an-
geschaut. Dabei stand ihm die Historikerin, Frau Dr. Elke Scherstjanoi, stets beratend zur 
Seite. Siehe auch Materialienheft zum Film, Download (pdf): www.anonyma.film.de.

13	Siehe etwa das Materialienheft zum Film, Download (pdf): www.anonyma.film.de.
14	Anonyma, Eine Frau in Berlin. Die Authentizität des Tagebuches wurde durch die Recher-

chen des Journalisten Jens Bisky in die Zweifel gezogen, in den Feuilletons der deutschen 
Presse intensiv diskutiert und ist nicht endgültig geklärt. Angezweifelt wird jedoch nicht die 



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    333

nischen Offenheit und ohne Selbstmitleid die Gewalt der Rotarmisten in der 
Zeit vom 20. April bis 22. Juni 1945 in Berlin und ihre Rolle als Vergewaltigungs-
opfer plündernder Rotarmisten. Ihr Bericht schockiert einerseits durch die lako-
nisch-schnoddrige Schilderung des Phänomens der massenhaften und sich mehr-
fach wiederholenden „Schändungen“; andererseits durch die Verwischung der 
Grenzen zwischen Vergewaltigung und Prostitution.15 Nachdem die Verfasserin 
Opfer mehrerer Übergriffe durch Rotarmisten geworden war, ging sie Beziehun-
gen mit einzelnen Russen ein, u. a. mit einem Major, der sie vor Gewalt anderer 
Soldaten schützen sollte und sie außerdem mit Lebensmitteln versorgte. Das Ta-
gebuch endet mit der Rückkehr des geliebten Freundes der Verfasserin von der 
Front. Er verurteilt das Verhalten der Anonyma und das der anderen Frauen. 
Über das Geschehene will er nichts wissen, er flieht ins Schweigen und nimmt 
damit die Jahrzehnte kollektiven Beschweigens des Themas im Nachkriegs-
deutschland vorweg.

Wenn auch umstritten, sind Anonymas Aufzeichnungen äußerst interessant; sie 
lassen sich nicht auf die bloßen Schwarz-Weiß-Kategorien von Opfer und Täter 
reduzieren. Stattdessen liefern sie eine mehrschichtige, Täter-Opfer-Relationen 
vermischende, sarkastisch-eindringliche Analyse der deutschen Gesellschaft in 
den letzten Tagen des Krieges. Das Tagebuch enthält mehrere, miteinander in Be-
ziehung stehende Erzählstränge: Es beschreibt und analysiert den Berliner Alltag 
der letzten Kriegswochen und es erzählt in einer absolut unsentimentalen Art 
vom „Schändungsbetrieb“ und zugleich vom Pragmatismus der deutschen, über-
lebenswilligen Frauen. Moralisch verurteilt werden sowohl die sowjetischen Män-
ner wegen der sexuellen Übergriffe, als auch die Deutschen wegen ihrer Schuld an 
der nationalen Katastrophe und der Verbrechen im Osten; verurteilt werden auch 
die deutsche Frauen, von denen viele ihre bürgerlichen Moralvorstellungen in der 
Kriegssituation über Bord warfen und sich bei den Siegern auch prostituierten. Es 
wird auch nicht der nationalsozialistische Mythos des starken „arischen“ Mannes 
verschont: diesen verwirft die Autorin wegen der Unfähigkeit der Männer, die 
Frauen vor den wütenden Rotarmisten zu schützen und anschließend mit der 
„Entehrung“ dieser Frauen zurechtzukommen.

Glaubwürdigkeit der Autorin bzw. der geschilderten Ereignisse, sondern die Autorenschaft 
und damit die Authentizität der gedruckten Ausgabe. Zur Diskussion siehe z. B.: SZ vom 
10. 6. 2003, S. 16; SZ vom 24. 9. 2003, S. 16; Kerstin Holzer: Zwei Zeitzeugen erinnern  
sich: Die Berichte der geschändeten „Frau in Berlin“ ist wahr, in: Focus vom 21. 2. 2004;  
Neue Züricher Zeitung vom 19. 1. 2004 (http://www.nzz.ch/aktuell/startseite/article9CNMS- 
1.202394); FAZ vom 20. 01. 2004, S. 33. Die Erstauflage dieses Buches traf 1959 in Deutsch-
land auf heftige Ablehnung. Der Autorin wurde vorgeworfen, sie hätte „die Ehre der deut-
schen Frau beschmutzt“ und das Buch sei eine Schande. Erst nach dem Tod der Autorin 
wurde das Buch in der von Hans Magnus Enzensberger herausgegebenen „Anderen Biblio-
thek“ im Eichborn-Verlag wieder aufgelegt. Es verkaufte sich 80 000-mal und stand lange 
auf Bestseller-Listen.

15	Vgl. Constanze Jaiser: Rezension zu: Anonyma: Eine Frau in Berlin. Tagebuchaufzeichnungen 
vom 20. April bis 22. Juni 1945. Frankfurt am Main 2003, in: H-Soz-Kult, 05. 12. 2003, http://
www.hsozkult.de/publicationreview/id/rezbuecher-3318.



334    Yuliya von Saal

Angesichts solcher Narrative gerät die Täter-Opfer-Dichotomie stark ins Wan-
ken. Diese Vielschichtigkeit der Betroffenen und der Perspektiven ins Medium 
Film authentisch zu übersetzen, ist zugegebenermaßen keine leichte Aufgabe. 
Dass darüber hinaus dieses komplizierte, hoch sensible und ideologisch vermin-
te Thema unendlich viel politische Angriffsfläche bietet, liegt auch auf der Hand. 
Die Filmemacher standen am Anfang ihres Projekts zweifellos vor einer großen 
Herausforderung, die sie jedoch ganz offenbar gescheut haben. Denn sie ent-
schieden sich gegen die ursprünglich harte und mehrstimmige Darstellung der 
Anonyma. Färberböck lehnte sich zwar bei der Regie möglichst stark an die 
Buchvorlage an, interpretierte sie aber stellenweise weiter. Er zog Figuren zusam-
men, führte neue ein und fügte Szenen hinzu, die zwar einen verfilmbaren Plot, 
nämlich die oben angesprochene und im Buch so nicht vorhandene Love-Story 
bilden und zugleich die russische Perspektive des Kriegsendes einfangen, die 
aber allesamt sehr aufgesetzt, plump konventionell und kommerziell wirken. 
Zum fiktionalen Teil des Films gehören außer der Liebesgeschichte auch eine 
eifersüchtige, die dekadente Anonyma verachtende Rotarmistin; das junge, dem 
Nazi-Regime ergebene Paar, das sich in Anonymas Wohnung versteckt, oder die 
Szenen von der Wohngemeinschaft der Anonyma und fraternisierenden Frauen, 
welche gemeinsam mit den Siegern das Ende des Krieges feiern. Der Regisseur 
will uns damit einerseits das Leid der Mädchen und Frauen zeigen, zugleich aber 
nicht verschweigen, wer in diesem Krieg die Täter und damit die Verursacher des 
Leidens waren; er will die Grausamkeit der Vergewaltigungen andeuten, aber 
nicht die Rotarmisten dämonisieren.16 Nach Aussagen des Produzenten sollte es 
eben kein Film „über ‚arme deutsche Frauen‘ und ‚böse russische Soldaten‘“ 
werden;17 er wolle dabei aber auch nicht den harten Fakten ausweichen. Mit die-
sem Anspruch interpretiert der Regisseur die Buchvorlage neu, behält Distanz zu 
seinen Figuren und konzentriert sich auf den Galgenhumor der Frauen, die sich 
mit einem „Wie oft?“ begrüßen; er bemüht sich um Individualisierung der russi-
schen Figuren und vermeidet bewusst moralische Urteile. Damit begab er sich 
zwangläufig auf eine schwierige Gratwanderung zwischen dem Wunsch nach 
historischer und politischer Korrektheit, zwischen historischer Aufarbeitung und 
Unterhaltung und provozierte in Deutschland und in Russland ein Echo, das un-
terschiedlicher kaum sein konnte.

Diskussion des Films in Deutschland

Obwohl die Produzenten ihren Film explizit zum Tabubruch über die jahrzehnte-
lang aus verschiedenen Gründen verschwiegene Leiderfahrung deutscher Frauen 
stilisiert hatten, wurde gerade das Phänomen der Massenvergewaltigungen und 
seine Verarbeitung im Film hierzulande kaum hinterfragt. Die vor allem in den 

16	Anmerkungen des Regisseurs Max Färberböck im Filmheft, S. 9–11.
17	Vgl. Anmerkungen des Produzenten Günter Rohrbach im Filmheft, S. 7.



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    335

Feuilletons geführte Debatten kreisten nicht um die Zulässigkeit der Umdeutung 
der Deutschen zu Opfern des Krieges, sondern um das beschämende Verschwei-
gen des Erlittenen im Nachkriegsdeutschland und seine Folgen für die traumati-
sierten Frauen sowie um die Ästhetik der filmischen Aufarbeitung, die das Grau-
same beschönige. Dabei wurde der Film von beinahe allen Kritikern in Deutsch-
land als ästhetisch schlecht, „konzeptlos“, „langweilig“, „naiv“, „klischeehaft“ und 
„feige“, als ein „Mainstream-Prestigeprojekt“ verrissen. Eine politisch korrekte und 
unreflektierte Machart, die Entstellung der Buchvorlage und die kitschige Senti-
mentalisierung eines der tragischsten Kapitel der deutschen Geschichte wurde den 
Filmemachern von Rezensenten des gesamten politischen Spektrums zum Vor-
wurf gemacht.18

Obgleich einzelne Stimmen, vor allem die von Feministinnen, den Mut des Re-
gisseurs gewürdigt hatten, den Opfern der Vergewaltigungen mit Nina Hoss ein 
Gesicht gegeben, ohne dabei die Rote Armee zu dämonisieren,19 fand die Kritik 
den Streifen nahezu geschlossen melodramatisch bis kitschig bzw. weit hinter sei-
nen Möglichkeiten zurückbleibend. Es sei ein finanziell aufwendiger, ambitionier-
ter Hochglanz-Film „ohne große Ecken und Kanten“ entstanden, der trotz des 
schwierigen Themas zu „geschliffen“, wie von Pappe wirke – so das einheitliche 

18	Vgl. z. B.: Nacktes Leben als Siegesbeute. Tabubruch oder Schmonzette: Max Färberböck hat 
das Tagebuch der „Anonyma“ verfilmt, in: Junge Freiheit vom 24. 10. 2008, S. 13; Szenen-
wechsel. „Anonyma“: Wie aus der Tragödie eine Schnulze wird, in: Ebd., S. 15; Merkels 
Schande, in: Ebd. vom 14. 05. 2010, http://www.jungefreiheit.de/Single-News-Display-mit-
Komm.154+M5bd98f1d4c9.0.html?&tx_ttnews[swords]=Anonyma; Alan Posener: Anonyma 
– Ein unaufrichtiger Film über das Vergewaltigen, http://www.achgut.com/dadgdx/index.
php/dadgd/article/anonyma_ein_unaufrichtiger_film_ueber_das_vergewaltigen/. Neutral war 
hingegen die Besprechung des Films in Nation 24, Nr. 163, 2008, S. 34 f. Weitere Besprechun-
gen: Der schrecken schmockt in Bonbonfarben, in: FAZ vom 21. 10. 2008; Video-Filmkritik. 
Kitsch und Vergewaltigung: „Anonyma“ , in FAZ vom 22. 10. 2008, http://www.faz.net/aktuell/
feuilleton/kino/video-filmkritiken/video-filmkritik-kitsch-und-vergewaltigung-anonyma- 
1105171.html; Tobias Kniebe: Die Kraft der Geschichte, in: SZ vom 31. 12. 2008; Die neue 
Naivität, in: taz vom 20. 10. 2008, http://www.taz.de/Deutsche-Geschichte-im-Kino/!24610/; 
Schweigen und Gucken, in: taz vom 22. 10. 2008, http://www.taz.de/Anonyma-im-Kino/ 
!24691/; Verbotene Liebe und prekäre deutsche Männlichkeit, in Telepolis vom 25. 10.  
2008, http://www.heise.de/tp/artikel/28/28989/1.html; Joachim Kronsbein: Vergewaltigungs-
drama „Anonyma“. Tränen in rauchenden Trümmern, in: http://www.spiegel.de/kultur/kino/ 
0,1518,585709,00.html; Katja Kirste: Anonyma – eine Frau in Berlin, Scham, Schuld und 
Schweigen. Max Färberböck verfilmt ein tabuisiertes Kapitel deutscher Geschichte, in: Ar-
techock. Filmmagazin, http://www.artechock.de/film/text/kritik/a/aneifr.htm; Bezymjannaja, 
in: Deutsche Welle, http://www.dw.de/dw/article/0,,3743685,00.html; Die Kritiker: «Eine Frau 
in Berlin», http://www.quotenmeter.de/cms/?p1=n&p2=41847&p3=; „Flachshaarige Hexen“, 
in: Focus, Nr. 45, 2008, http://www.focus.de/wissen/bildung/geschichte/geschichte-flachshaa-
rige-hexen_aid_345494.html.

19	Anonyma im TV. Interview mit Regisseur Färberböck, http://www.emma.de/hefte/ausgaben- 
2010/fruehling-2010/interview-mit-regisseur-faerberboeck/; Frauen waren die Helden der 
Stunde Null, in: Welt, http://www.welt.de/welt_print/article2607806/Frauen-waren-die-Helden-
der-Stunde-Null.html; Das größte Tabu des Krieges: Vergewaltigung!, in: Bild, http://www.
bild.de/unterhaltung/kino/nina-hoss/kino-kritik-6232410.bild.html#; Flieh, wenn du kannst! 
Max Färberböcks großer Kriegsfilm „Anonyma – Eine Frau in Berlin“ zeigt das Leid der Ver-
gewaltigten, ohne die Täter zu verteufeln, in: Zeit online, http://www.zeit.de/2008/44/Rezen-
sion-Anonyma.



336    Yuliya von Saal

Urteil der vielen Rezensenten. Es fällt dabei auf, dass die überwiegende Mehrheit 
der Kritiker den Akzent nahezu ausschließlich auf die im Film verharmlosende 
Darstellung von sexueller Gewalt, auf ein allzu offensichtlich politisch korrektes 
Bild der Täter setzen und dem Regisseur zu viel Kompromissbereitschaft vorwer-
fen, mit der er der Komplexität der Geschichte nicht gerecht werde. Bemerkens-
werterweise haben rechts-konservative Autoren bis auf wenige Nuancen fast uni-
sono mit liberalen und linken den Film kritisiert und kaum versucht, aus dem 
Stoff politisches Kapital zu schlagen.20

Obwohl Max Färberböck mit „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ auf dem Santa 
Barbara International Film Festival 2009 den Preis für den besten internationalen 
Spielfilm gewann und man den Streifen im gleichen Jahr zwei Mal für den Deut-
schen Filmpreis nominiert hatte, wurde das gesamte Filmprojekt zum finanziellen 
Flop. Während das Buch „Anonyma“ ein Bestseller war, lief der Film erstaunlich 
kurz in deutschen Kinos und zog nur 150 000 Zuschauer an.21 Obgleich er in den 
nächsten Jahren vom Zweiten Deutschen Fernsehen (ZDF) wiederholt ausge-
strahlt und mit einer Zeitzeugen-Dokumentation verknüpft wurde, war er kei-
neswegs spektakulär und löste, anders als die Dokumentation von Helke Sander 
„BeFreier und Befreite“ aus dem Jahr 1992 oder das Buch der Anonyma im Jahr 
2003, keine grundlegend neue und anhaltende gesellschaftliche Debatten aus.22

Russische Reaktionen auf den Film

Während die im Film thematisierte sexuelle Gewalt von den deutschen Medien 
nicht hinterfragt, sondern vielmehr ihre verharmlosende Darstellung bemängelt 
wurde, bildete in der russischen Wahrnehmung das Thema an sich und seine Ver-
arbeitung im Film einen schmerzhaften Punkt. Dass dieser negative Aspekt der 
Geschichte in Russland anders als in Deutschland immer noch ein Tabu darstellt, 
zeichnete sich bereits während der Dreharbeiten ab und wurde nach der Fertig-
stellung und der Rezeption des Films in Teilen der russischen Öffentlichkeit be-
sonders deutlich.

Max Färberböck stand von Anfang an nicht nur vor der Herausforderung der 
Buchvorlage und dem Problem, das Zusammenprallen der Welt der russischen 
Soldaten mit der der deutschen Frauen in der Extremsituation des Krieges mög-
lichst korrekt auf der Leinwand darzustellen, sondern auch vor der Aufgabe, die 

20	Vgl. Junge Freiheit vom 24. 10. 2008, S. 13; S. 15; Ebd. vom 14. 05. 2010, http://www.jungefrei-
heit.de/Single-News-Display-mit-Komm.154+M5bd98f1d4c9.0.html?&tx_ttnews[swords]= 
Anonyma.

21	Die Kraft der Geschichte, in: SZ vom 31. 12. 2008. Zum Vergleich: „James Bond 007: Ein Quan-
tum Trost“ wurde im gleichen Jahr zehn Tage nach seiner Premiere von über 3 Millionen (!) 
Besuchern gesehen. http://www.spiegel.de/kultur/kino/0,1518,590865,00.html.

22	Zwar äußerten sich alle zentrale Medien der Bundesrepublik zum Film und räumten der ge-
nannten Thematik nachfolgend den Platz ein (so vor allem Spiegel), doch war diese mediale 
Aufmerksamkeit eher von kurzer Dauer. 



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    337

unterschiedlichen historischen Erfahrungen der heutigen Deutschen und Russen 
beim Drehen des Films am Set zu vereinbaren.23 Es ist nicht nur das traditionelle 
stolze Selbstbild der Russen als Sieger über Nazideutschland, das eine Auseinan-
dersetzung mit den Verbrechen der Roten Armee so schwierig macht, sondern vor 
allem die tiefe Spur, die der brutale Vernichtungskrieg Deutschlands gegen die 
Sowjetunion fast in jeder russischen Familie hinterlassen hat. Es sei lediglich da
ran erinnert, dass in der Sowjetunion insgesamt rund 26 Millionen Menschen 
diesem Krieg zum Opfer fielen, davon geschätzte 15 Millionen Zivilisten. In der 
gesamten Sowjetunion lagen im Jahr 1945 1710 Städte und 70 000 Dörfer in Schutt 
und Asche.24 Angesichts der Dimension der deutschen Verbrechen ist es durchaus 
nachvollziehbar, dass jeder Versuch des Perspektivenwechsels und der Thematisie-
rung der Leiderfahrungen der eigentlichen Täter-Nation für die Mehrzahl der 
Russen emotional immer noch sehr schwierig ist und als unverhältnismäßig, ja 
ungerecht oder revisionistisch erscheint.

Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass sich die Suche nach 
den russischen Schauspielern für den Film nicht ganz einfach gestaltete. Einige 
Russen lehnten die ihnen angebotenen Rollen ab, nachdem sie das Drehbuch des 
Films gelesen haben.25 Diejenigen aber, die einwilligten, sorgten für endlose Dis-
kussionen mit Regisseur und für Spannungen am Set während der Dreharbeiten: 
Entweder weil sie sich der Verbrechen der Roten Armee nicht bewusst waren oder 
weil sie mental mit dem Bild der vergewaltigenden Russen nicht zurecht kamen 
und die Kritik an der Roten Armee nach Aussagen des Regisseurs „nur bedingt“26 
vertragen konnten. So beschreibt Marina Koreneva, die Dolmetscherin am Set, 
die Dreharbeiten als emotional geladen und schildert anhand mehrerer Beispiele, 
dass alle russische Schauspieler „nur Helden, aber keine Tiere sein“ wollten.27 Die 
Russen versuchten die zu verfilmende Geschichte regelrecht umzuschreiben, in-
dem sie etwa ihre vom Drehbuch vorgeschriebene schmutzige Erscheinung kriti-
sierten und die Kostüm- und Maskenbildner mit verschiedenen Einwänden trak-
tierten.28 Besonders viel Wert legten die Schauspieler darauf, bekannte sowjetische 
Auszeichnungen, etwa den Orden für die Verteidigung Moskaus oder für Stalin-

23	Über die Schwierigkeiten der Dreharbeiten berichtet die Dolmetscherin und Übersetzerin am 
Set, Marina Koreneva. Vgl. Marina Koreneva: Die Person hinter der Leinwand: Dolmetschen 
und Übersetzen für den Film am Beispiel von Anonyma – eine Frau in Berlin, in: Christine 
Engel/Birgit Menzel (Hrsg.): Kultur und/als Übersetzung. Russisch-deutsche Beziehungen im 
20. Und 21. Jahrhundert, Berlin 2011, S. 215–228, hier S. 216.

24	Angaben nach Christian Hartmann: Unternehmen Barbarossa. Der deutsche Krieg im Osten 
1941–1945, München, 2011, S. 115, 118.

25	Koreneva, Die Person hinter der Leinwand, S. 218; Gespräch mit Dr. Elke Scherstjanoi am 
11. 09. 2012.

26	Max Fäberböck im Interview auf der DVD-Ausgabe des Films.
27	Koreneva, Die Person hinter der Leinwand, S. 218.
28	Nach Berichten von Koreneva wurden Forderungen folgender Art öfters in der Maske und in 

der Garderobe laut: „Hör mal, gib mir doch endlich einen sauberen Kragen, ich bin doch Of-
fizier der russischen Armee. […] Ich bin doch bis nach Berlin gekommen!“, oder: „Was machst 
Du mir die ganze Zeit Hals und Hände dreckig! Ich bin doch kein Schwein, ich hätte doch ir-
gendwo etwas zum Waschen gefunden!“. Koreneva, Die Person hinter der Leinwand, S. 218.



338    Yuliya von Saal

grad zu tragen, was ebenfalls für Auseinandersetzungen sorgte.29 Der Hauptdar-
steller wollte im Film möglichst viel Deutsch sprechen, um sich als gebildet und 
heldenhaft darzustellen und somit ein Gegenbild zur Vorstellung vom unzivili-
sierten Russen zu schaffen.30 Viel schlimmer waren aber die Konflikte, wenn es 
um die Vergewaltigungsszenen ging.31 Die Schwierigkeiten der Zusammenarbeit 
mit den russischen Schauspielern beschrieb Nina Hoss folgendermaßen: „Wir 
Deutschen mussten während der Dreharbeiten immer austarieren, was wir wie 
sagen – damit es nicht zum Eklat kommt.“32

Nicht weniger konfliktreich als die Verfilmung war die Rezeption des Films in 
der russischen Öffentlichkeit. Die russischen Filmverleihfirmen kauften diesen 
Streifen nicht.33 Weder in den Kinos noch im Fernsehen wurde er gezeigt.34 Auf 
den ersten Blick ist es daher auch nur bedingt möglich, über die Reaktionen der 
Russen auf ihn zu sprechen. Doch der Film erschien zwei Jahre später auf DVD, 
ist im russischen Internet frei zugänglich, war Diskussionsgegenstand zahlreicher 
Internet-Foren und sogar eines Kinoabends im Moskauer Sacharov-Zentrum. All 
diese Umstände, die Besprechungen im Internet erlauben nichtsdestoweniger eini-
ge generelle Aussagen.

Die wenigen russischen Medien, die sich zu diesem Film überhaupt äußerten, 
zeigten sich empört. Sie verurteilten den Streifen als eindeutig tendenziös, provo-
kativ und antirussisch, als einen weiteren Versuch des Westens „noch mehr Öl ins 
Feuer eines neu entfachten ‚Kalten Krieges‘ zu gießen“. Die Kritiker sahen darin 
die Rote Armee zu einer Truppe alkoholisierter Massenvergewaltiger stilisiert und 
die Verbrechen der Deutschen relativiert.35 Vor allem diese Interpretation und die 
Angst vor einer Umdeutung der Geschichte war in der russischen Wahrnehmung 
zentral. Die Kriegsveteranen waren über den Film so erbost, dass sie sein weltwei-

29	Koreneva berichtet, wie ein Schauspieler sich weigerte, die wenig bekannte Auszeichnung für 
die Gefechte jenseits des Polarkreises anzulegen, das Set zu verlassen drohte und sich schließ-
lich eine Auszeichnung nach seinem Geschmack mit der Konsequenz für die ganze Drehar-
beiten aussuchte: Die gesamten mit ihm zuvor bereits gedrehten Szenen mussten neu aufge-
nommen werden. Ebd., S. 219.

30	Ebd., S. 226.
31	Ebd., S. 219.
32	Nina Hoss in Interview mit Alice Schwarzer, in: Emma November/Dezember 2008, http://

www.emma.de/ressorts/artikel/krieg-frieden/nina-hoss/. 
33	Marina Latyševa: O diktature, medvedjach i sakure, in: http://www.rbcdaily.ru/2008/12/04/

lifestyle/393206.
34	Skandal’nuju kartinu ob armii-osvoboditel’nice ne pokažut po TV, in: Mir novostej, http://

www.mirnov.ru/arhiv/mn906/mn/14-2.php; Marina Koreneva ist der Meinung, dass der Film 
aus kommerziellen Beweggründen kein Publikum in Russland fand. Im Gespräch mit der 
Autorin im Oktober 2011.

35	Germaniju zastavjat „vspomnitj“ nasil’nika osvoboditelja“, in: Pravda vom 21. 10. 2008, http://
www.pravda.ru/world/europe/21-10-2008/288554-german-0/; Nikolaj Ivašov: Kino i nemcy, 
http://www.rbcdaily.ru/2008/10/22/focus/387023/print/; Ideologičeskie metamorfozy, in: Tri-
buna vom 23. 10. 2008; Ženščina v Berline kak mif o Rossii, in: http://korrespondent.net/
showbiz/cinema/624451/print; eine der wenigen Ausnahmen bildete das Magazin „Kommer-
sant Weekend“, Nr. 23 (119), 19. 06. 2009; neutral: Seksual’noe nasilie v gody Vtoroj mirovoj 
vojny, in: Russkij obozrevatel’, http://www.rus-obr.ru/ru-web/1064



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    339

tes Verbot forderten, vermutlich, ohne ihn je gesehen zu haben.36 Der Hauptdar-
steller des Films, der in Russland sehr populäre Evgenij Sidichin, sowie andere 
russische Schauspieler waren einer starken Kritik für ihre Rollen ausgesetzt und 
wurden sogar mit Prostituierten aus einem Pornofilm verglichen.37 Sidichin 
musste sich für den Auftritt in „Anonyma“ auf seiner Internetseite regelrecht ver-
teidigen: In dem Film gehe es vor allem um Menschlichkeit und er selbst schäme 
sich wegen dieser Rolle weder vor deutschen noch vor russischen Zuschauern.38

Wenngleich in den Kinos und im Fernsehen nie gezeigt, wurde der Film und 
das in ihm behandelte Thema in Russland – anders als in Deutschland – in zahl-
reichen Internet-Foren debattiert. Obgleich viele der genannten negativen, die 
Verbrechen der Roten Armee bestreitenden und den Film ablehnenden Wertungen 
im russischen Netz dominieren und der Meinungsaustausch oft aggressiv-primi-
tive Formen jenseits der Sachlichkeit annimmt, fällt die Bewertung des Films dort 
keineswegs nur negativ aus. Auf einer Ratingskala von 1 bis 10 wird „Anonyma“ 
von den Internetusern mit Note 6 bewertet, also besser als durchschnittlich.39 Gar 
nicht so wenige Zuschauer haben die russischen Perspektiven des Films anerken-
nend gelobt und ihn insgesamt als gut bewertet, weil er eine andere als die in der 
Sowjetunion und im jetzigen Russland offiziell propagierte Seite des Krieges und 
den Preis des Sieges über Nazi-Deutschland zeige, ohne dabei die Verdienste der 
Roten Armee zu schmälern.40 Auffällig ist, dass viele Stimmen des russischen Pub-
likums, einschließlich des Hauptdarstellers selbst, nicht so sehr den Tatbestand 
der sexuellen Gewalt problematisieren und diesen auch gar nicht hinterfragen, 
sondern vielmehr den Überlebenswillen der deutschen Frauen und die trotz des 
brutalen Krieges vorhanden gebliebene Menschlichkeit der durch die Hölle ge-
gangenen Sieger zum Quintessenz des Films erheben.

Ruft man die Intentionen der Filmemacher in Erinnerung, so lässt sich auch 
im Fall Russlands, trotz eines sehr ambivalenten Echos auf den Film, eine eher 
negative Bilanz konstatieren. Der Film setzte dort keine gesellschaftliche Diskus
sionen oder Forschungen in Gang und das, was zu einem Tabu in Deutschland 
stilisiert wurde, erwies sich als solches in Russland. Nach Aussage des russischen 
Historikers Gennadij Bordjugov41 demonstriere das russische Veto gegen diesen 

36	Evgenij Sidichin snjalsja v pornuche, in: http://sobesednik.ru/node/18350 
37	Ebd.; ähnliche Vorwurfe finden sich in zahlreichen Foren. Z. B.: http://kommari.livejournal.

com/950263.html; http://blog.dahr.ru/?p=2667. 
38	http://sidikhin.narod.ru/film52.html. Auf der offiziellen Seite von Sidichin findet sich auch 

eine Zusammentragung der Presse-Stimmen auf den Film.
39	Vgl. http://www.kinopoisk.ru/level/1/film/395959/ord/rnd/rnd/1329256628/
40	Hier nur Beispiele von Internet-Foren, in denen der Film „Anonyma – eine Frau in Berlin“ 

sowie die Vergewaltigungs-Thematik besprochen wurden: http://www.kinopoisk.ru/level/1/
film/395959/ord/rnd/rnd/1329256628/; http://rutracker.org/forum/viewtopic.php?t=2895948; 
http://my-hit.ru/film/5951; http://sidikhin.narod.ru/film52.html; http://www.kievrus.com.ua/ 
b-reviews/28163-retsenzii-na-film-bezymjannaja-odna-zhenschina-v-berline-anonyma-eine-
frau-in-berlin.html;

41	Gennadij Bordjugov in der Sendung “Cena pobedy” auf Echo Moskvy, am 16. 02. 2009, http://
echo.msk.ru/programs/victory/572480-echo/.



340    Yuliya von Saal

Film, dass ein Dialog über diesen Erinnerungskonflikt grundsätzlich nicht er-
wünscht ist.

Möglichkeiten und Grenzen der „gemeinsamen“ 
Erinnerung im Medium Film

Vergleicht man die Rezeption des Films „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ in beiden 
Ländern, so ist zweifellos zu resümieren, dass er von der breiten Öffentlichkeit je-
weils abgelehnt wurde und in seiner gesellschaftlichen Bedeutung doch weitgehend 
wirkungslos blieb. Die Hintergründe der Ablehnung sind aber verschiedenartig. 
Sie spiegeln nicht nur den Stand der jeweiligen Erinnerungskultur wider, sondern 
auch die Schwierigkeiten der Suche nach einem gemeinsam vertretbaren deutsch-
russischen Blick auf das Kriegsende und seiner Reflexion auf der Leinwand.

Es ist verblüffend, wie unterschiedlich der Film in Deutschland und in Russland 
wahrgenommen wurde und wie widersprüchlich die geäußerte Kritik in beiden 
Ländern war. Was man hierzulande als harmlos und vorsichtig dargestellt (Verge-
waltigungen) kritisierte, wurde in Russland als hart und klischeehaft empfunden. 
Während manch einer in Deutschland dem Regisseur eine allzu pro-russische Hal-
tung vorwarf, verdächtigte man denselben in Russland des Revisionismus und der 
Nazi-Propaganda. Selbst die wohlmeinenden Rezensenten sahen die guten Seiten 
des Films in seinen ganz unterschiedlichen Botschaften: die Deutschen in der 
Anerkennung des Leidens der weiblichen deutschen Opfer und die Russen in der 
Menschlichkeit der sowjetischen Befreier. Sogar die Werbemotive des Films bringen 
unterschiedliche Narrative zum Ausdruck: Auf dem deutschen sehen wir die Ano-
nyma im Vordergrund und damit auch das Opfernarrativ der Frauen; auf dem rus-
sischen Plakat nimmt diesen Platz eindeutig der heldenhafte russische Offizier ein.

Dabei zeigen die Mitwirkung der russischen Darsteller am Film und die Reak
tionen auf ihn in Russland, dass die im privaten Gedächtnis fest verankerte und 
vom Staat gehütete Erzählung vom Krieg als Erfolgsstory nach wie vor dominiert 
und dass gegen jegliche Thematisierung von Verbrechen der heldenmütigen Roten 
Armee – erst recht wenn sie aus dem Westen kommt – starke Widerstände herr-
schen. Gleichzeitig wird die Erinnerung an die deutschen Opfer (in dem Fall an 
die geschändeten Frauen) vor dem Hintergrund des ungeheuerlichsten Vernich-
tungskrieges der Geschichte als moralisch unhaltbar erklärt. Ihre Medialisierung 
stelle ein Einfallstor zur Stilisierung der Deutschen zu Opfern des Kriegs dar und 
führe zur Geschichtsklitterung.

„Anonyma. Eine Frau in Berlin“ ist indes nicht der einzige Spielfilm, der sol-
che Empfindsamkeiten im Umgang mit Erblasten der sowjetischen Vergangen-
heit evozierte. Mit einer heftigen Protestkampagne reagierten die konservativen 
Patrioten auf den Antikriegsfilm „4 Tage im Mai“,42 den der deutsche Regisseur 

42	Hierzu z. B. die Petitionskampagne des Historikers Aleksandr Djukov und auf der Webseite 
„Kriegsschau“ [Voennoe obozrenie]: http://a-dyukov.livejournal.com/1154262.html; http://



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    341

Achim von Borries zusammen mit und auf die Initiative des russischen Schau-
spielers und Produzenten Aleksej Gus’kov drehte.43 Der Film erzählt von der 
Freundschaft eines sowjetischen Soldaten mit einem dreizehnjährigen deutschen 
Jungen in den letzten Tagen des Krieges in einem Waisenheim an der deutschen 
Ostseeküste, das dem sowjetischen Hauptmann und seinen sieben Männern vier 
Tage vor dem Ende des Krieges als Stützpunkt dient. Die Gefahr für die Frauen, 
von den Rotarmisten vergewaltigt zu werden, wird hier lediglich durch einen 
zwielichtigen Major am Ende des ansonsten sehr ruhigen Films angedeutet. Viel-
mehr zeigt dieser Film die Sinnlosigkeit der Kämpfe, das Verhaltens der Men-
schen in der Ausnahmesituation, ihre Hoffnungen und Respekt voreinander aus 
Sicht eines deutschen Jüngen. Anders als „Anonyma“ wurde dieser Streifen von 
einem russischen Filmverleih gekauft, gewann den Publikumspreis beim Film-
Festival im russischen Wyborg 201144, wäre aber angesichts einer sehr geringen 
Zahl von 5.3 Tausend Zuschauern in Russland beinahe unbemerkt geblieben, 
hätte ihn nicht der zu Gazprom Media gehörende NTW-Sender am Vorabend 
des „Tag des Sieges“ am 8. Mai 2012 in sein Fernsehprogramm aufgenommen. 
Die darauf entfachte, den Inhalt des Films verzerrende und teilweise von Hass
tiraden gegen Gus’kov begleitete Protestaktion gegen die beabsichtigte Ausstrah-
lung, die aus Sicht der russischen Veteranen eine schreckliche Beleidigung 
darstellte und die Bedeutung des Sieges über Nazideutschland herunterspielte, 
bewirkte kurzerhand die Streichung des Films aus dem Programm. Diese Ent-
scheidung wurde von einigen unabhängigen Stimmen in Russland als eine rein 
„politische“ interpretiert.45 Der nächste Skandal ließ nicht lange auf sich warten. 
Er war durch den russischen Film „Ich diene der Sowjetunion“ ausgelöst, der am 
22. Juni, dem Tag der Trauer und Erinnerung (Tag des Angriffs des Nazideutsch-
lands auf die Sowjetunion) ebenfalls im NTW ausgestrahlt werden sollte. Hier 
wurde die politische Zensur der Erinnerung an den Krieg in Russland aufs Neue 
sichtbar. In diesem rein fiktiven Film geht es um eines der Stalinschen Gulag-
Lager im Juni 1941, dessen Häftlinge einen Angriff der Deutschen abwehren, 
doch dann von Mitarbeitern des sowjetischen Geheimdienstes erschossen wer-
den. Anstelle der Roten Armee treten hier die Vaterlandsverräter und Regime
kritiker als Helden auf und statt Sowjetpatriotismus herrscht in diesem Film 
antisowjetische Stimmung. Ein solches unpatriotisches Sujet und nicht die zwei-
felhafte Qualität des Films war Anlass genug für Kulturminister Vladimir Me

topwar.ru/14110-uvazhaemyy-tvorcheskiy-kollektiv-i-direkciya-telekanala-ntv.html. Die Com
munity „Das Wesen der Zeit“ [Sut’ vremeni] organisierte sogar Mahnwachen und verteilte 
Flugblätter, die den Film verurteilten, http://eot-su.livejournal.com/441275.html. 

43	Zur Handlung des Films und Kritik in Deutschland siehe: http://www.film-zeit.de/Film/2 
2303/4-TAGE-IM-MAI/Kritik/

44	http://www.auroragroup.com.ua/group/news/90-triumf_filma_4_dnya_v_mae_na_ix_festi-
vale_voennogo_kino_imeni_yuriya_ozerova/

45	Die offizielle Erklärung des Senders: http://www.ntv.ru/novosti/295326/. Vgl. auch http://gra-
ni.ru/Society/Media/Television/m.197536.html. Diesem Thema war auch die Sendung „Cena 
Pobedy“ mit Aleksej Gus’kov vom 12. Mai auf Echo Moskvy gewidmet. Text: http://echo.msk.
ru/programs/victory/886828-echo/#element-text



342    Yuliya von Saal

dinskij,46 mit einem Brief an den Generaldirektor des NTW die Streichung des 
Films aus dem Programm zu empfehlen, der „für viele als Beleidigung der Vete-
ranen des Großen Vaterländischen Krieges und unserer historischen Erinnerung 
verstanden werden“ kann.47 Allein innerhalb von zwei Tagen habe Medinskij fast 
2000 Briefe aufgebrachter Veteranen mit der Aufforderung bekommen, die Aus-
strahlung des Films zu verhindern. Dieses mal änderte der Sender zwar sein 
Programm nicht;48 die politische Brisanz der Kriegsfilme und der seit Jahren zu 
beobachtende Trend zur Geschichtspolitik des Stolzes, die ganz eindeutig das pa-
triotische Kino favorisiert,49 hatten sich aber mit diesem neuen medialen Skandal 
erneut bewahrheitet.

Zugleich demonstrieren das eigenwillige Verhalten von NTW im letzten Fall 
und die zahlreichen Einträge in den Foren zu den geschilderten Filmen, dass die 
Erinnerungslandschaft in Russland zwar in hohem Maße staatlich beeinflusst, je-
doch keineswegs einheitlich ist. Auch in der Erinnerungsliteratur und seit Kurzem 
in der Wissenschaft finden die kritischen Aspekte der sowjetischen Geschichte, 
auch die Vergewaltigungsproblematik, eine vorsichtige Thematisierung.50 Doch 
ein offen selbstkritischer Umgang ist nach wie vor selten. Und von einer gesell-
schaftlichen Akzeptanz des Themas „Verbrechen der Roten Armee an der Zivilbe-
völkerung“ kann in Russland keine Rede sein.

Was Deutschland betrifft, so zeigen uns die Reaktionen auf „Anonyma. Eine 
Frau in Berlin“, dass sexuelle Gewalt an deutschen Frauen, die es übrigens auch 
von Seite amerikanischer, französischer und britischer Soldaten am Kriegsende 
gab, schon lange kein Tabu mehr ist.51 Die Tatsache, dass der Film in Zusammen-
arbeit mit dem ZDF entstanden ist und zum 65. Jahrestag des Kriegsendes im 
Fernsehen gezeigt wurde sowie das Echo der Rezensenten müssen vielmehr in 

46	Medinskij ist russischer Politiker, seit dem 21. Mai 2012 Minister für Kultur in der Regierung 
der Russischen Föderation und gehörte der vom damaligen Präsidenten Medvedev 2009 ein-
gesetzten Kommission „Zur Verhinderung der Fälschung der Geschichte zum Schaden der 
Interessen Russlands“ an. Medinskij ist Autor mehrerer populär-historischer Bücher und Ver-
fechter einer patriotischen Geschichtserzählung, die keinen Platz für die negativen Seiten der 
russischen Vergangenheit hat. So betonte er in einer Sendung der Radio „Echo Moskvy“ vom 
10. 12. 2012, dass Geschichte nichts anderes als „die in die Vergangenheit gewandte Politik“ 
sei und primär die Aufgabe habe, zum Patriotismus und Stolz zu erziehen. Text: http://www.
echo.msk.ru/programs/razbor_poleta/964030-echo/#element-text.

47	http://lenta.ru/news/2012/06/19/movie/; http://www.km.ru/kino/2012/06/19/persony-i-sobyti-
ya-v-mire-kino/ministr-kultury-snimaet-s-efira-film-sluzhu-sovetskom; SZ vom 21. 6. 12, S. 17.

48	Als Antwort veröffentliche das NTW ein sarkastisches Gedicht: http://www.neva24.ru/a/ 
2012/06/25/NTV_otvetilo_Medinskomu/

49	Zur Entwicklung des russischen Kinos siehe Larisa Maljukova: Pure Schwarzmalerei? Russ-
lands Kino um Jahrtausendwende, in: Osteuropa, H. 1 / 2012, S. 109–126; Tatiana Smorodin-
skaya: The Fathers’ War through the Sons’ Lens, in: Helena Goscilo, Yana Hashamova (eds.): 
Cinepaternity: Fathers and Sons in Soviet and Post-Soviet Film. Bloomington 2010, p. 89–113.

50	Vgl. Die genannten Arbeiten: Budnitski,The Intelligentsia Meets the Enemy; Bordjugov, Črez-
vyčajnyj vek rossijskoj istorii, S. 96–138; Sendereihe “Cena Pobedy” auf Echo Moskvy. 

51	Vgl. auch Mühlhäuser: Vergewaltigungen im deutschen Opferdiskurs. Konkurrierende Erzäh-
lungen zu sexueller Gewalt im Zweiten Weltkrieg, in DDR, Bundesrepublik und nach 1989. 
http://phase2.nadir.org/rechts.php?artikel=576&print=.



„Anonyma – eine Frau in Berlin“    343

eine generelle größere Veränderung der bundesdeutschen Erinnerungskultur ein-
geordnet werden – eine Erinnerungskultur, in der der Täter- und Opferdiskurs 
nebeneinander koexistieren und eine kritische Herangehensweise an den nicht 
selten exkulpierenden Opferstatus fehlt. Die deutsche televisuelle Auseinanderset-
zung mit dem Nationalsozialismus und Holocaust hat in den vergangenen 15 bis 
20 Jahren zwar enorm zugenommen. Nur selten tauchen aber solche Opfergrup-
pen der NS-Zeit wie Kriegsgefangene und Zwangsarbeiter, Sinti und Roma, 
Schwule und Menschen mit Behinderung oder der Mord an sowjetischer Zivilbe-
völkerung in der öffentlichen Wahrnehmung Deutschlands auf. Tatsächlich ist 
der Trend zur Selbstviktimisierung der Deutschen und zur Verallgemeinerung 
von Opfererfahrungen sowohl im Fernsehformat als auch im privaten Diskurs 
evident, wie die Studie „Opa war kein Nazi“ von Harald Welzer zeigt.52 Während 
solche mediale Ereignisse, wie „Anonyma. Eine Frau in Berlin“, „Die Flucht“ 
(2007), „Die Gustloff“ (2008) oder die mehrteilige ZDF-Serien von Guido Knopp 
„Die Kinder der Flucht“ (2006) eine emotionsgeladene und stellenweise entkon-
textualisierte deutsche Opfererzählung mit versöhnlichen Schlussbotschaften lie
fern,53 werden die TV-Zuschauer kaum mit den Verbrechen der Deutschen im 
Osten bzw. mit dort begangenen sexuellen Gewaltverbrechen konfrontiert.54 Dass 
die öffentlich-rechtlichen Sender in Deutschland eher das versöhnende Geschichts-
bild des Zweiten Weltkrieges favorisieren und vor unkonventionellen Narrativen 
zurückscheuen, bestätigt etwa ihre Weigerung, den Film „Keine Kameraden“ von 
Beate Lehr-Metzger zu senden.55 Er ist wohl der erste deutsche Dokumentarfilm, 
der ausschließlich das Leiden und Sterben der sowjetischen Kriegsgefangenen 
thematisiert, die auf Langeoog 1941/42 Zwangsarbeit leisten mussten.

Es ist zwar unumstritten, dass in Deutschland nach wie vor eine „Erinnerungs-
politik der Reue“56 dominiert und dass das größte Interesse der historischen For-
schung weiterhin unvermindert dem Nationalsozialismus und dem Holocaust gilt. 

52	Ebd.; Sonja M. Schultz: Der Nationalsozialismus im Film. Von Triumph des Willens bis ING-
LOURIOUS BASTERDS. Berlin 20012, hier v.a. S. 289–506; Harald Welzer/Sabine Moeller/
Karoline Tschuggnall: „Opa war kein Nazi“. Nationalsozialismus und Holocaust im Familien-
gedächtnis. Frankfurt/M. 2002. Die Studie „Opa war kein Nazi“ zeigt, dass der Holocaust im 
deutschen Familiengedächtnis nicht vorkommt.

53	Röger, Zeitzeugen von Flucht, Vertreibung und Heimatverlust im deutschen Geschichtsfern-
sehen.

54	Zwar wurde mit der systematischen Untersuchung der Geschlechterverhältnisse in den be-
setzten Gebieten im Osten begonnen, doch besteht auch hier noch erheblicher Forschungsbe-
darf. Vgl. Regina Mühlhäuser: Eroberungen. Sexuelle Gewalttaten und intime Beziehungen 
deutscher Soldaten in der Sowjetunion 1941–1945. Hamburg 2010; Birgit Beck: Wehrmacht 
und sexuelle Gewalt. Sexualverbrechen vor deutschen Militärgerichten 1939–1945, Padeborn-
München-Wien-Zürich 2004; Stephan Lehnstaedt: Okkupation im Osten. Besatzeralltag in 
Warschau und Minsk 1939–1944, München 2010, S. 242 ff.

55	SZ vom 20. 1. 2012, S. 15. Lediglich ARTE und Saarländischer Rundfunk haben angekündigt, 
ihn zu zeigen. http://www.langeoog-news.eu/index.php?id=53&tx_ttnews[tt_news]=5115&c
Hash=496b8d8f5087ddf79a94d65995318c95

56	Aleida Assmann: Weltmeister im Erinnern? Über das Unbehagen an der deutschen Erinne-
rungskultur, in: Vorgänge, Zeitschrift für Bürgerrechte und Gesellschaftspolitik, 51. Jahrgang, 
Heft 2 (Juni 2012), S. 24–32.



344    Yuliya von Saal

Mit der geschilderten Einseitigkeit der filmischen Geschichtsrepräsentation läuft 
man dennoch gegenwärtig die Gefahr, entlastende Erinnerungsnarrative zu kons-
truieren, welche an Revisionismus grenzende gleichmacherische Opferperspekti-
ven transportieren und zu verzerrten Geschichtsbildern führen können.57

Fazit

Der Film „Anonyma. Eine Frau in Berlin“ und die Exkurse in die Befindlichkeiten 
des aktuellen Geschichtsfernsehens in Russland und Deutschland zeigen deutlich, 
dass in beiden Ländern die Erinnerung an die Vergehen der Roten Armee an der 
weiblichen Zivilbevölkerung auseinanderklafft und dass deshalb ein gemeinsamer 
deutsch-russische Blick auf diese Erblast der Geschichte mit kinematografischen 
Mitteln in zweifacher Hinsicht problematisch ist. Zum einen läuft jede Inszenie-
rung der Deutschen als Kriegsopfer mit der Kamera, vor allem wenn sie Unterhal-
tung mit Emotionen schaffen will und nachlässig mit dem historischen Kontext 
umgeht, Gefahr, eine Antithese zur eigenen Täterschaft aufzustellen. Genau als sol-
che wurde der Film „Anonyma“ in Russland empfunden. Wie kein anderer Film 
spiegelt diese Produktion Schwierigkeiten und Ängste im Umgang mit diesem 
sehr komplexen, hoch sensiblen und politisch heiklen Thema. Zum anderen zeigen 
die unterschiedlichen Reaktionen auf „Anonyma“, wie schwierig und schmerzhaft 
es ist, zunächst einen gemeinsamen, für beide Seiten vertretbaren akademischen 
Nenner in diesem Erinnerungskonflikt zu finden. Dabei sind es nicht nur die un-
terschiedlichen historischen Narrative, die eine sachlich differenzierte Aufarbei-
tung des Themas verhindern, sondern vor allem die offenkundige Problematik der 
methodischen Herangehensweise an diese sehr komplizierte Thematik und die 
Unzugänglichkeit der russischen Archive.58 Der Flop des Films ist dennoch und 
gerade deswegen eine Mahnung an Historiker, dieses komplizierte und ideolo-
gisch-politisch aufgeladene Kapitel der Geschichte nicht der Unterhaltungsindus-
trie zu überlassen, sondern über all seine Ambivalenzen in der ganzen Komplexität 
und historischen Kontextualität nachzudenken.

57	Vgl. Schultz, Der Nationalsozialismus im Film.
58	So bleiben die Materialien der Hauptmilitärstaatsanwaltschaft, deren Organe in der Zeit zwi-

schen Januar und März 1945 4148 Soldaten der Roten Armee wegen verschiedener Vergehen 
verurteilte, im CAMO (F. 67. Оp. 12018. D. 89) für die Forscher verschlossen.



Befreiung und Besatzung





Leonid Luks

Ursachen und Folgen des sowjetischen 
Sieges: Russischer Patriotismus,  
spontane Entstalinisierung und Herrschafts-
stabilisierung

Der deutsch-sowjetische Krieg gibt den Historikern, ungeachtet der partiellen 
Öffnung der russischen Archive, bis heute viele Rätsel auf. Das wohl wichtigste 
Rätsel besteht im Folgenden: Woher nahm die sowjetische Gesellschaft, die in den 
1930er Jahren von den stalinistischen Terrororganen bis zum äußersten drangsa-
liert und gedemütigt worden war, die Kraft, um am 5. Dezember 1941 die sieges-
gewohnte Wehrmacht vor den Toren Moskaus zu stoppen? Warum scheiterte die 
Hitlersche Blitzkriegsstrategie, der seit September 1939 bereits neun europäische 
Länder zum Opfer gefallen waren, ausgerechnet auf russischem Territorium?

Dabei darf man nicht vergessen, dass im Dezember 1941, als die deutschen 
Streitkräfte zum ersten Mal seit September 1939 einen Rückschlag hinnehmen 
mussten (wenn man von der verlorenen Luftschlacht über England absieht), dem 
NS-Regime beinahe alle demographischen und wirtschaftlichen Ressourcen des 
europäischen Kontinents zur Verfügung standen, die von den Nationalsozialisten 
erbarmungslos ausgebeutet wurden. Bis auf das einsam kämpfende Großbritan-
nien und einige neutrale Staaten bestand der Rest des Kontinents aus Vasallen 
und Verbündeten des Dritten Reiches bzw. aus vom NS-Regime besetzten Gebie-
ten. Dazu zählten auch beinahe zwei Millionen Quadratkilometer sowjetischen 
Territoriums, die von etwa 70 Millionen Menschen bewohnt waren (ca. ein Drit-
tel der Bevölkerung der UdSSR).

Die gesamte Last des Krieges mussten Ende 1941 also die circa 130 Millionen 
Sowjetbürger tragen, die sich auf den nicht besetzt gebliebenen Gebieten befanden. 
Die militärische und wirtschaftliche Unterstützung der angelsächsischen Verbün-
deten Moskaus lief damals erst an, zur Zeit der Schlacht von Moskau konnte sie 
noch keine allzu große Rolle spielen.

Es ist in diesem Zusammenhang auch wichtig zu betonen, dass Stalin sich in 
seinem Kampf gegen Hitler auf eine Bevölkerung stützen musste, der er außeror-
dentlich misstraute, und dies mit Recht. Als erstes möchte ich auf die sowjetischen 
Streitkräfte eingehen, die offiziell die Bezeichnung „Rote Arbeiter- und Bauernar-
mee“ (Raboče-Krest’janskaja Krasnaja Armija – RKKA) trugen, sich aber in erster 
Linie aus der Landbevölkerung rekrutierten. Gerade die sowjetische Landbevöl-
kerung musste zu Beginn der 1930er Jahre, also am Vorabend des Krieges, eine 
beispiellose Tragödie erleben, die einzig und allein von der politischen Führung 
des Landes verursacht wurde. Der Versuch Stalins, die sowjetische Realität an das 
zentrale Postulat der marxistischen Doktrin anzupassen – die Abschaffung des 
Privateigentums – löste den verzweifelten Widerstand der sowjetischen Bauern-
schaft aus, der vom totalitären Staat mit einer ungeheuren Brutalität unterdrückt 



348    Leonid Luks

wurde.1 Die enteigneten Bauern, deren Bewegungsfreiheit eingeschränkt worden 
war, wurden als Bürger zweiter Klasse behandelt, als „Leibeigene des Staates“ wie 
die sowjetischen Bauern ihren Status selbst definierten. Darüber hinaus war eine 
der unmittelbaren Folgen der Enteignung von mehr als 100 Millionen Bauern die 
größte Hungerkatastrophe in der Geschichte Russlands, der etwa sechs Millionen 
Menschen zum Opfer fielen. Der sowjetische Agrarhistoriker Viktor Danilov 
schrieb 1988 in diesem Zusammenhang: „Der Hunger von 1932–33 stellte das 
schrecklichste Verbrechen Stalins dar. Dies war eine Katastrophe, die die gesamte 
künftige Entwicklung des sowjetischen Dorfes entscheidend prägte“.2 So war es 
nicht verwunderlich, dass Stalin an die Staatstreue der Bauern, aus denen sich die 
Rote Armee vorwiegend rekrutierte, zweifelte.

Ähnliches betraf aber auch das Offizierskorps der Roten Armee, das von der 
Stalin-Riege zur Zeit des Großen Terrors von 1936–38 praktisch enthauptet wor-
den war. Die Ausmaße dieser Gewaltorgie demonstrieren z. B. folgende Zahlen: 
Im deutsch-sowjetischen Krieg fielen etwa 600 sowjetische Generäle. Dem Krieg 
Stalins gegen die Rote Armee zur Zeit des Großen Terrors fielen dreimal so viele 
Generäle bzw. dem Generalsrang Gleichgestellte zum Opfer.3

Nicht anders verhielt es sich mit der wichtigsten Säule des stalinistischen Regi-
mes – der bolschewistischen Partei –, deren Elite zur Zeit des Großen Terrors in 
einer ähnlichen Weise dezimiert wurde wie die Elite der Roten Armee. In seiner 
fulminanten Abrechnung mit Stalin auf dem 20. Parteitag der KPdSU sprach Ni-
kita Chruščev über das Schicksal der Delegierten des 17. Parteitages der Bolsche-
wiki vom Januar 1934 und der Mitglieder des von diesem Parteitag gewählten 
Zentralkomitees. Dieser Parteitag fand unmittelbar nach der Vollendung der Kol-
lektivierung der Landwirtschaft statt und wurde von den stalinistischen Propa-
gandisten zum „Parteitag der Sieger“ stilisiert, also der Sieger über das sowjetische 
Bauerntum. Über das weitere Schicksal der „Sieger“ sagte Chruščev: „Es wurde 
festgestellt, dass von den auf dem Parteitag gewählten 139 Mitgliedern und Kan-
didaten des Zentralkomitees der Partei 98 Personen, das sind 70%, in den Jahren 
1937–38 verhaftet und liquidiert wurden. […] Das gleiche Schicksal ereilte … die 
Mehrzahl der Delegierten des 17. Parteitages. Von 1966 […] Delegierten wurden 

1	 Vgl. dazu u. a. Alexander Werth: Ein Staat gegen sein Volk, in: Stéphane Courtois (Hrsg.): Das 
Schwarzbuch des Kommunismus. München 1998, S. 168; Sergej Kulešov u.a: Naše Otečestvo. 
Moskau 1991, Band 2, S. 259 f.; Georgij Fedotov: Problemy buduščej Rossii, in: ders.: Sud’ba i 
grechi Rossii, Sankt Petersburg 1991, Band 1, S. 229.

2	 Istorija SSSR, 3/1989, S. 55; siehe dazu auch Timothy Snyder: Bloodlands. Europe between 
Hitler and Stalin. London 2010, S. 21–58.

3	 Bernd Bonwetsch: „Die Geschichte des Krieges ist noch nicht geschrieben“. Die Repression, 
das Militär und der „Große Vaterländische Krieg“, in: Osteuropa 1989, S. 1021–1038, hier 
S. 1021; ders.: Die Repression des Militärs und die Einsatzfähigkeit der Roten Armee im 
„Großen Vaterländischen Krieg“, in: Bernd Wegner (Hrsg.): Zwei Wege nach Moskau. Vom 
Hitler-Stalin-Pakt bis zum „Unternehmen Barbarossa“. München-Zürich 1991, S. 404–424; 
David M. Glantz: Stumbling Colossus. The Red Army on the Eve of World War. Kansas Uni-
versity Press 1998; Catherine Merridale: Iwans Krieg. Die Rote Armee 1939–1945. Frankfurt/
Main 2006, S. 86 f.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    349

1108 Personen, also über die Hälfte aller Delegierten, unter der Beschuldigung 
gegenrevolutionärer Verbrechen verhaftet“.4

Anders als die sowjetische Bauernschaft hat sich die sowjetische Elite gegen den 
Vernichtungsfeldzug, den Stalin gegen sie richtete, kaum gewehrt. Diese unter-
schiedlichen Haltungen lassen sich nicht zuletzt dadurch erklären, dass die bol-
schewistische Oligarchie sich mit dem Staat, der gegen sie einen erbarmungslosen 
Terrorfeldzug führte, viel stärker identifizierte als dies bei den sowjetischen Bau-
ern der Fall gewesen war. Wegen der weitgehend passiven Hinnahme des Stalin-
schen Großen Terrors durch die bolschewistische Machtelite hat der Moskauer 
Historiker Michail Gefter den „Parteitag der Sieger“ von 1934 in „Parteitag der 
Selbstmörder“ umbenannt.5

Im April 1938 – auf dem Höhepunkt des „Großen Terrors“ – schrieb der russi-
sche Exilhistoriker Georgij Fedotov: „Stalin führt einen Krieg gegen ganz Russland, 
wenn man ein einseitiges Abschlachten von […] wehrlosen Gefangenen einen 
Krieg nennen kann […]. Ein Mann gegen das ganze Land. Noch nie war die Lage 
Russlands derart verzweifelt “.6

Während Stalin im Krieg gegen das eigene Volk beträchtliche Erfolge ver
buchen konnte, versagte er bei der Aufgabe der Verteidigung des Landes gegen 
außenpolitische Feinde beinahe gänzlich. Auf diesem Gebiet war er, wie Fedotov 
mit Recht betont, ein hoffnungsloser Stümper.7

Als sich die Westmächte nach der Zerschlagung der Tschechoslowakei durch 
Hitler im März 1939 von ihrer kurzsichtigen und selbstzerstörerischen Appease-
mentpolitik abwandten und bereiterklärten, gemeinsam mit Moskau die Ag-
gressionsgelüste Hitlers einzudämmen, entschloss sich Stalin aus einem kurz-
sichtigen machiavellistischen Kalkül zu einem Bündnis mit dem gefährlichsten 
Feind, mit dem Russland je konfrontiert worden war. Hatte er etwa Nikolaj Bu-
charin nicht zugehört, als dieser auf dem 17. Parteitag der Bolschewiki Folgen-
des sagte:

„Hitler verkündet ganz offen, dass er unseren Staat [zerstören] will. Hitler 
spricht offen von der Eroberung der sowjetischen Gebiete, die Deutschland an-
geblich unbedingt für seine Existenz brauche […]. Hitlers Politik hat sich die 
Verdrängung der Russen nach Sibirien zum Ziel gesetzt […]. Das ist also der 
Klassenfeind […], mit dem wir es in den nächsten großen historischen Schlach-
ten, die uns noch bevorstehen, zu tun haben werden“.8

Die sowjetische Rückendeckung ermöglichte Hitler nach seinem Überfall auf 
Polen beispiellose militärische Erfolge. Da er im Osten nichts zu befürchten hatte, 
unterwarf er innerhalb von etwa 20 Monaten beinahe den gesamten außerrussi-
schen Teil des europäischen Kontinents. Immense demographische und industriel-

4	 Chruschtschows historische Rede, in: Ost-Probleme Nr. 25/26, 22. 6. 1956, S. 867–897, hier 
S. 873 f.

5	 Michail Gefter: Iz tech i ėtich let. Moskau 1991, S. 260.
6	 Georgij Fedotov: Zaščita Rossii. Stat’i 1936–1940 iz “Novoj Rossii”. Paris 1988, S. 190 f.
7	 Ebenda, S. 183.
8	 L.Rešin u. a., Hrsg.,: 1941 god. Moskau 1998, Band 2, S. 515.



350    Leonid Luks

le Ressourcen standen jetzt dem NS-Staat und seinen Vasallen zur Verfügung. Nun 
hielt Hitler die Zeit für gekommen, um seinen bereits in „Mein Kampf“ entworfe-
nen Plan der Eroberung des Lebensraums im Osten zu realisieren.

***

Das stalinistische Regime, das seit Anfang der 1930er Jahre einen grausamen 
Krieg gegen imaginäre Volksfeinde geführt hatte, wurde am 22. Juni 1941 mit 
wirklichen Feinden konfrontiert. Vieles sprach dafür, dass es diese harte Bewäh-
rungsprobe nicht überstehen würde. Das Debakel der Roten Armee in den ersten 
Monaten des Krieges gehört zu den größten Katastrophen in der gesamten Mili-
tärgeschichte.

Der deutsch-sowjetische Krieg bestand praktisch aus zwei Kriegen, die sich 
grundlegend voneinander unterschieden. Und im „ersten“ Krieg, der sich im Som-
mer und im Herbst 1941 abspielte, erlitt die Rote Armee eine verheerende Nie-
derlage.9 Am 3. Juli 1941 schrieb der Generalstabschef des Heeres Halder: „Es ist 
wohl nicht zu viel gesagt, wenn ich behaupte, dass der Feldzug gegen Russland 
innerhalb von vierzehn Tagen gewonnen wurde“.10

Auch Stalin hielt damals die Lage seines Regimes wohl für aussichtslos. Einer 
seiner engsten Gefährten, Anastas Mikojan, zitiert folgende Aussage des sowjeti-
schen Diktators vom 29. Juni 1941: „Lenin hat uns ein großes Erbe hinterlassen, 
und wir, seine Nachfolger, haben all das [verspielt]“.11

Schenkt man dem hohen Funktionär des sowjetischen Geheimdienstes Sudo-
platov Glauben, so versuchte die sowjetische Führung sogar nach dem Hitler-
schen Überfall auf die Sowjetunion die NS-Führung zu beschwichtigen. Sudo
platov sollte Ende Juni 1941 im Auftrag Berijas, des Leiters der sowjetischen 
Sicherheitsorgane, mit dem bulgarischen Botschafter in Moskau Stamenov die 
Bedingungen sondieren, die Hitler zu einer Beendigung des Krieges veranlassen 
könnten. Stamenov sollte sich bei den Deutschen erkundigen, ob sie sich mit sol-
chen Gebieten wie „das Baltikum, die Ukraine, Bessarabien, die Bukowina und 
die karelische Landenge begnügen würden. Wenn nicht, welche zusätzlichen Ge-
biete würde Deutschland beanspruchen?“12 Es ist nicht ausgeschlossen, dass Hit-
ler sich auf dieses Angebot Stalins bezog, als er in seinen Monologen im Führer-
hauptquartier am 12. Juli 1941 Folgendes sagte: „Dieser schlaue Kaukasier ist be-
reit, das europäische Russland dranzugeben, wenn er fürchten muss, sonst das 

9	 Siehe dazu u. a. Kulešov, Naše otečestvo, Band 2, S. 400 ff., Merridale, Iwans Krieg, S. 99–134.
10	Horst Boog/ Jürgen Förster/Joachim Hoffmann/Ernst Klink/Rolf-Dieter Müller, Gerd R. Ueber-

schär: Der Angriff auf die Sowjetunion, Frankfurt/Main 1996. S. 573; Hans-Ulrich Thamer: 
Verführung und Gewalt. Deutschland 1933–1945. Düsseldorf 1986, S. 661; Christian Hart-
mann: Unternehmen Barbarossa. Der deutsche Krieg im Osten 1941–1945. München 2011, 
S. 39. In neun Tagen sind wir in Moskau, schrieb einer der Offiziere der Wehrmacht am 
21. Juli 1941 in sein Notizbuch (zit. nach Christian Hartmann: Wehrmacht im Ostkrieg. Front 
und militärisches Hinterland 1941/42. München 2009, S. 254. 

11	Rešin , 1941 god, Band 2, S. 498. 
12	Ebenda, S. 487–490, 507 f.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    351

Ganze zu verlieren“.13 Sollte der Bericht Sudoplatovs der Wirklichkeit entspre-
chen, würde dies erneut beweisen, wie sehr Stalin die ideologischen Zwänge, die 
das Verhalten Hitlers bestimmten, unterschätzte.

Lässt sich das Debakel der Roten Armee in den ersten Monaten des Krieges 
darauf zurückführen, dass Stalin bis zuletzt Hitler zu beschwichtigen suchte und 
die von seinen Generälen geforderten Gegenmaßnahmen nicht zuließ, um Hitler 
nicht zu provozieren? Der Generalstabschef der Roten Armee Žukov berichtet 
zum Beispiel über die erste Reaktion Stalins, nachdem ihm der deutsche Überfall 
gemeldet wurde: „Das ist eine Provokation der deutschen Militärs. Man soll kein 
Feuer eröffnen, um eine Eskalation zu vermeiden“.14 Erst drei Stunden nach dem 
Beginn des deutschen Angriffs sei von Stalin die Erlaubnis erteilt worden, zurück-
zuschießen.15

Stalins Verbot, rechtzeitig wirksame militärische Gegenmaßnahmen zu ergrei-
fen oder der Überraschungseffekt des deutschen Angriffs stellten aber sicher nicht 
die wichtigsten Ursachen für die verheerenden Niederlagen der Roten Armee im 
Sommer und Herbst 1941 dar. Nicht weniger wichtig war auch die Tatsache, dass 
der Roten Armee 1941 Tausende von Offizieren fehlten, die Stalin 1937–39 hatte 
ermorden lassen.16 Die Tatsache, dass die sowjetischen Militärs derart kopflos auf 
den deutschen Vormarsch zu Beginn des Krieges reagierten, dass es damals zu 
zahlreichen Kesselschlachten mit Hunderttausenden von Kriegsgefangenen kam, 
war nicht zuletzt auf die Unbeholfenheit und mangelnde Erfahrung des „erneuer-
ten“ Offizierskorps zurückzuführen. Die Atmosphäre der Angst, die der Große 
Terror in der Armee verbreitet hatte, lähmte die Eigeninitiative auch derjenigen 
Offiziere, die den Terror überlebt hatten. Aber auch dieser Umstand stellt keine 
ausreichende Erklärung dafür dar, dass es der Wehrmacht, die weder zahlenmäßig 
noch technisch der Roten Armee wesentlich überlegen war, gelang, innerhalb von 
sechs Monaten beinahe vier Millionen sowjetischer Soldaten gefangen zu nehmen 
und bis kurz vor Moskau vorzudringen.

Die Niederlagen der Roten Armee waren auch dadurch bedingt, dass die Regi-
metreue derjenigen Bevölkerungsschichten, gegen die sich der brutale Terror der 
Jahre 1930–1941 hauptsächlich gerichtet hatte, ins Wanken geriet. Die defätisti-
sche Stimmung, die einige Teile der sowjetischen Bevölkerung und sogar der Ar-
mee erfasste, war nicht zuletzt dadurch bedingt, dass diese Gegner des sowjeti-
schen Regimes sich zunächst über die Absichten der nationalsozialistischen Füh-
rung nicht im Klaren waren. Sie mussten, ähnlich wie früher viele westliche und 

13	Adolf Hitler. Monologe im Führerhauptquartier 1941–1944. Aufgezeichnet von Heinrich Heim, 
hrsg. v. Werner Jochmann, München 2000, S. 42.

14	Čego stojat polkovodčeskie kačestva Stalina. Neproiznesennaja reč’ maršala G. K. Žukova, in: 
Istočnik 2/1995, S. 143–159, hier S. 147; siehe dazu auch Moskovskie Novosti 16. 6. 1996, S. 22; 
Gabriel Gorodetsky: Grand Delusion. Stalin and the German Invasion of Russia. Yale Univer-
sity Press 1999, S. 323.

15	Čego stojat polkovodčeskie kačestva Stalina, S. 147.
16	Siehe dazu u. a. Vitalij Rappoport/Jurij Alekseev: Izmena rodine. Očerki po istorii Krasnoj Ar-

mii. London 1988; Bonwetsch, Die Geschichte, S. 1022; Glantz, Stummbling Colossus, S. 31 ff.



352    Leonid Luks

sowjetische Verfechter der Appeasementpolitik Hitler gegenüber, aber auch wie 
viele deutsche Konservative, einen Lernprozess durchlaufen, um zu begreifen, 
dass eine partielle Identifizierung mit dem Nationalsozialismus nur Hitler nutzt, 
für seine Verbündeten aber verheerende Folgen nach sich zieht.

In den Monologen Hitlers im Führerhauptquartier kann man nachlesen, wie 
der deutsche Diktator sich die Zukunft des eroberten Ostens vorstellte. Ein Bei-
spiel sollte genügen: Am 17. Oktober 1941 führte Hitler aus: „Die Eingeborenen? 
Wir werden dazu übergehen, sie zu sieben. Den destruktiven Juden setzen wir 
ganz aus. […] In die russischen Städte gehen wir nicht hinein, sie müssen voll-
ständig ersterben. Wir brauchen uns da gar keine Gewissensbisse zu machen. […] 
[Wir] haben überhaupt keine Verpflichtungen den Leuten gegenüber“.17

In seinem Buch Politik der Vernichtung schreibt Peter Longerich: „Im Zuge ei-
nes […] ideologisch motivierten, mit äußerster Brutalität geführten Krieges, der 
die Fesseln konventioneller Kriegführung sprengte, so die Kalkulation der NS-
Führung, würde sich notwendigerweise innerhalb des ‚Dritten Reiches‘ ein Radi-
kalisierungsprozess vollziehen, der das Machtgleichgewicht endgültig zu Gunsten 
der NS-Bewegung, auf Kosten der konservativen Eliten verschieben musste. Die-
ser Radikalisierungsprozess kam unter anderem bereits in der Tatsache zum Aus-
druck, dass die Wehrmacht in der Vorbereitungsphase des Krieges ideologisches 
Gedankengut des Nationalsozialismus übernahm und in grundsätzliche Befehle 
umsetzte.“18

Ähnliche Befehle wurden auch nach dem Ausbruch des Krieges erlassen. So 
führte der Oberbefehlshaber der 6. Armee, Generalfeldmarschall von Reichenau, 
am 10. Oktober 1941 aus: „Der Soldat ist im Ostraum nicht nur ein Kämpfer 
nach den Regeln der Kriegskunst, sondern auch ein Träger einer unerbittlichen 
völkischen Idee und Rächer für alle Bestialitäten, die Deutschen und artverwand-
tem Volkstum zugefügt wurden. Deshalb muss der Soldat für die Notwendigkeit 
der harten aber gerechten Sühne am jüdischen Untermenschentum volles Ver-
ständnis haben.“19

17	Adolf Hitler. Monologe, S. 90; Diese „programmatischen“ Äußerungen des „Führers“ prägten 
auch im Wesentlichen den Charakter des Russlandfeldzuges. Siehe dazu u. a. Christian Ger-
lach,: Kalkulierte Morde. Die deutsche Wirtschafts- und Vernichtungspolitik in Weißrussland 
1941–1944. Hamburg 1999; Klaus Jochen Arnold: Die Wehrmacht und die Besatzungspolitik in 
den besetzten Gebieten der Sowjetunion. Kriegführung und Radikalisierung im „Unterneh-
men Barbarossa“. Berlin 2004; Johannes Hürter: Hitlers Heerführer. Die deutschen Oberbe-
fehlshaber im Krieg gegen die Sowjetunion 1941/42. München 2007; Dieter Pohl: Verfolgung 
und Massenmord in der NS-Zeit 1933–1945. Darmstadt 2003; Boog u. a., Der Angriff; Christi-
an Streit: Keine Kameraden. Die Wehrmacht und die sowjetischen Kriegsgefangenen 1941–
1945. Stuttgart 1978; Helmut Krausnick/Hans-Heinrich Wilhelm: Die Truppe des Weltanschau-
ungskriegs. Die Einsatzgruppen der Sicherheitspolizei und des SD 1938–1942, Stuttgart 1981. 

18	Peter Longerich: Politik der Vernichtung. Eine Gesamtdarstellung der nationalsozialistischen 
Judenverfolgung. München-Zürich 1998, S. 297.

19	Boog u.a, Der Angriff, S. 1246; der Oberbefehlshaber der 17. Armee Generaloberst Hoth hielt 
in seinem Befehl vom 17. 11. 1941 die Ausrottung der „jüdischen Menschenklasse“, die er als 
die „geistige Stütze des Bolschewismus“ bezeichnete, für ein „Gebot der Selbsterhaltung“ 
(ebenda, S. 1249 ; siehe dazu auch Omer Bartov: Von unten betrachtet. Überleben, Zusam-
menhalt und Brutalität an der Ostfront, in: Wegner, Zwei Wege, S. 326–344, hier S. 335.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    353

Johannes Hürter hebt hervor, dass Hitler den „Reichenau-Befehl“ ausdrücklich 
lobte und „ihn über das OKH gewissermaßen als ‚Musterbefehl‘ an die höchste 
Truppenführung des Ostheeres schicken ließ, mit der Bitte – soweit nicht bereits 
geschehen – im gleichen Sinne entsprechende Anordnungen zu erlassen“.20

Als sich die Brutalität des deutschen Besatzungsregimes in voller Deutlichkeit 
zeigte, nahm die defätistische Stimmung in der sowjetischen Bevölkerung eindeu-
tig ab. Immer weniger Soldaten der Roten Armee sahen es als Ausweg an, in deut-
sche Kriegsgefangenschaft zu geraten. Es blieb ihnen nicht verborgen, was sie dort 
erwartete.21 Und dieser Umschwung im gesellschaftlichen Bewusstsein trug nicht 
unwesentlich zum späteren Sieg der UdSSR über das Dritte Reich bei.

***

Die weiteren Faktoren, die zum Scheitern der Hitlerschen Blitzkriegsstrategie in 
Russland führten, waren der russische Patriotismus und die sogenannte „spontane 
Entstalinisierung“ zu Beginn des deutsch-sowjetischen Krieges.

Der polnische Dichter Aleksander Wat, der sich während des Kriegs in der 
Sowjetunion befand, führte den Sieg der UdSSR über das Dritte Reich nicht 
zuletzt auf den imperialen Stolz zurück, der beinahe zur zweiten Natur der Rus-
sen geworden sei. Eine vergleichbare Haltung kann Wat nur bei den Engländern 
entdecken. Wat selbst war noch 1942 – bereits nach der Schlacht von Moskau – 
davon überzeugt, dass Russland den Krieg verlieren würde. Seine russischen 
Gesprächspartner seien indes in der Regel davon überzeugt gewesen, dass das 
Imperium diese Gefahr überstehen werde, und diese ihre Zuversicht, die Selbst-
verständlichkeit, mit der sie an den Sieg glaubten, begann allmählich auch Wat 
zu beeinflussen.22

Bezeichnenderweise waren nach dem Hitlerschen Überfall auf die Sowjetunion 
auch viele russische Emigranten von patriotischen Emotionen erfasst. Ungeach-
tet ihrer Ablehnung der Stalinschen Tyrannei solidarisierten sie sich vorbehaltlos 
mit ihrer notleidenden Heimat. Sergej Bulgakov, Rektor des Theologischen Insti-
tuts in Paris – der wohl bedeutendsten Lehranstalt der Russisch-Orthodoxen 
Kirche im Ausland – setzte sich zur Zeit des deutschen Vormarsches in Richtung 
Moskau mit der nationalsozialistischen Rassenlehre auseinander. Er schrieb: „Der 
wahnhafte Zustand der [Deutschen], der die Folge der nationalen Erniedrigung 
war, verwandelt sich vor unseren Augen in ihr wahnhaftes Streben nach der Welt-
herrschaft“.

Bulgakov hielt es allerdings für ausgeschlossen, dass dieser hegemoniale Plan 
gelingen konnte. „Die Idee der Weltherrschaft der ‚nordischen Rasse‘ stellt kein 
politisches Programm, sondern eine Wahnvorstellung dar. Ihre konsequente Um-

20	Hürter, Hitlers Heerführer, S. 584; siehe dazu auch Arnold, Die Wehrmacht, S. 232.
21	Siehe dazu u. a. Merridale, Iwans Krieg, S. 161 f., 167.
22	Aleksander Wat: Mój wiek. Pamiętnik mówiony, Warschau 1998, Band 1–2, hier Band 2, 

S. 308, 310, 319. 



354    Leonid Luks

setzung führt unausweichlich zu einer Katastrophe, die schneller eintreten kann, 
als dies heute scheint“, schrieb Bulgakov am 21. September 1941, als die Wehr-
macht nicht allzu weit vor den Toren Moskaus stand.23

Die Tatsache, dass das NS-Regime seinen Feldzug gegen Russland zu einem 
Befreiungskrieg, zu einem „Kreuzzug“ stilisierte, hielt Bulgakov für eine unge-
heure Blasphemie. Im Gegensatz zu manchen russischen Emigrantengruppie-
rungen war sich Bulgakov darüber im Klaren, dass Hitler in seinem Kampf um 
die Weltherrschaft nicht nur den Bolschewismus, sondern auch Russland zerstö-
ren wollte, das ihm im Wege stand: „Es ist aber ein Ding der Unmöglichkeit, dass 
es dem deutschen Imperialismus gelingen kann, Russland von der Landkarte zu 
streichen“, hebt Bulgakov hervor: „Das ist ein historisches Axiom. … Der Sieg 
einer antichristlichen Apostasie, die sich unter der Maske der Kreuzritter ver-
steckt, die aber von der geistigen Krankheit des Rassismus befallen ist, stellt ein 
Ding der Unmöglichkeit dar. Aufgrund seines Rassismus ist Deutschland trotz 
seiner vorübergehender Erfolge zum Scheitern verurteilt.“24. Und dieses Schei-
tern, fügt Bulgakov im Dezember 1941 hinzu, werde eine Erlösung für Deutsch-
land bringen: „Die Geschichte des Deutschtums ist noch nicht zu Ende, es hat 
Zukunft. Diese Zukunft hängt allerdings davon ab, ob es Deutschland gelingen 
wird, sich selbst zu bezwingen und sich auf dem Weg der geistigen Erneuerung 
vom Rassismus zu befreien“.25

Nikolaj Berdjaev, der sich während des Krieges, ähnlich wie Bulgakov in Frank-
reich befand, brach demonstrativ Kontakte mit den Kollaborateuren in den Rei-
hen des russischen Exils ab, die, vor allem nach dem Überfall Hitlers auf die Sow-
jetunion, auf die nationalsozialistische Karte setzten. Zugleich solidarisierte sich 
Berdjaev vorbehaltlos mit seinem Heimatland. In seine Autobiographie schrieb 
er: „Ich glaubte immer an die Unbesiegbarkeit Russlands. Aber die Gefahr, der 
Russland ausgesetzt worden war, stellte für mich eine ungeheure Qual dar […]. 
Ich teilte die Menschen in diejenigen ein, die einen Sieg Russlands und diejeni-
gen, die einen Sieg Hitlers herbeiwünschten. Mit der letzteren Kategorie wollte 
ich nichts zu tun haben, sie waren für mich Verräter“.26

Mit dem feinen Gespür eines Überlebenskünstlers appellierte Stalin nun an 
den russischen Patriotismus, an eine Kraft also, die bereits vielen Moskauer Herr-
schern geholfen hatte, tödliche Gefahren zu überstehen. Elf Tage nach dem deut-
schen Überfall – am 3. Juli 1941 – wandte sich Stalin zum ersten Mal an das Volk, 
an die von ihm unterjochte und terrorisierte Gesellschaft mit folgender Anrede:

„Brüder und Schwestern! […] An Euch wende ich mich, meine Freunde! […] 
Mit dem uns aufgezwungenen Krieg hat unser Land den Kampf auf Leben und 
Tod gegen seinen schlimmsten und heimtückischsten Feind, den deutschen Fa-
schismus aufgenommen. … Wir müssen alle Werktätigen zum Kampf mobilisie-

23	Sergej Bulgakov: Christianstvo i evrejskij vopros, Paris 1991, S. 60.
24	Ebenda, S. 87.
25	Ebenda, S. 86 ff.
26	Nikolaj Berdjaev: Samopoznanie (Opyt filosofskoj avtobiografii), Paris 1949, S. 357.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    355

ren, um in unserem vaterländischen Krieg gegen den deutschen Faschismus unse-
re Freiheit, unsere Ehre, unsere Heimat unter Einsatz unseres Lebens zu verteidi
gen“.27

***

Um vom Dritten Reich nicht hinweggefegt zu werden, musste die stalinistische 
Führung, die sich bis dahin auf die Terrorisierung der eigenen Bevölkerung kon-
zentriert hatte, das bestehende Unterdrückungssystem modifizieren, es etwas fle-
xibler machen. Der Krieg war paradoxerweise mit einer gewissen Lockerung des 
Regimes verbunden. Es kam zu einer Art Kompromiss zwischen der bis dahin 
drangsalierten Gesellschaft und den Machthabern. Viele Offiziere, Ingenieure und 
Wissenschaftler, die während der Säuberungen verhaftet worden waren, wurden 
nun aus den Gefängnissen und Straflagern entlassen und erhielten nicht selten 
erneut führende Positionen in der Armee oder Industrie.28

Einige bis dahin offiziell abgelehnte Schriftsteller und Dichter durften wieder 
publizieren, die Zensur wurde gelockert. Die in den 20er und 30er Jahren brutal 
verfolgte Russisch-Orthodoxe Kirche erhielt nun neue Betätigungsmöglichkei-
ten.

Der Moskauer Historiker Michail Gefter spricht im Zusammenhang mit den 
damaligen Entwicklungen sogar von einer „spontanen Entstalinisierung“, die sich 
1941 ereignet habe. Er weist darauf hin, dass die vom Regime unterdrückte Be-
völkerung den Augenblick seiner Schwäche nutzte, um mehr Eigenständigkeit zu 
erkämpfen. Zum Wesen des Stalinismus habe gehört, die Menschen jeder Eigen-
ständigkeit und ihrer elementarsten Rechte zu berauben. Der 1941 begonnene 
Überlebenskampf habe diesen Menschen die Möglichkeit gegeben, wenn auch 
nur für kurze Zeit, über ihr Schicksal selbständig zu entscheiden.29

Besonders anschaulich spiegelt sich die damalige Atmosphäre der „spontanen 
Entstalinisierung“, im Vasilij Grossmans Roman „Leben und Schicksal“ wider, der 
zu den bedeutendsten Werken des 20. Jahrhunderts zählt und in dessen Mittel-
punkt die Schlacht von Stalingrad steht. Viele Helden des Romans prangern den 
Terror der 1930er Jahre, die Kollektivierung der Landwirtschaft und die propa-
gandistische Lüge des Stalin-Regimes an und träumen von einer Auflösung der 
Kolchosen und von Pressefreiheit. Einer von ihnen sagt:

„Könnt ihr euch vorstellen, was das ist, die Pressefreiheit? Da öffnet ihr an einem 
friedlichen Nachkriegsmorgen die Zeitung und findet darin – statt eines jubeln-
den Leitartikels, statt der Briefe der Werktätigen an den großen Stalin […] –, 
wisst ihr, was ihr statt dessen in der Zeitung findet? Information! Könnt ihr euch 
eine solche Zeitung vorstellen? Eine Zeitung, die Information liefert!“30

27	Rešin, 1941 god, Band 2, S. 452.
28	Kulešov, Naše otečestvo, Band 2, S. 418 f.
29	Gefter, Iz tech i ėtich let, S. 418.
30	Vasilij Grossman: Leben und Schicksal. München-Hamburg 1984, S. 289.



356    Leonid Luks

„Oh, die wunderbare, klare Kraft eines offenen Gesprächs, die Kraft der Wahr
heit!“31, kommentiert Grossman Gespräche dieser Art, die damals nicht nur in 
der fiktiven Welt des Romans, sondern auch in der sowjetischen Wirklichkeit 
stattfanden. So beschreibt der bereits erwähnte Aleksander Wat die Atmosphäre 
dieser Jahre. Kaum jemand habe damals damit gerechnet, dass die Rückkehr zu 
der gespenstischen stalinistischen Wirklichkeit der Vorkriegszeit möglich sei: „Alle 
glaubten, wenn diese Woge der Millionen Helden und Märtyrer von der Front 
zurückkäme, dann könnte kein Stalin mehr etwas ausrichten, dann würde Russ-
land sich ändern, und zwar von Grund auf.“32

Diese Beobachtungen Wats werden durch zahlreiche russische Zeugnisse von da-
mals bestätigt. Kühne Zukunftsvisionen entwarfen in den Kriegsjahren sogar derart 
treue Diener Stalins wie der populäre Schriftsteller Aleksej Tolstoj. Am 22. Juli 1943 
schrieb er in sein Notizbuch: „Das Volk wird nach dem Krieg vor nichts mehr Angst 
haben. Es wird neue Forderungen stellen und Eigeninitiative entwickeln. […] Die 
chinesische Mauer zwischen Russland [und der Außenwelt] wird fallen“.33

Die von der Front zurückkehrenden Soldaten, die allerhand gesehen haben, 
würden nun ganz neue Maßstäbe im Lande setzen, meinte der Dichter Aseev im 
Oktober 1944.34

Das Zwangskorsett der stalinistischen Ideologie lockerte sich nach Kriegsbeginn 
ebenfalls auf. Als Wat im Kreise prominenter sowjetischer Schriftsteller danach 
fragte, was sie vom Sozrealismus hielten, also von einem Kanon, den die stalinisti-
schen Funktionäre seit 1934 als verpflichtend für alle Künstler ansahen und jede 
Abweichung von ihm nicht selten mit dem Tode bestraften, erhielt Wat folgende 
Antwort: „Na wissen Sie, darüber redet man auf Versammlungen, man schreibt 
über den Sozrealismus, aber in anständiger Gesellschaft spricht man nicht da
von“.35 Diese Antwort versah Wat mit folgendem Kommentar: „Das stimmte tat-
sächlich. Es gab keine Slogans, keine Losungen, keinen Kommunismus“.36

Die Gesellschaft, der die Stalin-Riege in den 1930er Jahren praktisch das Rück-
grat gebrochen hatte, hatte nun, in der Stunde der Bedrohung nicht nur für das 
stalinistische Regime, sondern auch für den russischen Staat als solchen, zumin-
dest ein Stückchen ihrer Würde wieder erlangt: „Welch stürmische Freiheit, at-
men wir nun ein,“, schrieb die Dichterin Ol’ga Berggol’c im Winter 1942 im bela-
gerten und durch den Hunger furchtbar dezimierten Leningrad.37

31	Ebenda, S. 301.
32	Aleksander Wat: Jenseits von Wahrheit und Lüge. Frankfurt am Main 2000, S. 586, 591. Vgl. 

dazu auch Semen Lipkin: Žizn’ i sud’ba Vasilija Grossmana, Moskau 1990 , S. 48–51; John Gar-
rard/Carol Garrard: The Bones of Berdichev. The Life and Fate of Vasily Grossman, New York 
1996, S. 159–166.

33	Zit. nach Jurij Okljanskij: Roman s tiranom. Moskau 1994, S. 69.
34	Denis Babičenko: Pisateli i cenzory. Sovetskaja literatura 1940-ch godov pod političeskim kon-

tolem CK. Moskau 1994, S. 98.
35	Wat, Jenseits von Wahrheit und Lüge, S. 586.
36	Ebenda.
37	Zit. nach Lazar’ Lazarev: Duch svobody, in: Vasilij Grossman: Žizn’ i sud’ba. Moskau 1990, 

S. 668.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    357

Das stalinistische Regime hatte keine andere Wahl als die halbherzige Duldung 
der partiellen Emanzipation seiner Untertanen, die nun als Verteidiger ihrer be-
drohten Heimat zu einem neuen Selbstbewusstsein gelangten. Zu diesem Selbst-
bewusstsein trug zusätzlich die Tatsache bei, dass sie vor den Toren Moskaus, Le-
ningrads und Stalingrads nicht nur ihr eigenes Land, sondern die gesamte von 
der nationalsozialistischen Barbarei bedrohte Welt verteidigten. Dazu sagte Win-
ston Churchill am Tag des deutschen Überfalls auf die Sowjetunion: „Der Kampf 
jedes Russen […] ist der Kampf aller freien Menschen und aller freien Völker in 
allen Teilen der Welt“.38

Vor den Toren von Moskau und Stalingrad kam es zu einer Konfrontation zwi-
schen dem moralischen Überlegenheitsgefühl der Verteidiger und dem Gefühl 
der rassischen Überlegenheit der Angreifer, das die nationalsozialistischen Propa-
gandisten und manche deutsche Militärführer den Soldaten der Wehrmacht zu 
vermitteln suchten.

Die Nationalsozialisten verachteten Schwäche und versuchten, jedes Mitgefühl 
für die Schwachen, für die aus ihrer Sicht rassisch Unvollkommenen, auszurotten. 
Die Beseitigung des sogenannten „lebensunwerten Lebens“ hielten sie für ihre 
eigentliche Mission. Gerade als die Schlachten um Moskau und Stalingrad tobten, 
entwickelte ihre Vernichtungsmaschinerie eine beispiellose Effizienz. Indes zeig-
ten diese beiden Schlachten, dass das Gefühl der rassischen Überlegenheit dem 
Gefühl der moralischen Überlegenheit nicht standhalten konnte.

In diesem Zusammenhang möchte ich kurz auf einen anderen Stalingrad-Ro-
man eingehen, den der russische Schriftsteller Viktor Nekrasov 1946 verfasste und 
der den Titel „In den Schützengräben von Stalingrad“ trug. „Wie konnte es dazu 
kommen?“, fragt ein Soldat den Ich-Erzähler des Romans, einen Offizier der Ro-
ten Armee. Damit meint der Fragende den russischen Sieg in Stalingrad: „Kannst 
du dich daran erinnern, wie [die Deutschen] uns noch im September [1942] zu-
rückdrängten? Letztendlich haben sie es aber doch nicht geschafft, uns in die Vol-
ga hineinzustoßen. Warum?“39

Die Frage konsterniert den Ich-Erzähler, er verlässt den Raum, denkt nach und 
dann erinnert er sich plötzlich an die Gesichter all derjenigen Soldaten, auch der 
Gefallenen, die an dieser Schlacht teilgenommen hatte, und auch an das Gesicht 
des Fragenden. Nun wird ihm klar, wie die Antwort lauten soll; sie steckt in den 
Gesichtern dieser Soldaten, die bereit waren, ihr Land zu verteidigen: „Kann man 
die Würdigung all derjenigen, denen man den so teuer erkauften Sieg in Stalin-
grad und im Krieg insgesamt verdankt, klarer und genauer äußern?“, kommen-
tiert der Literaturwissenschaftler Lazar’ Lazarev diese Stelle im Roman Nekra-
sovs.40

Der sowjetische Schriftsteller Konstantin Simonov bezeichnete viele Jahrzehnte 
später – zur Zeit der sogenannten Brežnevschen „Stagnation“ – den Krieg als den 

38	Winston Churchill: Der Zweite Weltkrieg. Bern 1951, Band 3, 1, S. 443 f.
39	Viktor Nekrasov: V okopach Stalingrada. Moskau 2005, S. 234.
40	Lazar’ Lazarev: Plochaja im dostalas’ dolja, in: Nekrasov, V okopach, S. 10.



358    Leonid Luks

einzigen lichten Fleck in der sowjetischen Geschichte der letzten Jahrzehnte.41 
Wie grauenhaft muss die sowjetische Wirklichkeit vor dem 22. Juni 1941 gewesen 
sein, wenn einer der brutalsten Kriege in der Geschichte der Menschheit als ein 
lichter Fleck, als eine Art innere Befreiung empfunden wurde!

Man darf auf der anderen Seite nicht vergessen, dass auch nach dem Ausbruch 
des Krieges Millionen von Menschen sich weiterhin im „Archipel Gulag“ befan-
den. Ganze Völker wurden ins Innere der Sowjetunion deportiert, weil man sie 
der Kollaboration mit dem Feind bezichtigte, wobei Tausende von Menschen von 
den Terrororganen ermordet wurden. Mit äußerster Härte wurden auch die eige-
nen Soldaten von der Kremlführung behandelt. Dies betraf vor allem die sowjeti-
schen Kriegsgefangenen, die als Landesverräter betrachtet wurden. Die sowjeti-
schen Industriearbeiter, vor allem in den rüstungsrelevanten Sektoren, wurden 
ihrerseits einer außerordentlich scharfen Arbeitsdisziplin unterworfen. Mit dem 
Dekret vom 26. Dezember 1941 wurden die Arbeiter in der Rüstungsindustrie 
zwangsmobilisiert und wie Soldaten behandelt. Das eigenmächtige Verlassen der 
Betriebe galt als Fahnenflucht.

Die überwältigende Mehrheit der Bevölkerung in den unbesetzt gebliebenen 
Teilen der Sowjetunion fand sich aber mit der Verschärfung der Arbeitsdisziplin 
und mit den zusätzlichen Bürden, die das Regime ihr nach dem Ausbruch des 
Krieges auferlegte, in der Regel ab. Angesichts der tödlichen Gefahr, die das russi-
sche Staatswesen als solches bedrohte, sah man die Notwendigkeit dieser ver-
schärften Maßnahmen im Wesentlichen ein. Sie waren durch reale und nicht durch 
imaginäre Gefahren wie in den 30er Jahren verursacht. Das stalinistische System 
wiederum – diese Verkörperung des Absurden – musste gewisse Konzessionen an 
die Realität machen, und schon das allein machte es in den Augen der Bevölke-
rung etwas erträglicher.

Dieser Kompromiss zwischen Regime und Bevölkerung wurde zur wichtigsten 
Ursache dafür, dass der „erste“ deutsch-sowjetische Krieg im Dezember 1941 zu 
Ende ging.

Bereits Ende Juli 1941 begriff man im deutschen Generalstab, dass das „Unter-
nehmen Barbarossa“, das als Blitzkrieg konzipiert worden war, gescheitert war: 
„Mit einem Zusammenbruch des russischen Systems ist vorläufig nicht zu rech-
nen“, schrieb Halder am 27. Juli 1941.42 Der russische Koloss sei von den Deut-
schen unterschätzt worden, fügte er am 11. August 1941 hinzu.43

Am 5. Dezember 1941 wurde der deutsche Vormarsch kurz vor Moskau ge-
stoppt und zurückgeschlagen. Der „zweite“ deutsch-sowjetische Krieg hatte nun 
begonnen, der im Mai 1945 im zertrümmerten Berlin sein Ende fand. Nach der 
verlorenen Luftschlacht über England erlitt Hitler im Dezember 1941 die zweite 

41	Pravda, 20. Juni 1991, S. 3.
42	Felix Römer: Der Kommissarbefehl. Wehrmacht und NS-Verbrechen an der Ostfront 1941/42. 

Paderborn u. a. 2008, S. 204.
43	Ebenda, S. 205; siehe dazu auch Hartmann, Wehrmacht im Ostkrieg, S. 285; Wolfram Wette: 

Das Russlandbild in der NS-Propaganda. Ein Problemaufriss, in: Hans-Erich Volkmann, Hrsg.: 
Das Russlandbild im Dritten Reich. Köln u. a. 1994, S. 55–78, hier S. 60.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    359

große Niederlage in seiner Karriere seit 1930. Denn seit dem Triumph bei den 
Reichstagswahlen vom September 1930 hatte er im Grunde nur noch Siege ge-
kannt. Er hatte es in der Regel mit demoralisierten, innerlich unschlüssigen Geg-
nern zu tun gehabt, die scharenweise vor ihm kapitulierten – bis er auf zwei Kräf-
te traf, die nicht zur Selbstaufgabe bereit waren: die Freiheitsliebe der angelsächsi-
schen Nationen und den russischen Patriotismus. An diesen beiden Kräften 
sollten Hitler und sein Regime auch zerbrechen.

***

Der Sieg über das Dritte Reich schien der Stalinschen Tyrannei eine zusätzliche 
Legitimierung zu verschaffen. Sogar viele Emigranten mäßigten jetzt, zumindest 
vorübergehend, aus Dankbarkeit für die Bezwingung des Dritten Reiches durch 
die Rote Armee ihre Kritik an der Stalinschen Diktatur.

Besonders kurios war hier die Haltung des kompromisslosen Verfechters der 
geistigen und politischen Freiheit – Nikolaj Berdjaevs. Als die Kreml-Herrscher 
am 14. Juni 1946 die in Frankreich lebenden russischen Emigranten amnestierten 
(sic!) und ihnen die Möglichkeit anboten, als Sowjetbürger nach Russland zu-
rückzukehren, begrüßte Berdjaev diesen Erlass des Obersten Sowjets: „Er sprach 
sich dafür aus, das Angebot des Erwerbs der sowjetischen Staatsbürgerschaft – 
von einigen ‚ehrenhaften Ausnahmen‘ abgesehen – anzunehmen“44, und bezeich-
nete die Annahme des sowjetischen Passes sogar als „patriotische Pflicht“. 45

Es fand nun eine tiefe Spaltung in den russischen Emigrantenkreisen statt, die 
sogar die Hierarchen der Russisch-Orthodoxen Kirche in Frankreich erfasste. So 
feierte der Pariser Metropolit Evlogij den Stalinschen Amnestieakt vom Juni 1946 
als „großes historisches Ereignis“ und rief zur Aussöhnung des Pariser Exarchats 
mit dem Moskauer Patriarchat auf. Die Bischofssynode des Pariser Exarchats 
lehnte indes diese Initiative des inzwischen verstorbenen Metropoliten am 16. Ok-
tober 1946 ab.46

Von den in Frankreich ansässigen russischen Emigranten entschlossen sich 
etwa 5% zu der von Berdjaev empfohlenen Annahme des sowjetischen Passes. 
Etwa die Hälfte der neuen Sowjetbürger kehrte nach Russland zurück.47 Wenn 
man bedenkt, welch verheerende Folgen diese Entscheidung für viele Rückkehrer 
hatte, die nun den sowjetischen Sicherheitsorganen auf Gnade oder Ungnade 
ausgeliefert waren, muss die Propagierung der Annahme der sowjetischen Staats-
bürgerschaft, an der sich auch Berdjaev beteiligte, als ein besonders verantwor-
tungsloser Akt bezeichnet werden. Für sich selbst lehnte Berdjaev allerdings eine 

44	Stefan G.Reichelt: Nikolaj A. Berdjaev in Deutschland 1920–1950: eine rezeptionshistorische 
Studie. Leipzig 1999 , S. 191.

45	René Guerra/Arkadij Vaksberg: Sem’ dnej v marte. Besedy ob ėmigracii. Moskau 2010, S. 2010, 
S. 280.

46	Boris Bobrinskij, Hrsg.: Prepodobnyj Sergij v Pariže, Paris 2010, S. 63; Reichelt, Berdjaev, S. 190; 
Guerra/Vaksberg, Sem’ dnej, S. 280. 

47	Guerra/Vaksberg, Sem’ dnej, S. 284.



360    Leonid Luks

Rückkehr nach Russland kategorisch ab. Er begründete seine Entscheidung durch 
die fehlende Meinungsfreiheit in Russland, dies vor allem im Bereich der Philo
sophie: „Was könnte ich jetzt in Russland tun?“, fragt er in seinen autobiogra
phischen Notizen: „Für einen Philosophen ist eine Rückkehr nach Russland 
sinnlos“.48 Im Gespräch mit einem sowjetischen Botschaftsangehörigen in Paris 
nannte Berdjaev als Bedingung für seine Rückkehr nach Russland den freien Ver-
kauf und den freien Zugang der sowjetischen Leser zu allen Büchern, die er im 
Exil geschrieben habe.49

Berdjaevs vorübergehender Flirt mit dem sowjetischen Regime rief bei vielen 
russischen Exildenkern Enttäuschung und Empörung hervor. Unter dem Ein-
druck des Sieges der Sowjetunion über das Dritte Reich habe Berdjaev Ähnlich-
keiten zwischen den beiden totalitären Regimen immer weniger beachtet, schrieb 
Georgij Fedotov 1948 in seinem Nachruf auf Berdjaev: „Es entstand bei ihm ein 
völlig unbegründeter Glaube an die baldigen großen Veränderungen in der bol-
schewistischen Partei. […] Dieser unbeugsame Geist, der keiner Autorität, weder 
menschlicher noch göttlicher Art gehorchen wollte, beugte sein stolzes Haupt ge-
genüber der Geschichte, und zwar in einer ihrer schrecklichsten und abscheu-
lichsten [Formen]: gegenüber der kommunistischen Revolution“.50 Ein anderer 
russischer Exildenker, Sergej Levickij, fügte hinzu: „Er wurde […], wenn auch nur 
zeitweilig und mit allen Vorbehalten, zum Bundesgenossen der furchtbarsten Form 
des Totalitarismus, dessen unerschrockener Entlarver, er einst gewesen ist“.51

Die Hoffnung auf einen Neuanfang in Russland nach der Bezwingung des 
Dritten Reiches hatten indes nicht nur Berdjaev und andere russische Emigran-
ten, sondern auch große Teile der sowjetischen Gesellschaft.

Auf dem Lande waren Gerüchte über die baldige Liquidierung von Kolchosen 
verbreitet: Viele erwarteten „dass die Kolchosen nach dem Krieg abgeschafft 
würden“ – solche Aussagen wurden von den Sicherheits- und Parteiorganen 
unmittelbar nach dem Krieg vielfach registriert.52

Diese Hoffnungen auf die Lockerung des Stalinschen Terrorsystems verunsi-
cherten seinen Urheber außerordentlich. Der aus der Sowjetunion emigrierte 
Historiker Abdurachman Avtorchanov schreibt: Stalin habe verstanden, dass das 
Volk nach all den Opfern, die es gebracht hatte, danach streben werde, menschli-
cher zu leben. Deshalb habe er vor den eignen Soldaten nicht weniger Angst ge-
habt als vor den Soldaten Hitlers.53

Eine erneute Disziplinierung der auf ihren Sieg so stolzen Nation, ihre erneute 
Verwandlung in ein bloßes Räderwerk des totalitären Mechanismus betrachtete 
die stalinistische Clique nun als ihr wichtigstes Ziel. Bereits einige Monate nach 

48	Berdjaev, Samopoznanie, S. 364.
49	Reichelt, Berdjaev, S. 191.
50	Georgij Fedotov: Novyj Grad. New York 1952, S. 314, 317.
51	Zit. nach Reichelt, Berdjaev, S. 207.
52	Elena Zubkova: Obščestvo i reformy 1945–1964. Moskau 1993.
53	Abdurachman Avtorchanov: Zagadka smerti Stalina (zagovor Berija). Frankfurt am Main 1976, 

S. 16 f.



Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges    361

der Schlacht von Moskau begann das zunächst verunsicherte Regime, das verlore-
ne innenpolitische Terrain wiederzugewinnen. Aleksander Wat schreibt dazu: 
„Der Bruch im Rückgrat des Regimes war inzwischen verheilt. Es herrschte abso-
lute Ordnung. Alle Akten waren an Ort und Stelle. […] Ohne Erlaubnis des 
NKVD durfte man gar nicht reisen“.54

Paradoxerweise verband die Stalin-Führung die Straffung der staatlichen Kon-
trollmechanismen über die eigene Bevölkerung mit einer ans Groteske grenzen-
den Verklärung des Russentums. Diese Entwicklung bahnte sich bereits in den 
Tagen von Stalingrad an, und erneut wird man sich der Ambivalenz, der Parado-
xie dieses Wendepunktes des Krieges bewusst: „Der sowjetische Staat“, so Gross-
man, „machte sich das Erwachen des Nationalbewusstseins für Aufgaben zunutze, 
die sich ihm nach dem Krieg stellten: für seinen Kampf um die Idee der nationa-
len Souveränität als Bestätigung des Sowjetischen, des Russischen in allen Berei-
chen des Lebens. […] Das Resultat der Entwicklung war, dass der Volkskrieg, der 
jetzt seinen Höhepunkt erreicht hatte, während dieser Stalingrader Periode Stalin 
die Möglichkeit gab, die Ideologie des Staatsnationalismus offen zu deklarieren.“55

Damit erschöpft sich aber die Bedeutung von Stalingrad keineswegs. Die Siege-
seuphorie, die vor allem nach Stalingrad ausbrach, erleichterte zwar den Macht-
habern eine erneute Disziplinierung der Gesellschaft. Allerdings blieb die Sehn-
sucht nach einem würdevollen Leben, nach einem „Leben wie im Märchen“, im-
mer noch bestehen. Grossman schreibt: „Der Stalingrader Triumph bestimmte den 
Ausgang des Krieges, aber der stumme Streit zwischen dem siegreichen Volk und 
dem siegreichen Staat setzte sich fort. Von diesem Streit hing das Schicksal des 
Menschen, seine Freiheit ab.“ 56

Die Übergänge zwischen Regime und Volk waren fließend. Die Stalinsche Des-
potie wäre ohne die partielle oder gänzliche Identifizierung beträchtlicher Teile 
der Gesellschaft mit ihr nicht lebensfähig gewesen. Den vom Regime verbreiteten 
russozentrischen Wahn nahmen nicht wenige für bare Münze, sie glaubten also 
aufrichtig, dass die größten Entdeckungen und Erfindungen in der neuesten Ge-
schichte der Menschheit von Russen gemacht worden waren, dass „Russland die 
Heimat der Elefanten“ sei. So parodierten kritisch denkende russische Intellektu-
elle die chauvinistische Kampagne des Regimes.

Trotz alledem bestand sie doch, diese Trennlinie zwischen Regime und Volk, 
dem die herrschende Clique bis zuletzt misstraute. Sie unternahm außerordentli-
che Anstrengungen, um es lückenlos zu kontrollieren. Dieser nach innen gerichtete 
Kontrollzwang der stalinistischen Tyrannei band einen beträchtlichen Teil ihrer 
Kräfte und hinderte sie daran, so uferlos nach außen zu expandieren, wie dies bei 
der nationalsozialistischen Diktatur der Fall gewesen war.

Die „spontane Entstalinisierung“ der Kriegszeit verhallte übrigens nicht ohne 
Resonanz. Denn unmittelbar nach dem Tode Stalins knüpfte der reformorientierte 

54	Wat, Jenseits von Wahrheit und Lüge, S. 625,
55	Grossman, Leben und Schicksal, S. 694 f.
56	Ebenda, S. 686.



362    Leonid Luks

Teil der Parteiführung an einige ihrer Postulate an. Und so begann in der UdSSR 
eine immer schärfer werdende Auseinandersetzung mit dem stalinistischen Ter-
rorregime, die trotz mancher Rückschläge und Restaurationsversuche der Macht-
haber bis zur Auflösung der Sowjetunion dauern sollte. Die Entmachtung der 
KPdSU im August 1991 war nicht zuletzt die Folge dieser russischen Variante der 
Vergangenheitsbewältigung.



Elke Scherstjanoi

Erinnerungen sowjetischer Besatzungs­
soldaten an den ostdeutschen Nachkriegs­
alltag 1945–1949

In Russland haben neue Themen das öffentliche Gedächtnis an den Krieg erfasst. 
Themen wie die Schicksale von Ostarbeitern, Kriegsgefangenen und Angehörigen 
von Strafeinheiten erschüttern die traditionell-patriotische Rückschau, deren iden-
titätsstiftender Kern nach wie vor der Gedanke an die Opfer und den Sieg im Gro-
ßen Vaterländischen Krieg gegen Deutschland ist. Doch obgleich Korrekturen am 
lange dominierenden Geschichtsbild zweifellos nötig sind und es weithin aner-
kannte Beweggründe gibt, zum Beispiel einzelne Entscheidungen sowjetischer 
Militärs kritisch zu bewerten, die Haltung des sowjetischen Staates zur Masse an 
„lebendigem Kriegsgerät“ zu verurteilen, die Perspektive des individuellen Erleb-
nisses komplexer zu erschließen und letztlich viele Geschichtsbilder zuzulassen – 
ein ganz wesentlicher Unterschied sowjetischer und postsowjetischer Erinnerung 
zur deutschen Erinnerung an den Krieg wird immer bleiben: Rotarmisten, ihre 
Zeitgenossen und ihre Nachkommen dürfen die Kriegsopfer und den Sieg als eine 
weltweit geschätzte und umjubelte Leistung im Gedächtnis bewahren.

In dieses kommunikative Gedächtnis an den Krieg hatte die unmittelbare Nach-
kriegszeit als entbehrungsreiche Rückkehr in einen friedlichen Alltag früh Eingang 
gefunden. Es fällt aber auf, dass der Erinnerungstopos Nachkriegsdeutschland für 
die Sieger bald schon weitgehend ins Dunkel geriet. Während der Siegesrausch im 
öffentlichen Gedächtnis kultiviert wurde, sind Erinnerungen an die folgenden Ge-
schehnisse im Besatzeralltag auf erobertem Gebiet als öffentlich geteilte Erfahrung 
bis heute sehr rar, obgleich diese Erfahrung als eine Massenerfahrung gelten kann.

Bei denen, die keine eigenen Erlebnisse dort hatten, ist das Bild von der sowje-
tischen Besatzungszone Deutschlands (SBZ) 1945 bis 1949 unter allen Topoi des 
kommunikativen Nachkriegsgedächtnisses besonders grob gerastert, politisch 
überzeichnet, klischeehaft. Regelrecht verkümmert scheint die Erinnerung aber 
auch bei den Akteuren von damals. Mögliche Ursachen für die „weißen Flecken“ 
sind verschiedentlich erörtert worden. Die Rolle der staatlichen Zensur betonend, 
erklärten sich Historiker das blasse, defizitäre öffentliche InSpracheSetzen dieser 
Erfahrung vor allem mit politischen Erwägungen der sowjetischen Führung und 
ihrer direkten Einflussnahme auf Medien und Kunst. Es wird argumentiert, es sei 
aus der Sicht der Herrschenden gefährlich gewesen, die Besatzererfahrung wach 
zu halten, denn es wären Erlebnisse mit offenen, kulturvollen, reichen Zivilisatio-
nen gewesen, die die stalinistischen Strukturen in der UdSSR hätten in Frage stel-
len können (These von den „Neodekabristen“).1 Diese These wird – direkt oder 

1	 Die These fand in verschiedenen Einfärbungen Verbreitung in der jüngeren russischen Ge-
schichtsschreibung. Eine extreme Position vertraten Gennadij Bordjugov und Aleksandr Afa-
nas’ev 1990. Siehe dies.: Ukradennaja pobeda. In: Komsomol’skaja Pravda vom 5. Mai 1990, 



364    Elke Scherstjanoi

indirekt – von Forschern unterstützt, die das Kulturerlebnis der Besatzer als zent-
rales Erlebnis „im Westen“ herausstellen.2 Dagegen sahen und sehen andere eher 
die Gefahr, ein ausuferndes Erinnern würde allzu kritischen Sichtweisen Vorschub 
leisten und vor allem die Ereignisse bei Kriegsende – während eines letzten Auf-
flammens von Gewalt, insbesondere gegenüber deutschen Zivilisten – thematisie-
ren; Positives würde ausgeblendet, und diese einseitige Reflexion wäre im Interes-
se eines neuen deutsch-sowjetischen Verhältnisses zu unterbinden gewesen. Diese 
Meinung vertreten noch heute viele Kriegsveteranen in Russland.

Wer die (ost)deutsche Literatur der Nachwendezeit in ihrem Bemühen um eine 
realistische öffentliche Erinnerung an Kriegsende und Nachkriegszeit verfolgt hat, 
wird nicht umhin können einzugestehen, wie schwierig eine ausgewogene Beur-
teilung des sowjetischen Besatzers noch immer ist. Einseitiger, prosowjetischer 
Lobpreisung wurden – selbst in einigen wissenschaftlich ambitionierten Studien – 
nicht bloß eben anders einseitige, sondern gelegentlich auch bedenklich russopho-
be Bilder mit argumentativen Anleihen aus NS-Arsenalen entgegengestellt.3 Wie 
die Publikationen von Silke Satjukow zeigen, ist dem kein noch so theorieschwe-
rer kulturologischer Ansatz gewachsen, wenn er nicht zugleich soziologisch er-
weitert wird und mit entsprechenden Quellen überzeugend umgesetzt werden 
kann.4

Alte Memoiren – neue Forschungsfragen

Für eine gemeinsame deutsch-russische Erinnerung ist diese Unterbelichtung der 
Besatzungszeit im sowjetischen und postsowjetischen Gedächtnis sehr bedauerlich. 
Die unmittelbare Nachkriegszeit war nämlich – auf der anderen, der deutschen 
Seite der Begegnung – für lange Zeit die Phase der intensivsten persönlichen Er-

S. 1–2. Dagegen vgl. E[lke] Šerstjanoj: „Neodekabristy“? K probleme reformatorskogo poten-
ciala v sovetskom poslevoennom obščestve: M.V. Kirčanov (red.): Germanija: istorija i sovre-
mennost’. Sb. st. pamjati prof. V.A. Artemova. Č. 1. Voronež 2006, S. 166–176.

2	 In diesem Zusammenhang wird oft recht leichtfertig der Befund des „Kulturschocks“ kolpor-
tiert. Auch Barbara Stelzl-Marx: Stalins Soldaten in Österreich: Die Innensicht der sowjeti-
schen Besatzung 1945–1955. Wien/München 2012, greift ihn unter Hinweis auf Norman Nai-
mark auf (S. 313), um ihn dann anhand von Zeitzeugenaussagen als „tief gehenden ‚Kultur-
schock‘“ zu bekräftigen (S. 720). 

3	 Erschreckend sind beispielsweise die Sprache und die Argumentierkunst einer 1969 gebore-
nen Historikerin/Soziologin/Philosophin/Medizinerin, die 2008 an der Freien Universität 
Berlin promovierte und heute als wissenschaftliche Mitarbeiterin in einem MdB-Büro tätig 
ist, Berit Olschewski: „Freunde“ im Feindesland. Rote Armee und deutsche Nachkriegsge-
sellschaft im ehemaligen Großherzogtum Mecklenburg-Strelitz 1945–1953. Berlin 2009. 
Ihren Untersuchungsraum kennzeichnet sie so: „Bis in den Dezember 1945 wüteten die So-
wjetrussen dort besonders schwer. […] Zeigen wird sich [in ihrer Darstellung zeigt es sich 
nicht], je mehr Kommunisten und Komsomolzen im Sinne Stalins [was mag das wohl hei-
ßen?] in einer Truppe waren, desto mehr Verbrechen an der deutschen Bevölkerung wurden 
begangen.“ (S. 54)

4	 Silke Satjukow: Besatzer. „Die Russen“ in Deutschland 1945–1994. Göttingen 2008; dies.: Be-
freiung? Die Ostdeutschen und 1945. Leipzig 2009.



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    365

fahrung mit Sowjetbürgern, zumindest für die damals in Mittel- und Ostdeutsch-
land lebenden Deutschen. Die ersten Jahre der Besatzungsherrschaft brachten der 
SBZ eine an Intensität nie wieder erreichte Begegnung mit osteuropäisch-sowjeti-
schen Kulturen, die zugleich eine ganz spezifische Begegnung zwischen ziviler 
und militärischer Lebenswelt war, zwischen Siegern und Besiegten. Zwischen 1945 
und 1949 lebten in der SBZ einige Zigtausend Sowjetbürger regelrecht unter den 
Deutschen und mit den Deutschen.

Die Geschichte der weitgehenden Ausblendung des sowjetischen Besatzererleb-
nisses aus der öffentlichen Rückschau in der UdSSR und im heutigen Russland 
wäre eine eigene Studie wert, die auf Zensurregelungen und politische Maßgaben 
eingehen, ideologische Argumentationen und Selbstbeschränkungen, aber gewiss 
auch einen hinlänglich tradierten alltäglichen Umgang mit Auslandserlebnissen 
in Rechnung stellen müsste. Für eine solche Forschung sind die Voraussetzungen 
nicht gegeben. Hier sei fürs erste bei der Beobachtung angesetzt, dass, wie jüngste 
Zeitzeugenbefragungen belegen, vom eroberten und befreiten Deutschland doch 
einiges in der persönlichen Erinnerung der damaligen Besatzer gespeichert blieb.

Da erstaunt zunächst die Präsenz von Namen kleinerer Städte und Flüsse, die 
genaue Beschreibung fremder Landschaften, Architektur und Infrastruktur. In 
der Regel wird beeindruckender materieller Wohlstand erinnert. Aufrufbar sind 
auf Anhieb fremde Alltagsgegenstände (Arbeitsmittel, Kleidungsstücke), Arbeits-
kommandos, Grußformeln, Namen. Auch Exotisches blieb im Gedächtnis: „Gibt 
es in Deutschland noch dieses Gemüse mit Namen Kohlrabi?“, fragte mich 1979 
ein 1946 bei Halle stationierter Soldat. 33 Jahre nach seiner Rückkehr auf die hei-
matliche Krim war ich die erste Deutsche, die ihm begegnete. Derlei ist aus den 
Erinnerungen von Ostarbeitern bekannt, die in der Regel etwa gleichlang in 
Deutschland lebten – im einzelnen mit unterschiedlich großem Bewegungsfrei-
raum, eben wie die sowjetischen Besatzer später. Wollte man jedoch nach kom-
plexeren Bildern suchen, bedürfte es längerer Gespräche, die Fragen nach der 
eigenen Identität einschlössen: Als was für ein Land blieb Deutschland, als was für 
Menschen blieben die Deutschen in Erinnerung; was unterschied sie vom eigenen 
sowjetischen Dasein? Wie kam man miteinander aus?

Die Untersuchung von persönlicher Besatzererfahrung, so wie sie sich in auto-
biografischen Selbstzeugnissen widerspiegeln könnte, stößt an einen eklatanten 
Quellenmangel. Hauptursache ist die erwähnte Leerstelle in der sowjetischen Er-
innerungskultur, die schriftlich publizierte Memoiren bis heute in einer über-
schaubaren Anzahl hält.5 Sowjetische Memoiren über Erlebnisse in der Sowjeti-
schen Besatzungszone (SBZ) fanden in der DDR größere Verbreitung als in der 
Sowjetunion selbst, das meiste in Zeitungen, Zeitschriften und Heimatheften. Sie 
untermauerten alle das legendäre Freundschaftsverhältnis des neu entstandenen 
Staatenbündnisses DDR-UdSSR. Aus mit der Besatzungsmacht geteilten politi-
schen Erwägungen ließ die SED negative Bilder von „den Freunden“, wie sie um-

5	 Dies gilt übrigens auch für Erinnerungen an die Zeit der Besetzung Österreichs 1945–1955. 
Siehe Stelzl-Marx, Stalins Soldaten, S. 739–742.



366    Elke Scherstjanoi

gangssprachlich und auch im politischen Alltagsdeutsch hießen, nicht zu. Ebenso 
wenig war es gelitten, zu berichten, dass der Aufenthalt im besetzten Land die 
heimatliche Bindung lockern konnte. Ab 1950 offiziell unter dem Symbol „Befrei-
er“ zusammengefasst, waren Zivilisten und Militärs aus der Sowjetunion zuvor-
derst als politische Abgesandte des Freundeslandes, als Helfer, Ratgeber und Kul-
turvermittler in die Erzählung von der „unverbrüchlichen Freundschaft“ einge-
baut. Den Befreier als Element einer gelenkten Rückschau weniger monumental, 
menschlich annehmbar zu gestalten, gab es vor allem in den siebziger Jahren in 
der DDR im Rahmen der offiziellen Vergangenheitsdeutung einige (nicht hinrei-
chende) Unternehmungen. Solches Bemühen wurde in den achtziger Jahren ein-
gestellt. Die zu diesem Zeitpunkt dem deutschen Leser erstmals präsentierten 
Memoiren namhafter „Kulturoffiziere“6 waren da bildungspolitisch in der DDR 
schon entbehrlich, und auch für die Zeitgeschichtsforschung boten sie faktisch 
wenig Neues.

Den Niederungen des Besatzungsalltags schenkten sie ohnehin nicht die vom 
Sozialhistoriker gewünschte Beachtung. Solche Memoiren belegen ein individuel-
les (genauer: ein politisch zensiertes individuelles) Gedächtnis politischer und 
geisteswissenschaftlicher Eliten, nicht aber das kollektive Gedächtnis „der Besat-
zer“. Es waren einzelne vormalig höhere Offiziere und leitende SMAD-Funktionä-
re, denen von der sowjetischen Führung erlaubt wurde, Erinnerungen zu publi-
zieren.7 Kern der Erzählungen war der Gedanke an den gemeinsamen schweren 
Anfang, einen von kommunistischer Politik geführten Neubeginn im Osten 
Deutschlands, für den man ein freundschaftliches Verhältnis zwischen Siegern 
und Besiegten als Grundlage ansah; es sollte sich quasi aus dem kommunistisch-
internationalistischen Verhältnis heraus auf die (ost)deutsche Gesellschaft aus-
breiten. Bei den Motiven für solches Erinnern kann von einer Symbiose aus staat-
lichem Bildungsauftrag und politischer Überzeugung ausgegangen werden, die 
bis in die Zeit nach 1991 hinein Früchte trug.8 Diese politische Aufgabe der Rück-
schau wurde erst recht von jenen vormaligen Vertretern der SMAD mitgetragen, 
die in der Heimat die geisteswissenschaftlichen Paradigmen professionell mittru-
gen (Alexander Dymšic, Sergej Tjulpanov, Aleksandr Galkin, Jakov Drabkin, Va-

6	 Siehe Alexander Dymschiz: Ein unvergeßlicher Frühling. Literarische Porträts und Erinne-
rungen. Berlin 1970; Vladimir S. Gall: Mein Weg nach Halle. Berlin 1988; erweiterte Aufl. 
unter dem Titel: Moskau – Spandau – Halle. Etappen eines Lebensweges. Berlin 2000; Sergej 
I. Tjulpanow: Erinnerungen an deutsche Freunde und Genossen. Berlin 1984; ders.: Deutsch-
land nach dem Kriege (1945–1949). Erinnerungen eines Offiziers der Sowjetarmee. Mit einem 
Nachw. von Stefan Doernberg. Berlin 1986; ders., Elfriede Rehbein, Gerhard Rehbein: Grund-
lagen der Arbeit der SMAD und ihre Entwicklung. Sonderdruck. o.O. –Dresden 1975; Achim 
Roscher: Zeit des Neubeginns. Gespräch mit Sergej Tulpanow. In: Neue deutsche Literatur. 27 
(1979). H. 9, S. 41–62; G.K. Shukow: Erinnerungen und Gedanken. Berlin 1969. 

7	 Es sei nur erwähnt, dass im Westen publizierte Überläuferberichte so zweifelhaft motiviert 
waren, dass sie auch heute als Quellen für alltagsgeschichtliche Erörterungen kaum Verwen-
dung finden. Siehe Gregory Klimow: Berliner Kreml. Köln/Berlin 1951.

8	 Wladimir S. Semjonow: Von Stalin bis Gorbatschow. Ein halbes Jahrhundert in diplomatischer 
Mission 1939–1991. Berlin 1995; Vadim Čubinskij: Moja „okkupacija“ Germanii. Russkij ofi-
cer v Berline i okrest. 1946–1950. Sankt-Peterburg 2005. 



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    367

dim Čubinskij, Jurij Bassistov). Der Charakter ihrer Memoiren war aber nicht 
ausschließlich ideologischen Vorgaben geschuldet. Die Kargheit kulturanthropo-
logischer Aussagen in ihnen resultierte nicht unwesentlich aus den Grenzen des 
wissenschaftlichen Interesses in Zeiten, als „Alltag“ noch kein historiographischer 
Begriff war. Angesichts dessen verdienen es die wenigen alltagsgeschichtlich rele-
vanten Bildfragmente in den Elite-Memoiren beachtet zu werden. Man traut 
ihnen nur nicht so recht und argwöhnt Beschönigung. Prinzipiell ist freilich jede 
Erinnerung an objektivierbarer anderer Überlieferung zu messen.

Der historische Hintergrund, Dimensionen der 
Begegnung

Dafür bieten die Archive Material aus der Hinterlassenschaft der Besatzungsbe-
hörde.9

Für eine noch unbestimmte Zeit militärischer Besetzung hatte die östliche Sie-
germacht im Sommer 1945 auf ihrem Besatzungsgebiet ein dichtes Netz von 
Kommandanturen installiert.10 Jede deutsche Gemeinde mit mehr als 5000 Ein-
wohnern erhielt einen solchen Stützpunkt mit regulär 17 bis 40 Mitarbeitern. Er 
hatte eine eigene Schutztruppe, die unabhängig von den stationierten Armeen 
befehligt wurde. Während die 1945/46 zunächst rund 700 000 und später rund 
350 000 Besatzungssoldaten in den Garnisonen für die allermeisten Deutschen ge-
sichts- und namenlos blieben, standen die insgesamt 70 000–80 000 Soldaten und 
Mitarbeiter der Kommandanturen den Deutschen leibhaftig und sehr markant 
vor Augen. Sie hatten umgekehrt den direkten Blick auf die Deutschen: am Ein-
gang und auf dem Gelände der Kommandantur, auf Patrouillen, an Schlagbäumen 
und auf Wachen, als marschierende Truppe in der Stadt, auf Rangierbahnhöfen, 
bei Zugkontrollen und Razzien, verhandelnd und inspizierend in Betrieben und 
Transportunternehmen, an Sammelstellen für Agrarprodukte, bei Räumungsein-
sätzen, auf Polizeidienststellen. Außerhalb des Dienstes bewegten sie sich auf Stra-
ßen, in Geschäften und Bierstuben, in Kinos, an Badestellen, in Parks und Sportsta-
dien. Krankenhäuser und Sanatorien betrieben die Besatzer getrennt von deutschen 
Patienten, doch die Versorgung dort oblag deutschen Arbeitskräften. Wohnraum 
musste ihnen auf Verlangen freigemacht werden.

Die Kommandanturen waren militärisch gesicherte Festungen im Stadtbild, 
zugleich wichtigste Behörden mit zunächst vielen bürokratischen Alleinkompe-
tenzen. Sie stellten einen Objektschutz vor die zahlreichen Besatzungseinrichtun-

  9	Die Akten der SMAD sind im Staatlichen Archiv der Russischen Föderation (GARF) gelagert 
und zu großen Teilen zugänglich. Die Alltagsperspektive wird in Stimmungsberichten reflek-
tiert. Außerdem finden sich Unterlagen zu Disziplinverstößen, außerordentlichen Vorkomm-
nissen, Gesundheitszustand, Entlohnung und Versorgungsleistungen, Dienstvorschriften und 
Ausbildungsprogramme sowie Beschwerden aus der deutschen Bevölkerung. 

10	Zur Strukturgeschichte Horst Möller (Hrsg.): SMAD-Handbuch. Die sowjetische Militäradmi-
nistration in Deutschland 1945–1949. Bearb. v. Jan Foitzik. München 2009. 



368    Elke Scherstjanoi

gen, waren Ordnungshüter im Sinne von Ordnungs- und Kriminalpolizei. Sie 
waren anfangs auch Selbstversorgerinstitution, unterhielten Agrarbetriebe, Le-
bensmittelverarbeitungsbetriebe und Lager. Ihre Mitarbeiter wiesen nicht nur 
Deutsche an und kontrollierten sie, sie waren bei Deutschen auch offiziell Mieter, 
Sprachschüler, Arbeit- und Auftraggeber, nicht zuletzt Käufer und Nutzer von 
Dienstleistungen. Sie liebten es, in ihrer Freizeit zu jagen und zu fischen. Famili-
enangehörige höherer Offiziere bewegten sich in Zivil frei im Stadtbild, unternah-
men in kleinen Gruppen Ausflüge, besuchten Schwarzmärkte. In den Familien 
der Besatzer wurden Kinder geboren, Nachkriegstote wurden in Deutschland be-
graben. In manche deutsche Wohnung, auf manches Gehöft kamen „die Russen“ 
1945/46 als rücksichtslose Eindringlinge, in einige mehr oder weniger als Gäste, 
gelegentlich als Helfer und Ruhestifter. „Russen“ waren in zahllose Verkehrsunfäl-
le verwickelt. Im Untergrund agierten nicht wenige in kriminellen Banden.

Die Kommandanturen wirkten als Scharniere der Besatzungsherrschaft. Es gab 
Kreiskommandanturen in drei verschiedenen Größenordnungen, kleinere Ab-
schnittskommandanturen (učastkovye), kreisfrei geführte Stadtkommandantu-
ren, in großen Städten zusätzlich Stadtbezirkskommandanturen. Zeitweise exis-
tierten übergeordnete Bezirkskommandanturen, Ende 1945 bestand das Netz aus 
insgesamt rund 650 Kommandanturen. Ihre Anzahl unterlag Reorganisationen 
und einer starken Reduzierung auf 342 (1946), 247 (1947) und 178 (1948) Kom-
mandanturen, bis sie schließlich 1949 fast alle aufgelöst wurden.

Zur Vervollständigung des Kontextes muss gesagt werden, dass noch eine Viel-
zahl von kleineren, teils mobilen sowjetischen Einrichtungen bestand: Funkver-
bindungsstellen, interne Post- und Bankfilialen, Hotels, Werkstätten, Krankenhäu-
ser, Materiallager, Eisenbahn- und Hafen-Kontrollstellen, Demontagetrupps, Fil
trierungslager. Nicht zu vergessen die interalliierten Institutionen in Berlin, wo 
sowjetische Vertreter ein- und ausgingen. Hinzu kamen die Standorte der politi-
schen Verfolgung wie Speziallager, Smersch-, NKVD(MVD)- und NKGB(MGB)-
Filialen.

Die wohl deutlichste Spur in der deutschen Wahrnehmung hinterließen die 
Kreiskommandanturen. Deren erste Belegung war natürlich noch Folge des Kriegs-
verlaufs und der nachfolgenden Truppendislozierung. Die Bernauer Kreiskom-
mandantur hatte beispielsweise im Sommer 1945 1 073 Mann (158 Offiziere, 239 
Sergeanten, 676 Soldaten), die zum Sommer 1948 zahlenmäßig auf ein Achtel 
schrumpften: 137 Mann (32 Offiziere, 25 Sergeanten, 80 Soldaten). Die Kreis-
kommandantur in Döbeln/Sachsen bestand im Januar 1948 aus rund 85 Mitar-
beitern, darunter etwa 30 Offiziere und Sergeanten.

Noch 1945 wurden im Zuge der allgemeinen Demobilisierung in zwei Schrit-
ten 14 000 Mann aus dem SMAD- und Kommandantur-Personal in die Heimat 
entlassen, zuerst die stark Versehrten und die ältesten Jahrgänge, dann die Jahr-
gänge 1906–1915 sowie Hoch- und Fachschulabsolventen, Lehrer und Studenten 
der letzten Studienjahre, auch Männer, die Verwundungen erlitten hatten, Län-
gerdienende, und sämtliche Frauen der unteren Dienstgrade. Ab März 1946 wur-
den die Jahrgänge 1916–1922, insgesamt rund 8000 Mann, und im März 1947 



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    369

noch einmal rund 10 000 Mann des Jahrgangs 1922 nach Hause geschickt. Da der 
personelle Aderlass an die Substanz der Kommandanturen ging, wurde ein Teil 
der Entlassungskandidaten um freiwillige Dienstzeitverlängerung gebeten. Die 
Abgänge wurden zum Teil durch freiwillige Zivilangestellte aus den Reihen der 
Ostarbeiter oder der ehemaligen Kriegsgefangenen ersetzt (teilweise waren die 
auch noch immer als Wehrdienstleistende eingestuft). 5000 Mann wurden 1947 
aus den Einheiten der Gruppe der sowjetischen Besatzungstruppen zum Dienst 
in den Kommandanturen herangezogen. Anfang 1948 kamen dann die ersten 
3200 Neuzugänge aus der Altersgruppe ohne Fronterfahrung nach Deutschland.

Das kündet von einer beeindruckenden Dimension persönlicher und kollektiver 
Wahrnehmung des deutschen Nachkriegslebens durch Vertreter der Siegermacht. 
Zu den Erfahrungen gerade der Kommandantur-Besatzungen gehörte die Wahr-
nehmung aller möglichen alltäglichen Konflikte zwischen Besatzern und Besetz-
ten. Denn die Kommandanturen hatten sämtliche sowjetische Militärangehörige 
und Zivilisten der Region im Blick, die sich in die zivile Welt der besetzten Deut-
schen hineinbegaben, d. h. den engen Dienstraum einer Kaserne/Militäreinheit 
verließen. Als polizeiliche Behörde erfassten sie außerordentliche Vorkommnisse 
jeder Art, nahmen Beschwerden der Deutschen entgegen, reagierten auf Ruhestö-
rung, Feueralarm, politische Warnungen. Sie registrierten Versorgungsmissstände, 
Verkehrsunfälle, Havarien, Epidemien… ob nun Deutsche oder sowjetische Mili-
tärangehörige, Zivilangestellte oder Fremdarbeiter, westalliierte Abordnungen oder 
Displaced Persons involviert waren. Auf diese Weise waren die Mitarbeiter der 
Kommandanturen besondere Beobachter und Protokolleure deutsch-sowjetischer 
Nachkriegsbegegnungen.

Diese umfassten neben den dienstlichen Begegnungen natürlich auch private. 
Freundschafts- und Liebesverhältnisse gab es allerorts. Intime Partnerschaften 
wurden gelebt, Ehen geplant, private Reisen inkognito unternommen, gemeinsa-
me Fluchtszenarien in den Westen entworfen und teils auch umgesetzt. Man traf 
sich in Parks, Kinos oder Wohnungen von Freunden. In Einzelfällen entstanden 
kurzzeitig regelrechte Familienbande.

Private Lebenswelten

Der idealtypische Besatzungssoldat lässt sich vorerst nicht rekonstruieren. Aus 
Archivakten der Besatzungsbehörde wissen wir dennoch schon einiges, zum Bei-
spiel, dass ihre Soldaten und Offiziere in der Mehrzahl Kriegsteilnehmer waren. 
Der Nationalität nach waren die meisten Russen. Dienstränge lassen sich be-
stimmten Altersgruppen nicht genau zuordnen, doch Statistiken belegen, dass die 
unteren Ränge (Soldaten, Sergeanten) bald fast nur noch von sehr jungen Män-
nern eingenommen wurden; als Folge des Krieges waren aber auch die Offiziers-
posten insgesamt von recht jungen Männern ohne zivilen Beruf besetzt. Kaum 
Luxus gewohnt, hatten die meisten weit mehr Geld zur Verfügung als zu Hause, 
höhere Offizier und Generale waren hochentlohnt. Radios, Autos, Motorräder, 



370    Elke Scherstjanoi

edle Kleidung, Musikinstrumente, Jagdwaffen, Tafelservice und Schmuck, aber 
auch Klassikerbuchausgaben in russischer Sprache konnten recht leicht erworben 
werden. Selbst ein Unteroffizier hätte das Geld für teure Mitbringsel problemlos 
zusammensparen können. Der Sold bzw. der Lohn wurde anfangs zum größeren 
Teil in Mark ausgezahlt, zum kleineren Teil in Rubel (der von vielen gespart oder 
nach Hause überwiesen wurde); 1948 drehte die Soldstelle das Verhältnis um. 
Außerdem bot die deutsche Nachkriegswirtschaft die Möglichkeit für Schwarz-
handel und Schieberei.

Es ist schwierig, das Konsumverhalten der Männer zu rekonstruieren. Vieles 
erwarben sie entgeltlich in speziellen Warenlagern, in die Deutsche keinen Ein-
blick hatten. Wir wissen von Containertransporten für Generalsfamilien, dem 
stehen Bilder von Demobilisierten mit kleinem Köfferchen entgegen. Überhaupt 
kann anhand der Akten schwerlich über Lebensziele und Werte geurteilt, geschwei-
ge denn ein Zusammenhang zu sozialen und kulturellen Dispositionen hergestellt 
werden. Mehr wissen wir über Freizeitinteressen, bei deren Steuerung die Besat-
zungsbehörde ab etwa 1946 recht energisch vorging. Beliebt waren Sport und 
Kino.

Hier wie auch in anderen Dingen verhielten sich Familien natürlich anders als 
junge Alleinstehende.

Ende 1945 erhielten Offiziere und Generale die Erlaubnis, ihre Angehörigen 
nach Deutschland zu holen, Ehefrauen und Kinder wurden über das Militärver-
sorgungssystem mit bedacht. Frauen reisten auch illegal in Deutschland ein bzw. 
ihren „Frontmännern“ hinterher. 1946 versuchte man in der UdSSR – insbeson-
dere um Ordnung in die staatliche Fürsorge zu bekommen – gegen nicht regis
trierte Partnerschaften vorzugehen, die von nun an als illegale galten. Nur die 
staatlich sanktionierte Ehe wurde anerkannt und machte Frauen versorgungs-
würdig. In der SBZ wurde ein Datum im Sommer 1946 gesetzt, bis zu dem gehei-
ratet sein musste, oder die Partnerin und sowjetische Staatsbürgerin hatte 
Deutschland zu verlassen. Anfang 1947 klangen die Nachreisen der Angehörigen 
(bei höheren Generalen waren das oft auch erwachsene Kinder, Schwestern und 
Schwägerinnen, Schwiegermütter, gar Enkel, die ernährt werden mussten) aus. Es 
wurden dann auch für Posten auf der mittleren Ebene nur noch gezielt ledige 
Männer nach Deutschland geholt. Bis 1953 blieb das Nachreisen von Angehöri-
gen untersagt.

Solche Restriktionen waren vermutlich der Einsicht geschuldet, dass die Frauen 
und Kinder ihrer höheren Offiziere und Generale der Besatzungsbehörde zusätzli-
che Bildungs- und medizinische Leistungen abverlangten, wobei sich die meisten 
Frauen keinesfalls mit eigenem Beschäftigungsinteresse zu engagieren gedachten. 
Im Gegenteil, viele von ihnen waren für bürgerliche Rollenzuschreibungen in der 
Familie sehr empfänglich. Zugleich wirkte die Anwesenheit der Ehefrauen nicht in 
jedem Fall wirklich harmonisierend. Im Gegenteil, ohne das gewohnte gesellschaft-
liche Umfeld und die großfamiliären Beschwichtigungshilfen zerbrach manch eine 
vom Krieg belastete Partnerschaft gerade in der Fremde. Schließlich wurden für die 
Frauen besondere Beschäftigungs- und Bildungsprogramme erarbeitet.



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    371

Die Masse der Besatzer-Männer war jedoch jung und unverheiratet und hatte 
Liebes- und Sexualerfahrungen auch erst im Krieg gemacht. Beziehungen zu deut-
schen Frauen, dauerhafte und auch flüchtige bzw. bezahlte waren fast schon die 
Norm. Oft waren solche Kontakte an Tauschbeziehungen gebunden, denn im 
deutschen Alltag wurde überall „organisiert“ und „verscherbelt“. Bis Mitte 1946 
wurde gegen private Beziehungen nicht konsequent vorgegangen, obgleich sie 
klar verboten waren. Deutsche machten sich zwar strafbar, wenn sie ungenehmigt 
Übernachtung boten. Doch – mit oder ohne Übernachtung – die Rotarmisten 
lebten die ostdeutsche „Nachkriegsgesellschaft“ aktiv mit und ersetzten zum Teil 
die fehlenden jungen männlichen Familienmitglieder und Sexualpartner der 
Deutschen. Erst mit der Konzentration der Besatzereinrichtungen und der wohn-
lichen Einbindung aller SMAD- und Kommandanturmitarbeiter in abgeriegelte 
Wohnstädtchen ab Sommer 1947 wurden die Privatkontakte merklich einge-
schränkt. Disziplinarstrafen, die dann auch bald auf den politischen Argumenten 
des Kalten Krieges aufbauten, begannen zu greifen. Gezielte Strafversetzung tat 
das übrige. Restlos unterbunden wurden private Kontakte aber nie.

Wir wissen aus den Akten, dass der Dienstablauf in den Kommandanturen for-
mell überall gleich war: gleiche Dienst-, Rang- und Tagesordnungen, gleiche mili-
tärische Grundausbildung, Übungen, Politveranstaltungen, Freizeitangebote. Wie 
auch zu Hause war das Dienstleben natürlich von den Lokalbedingungen gefärbt, 
waren die konkreten Aufgaben der Besatzungseinrichtungen im sozialen und 
Wirtschaftsbereich von den örtlichen Profilen geprägt. Die Berichte verdeutlichen 
jedoch, wie stark die Dienstumstände zugleich von den sowjetischen Leiterpersön-
lichkeiten abhingen. 1945/46 waren viele Stadt- und Kreiskommandanten geistig, 
politisch, organisatorisch und mental stark überfordert mit der Lenkung eines 
mittelgroßen Verwaltungsraumes im fremden Nachkriegschaos. Sie konnten ihr 
Amt nur einigermaßen erfolgreich ausfüllen, wenn sie im Führen ihrer kleinen 
Truppe halbwegs erfahren und wenn sie selbst als Autorität anerkannt waren. Des 
Weiteren scheint es ein Nord-Süd-Gefälle in der Konfliktanreicherung gegeben zu 
haben, das wesentlich (aber nicht ausschließlich) aus den Geschehnissen bei Kriegs-
ende folgte. Während Sachsen und Thüringen vergleichsweise konfliktarme Re
gionen bildeten, waren Berlin, Brandenburg und Mecklenburg/Vorpommern von 
anhaltenden Spannungen im Besatzeralltag geprägt. Hier hatten die alltäglichen 
Reibereien zwischen Besatzern und Besetzten größere Dimensionen, und hier 
hielt sich auch unter den Deutschen ein deutlich schwärzeres Russenbild als im 
Süden der späteren DDR. Gerade in den Gebieten mit vielen Zerstörungen und 
Zivilopfern richteten sich im Sommer 1945 auch noch Truppen ein, die (1.) noch 
mehrmals umgesetzt wurden, (2.) die Region wegen der geografischen Gegeben-
heiten häufig für Manöver und Übungen nutzten, und wo (3.) die Soldaten durch 
die Abgeschiedenheit der Stationierungsorte zu illegalen Raubzügen regelrecht er-
muntert wurden. Hinzu kommt, dass die nördlichen ländlichen Regionen 1945/46 
zuerst als Getreide- und Viehrequirierungsregionen und dann auch als Schwer-
punktgebiete der Bodenreform genau jene Gebiete waren, wo elementare deut-
sche Interessen und sowjetische Interessen hart aufeinander stießen. Hier artiku-



372    Elke Scherstjanoi

lierten sich antisowjetische Stimmungen deshalb deutlicher. Berlin bündelte mit 
seinem besonderen Status am Beginn der Systemkonfrontation die Konflikte na-
türlich in besonderem Maße. Die Erfahrungen eines Besatzungssoldaten hingen 
also in mehrfacher Hinsicht auch vom Einsatzort ab.

Die Fragen nach Mentalität, Selbstwertgefühl, Siegerbewusstsein sind natürlich 
am schwierigsten aus den Akten heraus zu synthetisieren. Aus Behördendokumen-
ten schlagen uns ja vor allem negativ auffällige Verhaltensweisen entgegen, wobei 
eine befriedigende Gesamtstatistik, etwa über Disziplinverstöße, bislang nicht zu 
erstellen ist. Interna sprechen von rund 17% aller Militärdienstleistenden in 
Deutschland, die 1947 negativ auffielen, doch das Repertoire reichte von Verstö-
ßen gegen die Kleiderordnung über die heimliche Benutzung des PKW des Chefs 
und Besuche in deutschen Restaurants bis hin zu unerlaubtem Fehlen und Ran-
dale. Und wie viel blieb da unentdeckt und unbeschrieben? Das Ausmaß der De-
sertionen ist aus den zugänglichen Akten bislang nicht herauszulesen.

Erzählverhalten

Anhand von Archivquellen lassen sich also wichtige Aussagen zum Besatzeralltag 
treffen, subjektive Erfahrungen reflektieren sie aber kaum. Hier stellt sich natürlich 
die Frage nach den Möglichkeiten von Zeitzeugeninterviews. In Russland noch 
weitgehend ohne Lobby, leuchten „Besatzerberichte von unten“ dort nur hin und 
wieder auf, etwa in Zeugnissen vormaliger sowjetischer Kriegsgefangener. Ein 
nicht unerheblicher Teil von ihnen setzte nämlich nach dem Mai 1945 seinen re-
gulären Wehrdienst in der SBZ fort. So erinnerte sich ein Kriegsveteran an die 
Zeit nach der Befreiung aus deutscher Gefangenschaft:

Ich marschierte durch Berlin, über den Alexanderplatz. Ich habe die von den amerikanischen 
Barbaren in Schutt und Asche gelegte Stadt gesehen. Wir wohnten bei einer alten Frau, deren 
Sohn in Norwegen gefallen war. Sie schenkte uns sein Fernglas, wir gaben ihr Lebensmittel. Die 
Berliner hungerten, wenn die Streitkräfte auch halfen, wie sie konnten. Unsere Einheit war in 
Eberswalde stationiert, später in Bredereiche [Fürstenberg/Havel] und anderswo. Ich kann mich 
an eine Edith Jürgens aus Eberswalde erinnern, an Anna Hornung aus Bredereiche und an viele 
andere Deutsche, die uns gegenüber freundlich gesinnt waren. Als ich [nach einer Verwundung 
kurz vor Kriegsende] in die Einheit zurückkehrte, schenkten mir meine Freunde ein Akkordeon. 
In unserer Freizeit trafen wir uns mit den deutschen jungen Leuten zum Feiern im Café. Ich 
spielte unsere Lieder und Tänze. Besonders begeistert waren alle von den Strauss-Walzern und 
Tiroler Walzern.11

Diese auf deutsche Anfrage schriftlich formulierte und ohne speziellen Auftrag 
zeitlich über die Kriegsgefangenschaft hinausgreifende Erinnerung demonstriert 
das alltagsgeschichtliche Potenzial überkommener Bilder und richtet unser Augen-
merk zugleich auf die Prägekraft emotionaler Erfahrungen. Derlei gilt es zu er-
gründen, wobei Elite-Memoiren als Stichwortgeber und Vergleichsfolie genutzt 

11	Aus einem Brief an „Kontakte-Kontakty“ vom Januar 2011, Verfasser: Aleksandr P. Kusmin, aus 
Kirovograd. Url: http://www.kontakte-kontakty.de/deutsch/ns-opfer/freitagsbriefe/freitagsbrief_ 
295.php



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    373

werden können. Mit viel Alltagsbezug erschienen in postsowjetischer Zeit auch 
Erinnerungen von Besatzern in unteren Diensträngen12, die freilich meist spätere 
Intellektuelle waren.13 Wie weit die Besatzer, insbesondere untere Offiziersdienst-
grade, in den deutschen Alltag einstiegen, zeigte auch das bislang einzig authenti-
sche Besatzer-Tagebuch des Wladimir Gelfand.14 Solche schriftlichen Ego-Doku-
mente liefern genug Anhaltspunkte, sie müssten nur genutzt werden.

Barbara Stelzl-Marx stützt sich in ihrer fulminanten Analyse der „Innensicht der 
sowjetischen Besatzung“ Österreichs auf sehr viele Interviews. Sie entstanden 2002 
bis 2008 vor allem in Moskau. Stelz-Marx nutzt sie, um der Frage nach subjektiver 
Gewichtung und Verdrängung, Verklärung und Mythologisierung der Erinnerung 
nachzugehen.15 Im Ergebnis werden Befunde vorgelegt, die die Unternehmung 
„Interview“ ein wenig in Zweifel ziehen, denn die Beobachtungen reduzieren sich 
auf Folgendes: 1. Die Zeitzeugen reflektieren ihre Zeit im besetzten Österreich 
meist als bedeutsamen Lebensabschnitt mit aufregenden Begegnungen und Er-
kundungen im Ausland. 2. Sie bedienen sich häufig gängiger Klischees zur Benen-
nung ihres Haupteindrucks von den Menschen dort, nämlich Stereotype zur Cha-
rakterisierung deutscher Nationaleigenschaften: Sauberkeit, Ordnung, Disziplin, 
Wohlerzogenheit, Fleiß. 3. Sehr häufig wird erinnert, welche modernen Waren dort 
zum ersten Mal gesehen und genutzt wurden. 4. Während relativ gelassen berichtet 
wird, dass und wie viele Besatzer geplündert haben (wobei sich die Zeitzeugen 
selbst in der Regel ausnehmen), wofür persönliche Opfer oder die allgemeine Ver-
rohung im Krieg als Ursache genannt werden, werden Vergewaltigungen nicht er-
innert bzw. wird sogar vehement ausgeschlossen, dass es sie gegeben hat. Stelzl-
Marx spricht dabei von Tabuisierung. 5. Vergleichsweise offen gehen auf Übergrif-
fe nur solche Zeitzeugen ein, die nicht Mitglieder von Veteranenkomitees sind.

Einzig der letzte Befund zeigt den Ansatz einer quellengemäß narratologisch-
historiografischen Auswertung, weil er Geschehnis, Gedächtnis, Lebenserfahrung 
und Jetztbefindlichkeit in Beziehung zueinander setzt. Das übrige ist Wiederho-
lung von bereits Ermitteltem, Illustration (zur Beweisführung ist Oral History 
bekanntlich ungeeignet) einer Vorabmeinung, weil nicht als Entdeckungsreise in 
subjektive Orientierung angelegt. Es steht zu befürchten, dass wenig getan wurde, 

12	Siehe beispielsweise Evgenij Plimak: Na vojne i posle vojny. Zapiski veterana. Moskva 2005.
13	Sie legten den Fokus meist auf das erste Jahr der Besatzung. Oleg Budnitskij hat sich alter und 

neuer Memoiren angenommen, dabei aber auch wieder nur die geschichtskonjunkturellen 
Schwerpunkte bedient: „jüdische Befindlichkeiten unter den Besatzern“ und „Gewalt gegen 
deutsche Zivilisten“. Siehe Oleg Budnitskii, Susan Rupp: The Intelligentsia Meets the Enemy. 
Educated Soviet Offiziers in Defeated Germany, 1945. In: Kritika. Explorations in Russian 
and Eurasian History. Vol. 10, Nr. 3 (Summer 2009), S. 629–682.

14	Siehe Wladimir Gelfand: Deutschland-Tagebuch 1945–1946. Aufzeichnungen eines Rotarmis-
ten. Ausgewählt und kommentiert von Elke Scherstjanoi. Berlin 2005. Erschien auch als Ta-
schenbuch 2008.

15	Stelzl-Marx, Stalins Soldaten in Österreich, S. 703–738. Im Quellenverzeichnis aufgeführt sind 
64 Oral-History-Interviews, 18 davon wurden von Stelzl-Marx selbst, die anderen von einer 
Gruppe russischer Interviewer durchgeführt. Die Umstände und Verläufe der Begegnungen 
sind nicht vorgestellt. En passant erfahren wir im Text, dass es Interviews „vor laufender Ka-
mera“ gab. (S. 738) 



374    Elke Scherstjanoi

um wirklich lockere, ausgiebige Narration anzuregen, und dass nur wieder die 
Topoi der westlichen Rückschau ins Gespräch gebracht wurden: Plünderung und 
Vergewaltigung. Ihre Kulturschock-These sieht die Autorin schließlich darin be-
stätigt, dass Zeitzeugen bekannten, seinerzeit als Sowjetbürger begriffen zu haben: 
Die Kapitalisten sind ja schon viel weiter als wir!

Lassen wir die Frage beiseite, ob das beeindruckende Erlebnis einer reichen, gut 
organisierten Gesellschaft mit beachtlichem Durchschnittswohlstand immer (und 
wenn nicht, ob dann für Erlebnisse in Deutschland und Österreich im Jahr 1945) 
den Terminus „Kulturschock“ rechtfertigt, dann bleibt doch festzustellen, dass die-
ser Eindruck in einen Komplex von Fragen zu individueller und kollektiver Sinn-
gebung damals, zwischenzeitlich und heute gestellt werden müsste. Insgesamt dür-
fen Analysen von Erzählverhalten nicht bei der Diagnose „Ideologisierung“ und 
„Tabuisierungen“ stehen bleiben.

Interviews mit Kriegsteilnehmern, die im besetzten Deutschland weiter gedient 
hatten16, geben zuallererst zu erkennen, dass das Erzählen über den Krieg leichter 
fällt als das Erzählen über die Besatzungszeit. Es fehlt den Zeitzeugen nicht etwa 
an Worten oder Bildern, sondern einfach an Übung und an Instinkt dafür, was 
denn aus dieser Zeit zu erzählen interessant und wichtig wäre. Das bestätigt ein 
übriges Mal die Einschätzung, wonach Gedächtnis nicht so sehr von der Tiefe des 
Eindrucks als vielmehr von seiner wiederholten (auch wandelbaren) Sinnzuschrei-
bung beim Kommunizieren geformt wird. Es wird weder ohne Anlass noch zweck-
frei erinnert und erzählt. Menschen tun das in dem Maße und in solchen Bildern, 
wie es zu gebrauchen ist, schreibt der Soziologe Harald Welzer.17 Die Zeitzeugen-
aussagen künden also zunächst von einem lange Zeit auch privat kaum kommu-
nizierten Gedächtnis. Dessen Dürftigkeit ist keinesfalls allein auf politischen Druck 
zurückzuführen, sondern vor allem darauf, dass diese Erinnerung lange Jahrzehn-
te nicht gebraucht worden war.

Wenn wir hier also von einer vergleichsweise beschränkten „narrativen Kompe-
tenz“ sprechen müssen (die während eines Interviews von Intellektuellen durch 
rasche geistige Orientierung unter Umständen wettgemacht werden kann), was 
sagt das über die Möglichkeiten aus, anhand solcher Interviews „die Erlebens- und 
Handelnshorizonte vergangener Gesellschaftssysteme zu rekonstruieren“ (Albrecht 
Lehmann)18? Es erlegt uns sehr sorgsame, kritische Interpretation auf, wobei ge-
gebenenfalls die besondere Schwierigkeit bikultureller Dialoge bedacht sein will.

Der politisch sensible Zeitzeuge erfährt in Russland heute, dass eine öffentliche 
Wortmeldung zu Besatzungserlebnissen fasst immer zur Problematik der Gewalt-

16	Meine Betrachtungen gehen auf rund zwanzig solcher Gespräche und Interviews zurück. Sie 
wurden parallel und ergänzend zu einer historischen Untersuchung des Besatzeralltags in der 
SBZ geführt. Repräsentative Gültigkeit können diese Selbstzeugnisse natürlich auch nicht be-
anspruchen. 

17	Harald Welzer: Wozu erinnern wir uns? Einige Fragen an die Geschichtswissenschaften. In: 
Österreichische Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 16 (2005), H. 1, S. 10–35, hier S. 15.

18	Albrecht Lehmann: Erzählstruktur und Lebenslauf. Autobiographische Untersuchungen. Frank-
furt/New York 1983, S. 93.



Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag    375

verbrechen gegen deutsche Zivilisten führt. Die aufgeschlossene Evgenija Kaceva, 
nach dem Krieg SMAD-Dolmetscherin und später in ihrer Heimat Lektorin und 
anerkannte Böll-Herausgeberin, verzweifelte 2005 in Deutschland regelrecht an 
den immer wiederkehrenden Fragen nach den Vergewaltigungen und stellte un-
gläubig fest, dass die Deutschen wohl nur das noch interessiere.19 Aber auch das 
russischsprachige Internet-Publikum hat die Tagebuchaufzeichnungen des Besat-
zungsoffiziers Gelfand fast nur unter dem Gesichtspunkt diskutiert, was über Ge-
walt gegen deutsche Frauen glaubhaft oder nicht glaubhaft berichtet wird. Das ist 
Ergebnis einer langen Tabuisierung, aber zugleich einer neuen, wiederum einseitig 
lenkenden Mediengewalt. Wissenschaftler sollten diese Beschränktheit des öffent-
lichen Gedächtnisses durchkreuzen, etwa mit Fragen nach Arbeitskontakten und 
Berufserfahrung. Die Kulturschock-These ist unbedingt dahin gehend zu hinter-
fragen, welches Verhalten der Deutschen oder Österreicher damals abstieß bzw. 
dauerhaft inakzeptabel oder fragwürdig blieb, was man in der Fremde zwar mit 
Neugier beobachtete, aber nie zu Hause praktizieren würde und dergleichen 
mehr. Fach- und Hochschulabsolventen bezeichnen ja ihre Jahre in Deutschland 
oft als die interessantesten in ihrem Leben, da liegt es nahe, konkret zu ergründen, 
was sie an Brauchbarem mit nach Hause nahmen, angefangen von wissenschaft
lichem, fachlich-handwerklichem und hauswirtschaftlichem Wissen bis hin zu Le-
bensstil und Lebensweisheit. Ein Zeitzeuge berichtete auf Nachfrage, nach seiner 
Rückkehr vor dem heimatlichen Haus ein Vorgärtchen „wie in Deutschland“ ange-
legt zu haben…

19	Wir begegneten uns auf einer Veranstaltung der Evangelischen Bildungsstätte Schwanenwer-
der bei Berlin im Februar 2005, wo sie mir wegen ihrer Enttäuschung ein Interview aus-
schlug. Im Sommer 2005 verstarb Frau Kaceva. Das SFB hatte 1994 mündliche Schilderungen 
von ihr aufgenommen. Ulrike Lückermann, Magdalena Kemper: „Wir lebten wie Verwandte“. 
Nach Kriegsende waren sowjetische Offiziere bei Deutschen einquartiert. [Radiosendung 
Kulturtermin, 7. Juni 2006, RBB]. (Das Skript wurde mir freundlicherweise überlassen). Vgl. 
auch Jewgenija Kazewa: Meine persönliche Kriegsbeute. Geschichte eines Lebens. Berlin 2010.





Bettina Greiner

Sowjetische Speziallager in Deutschland

Anmerkungen zu einer erinnerungskulturellen 
„Leerstelle“

Dass es sich bei den Speziallagern, die der sowjetische Geheimdienst NKVD mit 
Ende des Zweiten Weltkriegs auf dem Gebiet der sowjetischen Besatzungszone 
und späteren DDR errichtete, noch heute um einen „leeren“ Erinnerungsort 
handelt, zeigt sich nirgends deutlicher als in der Belletristik. So finden sich in der 
Literatur ostdeutscher Autoren allenfalls wie bei Brigitte Reimann Andeutungen 
auf das sowjetische Lagersystem.1 „Alles, was uns in diesen Jahren [nach 1945, 
B.G.] Angst gemacht hat“, schreibt der Schriftsteller Günter de Bruyn über seine 
Themenwahl in Abhängigkeit von der Zensur, „war tabuisiert. Kein Sowjetsoldat 
durfte in Deutschland geplündert und vergewaltigt haben, kein nach dem Krieg 
Internierter in Buchenwald, Ketschendorf oder Sibirien verendet sein.“2 Doch 
auch in der westdeutschen Belletristik hat die stalinistische Verfolgung auf dem 
Gebiet der SBZ/DDR keine „Schmerzensspur“ hinterlassen, um W.G. Sebalds 
Diktum über die „Leerstelle“ des Luftkriegs in der Literatur aufzugreifen.3 Zwar 
wurde Sebalds Einschätzung umgehend widerlegt, für die Gewalterfahrung der 
Speziallagerhaft aber trifft sie ins Schwarze: Heinrich Cresspahl, Protagonist in 
Uwe Johnsons Jahrestage (1973), war für Jahrzehnte die einzige literarische Figur, 
deren Geschichte teilweise in einem solchen Lager spielt.4 Es dauerte mehr als 
30 Jahre, bis ihm 2004 mit den beiden Berliner Schulfreunden Paul Scholz und 
Julian Sternberg zwei fiktive Häftlinge an die Seite gestellt wurden – in dem 
Jugendbuch „Julians Bruder“ von Klaus Kordon.5

Mit diesem Beispiel aus der Belletristik ist auch angezeigt, dass es in der alten 
Bundesrepublik keiner repressiven Geschichtspolitik wie in der DDR bedurfte, 
um die massiven Verfolgungserfahrungen dieser Opfergruppe unsichtbar zu ma-
chen – und dass sich an dieser Unsichtbarkeit und damit Randständigkeit des 
Themas innerhalb der nunmehr gesamtdeutschen Erinnerungskultur wenig ge-
ändert hat.6 Jenseits unmittelbar Betroffener und ihrer Angehörigen ist das Wis-
sen um die Gewalt, die horrenden Todeszahlen in den Lagern und den schmalen 

1	 So in Brigitte Reimanns 1974 posthum in der DDR erschienenen Roman „Franziska Linker­
hand“. Dort heißt es über zwei Bekannte des Vaters Linkerhand: „Der eine ist später an der 
Ostfront gefallen. Der andere wurde gleich nach der Kapitulation von der GPU verhaftet und 
starb im Lager.“ Brigitte Reimann: Franziska Linkerhand. Berlin 2002 (Erstersch. 1974), S. 14. 

2	 Günter de Bruyn: Vierzig Jahre. Frankfurt am Main 2002, S. 117.
3	 W.G. Sebald: Luftkrieg und Literatur. Frankfurt am Main 2002, S. 12.
4	 Uwe Johnson: Jahrestage. Frankfurt am Main 1996.
5	 Klaus Kordon: Julians Bruder. Weinheim, Basel 2004.
6	 Zur Wahrnehmungsgeschichte: Bettina Greiner: Verdrängter Terror. Geschichte und Wahr­

nehmung sowjetischer Speziallager in Deutschland. Hamburg 2010, bes. S. 377–458.



378    Bettina Greiner

Grad zwischen Entnazifizierung, Willkür und Diktaturdurchsetzung immer noch 
gering. Mehr noch, es scheint, als setzte die Thematisierung eine persönliche Be-
troffenheit voraus. Das gilt ebenfalls für Johnson und Kordon. In Johnsons Fall 
verliert sich die Spur seines nach Kriegsende verhafteten und im Speziallager 
Fünfeichen internierten Vaters in einem Lager in der Sowjetunion; Klaus Kordon 
verbrachte nach einem gescheiterten Fluchtversuch längere Zeit in Haft, bevor er 
die DDR 1973 durch „Freikauf“ verlassen konnte. Über diesen Personenkreis hin-
aus scheint die Nachkriegsverfolgung in der SBZ/DDR kaum Interesse zu wecken.

Das war nicht immer so. Im frühen Kalten Krieg fanden die Überlebenden der 
Speziallagerhaft in Westdeutschland – besonders aber in Westberlin – breites Ge-
hör. Dennoch sollte man die damalige politische und symbolische Wirkmächtig-
keit der Opfergruppe nicht überschätzen. Dazu ist der Zusammenhang von ge-
sellschaftlicher Wahrnehmung und politischer Instrumentalisierung vor dem 
Hintergrund des antikommunistischen Gründungskonsenses der Bundesrepublik 
zu offensichtlich.7 Vor allem aber ließ die Aufmerksamkeit prompt nach, als die 
DDR mit dem 17. Juni 1953 und dem Mauerbau andere politische Symbole ihres 
repressiven Systems „produzierte“ und die Rolle der ehemaligen Häftlinge als 
Kronzeugen gegen den Kommunismus damit entwertete. Fortan gab es kaum 
noch Anknüpfungspunkte, die ihren Erfahrungen gesamtgesellschaftliche Bedeu-
tung hätten verleihen können. An dieser Situation hat sich mit dem Mauerfall 
wenig geändert. Diese Beobachtung gilt trotz beeindruckender Forschungsleis-
tungen seit der Öffnung russischer Archive unter Präsident Jelzin. Und auch die 
Politik – erinnert sei an die Einsetzung der Enquete-Kommissionen des Deut-
schen Bundestages oder die Einberufung von Expertengremien zwecks Umge
staltung der Gedenkstätten in den neuen Bundesländern8 – blieb in dieser Hin-
sicht erfolglos. Trotz der Vielzahl von Gedenkorten im Osten Deutschlands und 
quellenfundierten wie differenzierten Ausstellungen: Es scheint, als fehle es an ei-
nem Rahmen, der historische Aufklärung und Totengedenken jenseits politischer 
Instrumentalisierung möglich macht. 

Warum ist das so? Warum entzieht sich dieses Kapitel deutscher Gewalt
geschichte weiterhin seiner Verortung? Oder mit Blick auf die Aufmerksamkeits-
ökonomie gefragt: Warum bleibt es allenfalls bei kurzen Phasen medialer Auf-
merksamkeit, die sich obendrein an wenigen Fingern abzählen lassen? Im Folgen-
den sollen drei solcher „Strohfeuer“ vorgestellt werden. Gemeint sind Situationen 

7	 Wolfram von Scheliha: Die sowjetischen Speziallager – ein Symbol des kommunistischen Un­
rechts in der publizistischen Auseinandersetzung zwischen Ost und West bis zum Bau der 
Mauer 1961. In: Petra Haustein, Annette Kaminsky, Volkhard Knigge, Bodo Ritscher (Hrsg.): 
Instrumentalisierung, Verdrängung, Aufarbeitung. Die sowjetischen Speziallager in der ge­
sellschaftlichen Wahrnehmung 1945 bis heute. Göttingen 2006, S. 10–29; Andrew Beattie: 
„‚Sowjetische KZs auf deutschem Boden‘: Die sowjetischen Speziallager und der bundes­
deutsche Antikommunismus“. In: Jahrbuch für historische Kommunismusforschung (2011), 
S. 119-137.

8	 Einen konzisen Überblick bietet: Petra Haustein: Geschichte im Dissens. Die Auseinander­
setzungen um die Gedenkstätte Sachsenhausen nach dem Ende der DDR. Leipzig 2006, S. 91–
213.



Sowjetische Speziallager in Deutschland    379

seit dem Mauerfall, während derer die Gewalterfahrung der Speziallagerhaft vor-
übergehend gesellschaftliche Aufmerksamkeit erfahren hat.

I.

Das jüngste Beispiel fällt in das Frühjahr 2012: Am 18. April des Jahres wurde in 
Potsdam die Gedenk- und Begegnungsstätte Leistikowstraße eröffnet. Das ehe-
malige Untersuchungsgefängnis nahe dem Schloss Cecilienhof im Neuen Garten 
gehörte nicht zu den Speziallagern, die der NKVD mit Kriegsende in der SBZ in-
stalliert hatte. Es unterstand stattdessen der militärischen Spionageabwehr 
Smersch, die seit Einstellung der Kampfhandlungen für die operative Überwa-
chung des sowjetischen Personals in den zahlreichen Behörden in der SBZ verant-
wortlich war. Dessen ungeachtet beteiligte sie sich – in ähnlicher Größenordnung 
wie der NKVD – an den Verhaftungen deutscher Zivilisten.9 Im Zuge weitläufiger 
Umstrukturierungen der Geheimdienste ging die Smersch Ende 1946 im MGB 
auf, sodass das Gebäude in der Leistikowstraße zunächst durch das MGB, dann 
das KGB genutzt wurde. Nach 1955 wurden dort ausschließlich Angehörige der 
Sowjetischen Armee festgehalten; Mitte der 1980er Jahre wurde das Gefängnis 
aufgegeben.10 

Für die deutschen Gefangenen war die Leistikowstraße die erste Etappe auf 
ihrem Weg durch sowjetische Gefängnisse und Lager: Wer – ob als Nazi, Spion, 
Querulant oder wegen Schwänzens des obligaten Russischunterrichts in der 
Schule – in Feindverdacht geraten war, musste hier eine meist mehrmonatige Un-
tersuchungshaft durchstehen, was bedeutete, dass die Verhafteten so lange unter 
„verschärften Bedingungen“ verhört wurden, bis sie die Tatvorwürfe durch eigen-
händige Unterschrift der auf Russisch verfassten Vernehmungsprotokolle bestä-
tigt hatten. Diese oft unter Folter erpressten Geständnisse stellten in der Regel das 
einzige Beweismittel in den anschließend inszenierten Militärtribunalen dar, die 
sich mehrheitlich der 14 Gummiparagrafen des Artikel 58 StGB der RSFSR von 

  9	Vgl. Nikita Petrov: Zur Geschichte der sowjetischen Repressionsorgane (NKVD/MVD-MGB) 
in der SBZ 1945/46. In: Andreas Hilger, Mike Schmeitzner, Ute Schmidt (Hrsg.): Diktatur­
durchsetzung. Instrumente und Methoden der kommunistischen Machtsicherung in der 
SBZ/DDR 1945–1955. Dresden 2001, S. 31–38, bes. S. 36.

10	Zur Geschichte des Untersuchungsgefängnisses: Elke Fein, Nina Leonhard, Jens Niederhut, 
Anke Höhne, Andreas Decker (Hrsg.): Von Potsdam nach Workuta. Das NKGB/MGB/KGB-
Gefängnis Potsdam-Neuer Garten im Spiegel der Erinnerung deutscher und russische Häft­
linge. Potsdam 1999; Elke Fein Nina Leonhard, Jens Niederhut: Militärstädtchen Nr. 7. Zur Ge­
schichte des sowjetischen Untersuchungsgefängnisses Potsdam-Neuer Garten. In: Deutsch­
land Archiv (2004) 4, S. 582–590; Peter Erler: Relikt der Unmenschlichkeit. Die sowjetische 
Spionageabwehr und ihr Untersuchungsgefängnis in der Potsdamer Leistikowstraße 1. In: 
Zeitschrift des Forschungsverbundes SED-Staat (2005) 18, S. 138–153; Von Potsdam nach 
Workuta. Katalog zur Ausstellung über deutsche und sowjetische Häftlinge im KBG-Gefäng­
nis Potsdam und die Lagerhaft in Workuta/Sowjetunion. Hrsg. von Memorial Deutschland 
e.V., Berlin 2003; Ines Reich, Maria Schultz (Hrsg.): Sowjetisches Untersuchungsgefängnis 
Leistikowstraße Potsdam. Berlin 2012.



380    Bettina Greiner

1926 zur Ahndung konterrevolutionärer Verbrechen bedienten, um Vorwürfe wie 
Spionage, Sabotage, illegale Gruppenbildung und dergleichen mehr mit zehn, 15 
oder 25 Jahren Lagerhaft abzustrafen.11 Nach der Verurteilung wurden die Gefan-
genen in eines der Speziallager in der SBZ überstellt, zur Zwangsarbeit in die So-
wjetunion deportiert oder nach Moskau verbracht, wo in den ersten drei Jahren 
nach Wiedereinführung der Todesstrafe im Jahr 1950 mehr als 1000 Deutsche 
hingerichtet wurden.12

Doch nun zur Eröffnung der Gedenk- und Begegnungsstätte im April 2012, die 
von einem ungewöhnlichen medialen Auftrieb begleitet wurde. Einen der Gründe 
für diese Aufmerksamkeit erfuhren die Fernsehzuschauer von Claus Kleber, dem 
Moderator des „Heute Journal“ im ZDF. Er leitete den Bericht am Vorabend der 
Ausstellungseröffnung mit dem Hinweis auf einen prominenten Häftling ein. 
Dass dieser nicht in Potsdam, sondern in Schwerin unter dem Vorwurf der Spio-
nage verhaftet, verhört und 1951 zu 25 Jahren Lagerhaft verurteilt worden war, 
fiel angesichts der Persönlichkeit, um die es ging, nicht ins Gewicht – sprach 
Klaus Kleber doch vom Vater des vier Wochen zuvor gewählten Bundespräsiden-
ten Joachim Gauck.13 Es ist tatsächlich so banal: Prominenz verschafft Aufmerk-
samkeit. 

In diesem Fall aber kam ein zweiter Aspekt hinzu. Etwa drei Wochen vor Aus-
stellungseröffnung war es zu einem ebenso unerfreulichen wie inakzeptablen 
Vorfall gekommen. Ein ehemaliger Workuta-Häftling hatte die Gedenkstättenlei-
terin tätlich angegriffen, weil sie ihm seines Erachtens den Zugang zum Gebäude 
verwehren wollte. Das Auftreten des alten Mannes ist weder kleinzureden noch zu 
entschuldigen.14 Es markiert jedoch den vorläufigen Höhepunkt einer jahrelan-
gen Auseinandersetzung um die Ausstellung, die nun weit über Potsdam hinaus 
publik wurde – eine Auseinandersetzung zwischen der Gedenkstättenleitung auf 
der einen und einer großen Zahl ehemaliger Häftlinge sowie verschiedenen zivil-
gesellschaftlichen Organisationen, allem voran Memorial Deutschland e.V., auf 
der anderen Seite.

Zu dieser für alle Beteiligten unwürdigen Auseinandersetzung gehört folgendes 
Detail: Jener ehemalige Häftling war 1948 als 19-jähriger für acht Jahre nach 
Workuta deportiert worden, nachdem er sich – so berichtet er – einer Anwerbung 

11	Zur Tätigkeit der sowjetischen Militärtribunale und der Bedeutung des Art. 58: Andreas 
Hilger, Nikita Petrov: „Erledigung der Schmutzarbeit“? Die sowjetischen Justiz- und Sicher­
heitsapparate in Deutschland. In: Andreas Hilger, Mike Schmeitzner, Ute Schmidt (Hrsg.): 
Sowjetische Militärtribunale. Berlin 2003, Bd. 2: Die Verurteilung deutscher Zivilisten 1945–
1955, S. 59–152; siehe auch: Friedrich-Christian Schroeder: Rechtsgrundlagen der Verfolgung 
deutscher Zivilisten durch sowjetische Militärtribunale. In: Ebenda, S. 37–58.

12	Erschossen in Moskau… Die deutschen Opfer des Stalinismus auf dem Moskauer Friedhof 
Donskoje 1950–1953. Hrsg. von Arsenij Roginskij, Jörg Rudolph, Frank Drauschke, Anne Ka-
minsky. Berlin 32008.

13	Zu den Hintergründen der Haft: Stefan Karner: Die MGB-Akte Joachim Gauck senior. In: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 12. 3. 2012, S. 7.

14	Zwischenzeitlich wurde er zu einer Geldbuße in Höhe von € 1200 verurteilt. „Eine Auffällig­
keit an der Halswirbelsäule“. In: Potsdamer Neueste Nachrichten vom 31. 5. 2013, S. 7.



Sowjetische Speziallager in Deutschland    381

als Spitzel widersetzt hatte. In einem Lager am Eismeer freundete er sich mit ei-
nem Mitgefangenen an, der die Untersuchungshaft in der Leistikowstraße hatte 
verbringen müssen. Diesem jüngst verstorbenen Freund zu Ehren wollte der 
83-jährige nun ein öffentliches Zeitzeugengespräch organisieren. Mit diesem Her-
zenswunsch wandte er sich an die brandenburgische Staatskanzlei, die ihm, wie es 
in den „Potsdamer Neuesten Nachrichten“ heißt, schriftlich bestätigte, dass die 
Gedenkstättenleiterin „gebeten [wurde, solcherart] Anfragen positiv zu entschei
den“.15 So aber konnte der Eindruck entstehen, dass Zeitzeugengespräche in der 
Gedenk- und Begegnungsstätte allenfalls durch politische Intervention möglich 
sind. Schlimmer noch, dass diese Zeitzeugen stören.

Dergleichen war sicher nicht intendiert. Umso weniger, als dass sich die Ge-
denk- und Begegnungsstätte Leistikowstraße als „moderne Gedenkstätte“ ver-
standen wissen will.16 Gleichwohl irritieren Selbstdarstellung und Politik des 
Hauses. So hat es offenbar langer interner Auseinandersetzungen bedurft, ehe das 
Wort Folter in der Darstellung dieses Ortes seines angemessenen Platz fand.17 
Problematisch ist jedoch nicht allein die Sprache; Fachkritik gibt es ebenfalls an 
handwerklichen und inhaltlichen Mängeln.18 Selbstredend sind auch positive 
Stimmen zu vernehmen. Martin Sabrow etwa machte jüngst darauf aufmerksam, 
dass die Dauerausstellung unter Historikern und Ausstellungsmachern „verbrei-
tete Anerkennung“ finde19 – trotz Schwerpunktsetzungen, mit denen zentrale 
und für die Geschichte dieses Ortes elementare Aspekte zu „Verurteilung, Straf-
vollzug und Entlassung“ ausgeklammert und auf eine „Projektphase II“ verscho-
ben werden.20 Das gilt auch, so Peter Jochen Winters, für „eine Darstellung des 
sowjetischen Gulag und des Schicksals der dorthin deportierten Häftlinge sowie 
ergänzende Informationen über den Widerstand in der Sowjetischen Besatzungs-
zone und der DDR und die Verhaftung von Oppositionsgruppen bis 1955“.21

Haben die Zeitzeugen also Recht? Werden ihre Erfahrungen relativiert? Selbst 
wenn man diesem Vorwurf nicht folgen will, verwundern insbesondere die 
inhaltlichen Schwerpunktsetzungen, mit denen zwei Jahrzehnte intensiver For-

15	„Tätlicher Angriff und Todesdrohung gegen Ines Reich Leistikowstraße: Streit zwischen 
Ex-Häftling und Gedenkstätten-Chefin eskalierte“. In: Potsdamer Neueste Nachrichten vom 
27. 3. 2012. 

16	So in: „‚Spuren zum Sprechen bringen‘. Interview mit Ines Reich“. In: Potsdamer Neueste 
Nachrichten vom 26. 3. 2012, S. 8.

17	Die Gravamina von Memorial Deutschland e.V. liegen ebenso vor wie ein kritisches Außen­
gutachten durch Jörg Baberowski. Zur Kritik etwa durch Herta Müller, Nobelpreisträgerin für 
Literatur, oder Anna Kaminski, Direktorin der Bundesstiftung zur Aufarbeitung der SED-
Diktatur vgl. „Erbitterter Streit um das Gedenken“. In: Tagesspiegel vom 19. 3. 2012.

18	Peter Erler: Rezension von: Ines Reich, Maria Schultz (Hrsg.), Sowjetisches Untersuchungs­
gefängnis Leistikowstraße Potsdam. Berlin 2012. In: sehepunkte 12 (2012) 9 [http://www. 
sehepunkte.de/2012/09/21757.html; 18. 9. 2012]

19	Martin Sabrow: Wenn die Zeitzeugen gehen. In: Tagesspiegel vom 26. 11. 2013.
20	Reich, Schultz (Hrsg.), Leistikowstraße, 2012, S. 95.
21	Peter Jochen Winters: Der Streit um die Leistikowstraße in Potsdam. In: Wolfgang Benz 

(Hrsg.): Ein Kampf um Deutungshoheit. Politik, Opferinteressen und historische Forschung. 
Berlin 2012, S. 37–63, S. 62.



382    Bettina Greiner

schung zur sowjetischen Verfolgungspraxis in Deutschland außer Acht gelassen 
werden. Bis zur Realisierung der nächsten Projektphase fehlen dem Gedenkstät-
tenbesucher daher Informationen, die zum Verständnis und zur Einordnung des 
historischen Geschehens grundlegend sind. Das bedeutet auch, dass Informatio-
nen fehlen, die für eine aufgeklärte Annäherung an diesen Erinnerungsort und 
damit an die schwierige Frage nach „Deutschen als Opfern“22 von Bedeutung 
wären.

II.

„Welchen Platz nehmen die sowjetischen Speziallager und das SED-Unrecht ins-
gesamt in der deutschen Erinnerungskultur ein und in welchem Verhältnis steht 
es zur Erinnerung an die nationalsozialistischen Konzentrationslager?“ Diese Fra-
ge Wolfram von Schelihas – vor bald zehn Jahren formuliert – hat ausweislich der 
Auseinandersetzung um die Präsentation in der Leistikowstraße nichts von ihrer 
Aktualität verloren.23 Hier aber soll sie zunächst in die erste Zeit nach dem 
Mauerfall zurückführen. Auf Initiative ehemaliger Speziallagerhäftlinge wurden 
damals an zahlreichen Orten in der DDR nahe der vormaligen Lagerstätten und 
Haftorte Massengräber freigelegt. Zumindest anfänglich begleiteten die Medien 
in Ost und West diese Grabungen intensiv. Weil sich die Berichterstattung aber 
alsbald auf die sogenannten Mauerschützen und insbesondere auf Mitarbeiter 
der Staatssicherheit konzentrierte, verebbte das Interesse so schnell wie es aufge-
kommen war. Und doch hatten die wenigen Monate der Nachrichtenflut genügt, 
eine politische Sensation zu bewirken: Seit 1945 hatte Moskau die Existenz der 
Speziallager abgestritten – nun, im Juli 1990, veröffentlichte das sowjetische 
Innenministerium den im März 1950 nach Schließung der letzten drei (von ur-
sprünglich zehn) NKVD-Lager verfassten Abschlussbericht. 

Demnach haben ein Drittel der offiziell 122 671 deutschen Häftlinge die Lager 
nicht überlebt.24 Auch wenn diese Zahlen binnen kurzer Zeit nach oben korrigiert 

22	Die Forumulierung „Deutsche als Opfer“ orientiert sich an den Titeln der Sammelbände von 
Bill Niven (Hrsg.): Germans as Victims. Remembering the Past in Contemporary Germany. 
Basingstoke 2006, und, in leichter Variation, von Lothar Kettenacker (Hrsg.): Ein Volk von 
Opfern? Die neue Debatte um den Bombenkrieg. Berlin 2003, die hier stellvertretend für die 
deutschsprachigen Veröffentlichungen über die erinnerungskulturelle Gewichtung von deut­
scher Täter- und Opferschaft genannt seien, die besonders zahlreich um das Jahr 2005 – und 
damit anlässlich des 60. Jahrestages des Kriegsendes – publiziert wurden. Die Speziallagerhaft 
spielte dabei keine Rolle. Vgl. Greiner, Verdrängter Terror, bes. S. 384 oder Bettina Greiner: 
Sowjetische Speziallager – 60 Jahre danach. Anmerkungen zu einer verstockten Debatte. In: 
Deutschland Archiv 43 (2010) 2, S. 289–296.

23	Wolfram von Scheliha: Sackgasse Totalitarismus. Die Forderung nach einem Gedenken an die 
Speziallager im Zeichen der Totalitarismustheorie führt ins erinnerungspolitische Abseits. In: 
Deutschland Archiv 39 (2006) 2, S. 283–290, bes. S. 284.

24	Der Bericht ist abgedruckt in: Bericht über sowjetische Internierungslager in der SBZ. In: 
Deutschland Archiv 23 (1990) 2, S. 1804–1810.



Sowjetische Speziallager in Deutschland    383

wurden, bleibt die Relation unverändert: Fast jeder Dritte deutsche Gefangene ist 
an Hunger und Krankheiten zugrunde gegangen.25 Für die stalinistisch Verfolgten 
galt die Publikation dieser traurigen Zahlen als offizielle Bestätigung eines be-
rechtigten Begehrens nach gesellschaftlicher Anerkennung. Binnen kürzester Zeit 
nahmen sie sich selbst jedoch als „Opfer zweiter Klasse“ wahr, verwickelt in eine 
heftige Auseinandersetzung, die allem voran an jenen Orten entbrannt war, an 
denen das NKVD wie in Sachsenhausen und Buchenwald vormalige national
sozialistischen Konzentrationslager für seine Zwecke genutzt hatte. Dort sahen sie 
sich mit der „Abwehr der jüngeren Generation“ und massiver „Kritik der Holo-
caust-Überlebenden“ konfrontiert,26 die sich dagegen verwahrten, „das Gedenken 
an die KZ-Haft mit der verdienten Haft der KZ-Aufseher zu vermischen“.27 Es ist 
der Geschichtswissenschaft relativ schnell gelungen, diese und ähnliche Vorwürfe 
zu entkräften. So ist längst erwiesen, dass es sich bei der überwiegenden Mehrheit 
der Speziallagerinsassen um das Fußvolk der nationalsozialistischen Diktatur 
handelte, die sogenannten „kleinen Pgs“. Dass die relative Belastung der Häftlinge 
geringer ausfiel als etwa in den Internierungslagern in der amerikanischen Zone, 
lag auch am NKVD-Befehl Nr. 00315, mit dem Stalin angewiesen hatte, Angehö-
rige von SS, SA und „Personal von Gefängnissen und Konzentrationslagern“ nicht 
in die Speziallager zu überstellen, sondern als Kriegsgefangene in die Sowjetunion 
zu deportieren.28

Die Gedenkstätten haben es sich nicht zur Aufgabe gemacht, die Auseinander-
setzung um die „doppelte Vergangenheit“ produktiv in die Öffentlichkeit zu 
tragen. Dabei gibt es keine vergleichbaren Erinnerungsorte, an denen deutsche 
Tätergeschichte und deutsche Opfergeschichte räumlich und zeitlich so eng mit-
einander verknüpft sind. Wo denn sonst, möchte man fragen, soll darüber gestrit-
ten werden, wie wir als Gesellschaft diesen beiden unterschiedlichen und doch 
aufeinander bezogenen Verbrechenskomplexen und Opfergruppen gerecht wer-
den wollen? Nicht minder wichtig ist die Frage, welchen Ort die Speziallager 
innerhalb eines zeitgemäßen Totengedenkens einnehmen können – also eines 
Gedenkens, das der Tatsache gerecht wird, dass „das kulturelle Gedächtnis der 
Deutschen in hohem Maße durch die Erfahrung und den Umgang mit dem 

25	Zur Zahlendiskussion: Greiner, Verdrängter Terror, S. 10 f.
26	Alexander von Plato: Lebensgeschichte und Geschichte. Ein Beispiel aus der Opferkonkurrenz 

des Kalten Krieges. In: Kursbuch (Juni 2002), S. 149–162, Zitate S. 159; siehe auch: Ders.: „Op­
fer-Konkurrenten. Die Verfolgten des NS-Regimes und der sowjetischen Besatzungsmacht im 
Kalten Krieg und in der Entspannungspolitik“, in: Elisabeth Domansky, Harald Welzer (Hrsg.), 
Eine offene Geschichte. Zur kommunikativen Tradierung der nationalsozialistischen Vergan­
genheit, Tübingen 1999, S. 74–92.

27	„Vorwort der Herausgeber“, in: Sowjetische Speziallager in Deutschland 1945 bis 1950, hrsg. 
von Sergej Mironenko, Lutz Niethammer, Alexander von Plato: Berlin 1998, Bd. 1: Studien und 
Berichte, S.11–19, hier S. 11.

28	„Befehl des Volkskommissars für Inneres Nr. 00315 ‚Zur teilweisen Abänderung des Befehls 
des NKVD der UdSSR Nr. 0016 vom 11. Januar 1945‘“. In Ebenda, Bd. 2: Dokumente zur 
Lagerpolitik, S. 178–180, hier S. 179.



384    Bettina Greiner

massenhaften Tod – als massenhaftem Töten wie Getötet-werden – als einer Sig-
natur dieses Zeitalters geprägt worden ist“.29 

Doch an den Erinnerungsorten mit „doppelter Vergangenheit“ wird über dies 
Fragen allenfalls wie unter einer Käseglocke diskutiert. Ausschlaggebend dafür er-
scheint ein normativer Kompromiss aus den frühen 1990er Jahren. Hochrangige 
Historikergremien sowie vom Bundestag veranstaltete Enquete-Kommissionen 
beteiligten sich damals an der Kontroverse über den Ort der Speziallager im his-
torischen Erinnern. Ihre Konzepte – allem voran bei der Umgestaltung der Ge-
denkstätten in den neuen Bundesländern, die vor der Herausforderung standen 
(und stehen), sowohl NS-Opfern als auch stalinistisch Verfolgten gerecht zu wer-
den und darüber hinaus eine Antwort auf die DDR-Gedenkkultur zu finden, die 
diese Orte über Jahrzehnte geprägt hat – folgen der nach dem Historiker Bernd 
Faulenbach benannten Faulenbachschen Formel. Darunter ist die Maxime zu ver-
stehen, 

NS-Verbrechen nicht durch den Hinweis auf das Nachkriegsunrecht zu relati-
vieren, dieses Unrecht aber auch nicht umgekehrt angesichts der NS-Verbrechen 
zu bagatellisieren.30

Tatsächlich machte die Faulenbachsche Formel die Gedenkstätten in den neuen 
Bundesländern damals überhaupt erst handlungsfähig. Mangels praxistauglicher 
Weiterentwicklung aber wirkt dieser damals so wichtige Kompromiss aus heuti-
ger Sicht wie ein Webfehler, an dem die Erinnerung fehlläuft. Denn die Debatte 
um den Umgang mit der stalinistischen Verfolgung dreht sich infolge dieser Set-
zung fast nur um „Erinnerung“ und nicht um „Geschichte“. Oder anders gesagt: 
Mit Blick auf die Nachkriegsverfolgung geht es primär um das wie und nicht das 
woran der Erinnerung.

III.

Auch wenn es sich wiederum nur um ein mediales Strohfeuer handelte, so schaffte 
es die Einweihung des Speziallagermuseums in der Gedenkstätte Sachsenhausen 
im Dezember 2001 in die „New York Times“.31 Grund dafür war die Presseerklä-
rung des russischen Außenministeriums anlässlich der Ausstellungseröffnung: In 
der Präsentation würden die „Verbrechen des Faschismus und die Handlungen 
der sowjetischen Besatzungsmacht“, so der Wortlaut, „auf eine Stufe gestellt“ und 

29	Michael Geyer: Das Stigma der Gewalt und das Problem der nationalen Identität in Deutsch­
land. In: Von der Aufgabe der Freiheit. Politische Verantwortung und bürgerliche Gesell­
schaft im 19. und 20. Jahrhundert. Hrsg. von Christian Jansen, Lutz Niethammer, Bernd Weiß-
brot. Berlin 1995, S. 673–698, hier S. 684.

30	Bernd Faulenbach: Konkurrenz der Vergangenheiten? Die Aufarbeitung des SED-Systems im 
Kontext der Debatte über die jüngste deutsche Geschichte. In: Annegret Stephan (Hrsg.): 1945 
bis 2000. Ansichten zur deutschen Geschichte, Opladen 2002, S. 17–32, hier S. 25.

31	„Ex-Death Camp Tells Story Of Nazi and Soviet Horrors“. In: New York Times vom 13. 12. 
2001.



Sowjetische Speziallager in Deutschland    385

dadurch „die Untaten von Naziverbrechern“ reingewaschen.32 Ungeachtet des 
Umstandes, dass diese Kritik der Ausstellung nicht gerecht wird – in Moskau hat-
te man sehr genaue Vorstellungen davon, woran zu erinnern sei: an angeblich ge-
rechtfertigte und rechtmäßige Straf- und Sühnemaßnahmen. Tatsächlich fanden 
sich in den Speziallagern neben echten Gegnern der Besatzungsmacht – und den 
Tausenden, die durch Folter und Verhöre erst dazu „gemacht“ wurden – zahllose 
Nationalsozialisten aller Belastungsgrade. Und doch waren die Inhaftierungen ei-
nes sicherlich nicht: Ausdruck einer politischen Moral. 

Dass die stalinistische Justiz primär politisch bestimmt und nicht auf rechts-
staatliche Prinzipien verpflichtet war, steht außer Zweifel. Es ist daher verfehlt, die 
Haftmaßnahmen des NKVD in einem Atemzug mit „sowjetischer Entnazifizie-
rung“ zu nennen – die Interpretation weckt Erwartungen an eine mit westlichen 
Internierungspraktiken vergleichbare Auseinandersetzung mit der personellen 
Hinterlassenschaft des NS-Regimes, mehr noch, sie deutet eine vergleichbare 
Rechtsförmigkeit an. Dergleichen war aber nicht gegeben. Versteht man die alli-
ierten Nachkriegslager gar als Ausdruck der seit der Moskauer „Erklärung über 
Grausamkeiten“ vom Oktober 1943 mehrfach wiederholten Selbstverpflichtung 
der Siegermächte, staatlich sanktioniertem Unrecht demokratische Rechtstaat-
lichkeit entgegenzusetzen, dann wird diese Diskrepanz überdeutlich. Weder in 
den unmittelbaren Nachkriegsjahren noch nach der Gründung der DDR hat die 
sowjetische Besatzungsmacht auch nur den Versuch unternommen, diesen Vor
gaben gerecht zu werden. Das Sicherheitsbegehren war immer stärker.

Die Möglichkeiten und Grenzen transitiver Justiz sind nur ein Beispiel, woran 
erinnert werden könnte. Es würde bedeuten, sich mit Fragen an eine Besatzungs-
macht auseinanderzusetzen, die Massenverhaftungen durchführte, ihre Geheim-
dienste auf Zivilisten hetzte und diese fern jeder rechtsstaatlichen Regularien in-
communicado in Sicherheitsverwahrung nahm oder zu horrenden Lagerstrafen 
beziehungsweise zum Tode verurteilte. Die ehemaligen Häftlinge sind uns hier 
einen Schritt voraus. Sie ahnen, dass die Beschäftigung insbesondere mit diesem 
Themenkomplex schwierige Fragen aufwirft. Schließlich geht es um Prinzipien, 
die zuvor durch die Deutschen – und durchaus unter Applaus weiter Bevölke-
rungsteile – ebenfalls verhöhnt worden waren. Sie befürchten, dass ihre Erfahrun-
gen vor diesem Hintergrund als gerechte Sühne angesehen und im Ergebnis baga-
tellisiert werden.

Die Zeitzeugen trauen uns in dieser Angelegenheit nicht, vermutlich zu Recht. 
Ihr Misstrauen hat auch generationelle Gründe, sehen sich die heute über 80-jäh-
rigen insbesondere durch Wissenschaft und Gedenkstätten immer wieder auf ihre 
Zeit als Pimpf oder in der Hitlerjugend reduziert und in moralische Mithaftung 
für ältere Jahrgänge genommen. Dieser kollektive Schuldvorwurf ist ihnen als 
kollektiver Feindverdacht aus der Haftzeit geläufig; auch vor den sowjetischen 
Geheimdiensten waren alle gleich schuldig. Während sie ihnen ohnmächtig 
ausgeliefert waren, können sie heute auf diese Vorwürfe reagieren. Wichtigstes 

32	Zit. nach Haustein, Geschichte im Dissens, S. 14.



386    Bettina Greiner

Medium sind ihre Erinnerungsberichte, mit und in denen sie sich auf vielfältige 
Weise vom Nationalsozialismus zu distanzieren suchen. Es würde zu weit führen, 
die Erzählmotive hier im Einzelnen aufzuführen.33 Die aus anderen Kontexten 
deutscher Opfernarrative bekannte Strategie, die Zeit vor dem 8. Mai 1945 auszu-
blenden, gehört zweifellos dazu. Hinzu kommen Versuche, an das in Deutschland 
anscheinend noch immer verfängliche Schreckbild des „Russen“ anzuknüpfen. 
Dass der Sowjetunion im Zweiten Weltkrieg die meisten menschlichen Verluste 
abverlangt wurden, wird hingegen fast immer ausgeblendet. Der Vollständigkeit 
halber sind die ob ihres rassistischen Untertons unerträglichen Stereotypen zu 
erwähnen, die in einigen Berichten aufgerufen werden.

Diese Distanzierungsversuche lassen sich kürzer fassen: Für die Betroffenen 
gibt der Totalitarismus sowjetischer Prägung noch heute den alleinigen Erklä-
rungsrahmen ihrer Leidensgeschichte vor. Selbstverständlich ist diese Willkür ein 
unhintergehbares Faktum. Darüber aber die nationalsozialistische Vorgeschichte 
auszublenden und ausnahmslos alle Speziallagerhäftlinge zu unschuldigen Op-
fern zu erklären, bestätigt wiederum all jene, die eine Relativierung des National-
sozialismus befürchten. Damit schließt sich der Kreis: Wieder wird über das wie 
und nicht das woran der Erinnerung nachgedacht.

33	Ausführlich: Greiner, Verdrängter Terror, S. 406–458.



Abkürzungen

ARD	 Arbeitsgemeinschaft der öffentlich-rechtlichen Rundfunkanstalten der 
Bundesrepublik Deutschland

ASSR	 Avtonomnaja Sovetskaja Socialističeskaja Respublika (Autonome So-
zialistische Sowjetrepublik)

BRD	 Bundesrepublik Deutschland
CDU	 Christlich Demokratische Union
DDR	 Deutsche Demokratische Republik
GKO	 Gosudarstvennyj komitet oborony (Staatliches Verteidigungskomitee)
GSSD	 Gruppe der Sowjetischen Streitkräfte in Deutschland
GULag	 Glavnoe Upravlenie Lagerej (Hauptlagerverwaltung)
KPD	 Kommunistische Partei Deutschlands
KPdSU	 Kommunistische Partei der Sowjetunion
KZ	 Konzentrationslager
MGB	 Ministerstvo Gosudarstvennoj Bezopasnosti (Ministerium für Staats-

sicherheit)
MVD	 Ministerstvo Vnutrennych Del (Ministerium für Innere Angelegen-

heiten)
NKVD	 Narodnyj Komissariat Vnutrennych Del (Volkskommissariat für In-

nere Angelegenheiten)
ND	 Neues Deutschland
NDPD	 Nationaldemokratische Partei Deutschlands
NS	 Nationalsozialistisch
NKGB	 Narodnyj Komissariat Gosudarstvennoj Bezopasnosti (Volkskommis-

sariat für Staatssicherheit)
NKO	 Narodnyj Komitet Oborony (Staatliches Verteidigungskomitee)
NSDAP	 Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei
OKH	 Oberkommando des Heeres
PDS	 Partei des demokratischen Sozialismus
PFP	 Proveročno-fil’tracionnye punkty (Grenzkontroll- und Filtrations-

punkte des NKVD)
REK	 Rossijskij Evrejskij Kongress (Russischer Jüdischer Kongress)
RKKA	 Raboče-Krest’janskaja Krasnaja Armija
RSFSR	 Rossijskaja Sovetskaja Federativnaja Socialističeskaja Respublika (Rus-

sische Sozialistische Föderative Sowjetrepublik)
SBZ	 Sowjetische Besatzungszone
SD	 Sicherheitsdienst des Reichsführers-SS
SDP	 Sammel- und Durchgangspunkte
SED	 Sozialistische Einheitspartei Deutschlands
SMAD	 Sowjetische Militäradministration in Deutschland
Smersch	 Smert’ špionam! (Tod den Spionen! = Sowjetische Spionageabwehr)
SNK	 Sovet Narodnych Komissarov (Rat der Volkskommissare)



388    Abkürzungen

SPD	 Sozialdemokratische Partei Deutschlands
SS	 Schutzstaffel
SSSR	 Sojuz Sovetskich Socialističeskich Respublik (vgl. UdSSR)
SZ	 Süddeutsche Zeitung
UdSSR	 Union der Sozialistischen Sowjetrepubliken
UNKVD	 Upravlenie NKVD ([Bezirks-]Verwaltung des NKVD)
UNO	 United Nations Organization
UOKG	 Union der Opferverbände Kommunistischer Gewaltherrschaft e.V.
USA	 United States of America
VGK	 Verchovnyj Glavnokomandujuščij (Oberbefehlshaber)
VKP(b)	 Vzesojuznaja Kommunističeskaja Partija (bol’ševikov) (Kommunis-

tische Allunions Partei – Bolschewiki)
VVN-BdA	 Verfolgten des Naziregimes – Bund der Antifaschistinnen und Antifa-

schisten
ZDF	 Zweites Deutsches Fernsehen
ZK	 Zentralkomitee



Herausgeber und Autoren

Il’ja Al’tman, Prof. Dr., Co-Vorsitzender des Russischen Forschungs- und Bil-
dungszentrums “Holocaust”                                 
Aleksej Bezugol’nyj, Dr., Moskau                                                    
Bernd Bonwetsch, Prof. Dr. Dr. h.c. mult., Gründungsdirektor des Deutschen His-
torischen Instituts Moskau
Aleksandr Boroznjak, Prof. Dr., Staatliche Pädagogische Universität Lipeck
Aleksandr Čistikov, Prof. Dr., Stellvertretender wissenschaftlicher Direktor des 
Sankt Petersburger Instituts für Geschichte der Russischen Akademie der Wissen-
schaften
Jörg Echternkamp, PD Dr., Zentrum für Militärgeschichte und Sozialwissenschaf-
ten der Bundeswehr                           
Aleksandr Epifanov, Prof. Dr., Staatliche Universität Volgograd
Beate Fieseler, Prof. Dr., Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf
Valerij Gal’cov, Prof. Dr., Baltische Föderale Immanuel-Kant-Universität Kalinin-
grad
Bettina Greiner, Dr., Hamburger Institut für Sozialforschung – Berliner Kolleg 
Kalter Krieg Bert Hoppe, Dr., Berlin
Johannes Hürter, Prof. Dr., Institut für Zeitgeschichte München-Berlin        
Viktor Ischtschenko, Stellvertretender Direktor des Instituts für Allgemeine Ge-
schichte der Russischen Akademie der Wissenschaften
Oleg Lejbovič, Prof. Dr., Staatliche Akademie für Kunst und Kultur Perm 
Isabelle de Keghel, Dr., Universität Konstanz 
Boris Kovalev, Prof. Dr., Sankt Petersburger Institut für Geschichte der Russischen 
Akademie der Wissenschaften
Leonid Luks, Prof. Dr., Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt, Direktor des 
Zentralinstituts für Mittel- und Osteuropastudien 
Michail Mjagkov, Prof. Dr., Moskauer Staatliches Institut für Internationale Be
ziehungen (MGIMO – Universität)
Jörg Morré, Dr., Direktor des Deutsch-Russischen Museums Berlin-Karlshorst 
Pavel Polian, Dr. habil., Albert-Ludwigs-Universität, Freiburg
Christoph Rass, PD Dr., Universität Osnabrück
Lorina Repina, Prof. Dr., Stellvertretende Direktorin des Instituts für Allgemeine 
Geschichte der Russischen Akademie der Wissenschaften 
Yuliya von Saal, Dr., Institut für Zeitgeschichte München-Berlin                        
Elke Scherstjanoi, PD Dr., Institut für Zeitgeschichte München-Berlin                        
Carola Tischler, Dr., Berlin 
Arkady Tsfasman, Prof. Dr., Rostock
Nina Vaškau, Prof. Dr., Staatliche Universität Volgograd
Alexander Vatlin, Prof. Dr., Moskauer Staatliche Lomonosov-Universität           
Andreas Wirsching, Prof. Dr., Direktor des Instituts für Zeitgeschichte München-
Berlin                        



390    Herausgeber und Autoren

Alexander Tschubarjan, Akademiemitglied, Direktor des Instituts für Allgemeine 
Geschichte der Russischen Akademie der Wissenschaften
Jürgen Zarusky, Dr., Institut für Zeitgeschichte München-Berlin                        
Andrea Zemskov-Züge, Dr., Berghof Foundation Berlin


	Inhalt�������������
	Vorwort��������������
	Deutsch-russische Erinnerungen – zur Wahrnehmung von Diktatur und Krieg������������������������������������������������������������������������������
	Historisches Gedächtnis und kollektive Identität: Schwierigkeiten der Konzeptualisierung�����������������������������������������������������������������������������������������������
	Ein doppelter deutscher Blick auf Russland und seine Erinnerung an den „Großen Vaterländischen Krieg“������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Das historische Gedächtnis an Krieg und Diktatur in Deutschland����������������������������������������������������������������������

	Gemeinsame Erinnerungsorte und ihre unterschiedliche Wahrnehmung�����������������������������������������������������������������������
	Moskau 1941: Ein Rückblick nach 70 Jahren������������������������������������������������
	„Moskau 1941“ als westdeutscher Erinnerungsort�����������������������������������������������������
	Perestrojka und Erinnerung in Leningrad.Der „Umbau“ des Blockade-Gedenkens in Russland und seine Rezeption in Deutschland��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Die Staatsmacht und die Formierung des Gedächtnisses an die Blockade: Stenografische Aufzeichnungen der Berichte von Leningrader Bürgern 1943–1948���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Die Schlacht als Metapher.Zum Stellenwert von „Stalingrad“ in Deutschland 1943–2013������������������������������������������������������������������������������������������
	Das Schicksal der deutschen Kriegsgefangenen aus Stalingrad: Sowjetische Propaganda, Zeitzeugen und Akteure������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Königsberg/Kaliningrad nach 1945 aus deutscher Sicht�����������������������������������������������������������
	Der Krieg und Ostpreußen im Gedächtnis der Einwohner des Gebietes Kaliningrad������������������������������������������������������������������������������������
	Die besetzten Gebiete in der Sowjetunion als Erinnerungslandschaft deutscher Veteranen���������������������������������������������������������������������������������������������
	Alltag im besetzten Gebiet der RSFSR�������������������������������������������

	Das Schicksal einzelner Nationalitäten und Gruppen der sowjetischen Bevölkerung im historischen Gedächtnis�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Die Invaliden des „Großen Vaterländischen Krieges“ der Sowjetunion, 1941–1991������������������������������������������������������������������������������������
	„Das unbekannte Denkmal des namenlosen Repatriierten“: Repatriierte aus Deutschland im gesellschaftlichen Gedächtnis der Sowjetunion und Russlands���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Die Russlanddeutschen und der Krieg: Erinnerungen und Empathie���������������������������������������������������������������������
	Der Große Vaterländische Krieg im historischen Gedächtnis der Völker des Nordkaukasus��������������������������������������������������������������������������������������������
	Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands�������������������������������������������������������������������������
	Sowjetische Opfer von Krieg und nationalsozialistischer Verfolgung in der bundesdeutschen Erinnerungskultur������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

	Zur Bewahrung von „Erinnerungen des Schreckens“ in Russland und Deutschland����������������������������������������������������������������������������������
	Der Schießplatz von Butovo – Ort des Gedenkens an den Großen Terror 1937/38����������������������������������������������������������������������������������
	„Den Opfern des Stalinismus“.Debatten um einen Berliner Gedenkstein��������������������������������������������������������������������������
	Das Deutsch-Russische Museum Berlin- Karlshorst als Erinnerungsort�������������������������������������������������������������������������
	Die ungeschriebenen Memoiren.Ein anderes Gedächtnis an den Krieg, Ural 1946–1953���������������������������������������������������������������������������������������
	Die letzten Zeugen des Holocaust: Die nationalsozialistische Besatzung in der Kriegskindererinnerung jüdischer Emigranten aus der ehemaligen UdSSR���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“: die russländische TV-Serie „Das Strafbataillon“ zwischen kritischer Aufarbeitung, Patriotismus und Kommerz���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	„Anonyma – eine Frau in Berlin“ – deutsche Diskussionen und russische Reaktionen���������������������������������������������������������������������������������������

	Befreiung und Besatzung������������������������������
	Ursachen und Folgen des sowjetischen Sieges: Russischer Patriotismus, spontane Entstalinisierung und Herrschaftsstabilisierung�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
	Erinnerungen sowjetischer Besatzungssoldaten an den ostdeutschen Nachkriegsalltag 1945–1949��������������������������������������������������������������������������������������������������
	Sowjetische Speziallager in Deutschland����������������������������������������������

	Abkürzungen������������������
	Herausgeber und Autoren������������������������������



