
Isabelle de Keghel

Neue Perspektiven auf den „Großen Vater­
ländischen Krieg“: die russländische TV-Serie 
„Das Strafbataillon“ zwischen kritischer 
Aufarbeitung, Patriotismus und Kommerz

Die 2004 im Fernsehen Russlands ausgestrahlte Serie „Štrafbat“ („Das Strafbatail-
lon“) war eines der wichtigsten TV-Ereignisse der postsowjetischen Zeit. Sie erziel-
te Rekord-Einschaltquoten und eine außergewöhnlich breite Resonanz in der 
russländischen Gesellschaft. Erstmals thematisierte die Serie für ein Massenpubli-
kum die Strafeinheiten, die von 1942 bis 1945 in der Roten Armee existierten. 
Wie die meisten postsowjetischen Filmproduktionen über den „Großen Vaterlän-
dischen Krieg“, leistete „Štrafbat“ einen Beitrag zum heroischen Diskurs. Im Ge-
gensatz zu den anderen Filmen zum Thema verband die Serie diese patriotischen 
Töne jedoch mit einer ungewöhnlich scharfen Kritik am stalinistischen System. 
Bemerkenswert ist auch, dass „Štrafbat“ eine ganze Reihe von Publikationen, zum 
Teil auch wissenschaftlicher Art, über Strafeinheiten in der Roten Armee angesto-
ßen hat.

Im Folgenden werden die Handlung und die Hauptfiguren des Films vorgestellt. 
Darauf folgen einige Überlegungen zu den wichtigsten Aussagen von „Štrafbat“ 
und zur Frage, was die besondere Relevanz der TV-Serie ausmacht. Im Anschluss 
daran wird die Rezeption des Films analysiert, wobei sowohl seine Schwächen in 
den Blick genommen werden als auch die Gründe für seinen außergewöhnlichen 
Erfolg. Abschließend wird erörtert, in welchem geschichtspolitischen Kontext der 
Film steht.1

Handlung und Hauptfiguren

Die Serie erzählt exemplarisch die Geschichte eines der zahlreichen sowjetischen 
Strafbataillons, die 1942 laut Stalins Befehl 227 in der Roten Armee eingerichtet 
wurden. Alle, die in der Einheit dienen, haben aus der Sicht des Parteistaats 
Schuld auf sich geladen und sollen diese nun „mit Blut sühnen“. Die Hauptfigur 
des Films ist der Kommandant des Strafbataillons, Vasilij Stepanovič Tverdochle-
bov. Er hat zunächst als Berufsoffizier einen regulären Truppenverband komman-
diert und ist dann in deutsche Kriegsgefangenschaft geraten. Obwohl er in diesem 
Moment wegen einer Verletzung bewusstlos war, gilt er aus sowjetischer Sicht als 
Verräter, weil er sich der Gefangennahme nicht – wie von Stalins Befehl 270 vor-
geschrieben – durch Gegenwehr oder Selbsttötung entzogen hat. Als mildernder 

1	 Besten Dank an alle Kolleginnen, die eine erste Fassung dieses Beitrags in München und 
Konstanz mit mir diskutiert haben. Ihre Anregungen sind in diesen Aufsatz eingegangen.



306    Isabelle de Keghel

Umstand gilt auch nicht, dass er sich dem Kampf in der Vlasov-Armee verweigert 
hat und dass er deshalb von den Deutschen vor ein Exekutionspeloton gestellt 
wurde. Dass sich Tverdochlebov zu den sowjetischen Truppen durchgeschlagen 
hat, nachdem er bei der Exekution nicht getötet, sondern nur schwer verwundet 
worden war, wird ihm ebenso wenig zugute gehalten. Nach seiner Rückkehr in 
sowjetisch kontrolliertes Gebiet wird er festgenommen und vom Geheimdienst 
NKVD verhört. Der Ermittler glaubt Tverdochlebovs Schilderung nicht, aber 
trotz Folter unterzeichnet der Häftling kein Geständnis. Nur der notorische 
Mangel an Soldaten an der Front bewahrt ihn vor der Erschießung. Ein höherer 
NKVD-Offizier greift in die Ermittlungen ein und ernennt Tverdochlebov zum 
Kommandeur eines Strafbataillons.

In der Einheit sind politische Häftlinge, gewöhnliche Kriminelle und straffällig 
gewordene Soldaten zusammengewürfelt – eine explosive Mischung. Manche Sol-
daten dienen in der Strafeinheit, weil sie – wie Tverdochlebov – zunächst in die 
Hände der Deutschen geraten sind und sich dann wieder zu den sowjetischen 
Truppen durchgeschlagen haben. Manche haben einen Befehl verweigert, der ih-
nen sinnlos erschien. Andere haben sich durch Schlägereien oder Morde in der 
regulären Armee strafbar gemacht. Viele Neuzugänge sind aus dem Straflager als 
Kriegsfreiwillige an die Front gekommen. Unter ihnen sind „Politische“, die wegen 
„konterrevolutionärer Tätigkeit“ verurteilt worden sind, davon viele während des 
„Großen Terrors“. Zu den Freiwilligen gehören aber auch Berufskriminelle, die we-
gen Raubmords, Betrugs oder Banditentums im Lager einsaßen. Beide Gruppen 
sind in der Serie schon an ihrem Äußeren zu erkennen.2 Die Gesichter der „Politi-
schen“ wirken ernst und beherrscht, die der Kriminellen hingegen verschlagen 
oder sogar brutal. Manche Berufsverbrecher haben Tätowierungen am Oberkör-
per und an den Fingern. Die beiden Gruppen unterscheiden sich auch durch ihre 
Lieder. Beim Marschieren an die Front singen die Kriminellen das frivole Gauner-
lied „Murka“, während die „Politischen“ das erhabene, patriotische Kampflied 
„Svjaščennaja vojna“ („Der Heilige Krieg“) anstimmen. Zunächst singen beide 
Gruppen gegeneinander an, schließlich setzt sich das sowjetische Kampflied durch.

Wie sehr die Obrigkeit den Männern im Strafbataillon misstraut, lässt sich da-
ran ablesen, dass sie ihre Waffen erst an der Front erhalten und bis dahin von 
bewaffneten Posten eskortiert werden. Hinter ihnen ist eine Sperreinheit des 
NKVD stationiert, die ein unerlaubtes Zurückweichen oder Desertion verhindern 
soll. Gleich während der ersten Schlacht erschießt sie etwa hundert zurückwei-
chende Strafsoldaten als „Verräter der Heimat“, obwohl viele von ihnen verletzt 
sind. Den Befehl dazu gibt der Kommandeur der Sperreinheit mit sichtlicher Ge-
nugtuung.

Immer wieder wird deutlich, wie wenig das Leben der Strafsoldaten dem So
wjetstaat bzw. der sowjetischen Armee wert ist. Sie werden in Viehwaggons an die 
Front gebracht. Die Männer werden nur notdürftig mit Kleidung versorgt, Essen 

2	 Vgl. Lev Anninskij: Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj. In: Iskusstvo kino 11 (2004), 
S. 2 des Beitrags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/n11-article2.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    307

gibt es sehr unregelmäßig. Noch mehr wird die Geringschätzung der Strafsolda-
ten daran deutlich, dass sie besonders gefährliche Aufgaben übertragen bekom-
men, bei denen hohe Verluste zu erwarten sind. So müssen sie über ein nicht ge-
räumtes Minenfeld vorrücken, deutsche Stellungen mit völlig unzureichender 
Bewaffnung angreifen oder Erkundungen in einem Sumpfgebiet vornehmen, aus 
dem bisher noch niemand zurückgekehrt ist. Auf selbst gebauten Flößen über-
queren sie einen Fluss, um deutsche Einheiten am gegenüberliegenden Ufer zu 
attackieren.

Kommandeur Tverdochlebov sorgt im Bataillon unerbittlich für Disziplin, al-
lerdings stets mit großem Respekt vor den Soldaten. Damit erwirbt er sich allge-
meine Achtung, sogar bei den Berufskriminellen, die ihren eigenen Ehrenkodex 
haben. Bewusst ernennt er sowohl einen „Politischen“ als auch einen Kriminellen 
zu Kompaniechefs, um beide Gruppen in die Strafeinheit zu integrieren.

Zwar sieht Tverdochlebov über kleinere Delikte wie den Diebstahl von Essen 
hinweg. Kritische Gespräche über das Sowjetsystem, wie sie in der Einheit gang 
und gäbe sind, meldet er seinen Vorgesetzten nicht und ermahnt die Soldaten 
nur, sich nicht durch allzu gewagte politische Äußerungen in Gefahr zu bringen. 
Bei schweren Verbrechen hingegen greift er hart durch. So lässt er sofort einen 
Kriminellen erschießen, der einen Mitsoldaten in einem Streit ermordet hatte. 
Zugleich setzt sich Tverdochlebov konsequent für die Rehabilitierung „seiner“ 
Männer ein. Regelmäßig stellt er anhand von Zeugenaussagen Listen von Solda-
ten zusammen, die sich im Kampf besonders hervorgetan haben oder die in der 
Schlacht gefallen sind. Diese Liste übergibt er seinen Vorgesetzten mit der Bitte, 
die betreffenden Männer zu rehabilitieren. Tverdochlebov hält die Soldaten auch 
dazu an, die Identitätsmarken aller Gefallenen zu sammeln, damit ihr Tod doku-
mentiert und die Versorgung ihrer Familien durch eine Hinterbliebenenrente ge-
sichert werden kann. Darüber hinaus tritt der Kommandeur für Achtung gegen-
über dem Gegner ein und besteht darauf, dass nicht nur die eigenen, sondern 
auch die deutschen Toten begraben werden.

Im Verlauf der Serie entwickelt sich der überzeugte, idealistische Kommunist 
Tverdochlebov freilich zu einem desillusionierten, verzweifelten Mann. Dies ge-
schieht, nachdem ihn der NKVD ein zweites Mal festnimmt. Auslöser für den 
Arrest Tverdochlebovs ist diesmal sein Umgang mit einem gefangengenomme-
nen Soldaten der Vlasov-Armee. Tverdochlebov hatte mit ihm das Gespräch ge-
sucht, um zu erfahren, warum er auf der Seite der Deutschen gekämpft hat. Da-
nach hatte der Kommandeur dem Vlasov-Soldaten eine Pistole gegeben und ihm 
damit die Selbsttötung ermöglicht. Darüber hinaus wirft der NKVD Tverdochle-
bov vor, er habe Diebstähle und antisowjetische Gespräche „seiner“ Männer ge-
deckt und damit den Verfall der Disziplin zugelassen. Nicht nur seine wieder mit 
Folterungen verbundene Hafterfahrung, sondern auch die Tatsache, dass die 
Strafsoldaten von der militärischen Führung bedenkenlos verheizt werden, lässt 
Tverdochlebov am Sinn des Lebens zweifeln. Am Schluss des Films sitzt er mit 
leerem Blick auf einem zerstörten Geschütz, nachdem sein gesamtes Bataillon 
umgekommen ist.



308    Isabelle de Keghel

Die zweite Hauptperson des Films ist der Raubmörder Antip Petrovič Glymov, 
der unter den Kriminellen im Bataillon den Ton angibt. Glymov ist kein überzeug-
ter Kommunist wie Tverdochlebov, sondern ein Zyniker, der das Sowjetsystem ab-
lehnt. Seine politische Einstellung ändert sich auch durch die Kriegserfahrung 
nicht. Allerdings entwickelt Glymov im Verlauf der Serie eine starke Bindung an 
die Männer im Strafbataillon und wird zu einem verantwortungsbewussten, 
engagierten Kompaniechef. Auch sein Verhältnis zu Frauen ändert sich. Glymov 
verliebt sich in eine sowjetische Bäuerin, die einige Männer aus der Einheit be-
wirtet, und empfindet zum ersten Mal in seinem Leben das Bedürfnis nach einer 
festen Beziehung und nach einem Zuhause.

Weitere wichtige Figuren im Film sind die Vorgesetzten Tverdochlebovs, 
denen er immer wieder im Divisionsstab begegnet: der Major des NKVD 
Charčenko und der militärische Oberbefehlshaber vor Ort, Generalmajor Lykov. 
Charčenko macht aus seiner Verachtung für die Strafsoldaten keinen Hehl. Er ist 
ständig darauf aus, ihnen nachzuweisen, dass sie „Volksfeinde“ sind, um den Re-
pressionsapparat des NKVD gegen sie einsetzen zu können. Er ist es, der die 
Sperreinheit angewiesen hat, auf die zurückweichenden Strafsoldaten zu schie-
ßen. Generalmajor Lykov schätzt zwar den Einsatz des Strafbataillons und seines 
Kommandeurs, aber im Grunde sind die Männer auch für ihn nur Menschen 
zweiter Klasse. Am Ende des Film lässt er die Einheit ein Ablenkungsmanöver 
durchführen, in dem das gesamte Bataillon stirbt – mit Ausnahme des Komman-
deurs und des Popen Michail, der im letzten Drittel der Serie als Lichtgestalt in 
die Handlung eingeführt wird. Der Pope schließt sich aus eigener Initiative dem 
Strafbataillon an, kämpft gemeinsam mit den Soldaten und bekehrt viele von 
ihnen zum orthodoxen Glauben. Vor der letzten Schlacht lassen sich alle Solda-
ten des Strafbataillons, gleich welcher Nationalität und Religionszugehörigkeit, 
von ihm segnen, und nach ihrem Tod bittet er Gott, sie alle in den Himmel auf-
zunehmen.

Die wichtigsten Aussagen von „Štrafbat“

Die TV-Serie „Štrafbat“ bietet nicht nur eine spannende Handlung, sondern macht 
auch einige bemerkenswerte Aussagen. Zum einen zeigt der Film, wie sich die 
Heterogenität der sowjetischen Gesellschaft in der Strafeinheit spiegelt und wel-
che Konflikte sich daraus ergeben. Zwischen Kriminellen und „Politischen“ gibt 
es ständig Auseinandersetzungen, die insbesondere in der Anfangszeit etliche To-
desopfer fordern. Aber auch innerhalb der heterogenen Gruppe der „Politischen“ 
brodelt es, allerdings nur auf der verbalen Ebene. Zudem sind im Strafbataillon 
Opfer und Täter der Kollektivierung miteinander konfrontiert. Eine Versöhnung 
zwischen beiden Seiten erscheint trotz des gemeinsamen Kampfes im Krieg un-
möglich.

Darüber hinaus macht der Film deutlich, dass es in der Sowjetarmee mit der 
proklamierten Völkerfreundschaft keineswegs immer zum Besten stand. Insbeson-



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    309

dere die Problematik des Antisemitismus3 durchzieht als Nebenstrang der Hand-
lung den gesamten Film. Immer wieder werden Judenwitze erzählt oder spöttische 
Bemerkungen über die jüdische Nationalität von Armeeangehörigen gemacht. Das 
eindrücklichste Beispiel für den allgegenwärtigen Antisemitismus ist der Konflikt 
zwischen dem russischen Hauptmann Bredunov und dem jüdischen Soldaten Cu-
kerman. In einer Schlüsselszene provoziert Bredunov Cukerman mit antisemiti-
schen Äußerungen so lange, bis dieser die Beherrschung verliert. Bredunov, der 
Cukerman stets abschätzig als „kleinen Abraham“ („Abraša“) anspricht und ihn 
damit zur Verkörperung des Juden schlechthin macht, bezeichnet Cukerman in 
dieser Szene als „Drecksjuden“ („žid“) und verspottet ihn durch verschiedene Äu-
ßerungen über seine Sprachkenntnisse und Essensgewohnheiten als „unrussisch“ 
und damit als „fremd“. Schließlich zitiert er einen damals bekannten antisemiti-
schen Spottvers, der mit dem Tod eines Juden endet.4 Daraufhin schlägt Cuker-

3	 Ob es in den Strafeinheiten tatsächlich Antisemitismus gab oder ob es sich hier um die Rück-
projektion des ausgeprägten Nachkriegsantisemitismus auf die Kriegszeit handelt, muss offen 
bleiben. Bisher gibt es keine Forschung zu dieser Frage. In wissenschaftlichen Untersuchun-
gen wurde bisher lediglich festgestellt, dass es während des Krieges Antisemitismus in Parti-
saneneinheiten gab, z. B. in Weißrussland. Vgl. etwa Leonid Smilovitsky: Antisemitism in the 
Soviet Partisan Movement, 1941–1944: The Case of Belorussia. In: Holocaust and Genocide 
Studies 20, 2 (2006), S. 207–234. Außerdem steht fest, dass im sowjetischen Hinterland zum 
Teil starke antisemitische Ressentiments grassierten, etwa in Usbekistan und Kasachstan, wo-
hin viele Sowjetbürger/innen jüdischer Nationalität evakuiert worden waren. Vgl. Gennadij 
Kostyrčenko: Tajnaja politika Stalina: Vlast’ i antisemitizm. Moskva 2001, S. 242–249. Kurz 
nach dem Krieg brachen antijüdische Pogrome in der Ukraine aus. Vgl. Amir Weiner: Making 
Sense of War: The Second World War and the Fate of the Bolshevik Revolution. Princeton 
2001, S. 142. Da die Rote Armee ein Spiegelbild der sowjetischen Gesellschaft war, ist zu ver-
muten, dass es auch im Militär Antisemitismus gab. Hierfür gibt es einige Indizien. Vereinzelt 
ist in Memoiren jüdischer Strafsoldaten von Antisemitismus in der Roten Armee (allerdings 
nicht in Strafeinheiten) die Rede, der sogar zur Ermordung jüdischer Soldaten führte. Vgl. 
Efim A. Gol’brajch: Byloj vojny razroznennye stroki. Moskva/Tel’-Aviv 2006, S. 44. URL: 
http://zhurnal.lib.ru/g/golxbrajh/bylojvojny.shtml.

	 Antisemitische Töne gab es nicht erst während der Antikosmopolitismuskampagne der spä-
ten 1940er und frühen 1950er Jahre, die ihren Höhepunkt in den Jahren 1952–53 erreichte. 
Vgl. David Shneer: Through Soviet Jewish Eyes. Photography, War, and the Holocaust. New 
Brunswick, NJ/London 2011, S. 213; Weiner, Making Sense of War, S. 197; Jonathan Brent, 
Vladimir P. Naumov: Stalin’s Last Crime: The Plot against the Jewish Doctors, 1948–1953, 
New York 2003. Vielmehr machten sich im offiziellen Diskurs schon ab Herbst 1943 antise-
mitische Tendenzen bemerkbar, insbesondere beim Sekretär des sowjetischen Schriftsteller-
verbands Aleksandr Fadeev. Er polemisierte damals gegen einen Artikel von Il’ja Ehrenburg 
und gegen die zionistische Konferenz in New York vom November 1943, die zur Gründung 
eines jüdischen Staates in Palästina aufgerufen hatte. Vgl. Weiner, Making Sense of War, 
S. 195 f. 

4	 Der Spruch, mit dem der Hauptmann Bredunov den jüdischen Soldaten Savelij Cukerman 
aus der Fassung bringt, ist authentisch und war ein bekannter Spottvers der Kriegs- und 
Nachkriegszeit: „Skol’ko vremja? Dva evreja, tretij žid po verevočke bežit.“ (dt.: „Wie spät ist 
es? Zwei Juden, der dritte Jude geht auf einem Strick. Und der Strick platzt und der Jude 
verreckt“, Anm. d. Red.) Den letzten Satz – „A verevka lopnula, žida i prichlopnula“, in dem 
vom Tod des Juden erzählt wird und der offenbar allgemein bekannt war, lässt Bredunov weg: 
Petr Šušpanov: Judė. In: Kontinent 116 (2003). URL: http://magazines.russ.ru/continent/2003/ 
116/shush.html. Vgl. auch: Nacionalističeskie „draznilki“. URL: http://mike67.livejournal.com/ 
179514.html.



310    Isabelle de Keghel

man Bredunov zu Boden und prügelt so lange auf ihn ein, bis andere Soldaten 
eingreifen. Im letzten Moment können sie verhindern, dass Bredunov Cukerman 
aus Rache für seine Demütigung erschießt. Der Vorfall hat zur Folge, dass beide 
Beteiligten zu Strafsoldaten degradiert werden. Nach weiteren Peripetien endet der 
Konflikt letztlich mit einer Versöhnung zwischen Bredunov und Cukerman, kurz 
bevor der Hauptmann an einer schweren Verletzung stirbt. Insgesamt vermittelt 
die Serie den Eindruck, dass der Antisemitismus in der Roten Armee zum Alltag 
gehört. Teilweise werden Antisemiten in ihrer Haltung bestärkt – etwa, wenn die 
Soldaten den antisemitischen Tiraden ihres Hauptmanns lautstark johlend zu-
stimmen –, teilweise werden sie in ihre Schranken gewiesen. So droht die mit Cu-
kerman liierte Krankenschwester dem Hauptmann Bredunov, seinen Vorgesetzten 
zu melden, dass er durch antisemitische Äußerungen aufgefallen ist.

Dieser Handlungsstrang ist deshalb so bemerkenswert, weil das Judentum in 
der sowjetischen Erinnerungskultur eine marginale Rolle spielte und erst in post-
sowjetischer Zeit wieder größere Aufmerksamkeit erfuhr. Die Diskriminierung 
und erst recht die Verfolgung von Jüdinnen und Juden durch die deutschen Be-
satzer konnte in der UdSSR seit 1945 nicht mehr thematisiert werden, weil das 
Judentum nun in der größeren Entität des Sowjetvolkes aufgehen sollte. Aus dem 
gleichen Grund galt es als nicht mehr opportun, die Kriegserfahrungen jüdischer 
Sowjetbürger/innen explizit zu erwähnen.5 Jetzt wurden die besonderen Verdiens-
te jüdischer Soldat/innen und Partisan/innen im Kampf gegen das nationalsozia-
listische Deutschland verschwiegen und wurde das Gedenken an die nahezu drei 
Millionen Sowjetbürger/innen jüdischer Nationalität unterbunden, die dem Ho-
locaust zum Opfer gefallen waren. Ebenso wenig durfte der Antisemitismus er-
wähnt werden, mit dem jüdische Sowjetbürger/innen im eigenen Land konfron-
tiert waren. Deshalb konnten antisemitische Tendenzen in der Roten Armee – 
von einer einzigen Ausnahme abgesehen – erst in Filmen der postsowjetischen Zeit 
thematisiert werden.6

Auch an anderer Stelle wird in „Štrafbat“ deutlich gemacht, dass die Sowjet
armee nicht immer moralisch vorbildlich handelte. Erstens wird dies anhand des 
Verhaltens der Strafsoldaten gegenüber dem deutschen Feind demonstriert. So 
werden einmal deutsche Soldaten bei der Gefangennahme erschossen, obwohl sie 
sich schon ergeben und die Waffen von sich geworfen haben.7 Außerdem ist zu 
sehen, wie die Strafsoldaten Diebstähle an gefallenen Deutschen begehen. Dabei 

5	 Weiner, Making Sense of War, S. 212, setzt den Umschwung auf November 1943 an. Gegen 
Ende des Krieges wurden die Juden schon nicht mehr als separate Gruppe erwähnt, weder bei 
öffentlichen Erwähnungen heroischer Kriegstaten noch in offiziellen Berichten. Vgl. Weiner, 
Making Sense of War, S. 219.

6	 Während der Sowjet-Ära wurde das Thema des Antisemitismus in der Roten Armee nur in 
Naum Birmans Film „Chronika pikirujuščego bombardirovščika“ (dt.: „Und sie waren noch 
nicht erwachsen…“) aus dem Jahr 1967 behandelt. Er beschränkte sich allerdings auf 
vorsichtige Andeutungen. Vgl. Alexander Prokhorov: Nikolaj Dostal’: Penal Battalion (Shtraf-
bat, TV, 2004). In: KinoKultura 13 (2006), S. 4. URL: http://www.kinokultura.com/2006/13r-
strafbat.shtml.

7	 Allerdings wird dies nicht von allen Strafsoldaten gutgeheißen.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    311

geht es nicht nur darum, sich überlebenswichtige Gebrauchsgegenstände wie Waf-
fen, gute Stiefel und andere Kleidungsstücke zu besorgen, an denen es den Straf-
soldaten fehlt. Vielmehr nehmen die Kriminellen im Bataillon gefallenen deut-
schen Soldaten auch gezielt Wertsachen ab und betrachten solche „Trophäen“ als 
Ehrensache. Vereinzelt weigern sich Strafsoldaten, gefallene Deutsche zu begra-
ben, obwohl sie dazu von Tverdochlebov den Befehl bekommen haben.

Zweitens werden sogar Verbrechen der Roten Armee an der sowjetischen Zivil-
bevölkerung gezeigt. Unmittelbar nach der Befreiung eines ukrainischen Ortes 
vergewaltigt der Strafsoldat Bulyga dort eine junge Frau. Ein solches Verbrechen 
widerspricht fundamental dem traditionellen Bild von der moralisch überlegenen 
sowjetischen Befreiungsarmee. Allerdings wird die Tat auf doppelte Weise relati-
viert. Die Kameraführung und der Dialog zwischen Täter und Opfer legen die Les-
art nahe, dass die Vergewaltigung im Affekt passierte, weil der Soldat beim Anblick 
der attraktiven jungen Frau von seiner Lust überwältigt wurde.8 Außerdem wird 
Bulyga als eine durch und durch unmoralische Negativfigur und als ein Außen
seiter im Strafbataillon charakterisiert.9 Das Verhalten der Einwohner/innen des 
ukrainischen Ortes im Film nimmt die Relativierung der Tat allerdings wieder ein 
Stück weit zurück. Denn es legt die Annahme nahe, dass die Zivilbevölkerung An-
gehörigen der Sowjetarmee misstraute und sie keineswegs nur als Befreier wahr-
nahm. Die Sowjetsoldaten werden bei ihrem Einmarsch in die ukrainische Stadt 
nicht überschwänglich empfangen, vielmehr sind die Straßen zunächst völlig aus-
gestorben, weil sich die Bewohner/innen in Sicherheit gebracht haben – wohl nicht 
nur wegen der noch im Ort verbliebenen Deutschen und Kollaborateure. Dies lässt 
sich aus dem Vorwurf schließen, den der Großvater an seine vergewaltigte Enkelin 
richtet: Vor den Deutschen habe sie sich versteckt, aber den eigenen Leuten habe 
sie sich hingegeben. Implizit heißt dies, dass sowohl den deutschen als auch den 
sowjetischen Soldaten Vergewaltigungen zugetraut werden.10

Was das Verhältnis der Roten Armee zur sexualisierten Gewalt betrifft, entwirft 
der Film ein ambivalentes Bild. Als Tverdochlebov den Befehl bekommt, mit sei-
nem Strafbataillon die Stadt nach Wehrmachtsoldaten und Kollaborateuren zu 
durchsuchen, bekommt seine Einheit eine Art Freibrief, dass sie nach Belieben 
über die Lebensmittel und über die Frauen in dem Ort verfügen darf.11 Tverdoch-

  8	Vgl. zur Entlastungsfunktion einer solchen Interpretation von Vergewaltigungen: Ruth Sei-
fert: Krieg und Vergewaltigung. Ansätze zu einer Analyse, Sowi-Arbeitspapier Nr. 76, Mün-
chen 1993, S. 2 f. 

  9	Dies ist bei weitem nicht das einzige Verbrechen, das er begeht. Einen Strafsoldaten, der 
überraschend Zeuge der Vergewaltigung wird, erschießt er. Einen anderen Mitsoldaten, der 
den Erschossenen kurz nach der Tat entdeckt, bringt er mit der Drohung zum Schweigen, er 
werde ihm den Mord anlasten, falls er den Vorfall melde. Außerdem betätigt sich der Verge-
waltiger später als Spitzel für den NKVD und versucht schließlich, sich vor Kampfhandlungen 
zu drücken.

10	Diese Interpretation findet sich bei Anninskij, Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj, S. 2. 
11	Der Major, der den Befehl überbringt, sagt Tverdochlebov, seine „Verbrecher“ würden im be-

freiten Ort alles finden, was sie bräuchten: „Fressen, Trinken und Weiber“. Russischer Origi-
naltext: „Tam v gorodke tvoim ugolovnikam žratva, i vypivka i baby.“



312    Isabelle de Keghel

lebov nutzt diesen Freibrief jedoch nicht und schreitet sofort ein, als der Großvater 
der Vergewaltigten ihm das Verbrechen meldet. Er versucht, den Vergewaltiger zu 
identifizieren, um ihn zu bestrafen – allerdings ohne Erfolg, denn er stößt auf eine 
Mauer des Schweigens. Das Mädchen erträgt die Schande der Vergewaltigung nicht 
und erhängt sich, ohne den Täter genannt zu haben. Letztlich ereilt den Vergewal-
tiger Bulyga aber doch seine „verdiente“ Strafe: Gegen Ende des Films wird er von 
Glymov erschossen, als Bulyga sich dem Kampf zu entziehen versucht. Kurz vor 
der Erschießung sagt ihm Glymov, dies sei die Strafe für die Vergewaltigung und 
für die Denunziationen, die er zu verantworten habe. Auch Bulygas Schikanen ge-
genüber Cukerman werden von Glymov als Motiv genannt.

Die dritte wichtige Aussage der TV-Serie lautet, dass sich der Patriotismus in 
„Štrafbat“ ausschließlich auf die „Heimat“ („rodina“) bezieht, nicht auf das Sow-
jetsystem.12 In diesem Punkt sind sich alle Strafsoldaten einig, unabhängig davon, 
ob sie politische Gefangene, Berufsverbrecher oder degradierte Berufsoffiziere 
sind. Alle haben das Ziel, ihre Heimat von der deutschen Besatzung zu befreien, 
auch um den Preis des eigenen Lebens. Von der Bewahrung oder Wiederherstel-
lung der Sowjetmacht ist keine Rede. Ausgesprochen deutlich wird dieses Ver-
ständnis von Patriotismus, als Bataillonskommandeur Tverdochlebov den Raub-
mörder Glymov kurz vor dem ersten Kampfeinsatz der Einheit fragt, warum er 
sich als Kriegsfreiwilliger gemeldet hat. Daraufhin erklärt Glymov, dass er zwar 
ein Gegner des Sowjetstaates und ein Berufsverbrecher ist, dass ihm die „Heimat-
erde“ („zemlja rodnaja“) jedoch viel bedeute. Dass die Deutschen die Gegend von 
Orel besetzt hielten, wo sein Heimatdorf liege, sei für ihn schlimmer „als ein Mes-
ser im Hals“ („chuže čem nož v gorle“). Darauf folgt eine hochemotionale Szene, 
in der Tverdochlebov seine Kompaniechefs auf Knien darum bittet, die Soldaten 
in die Attacke zu führen, obwohl dabei ein nicht geräumtes Minenfeld überwun-
den werden muss. Der Kommandeur erklärt ihnen, er sei bereit zu sterben, damit 
sein Land in Zukunft frei sein könne. Auch er nennt nicht die Rettung oder Wie-
derherstellung der Sowjetmacht als Motivation, obwohl er zu diesem Zeitpunkt 
noch überzeugter Kommunist ist. Dieses Patriotismusverständnis der Strafsolda-
ten kann zwar teilweise an den offiziellen Diskurs während des Krieges anknüp-
fen, in dem die nationale Identität stärker betont wurde als die kommunistische 
Ideologie. Andererseits widerspricht diese Auffassung der offiziellen sowjetischen 
These, der Sieg sei durch die weise Führung der Partei möglich geworden und 
habe die Überlegenheit des Sowjetsystems unter Beweis gestellt. Die Ursache für 
dieses ganz auf „Heimat“ bezogene Verständnis von Patriotismus liegt darin, dass 
die meisten Strafsoldaten traumatisierende Erfahrungen mit dem Sowjetsystem 
gemacht haben. Auch jetzt bekommen sie wieder die Menschenverachtung des 
Systems und sein Misstrauen gegenüber allen Bürger/innen zu spüren. Wie der 

12	Der Regisseur bezeichnet dies als die wichtigste Aussage von „Štrafbat“. Vgl. Evgenij Gusja-
tinskij: Nikolaj Dostal’: „Ich prigovorili k podvigu“. In: Iskusstvo kino 11 (2004), S. 6 des Bei-
trags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/n11-article4.Vgl. auch Evgenij Majzel’: S čego 
načinaetsja rodina. In: Iskusstvo kino 11 (2004), S. 3. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/11/
n11-article3.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    313

Historiker Peter Jahn es plastisch ausgedrückt hat, stehen die Strafsoldaten zwi-
schen zwei Feuern: zwischen dem der Deutschen und dem der NKVD-Sperr
einheiten.13

Hiermit ist eine weitere zentrale Aussage des Films verbunden: Von den sowje-
tischen Institutionen haben die Strafsoldaten nichts Gutes zu erwarten. Die Ar-
meeführung und der NKVD machen den Männern immer wieder deutlich, dass 
sie Bürger zweiter Klasse ohne jegliche Rechte sind. Sie werden als Kanonenfutter 
verheizt, um das Leben der „wertvolleren“ regulären Soldaten zu schützen. Sogar 
die deutschen Gegner betrachten den Umgang der sowjetischen Seite mit den Sol-
daten als eine unnötige Verschwendung menschlicher Ressourcen. Als ein deut-
scher Offizier erkennt, dass die sowjetische Armeeführung das Strafbataillon für 
ein Ablenkungsmanöver geopfert hat, sagt er: „Sie haben über 1 000 Soldaten in 
den sicheren Tod geschickt. Die Freigebigkeit der Russen weckt Bewunderung. 
Wenn Deutschland so viele Soldaten hätte, (…) würden wir sie nicht so vergeu
den.“14 Der NKVD, der die Strafsoldaten allesamt als Verbrecher und „Volksfein-
de“ betrachtet, ist für Tverdochlebovs Einheit sogar ein schlimmerer Gegner als 
die Deutschen. Der Hauptkonflikt in der Serie spielt sich dementsprechend nicht 
zwischen Sowjets und Deutschen, sondern zwischen dem Strafbataillon und dem 
NKVD ab.15

Das Bild der Deutschen in der TV-Serie ist ambivalent. Einerseits erscheinen 
sie als ein gefährlicher Aggressor und Besatzer, von dem eine tödliche Bedrohung 
ausgeht und der unbedingt bekämpft werden muss. Dabei beschränkt sich der 
Film allerdings weitgehend darauf, die Brutalität der deutschen Truppen im Rah-
men regulärer Kriegshandlungen zu zeigen. Nur selten werden die Deutschen als 
Schurken charakterisiert wie in der Anfangsszene des Films. Dort lässt ein SS-
Mann ausgehungerte sowjetische Kriegsgefangene in eine Hütte mit Essen führen 
und ordnet dann die Erschießung all derer an, die sich – aus seiner Sicht – wie 
„Vieh“ („bydlo“) unbeherrscht auf die reich gedeckten Tische gestürzt haben. 
Selbst diejenigen, die die Speisen und Getränke nicht angerührt haben und sich 
dadurch – wie der SS-Mann meint – als „echte Soldaten“ („nastojaščie soldaty“) 
erwiesen haben, werden erschossen, sofern sie sich weigern, als Kollaborateure bei 
der Vlasov-Armee zu dienen. Von dieser Ausnahme abgesehen, werden im Film 
die Verbrechen der deutschen Truppen an der sowjetischen und insbesondere an 
der jüdischen Zivilbevölkerung nicht gezeigt. Lediglich Requisitionen und Plün-
derungen sind kurz zu sehen.

13	Peter Jahn: Strafsoldaten für die Front. In: Die Zeit Online 42 (2004), S. 3. URL: http://www.
zeit.de/2004/42/Strafsoldaten_fuer_die_Front. 

14	Die Übersetzung orientiert sich teilweise an: Peter Jahn: Patriotismus, Stalinismuskritik und 
Hollywood. Der ‚Große Vaterländische Krieg‘ in russischen TV-Serien der Gegenwart. In: 
Beate Fieseler, Jörg Ganzenmüller (Hrsg.): Kriegsbilder. Mediale Repräsentationen des „Gro-
ßen Vaterländischen Krieges“. Essen 2010, S. 115–130, hier S. 123. (Russischer Originaltext: 
„Poslali bol’še 1000 soldat na zavedomuju gibel’. Ščedrost’ russkich vyzyvaet voschiščenie. Esli 
by u Germanii bylo stol’ko že soldat, i togda, ja dumaju, my ne rešilis’ by ich tak tratit’“.)

15	Dies stimmt mit der Einschätzung des Regisseurs überein. Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 7.



314    Isabelle de Keghel

Insgesamt überwiegt in der Serie ein völlig anderes Bild von den Deutschen. Sie 
werden zum Teil als ungeschickte Tölpel, zum Teil als Schicksalsgenossen der So
wjetsoldaten charakterisiert. Die einfachen Wehrmachtssoldaten sind oft blutjunge 
Männer, die den Krieg offenbar nicht gewollt haben. Wie der Film zeigt, kann man 
sich mit ihnen arrangieren oder sogar Freundschaft schließen. So nutzen deutsche 
und sowjetische Soldaten in einer stillschweigenden Absprache gemeinsam einen 
verlassenen Vorratsbunker der Wehrmacht. Dort steht Glymov in einer span-
nungsreichen, fast wortlosen Szene plötzlich einem offen und freundlich wirken-
den jungen Wehrmachtssoldaten gegenüber, der ihn zu einer Zigarette und zu 
einem Schluck Rum einlädt, nachdem der erste Schreck über die unerwartete Be-
gegnung verflogen ist. Als die Strafsoldaten von einem Mitkämpfer denunziert 
und vom NKVD gezwungen werden, den Vorratsbunker zu stürmen, sterben dabei 
sowohl der junge Wehrmachtssoldat als auch der NKVD-Major Charčenko. Gly-
mov, der sich mit dem Deutschen angefreundet hatte, bedauert dessen Tod mehr 
als den des NKVD-Mannes und hat Gewissensbisse, weil er meint, den Deutschen 
durch seine Beteiligung an der Eroberung des Vorratsbunkers verraten zu haben.

Hier entspricht die TV-Serie einer Tendenz in der europäischen Erinnerungs-
kultur, Soldaten im Krieg vor allem als Opfer darzustellen.16 Im Gegensatz zu die-
sem Trend bleiben die Soldaten in „Štrafbat“ aber zugleich Helden. Ihr Heroismus 
besteht allerdings nicht nur darin, die Heimat zu verteidigen, sondern auch darin, 
sich für die Gemeinschaft des Strafbataillons einzusetzen. Dies bedeutet, die kärg-
lichen Essensvorräte zu teilen, Verletzte auch bei größter Gefahr abzutransportie-
ren, Mitsoldaten emotionale Unterstützung zu leisten, Gefallene zu begraben. Al-
lerdings ist die praktizierte Solidarität manchmal auch fragwürdig, vor allem 
dann, wenn Verbrechen von Mitsoldaten gedeckt werden. Zudem ist die Strafein-
heit keine völlig verlässliche Gemeinschaft – nicht zuletzt wegen der Denunzian-
ten, vor denen eine ständige Gefahr ausgeht.

Die letzte wichtige Aussage des Films besteht darin, dass der „Große Vaterländi-
sche Krieg“ als „heiliger Krieg“ dargestellt wird. Dieser sakralisierende Begriff wur-

16	Vgl. Sophie Wahnich: Les musées d’histoire du XXe siècle en Europe. In: Études: Revue de 
Culture Contemporaine 7/8 (2005), S. 29–41. URL: http://www.cairn.info/revue-etudes-2005-
7-page-29.htm. Anhand neu konzipierter Museen in Frankreich, Deutschland und Ungarn, 
die den Kriegen des 20. Jahrhunderts gewidmet sind, stellt Wahnich fest, dass es in der heuti-
gen europäischen Wahrnehmung von Kriegen keine Helden mehr gibt. Die von ihr analysier-
ten Ausstellungen beschränkten sich darauf, Mitleid mit den Opfern zu wecken. Sie ermutig-
ten daher zum Attentismus anstatt zum Einstehen für bestimmte Werte, was Wahnich als 
problematisch ansieht. Außerdem werde die Unterscheidung zwischen Opfern und Tätern 
verwischt. Eine Ausnahme von dieser Tendenz sind aus Wahnichs Sicht britische Kriegs-
museen. Dort werde am Konzept der Heroisierung festgehalten. Vgl. dazu Birgit Beumers: 
The Serialization of the War. In: Kinokultura 12 (2006). URL: http://www.kinokultura.com/ 
2006/12-beumers.shtml. Beumers meint, heroische Qualitäten würden heutzutage in der Fä-
higkeit gesehen zusammenzuhalten und in einer lasterhaften Umgebung kameradschaftlich 
zu sein. Vgl. zum Opferdiskurs in Deutschland, der schon bald nach dem Ende des Zweiten 
Weltkriegs einsetzte, Svenja Goltermann: Die Gesellschaft der Überlebenden. Deutsche Kriegs-
heimkehrer und ihre Gewalterfahrungen im Zweiten Weltkrieg. München 2009, S. 15, 91.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    315

de zwar schon in der Sowjetzeit verwendet, um zu betonen, dass der Kampf gegen 
das nationalsozialistische Deutschland ein gerechter Krieg im Namen des Kommu-
nismus war, der das Land gegen eine existenzielle Bedrohung verteidigen sollte. 
Während der Begriff des „heiligen Krieges“ im sowjetischen Kontext nur im über-
tragenen Sinn verwendet wurde, ist er in „Štrafbat“ jedoch wörtlich zu verstehen. 
Hier kämpft eine von christlichen Werten inspirierte Gemeinschaft für die Befrei-
ung des Landes. Denn im Lauf der Handlung haben viele Strafsoldaten zum christ-
lichen Glauben gefunden. Dementsprechend bezeichnet der Pope das Bataillon in 
der Schlusssequenz als „heiliges Heer“ („svjatoe vojnstvo“). Durch die Erscheinung 
der Gottesmutter über dem Schlachtfeld in der Schlussszene wird der militärisch 
fragwürdige Tod der tausend Soldaten überhöht und mit einem transzendentalen 
Sinn aufgeladen.17 Dieser Effekt wird dadurch verstärkt, dass die „Ganznächtliche 
Vigil“ („Vsenoščnaja“) von Rachmaninov gleichsam als Requiem für das Bataillon 
erklingt, während die Kamera an den Gefallenen vorbeizieht und dann der Ab-
spann des Films minutenlang die Liste aller Strafeinheiten zeigt, die im Zweiten 
Weltkrieg in der Roten Armee gekämpft haben.18 Dass die Erscheinung der Got-
tesmutter große Ähnlichkeit mit der Ikone der Gottesmutter von Kazan’ hat, könn-
te als Hinweis darauf zu verstehen sein, dass die Sowjetarmee im weiteren Verlauf 
des Krieges die Wehrmacht mit Gottes Hilfe besiegen wird. Denn die Ikone der 
Gottesmutter von Kazan’ soll – so die Legende – im 17. Jahrhundert zum Sieg 
Russlands gegen polnisch-litauische Truppen und im 19. Jahrhundert zum Sieg 
gegen Napoleon beigetragen haben.19 Diese christliche Wendung im letzten Drit-
tel der Serie ist ein Tribut an den wichtigen Status der russisch-orthodoxen Kir-
che im offiziellen postsowjetischen Diskurs. Überhaupt verkörpert der Pope die 
„positive Ideologie“ der Serie, die aus drei wichtigen Komponenten besteht: „Pat-
riotismus, russisch-orthodoxe Religion und Volkstümlichkeit“.20 Dieses Werte
system macht es den Filmemachern leichter, eine kritische Perspektive auf die 
Sowjetmacht und auf ihre Rolle im Zweiten Weltkrieg zu entwickeln.

Relevanz

Die besondere Relevanz von „Štrafbat“ ergibt sich vor allem daraus, dass der Film 
den „Großen Vaterländischen Krieg“ in einem für die postsowjetische Zeit neuen 
Format abhandelt und ein bisher noch kaum behandeltes Thema der Kriegsge-

17	Majzel’, S čego načinaetsja rodina , S. 3.
18	Insgesamt gab es in der Roten Armee während des Zweiten Weltkriegs 65 Strafbataillone mit 

jeweils 800 Mann und 1048 Strafkompanien mit jeweils 150 oder 200 Mann. Vgl. Alex Statiev: 
Penal Units in the Red Army. In: Europe-Asia Studies 62, 5 (2010), S. 721–747, hier S. 726, 
728.

19	Adolf Hampel: Die Heimkehr der „Muttergottes von Kazan“. In: Spiegel der Forschung 22 
(2005). Nr. 1/2. URL: http://geb.uni-giessen.de/geb/volltexte/2005/2538/pdf/SdF-2005-90-92_ 
Hampel.pdf. 

20	Majzel’, S čego načinaetsja rodina , S. 2. 



316    Isabelle de Keghel

schichte in den Mittelpunkt stellt. Denn zum ersten Mal nach dem Ende des Staats-
sozialismus in Russland war in „Štrafbat“ das Thema des „Großen Vaterländischen 
Krieges“ im Format der TV-Serie zu sehen.21 Dies ist insofern bemerkenswert, als 
TV-Serien immer die Tendenz zur Popularisierung und Trivialisierung haben, was 
einem so ernsten Stoff wie der Geschichte des Zweiten Weltkriegs nicht unbedingt 
angemessen erscheint.22 Erst in den frühen 2000er Jahren war nach einer etwa zehn-
jährigen Pause das Thema „Großer Vaterländischer Krieg“ in den russländischen 
Film zurückgekehrt. Davor war es in einheimischen Produktionen nicht behandelt 
worden, wohl aus zwei Gründen: einerseits, weil die starke Reglementierung und 
Forcierung des Themas in der späten Sowjetzeit Überdruss hervorgerufen hatte; an-
dererseits, weil die russländische Filmindustrie in den 1990er Jahren eine tiefe Krise 
durchmachte und es ihr an den nötigen finanziellen Ressourcen fehlte, um Filme 
über den „Großen Vaterländischen Krieg“ zu drehen. Solche Produktionen sind 
stets aufwändig und teuer, weil bei der Aufnahme von Kampfszenen special effects 
und Pyrotechnik zum Einsatz kommen.23 Das Thema des Zweiten Weltkriegs blieb 
durch die Wiederholung sowjetischer Filme im Fernsehen dennoch präsent.24

Außerdem steht im Zentrum der Serie „Štrafbat“ einer der wenigen verbliebe-
nen „weißen Flecken“ der Kriegsgeschichte.25 Während des „Großen Vaterländi-
schen Krieges“ wurden die Strafeinheiten in der Presse nicht erwähnt, ihre wissen-
schaftliche Erforschung war verboten.26 Dass dieses Phänomen existiert hatte, war 
vielen Sowjetbürger/innen dennoch bekannt, vor allem aus dem Lied des bekann-
ten Sängers, Schauspielers und Dichters Vladimir Vysockij aus dem Jahr 1964, 
„Štrafnye batal’ony“,27 teilweise auch aus literarischen Werken von Astaf ’ev und 

21	In der gesamten Sowjetzeit gab es nur eine einzige TV-Serie über den „Großen Vaterländi-
schen Krieg“, die allerdings bis heute Kultstatus hat: „Semnadcat’ mgnovenij vesny“ („Sieb-
zehn Augenblicke des Frühlings“) von Tatjana Lioznova aus den 1970er Jahren. Vgl. Beumers, 
Serialization of the War. Die Produktion dieser Serie diente vor allem dazu, das Ansehen des 
sowjetischen Geheimdienstes zu verbessern. Ihr Titelheld, Max Otto von Stirlitz, war ein so-
wjetischer Agent, der in führender Position im Sicherheitsapparat des nationalsozialistischen 
Deutschland arbeitete. 

22	In TV-Serien dominieren daher in der Regel andere Genres: Literaturverfilmungen, Kostüm-
filme, Krimis und Sitcoms. Vgl. Beumers, The Serialization of the War. Die Produktion von 
russländischen TV-Serien setzte 1999 ein, nachdem zunächst ausschließlich ausländische Se-
rien, vor allem aus den USA und Südamerika, gesendet worden waren. Von Anfang an be-
stand eine wichtige Funktion dieser Serien in der Konstruktion und Repräsentation nationa-
ler Identität. Daniil Dondurej: 90-ye: kino snimali dlja drugoj strany. In: D.V. Dragunskij 
(Hrsg.): Liberal’nye reformy i kul’tura. Moskva 2003, S. 90–107, hier S. 103. 

23	Beumers, Serialization of the War. Vgl. auch Birgit Beumers über die russländischen Kriegsfil-
me der 1990er Jahre: Birgit Beumers: Myth-Making and Myth-Taking: Lost Ideals and the War 
in Contemporary Russian Cinema. In: Canadian Slavonic Papers 42, 1–2 (2000), S. 171–189. 
Über die Situation der russländischen Filmindustrie in den 1990er Jahren: Birgit Beumers: A 
History of Russian Cinema. Oxford/New York 2009, S. 217–219.

24	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 118.
25	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2.
26	Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.
27	Das Lied kursierte – wie die meisten Werke Vysockijs – bis in die 1980er Jahre hinein nur 

jenseits der staatlich kontrollierten Medien. Erst während der Perestrojka erschien es in einer 
Werkausgabe Vysockijs: Vladimir Vysockij: Izbrannoe. Moskva 1988, S. 20.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    317

Solženicyn.28 Erst während der Perestrojka begann eine intensivere Beschäftigung 
von Filmemachern und Historikern mit dem Thema: 1989 drehte Lev Danilov den 
Dokumentarfilm „Štrafniki“ und Villen Novak den Spielfilm „Gu-ga“.29 Ende der 
1980er und 1990er Jahre wurden erste Quellen über die Regierungspolitik zu den 
Strafbataillonen veröffentlicht,30 Mitte der 2000er Jahre erschienen erste Memoi-
ren von ehemaligen Angehörigen von Strafeinheiten.31 Breite gesellschaftliche Be-
achtung fand das Thema jedoch erst durch die TV-Serie „Das Strafbataillon“.

Das in der russländische Öffentlichkeit bis dahin weitgehend unbekannte The-
ma der Strafeinheiten verknüpft die Serie mit vielen Aspekten des „Großen Vater-
ländischen Krieges“, die in der Sowjetunion zwar lange Zeit tabuisiert waren, aber 
bereits im Film der „Tauwetter“-Periode (1953–1964) oder der spät- und post-
sowjetischen Zeit behandelt worden sind: Sie zeigt individuelle Schicksale und das 
Leiden im Krieg, auch das Thema der in deutsche Kriegsgefangenschaft geratenen 
und dann in der Sowjetunion als Verräter bestraften Rotarmisten. Die Serie macht 
auch Brüche und Konfliktlinien innerhalb der sowjetischen Gesellschaft sichtbar, 
etwa die Kollaboration von Teilen der sowjetischen Bevölkerung mit der deut-
schen Besatzungsmacht, das Überlaufen von Sowjetsoldaten zur Vlasov-Armee, 
teilweise auch den Antisemitismus in der Roten Armee. Vor allem betont der Film 
den hohen Preis des Sieges, den er zu einem Großteil auf die Herrschaftsprakti-
ken und Repressionen der Stalin-Ära zurückführt. In dieser wichtigen Grundaus-
sage unterscheidet sich „Štrafbat“ deutlich von der dominanten Interpretation 
des Zweiten Weltkriegs im russländischen Vergangenheitsdiskurs. Dort werden 
die Verbrechen der Stalin-Ära angesichts des militärischen Sieges oft verharmlost 
oder gar gerechtfertigt, was ein erhebliches Hindernis für die Aufarbeitung der 
belasteten Vergangenheit darstellt.32

Bis heute ist „Štrafbat“ die einzige Serie zum Thema der Strafeinheiten geblie-
ben, wenn es auch inzwischen eine Vielzahl von russländischen TV-Serien gibt, 
die sich mit dem „Großen Vaterländischen Krieg“ beschäftigen.33 Zwar hat der 

28	Vgl. Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 2 und Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 4. 
Erwähnt wurden die Strafbataillone etwa im Roman „Placdarm“ von Astaf ’ev. Vgl. V. Dajnes, 
V. Abaturov: Pravda o Štrafbatach-2. Moskva 2009, S. 103 f.

29	I. Pichalov, A. Pyl’cin, A. Vasil’cin u. a. (Hrsg.): Štrafbaty po obe storony fronta. Moskva 2008, 
S. 111.

30	Prikaz narodnogo komissara oborony Sojuza SSR N 227. In: Voenno-istoričeskij žurnal 8 
(1988), S. 79 f.; V. Zolotarev (Hrsg.): Russkij archiv. Velikaja Otečestvennaja. T. 2/2. Moskva 
1997 und T. 5/2. Moskva 1996. A. Žadobin, V. Markovčin, V. Christoforov (Hrsg.): „Ognennaja 
duga“. Kurskaja bitva glazami Lubjanki. Moskva 2003. 

31	A. Pyl’cyn: Štrafnoj udar ili kak oficerskij štrafbat došel do Berlina. Sankt-Peterburg 2003. Erst 
nach dem Film „Štrafbat“ erschienen: M. Suknev: Zapiski komandira štrafbata. Moskva 2006; 
vgl. Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.

32	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124; Lev Gudkov: Die Fesseln des Sie-
ges. Russlands Identität aus der Erinnerung an den Krieg. In: Osteuropa 4–6 (2005), S. 54–73, 
hier S. 56, 69. 

33	Vgl. hierzu Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124–130. Auch in Doku-
mentationen blieb das Thema im russländischen Fernsehen präsent, allerdings nicht in der für 
die TV-Serie „Štrafbat“ kennzeichnenden Ausführlichkeit. So zeigte etwa der Sender NTV 2010 



318    Isabelle de Keghel

prominente, Putin nahe stehende Regisseur Nikita Michalkov das Thema der Straf-
bataillone in Teil 2 und 3 seiner Trilogie „Utomlennye solncem“ („Die Sonne, die 
uns täuscht“) aufgegriffen.34 Diese erreichten aber weder das Niveau noch die 
gesellschaftliche Resonanz von Nikolaj Dostal’s „Štrafbat“ und wurden von der 
Kritik verrissen.35 Die beiden Produktionen, die zu den teuersten in der russlän-
dischen Filmgeschichte gehören, waren in den russländischen Kinos und auch bei 
ihrer Ausstrahlung im Fernsehen ein Misserfolg.

Auch die Breitenwirkung von „Štrafbat“ ist bis heute unerreicht. Zwar gab es 
gerade in den Jahren 2002–2004 einige andere, ähnlich vielschichtige Filme über 
den „Großen Vaterländischen Krieg“, in denen sich die Grenzen zwischen Freund 
und Feind verwischten oder in denen innersowjetische Konflikte thematisiert 
wurden, etwa „Kukuška“ („Kuckuck“) von Aleksandr Rogožkin (2002), „Poslednij 
poezd“ („Der letzte Zug“) von Aleksej German jr. (2003) und „Svoi“ („Die Unsri-
gen“) von Dmitrij Meschiev (2004).36 Aber die meisten dieser Filme wurden auf 
Festivals vor relativ kleinem Publikum vorgeführt, nur „Svoi“ erreichte im Kino ein 
Massenpublikum.37 Die elf Folgen von „Strafbat“ hingegen wurden im Fernsehen 
gezeigt, also im einzigen Massenmedium, das in der ersten Hälfte der 2000er Jah-
re praktisch die gesamte russländische Bevölkerung erreichte. Die Serie wurde zur 
prime time im zweiten Kanal des russländischen Staatsfernsehens ausgestrahlt38 
und erzielte Einschaltquoten von knapp 45 Prozent. Auch als DVD verkaufte sich 
„Štrafbat“ hervorragend: Allein im ersten Monat gingen 30 000 Exemplare über 
den Ladentisch. 2007 wurde die Serie im Fernsehen wiederholt.39

Zu einem erheblichen Teil ergibt sich die Relevanz der Serie aus ihrer intensi-
ven Rezeption bzw. aus der breiten gesellschaftlichen Diskussion, die sie hervor-
gerufen hat. Auffällig ist, dass die Serie bei einem sehr breiten Publikum Erfolg 
hatte, nicht zuletzt bei jungen Leuten.40 Dies ist ein entscheidender Punkt, weil 
sich das Erinnern an den Zweiten Weltkrieg momentan in einer Umbruchsphase 
befindet: Die Erlebnisgeneration verschwindet, das mediale Erinnern wird dem-
entsprechend immer wichtiger, und es stellt sich die Frage, welche Formen des 
Gedenkens die junge Generation ansprechen, damit die Erinnerung an den Zwei-
ten Weltkrieg wach gehalten werden kann.

im Rahmen seiner TV-Serie „Altar’ Pobedy“ als 20. Teil die Folge „Štrafbat“. Vgl. Altar’ Pobedy. 
20 s. Štrafbat 1. URL: http://www.youtube.com/watch?v=rJUYBIGI6yE&feature=related.

34	Teil 2: „Predstojanie“ („Der Exodus“) (2010), Teil 3: „Citadel’“ („Die Zitadelle“) (2011).
35	Vgl. z. B. Michail Trofimenkov: Pobeda nad smyslom. Utomlennye solncem-2. Citadel’. In: 

Kommersant-Gazeta vom 5. Mai 2011. URL: http://www.kommersant.ru/doc/1634438; Russ-
land Mega-Flop: „Die Sonne, die uns täuscht 2“. In: Die Presse.com vom 30. Apr. 2010. URL: 
http://diepresse.com/home/kultur/film/562155/Russland-MegaFlop_Die-Sonne-die-uns-
taeuscht-2.

36	Vgl. hierzu Isabelle de Keghel: Ungewöhnliche Perspektiven. Der Zweite Weltkrieg in neueren 
rußländischen Filmen. In: Osteuropa 4–6 (2005), S. 337–346, vor allem S. 340–346.

37	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 120.
38	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 4.
39	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 4; Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hol-

lywood, S. 122; vgl. FN 12.
40	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    319

In einigen Ländern Westeuropas wurde „Štrafbat“ ebenfalls wahrgenommen, 
allerdings deutlich weniger intensiv als in Russland selbst. Gezeigt wurde die 
Serie nur in Finnland, wo sie 2007 im Fernsehen ausgestrahlt wurde.41 Sie fand 
aber in verschiedenen westlichen Ländern, etwa in Großbritannien und Deutsch-
land, im Feuilleton und in der geschichtswissenschaftlichen Fachwelt Beach
tung.42

Die Serie hat eine Vielzahl von Publikationen angeregt. Einerseits handelt es 
sich dabei um Interviews mit bzw. Ego-Dokumente von Kriegsveteranen, die sich 
mit der Frage auseinandersetzen, inwiefern die TV-Serie die Realität des Krieges 
widerspiegelt.43 Die meisten dieser Texte verneinen dies. Andererseits hat sich 
auch die wissenschaftliche Forschung zu den sowjetischen Strafeinheiten intensi-
viert.44 Da die relevanten Akten frühestens im Jahr 2017 freigegeben werden, 
kann sie sich allerdings nur auf eine sehr schmale Quellenbasis stützen: auf die 
publizierten Befehle zur Organisation der Strafeinheiten und auf Ego-Doku-
mente von Strafsoldaten.45

Rezeption

Die meisten Reaktionen auf den Film waren äußerst positiv. Von der Mehrheit des 
Publikums und der Rezensent/innen wurde die Serie als außergewöhnlich authen-
tisch und glaubwürdig wahrgenommen, viele waren davon zutiefst aufgewühlt.46 
Sie empfanden die Serie als realistische Darstellung des verbrecherischen, men-
schenverachtenden Charakters des stalinistischen Regimes und des Leidens der 
einfachen Soldaten im Krieg. Die Serie wurde als so bedeutend eingestuft, dass ihr 
sogar ein Themenschwerpunkt in der angesehenen Fachzeitschrift für Filmwissen-

41	Shtrafbat. In: International Movie Database. URL: http://www.imdb.com/title/tt0425715/.
42	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion; Jahn, Strafsoldaten für die Front. 
43	Ego-Dokumente von Zeitzeugen: Aleksandr Pyl’cyn: Pravda o štrafbatach. Kn. 1: Kak oficerskij 

štrafbat došel do Berlina. Moskva 2008 (Neuauflage). Ders.: Glavnaja kniga o štrafbatach. 
Moskva 2009. Interviews mit Zeitzeugen, die von russländischen Historikern und Publizisten 
gesammelt und in mehreren Bänden herausgegeben wurden: Dajnes, Abaturov, Pravda o 
štrafbatach-2, Bd. 2 (2. Aufl. 2009) (eine wichtige Intention des Buches ist die Widerlegung 
„antisowjetischer Mythen“); Ju. Rubcov: Štrafniki Velikoj Otečestvennoj. Moskva 2007 (das 
gesamte Buch ist als Gegendarstellung zur TV-Serie „Štrafbat“ konzipiert und zielt darauf ab, 
anhand einer Kompilation relevanter Passagen aus Memoiren ehemaliger Strafsoldaten die 
faktischen Fehler im Film aufzudecken; nach Ansicht des Militärhistorikers Rubcov be-
schmutzt die TV-Serie das Andenken an den „Großen Vaterländischen Krieg“); Pychalov, 
Pyl’cyn, Vasil’cyn u. a. (Hrsg.), Štrafbaty po obe storony fronta, (vergleichende Studie deut-
scher und sowjetischer Strafbataillone; auch hier geht es in einem Großteil des Buches um 
„Dichtung und Wahrheit“ im Hinblick auf die Geschichte der sowjetischen Strafbataillone). 
Die Bücher von Dajnes, Abaturov (2009) und Pyl’cyn (2009) erschienen in der Reihe „Mili-
tärhistorischer Bestseller“ des großen russländischen Verlags ĖKSMO. Vgl. zu den Buchpub-
likationen auch Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 722.

44	Vgl. hierzu den Forschungsüberblick von Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 721–747.
45	Ebd., S. 722.
46	Maizel’, S čego načinaetsja rodina , S. 1. 



320    Isabelle de Keghel

schaft, „Iskusstvo kino“, gewidmet wurde.47 Scharfe Kritik gab es vor allem seitens 
Kriegsveteranen, Militärhistorikern und national-patriotischen Publizisten. Viele 
von ihnen empfanden die Serie als Herabwürdigung des sowjetischen Sieges im 
Zweiten Weltkrieg und nutzten die darin enthaltenen historischen Ungenauigkei-
ten, um sie als unglaubwürdig oder sogar lügenhaft anzugreifen. So machten sie 
etwa darauf aufmerksam, dass die Zusammensetzung des Strafbataillons nicht der 
historischen Realität entspreche. Denn Strafbataillons bestanden ausschließlich 
aus straffällig gewordenen, degradierten Offizieren, während alle anderen Strafsol-
daten in Strafkompanien („štrafnye roty“) dienten. Daher konnten in einem Straf-
bataillon weder „Politische“ noch Kriminelle sein.48 Außerdem wurden Strafbatail-
lone nicht von Strafsoldaten kommandiert, sondern von Offizieren, die als beson-
ders zuverlässig galten.49 Darüber hinaus betonten die Kritiker der Serie, die 
Ausrüstung, Kleidung und Ernährung der Strafbataillone sei nicht so katastrophal 
gewesen wie im Film dargestellt. Die Strafsoldaten hätten durchaus Waffen und 
Kleidung erhalten.50 Die Kommandeure hätten nicht die ganze Zeit im sicheren 
Unterstand gesessen, sondern die Kämpfe auch unmittelbar an der Frontlinie ver-
folgt. Die Rolle des NKVD werde ebenfalls falsch dargestellt. Die Sperreinheiten 
seien etwa 1,5 km von der Front entfernt gewesen, nicht unmittelbar hinter den 
Strafsoldaten. Zudem hätten sie die Anweisung gehabt, nicht auf Verwundete zu 
schießen.51 Ferner sei es undenkbar gewesen, dass in einer Einheit der Roten Ar-
mee so freie und kritische Gespräche über Politik geführt wurden. Denn in Wahr-
heit habe es in diesen Einheiten niemals Popen, jedoch stets einen Politkommissar 
gegeben.52 Schließlich betonten offizielle Militärhistoriker, die Strafbataillone hät-
ten eine zu vernachlässigende Rolle im Sieg der UdSSR über das nationalsozialisti-
sche Deutschland gespielt. Ihre Rolle werde durch die TV-Serie aufgebauscht.53

47	Iskusstvo kino 11 (2004).
48	Vgl. Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 727, 731; Dajnes, Abaturov, Pravda o štrafbatach, 

S. 60 f., 306 f., 311. Die meisten Memoiren bestätigen diese Sichtweise, allerdings kam es aus-
nahmsweise vor, dass Kriminelle und straffällig gewordene Soldaten in einer Einheit dienten. 
„Politische“ Häftlinge hingegen galten als unzuverlässig. Deshalb wurden sie prinzipiell nicht 
eingezogen und auch nicht als Kriegsfreiwillige angenommen. Vgl. Statiev, Penal Units in the 
Red Army, S. 731. Dajnes , Abaturov, Pravda o štrafbatach, S. 68 f.

49	Ebd., S. 48 f.
50	Ebd., S. 46–48.
51	Ebd., S. 62 f., 308, 314.
52	Im Film wird das Strafbataillon in der Tradition der Lagerliteratur als Ort der inneren Frei-

heit dargestellt. Die Männer wagen es, hochbrisante politische und philosophische Fragen zu 
diskutieren, weil sie nichts mehr zu verlieren haben. Deshalb kann der NKVD keine Macht 
über sie ausüben. Prokhorov, S. 5. 

53	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 2. Vgl. z. B. Oleg Elenskij: Kakuju pravdu iščut 
Štrafbat i Kursanty? In: Nezavisimoe voennoe obozrenie vom 2. Apr. 2005. Wissenschaftliche 
Untersuchungen haben festgestellt, dass die Strafeinheiten nur etwa 2–3% der Roten Armee 
ausmachten. In ihnen kämpften zwischen 1943 und 1945 etwa 400 000 Soldaten (Jahn, Patrio
tismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 123. Die bisher präziseste Schätzung findet sich 
bei Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 743). Dennoch hatten die Strafeinheiten eine 
wichtige Funktion, denn sie wurden an besonders gefährlichen Frontabschnitten eingesetzt 
(Statiev, Penal Units in the Red Army, S. 726f).



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    321

Diesen Einwänden hielten der Regisseur Dostal’ und der Hauptdarsteller Sere-
brjakov entgegen, dass sie sich in einigen Punkten bewusst künstlerische Freihei-
ten erlaubt hätten.54 Serebrjakov betonte, der Film sei dennoch emotional und 
künstlerisch wahrheitsgetreu; ihn beunruhige wenig, dass ein Kommandeur nicht 
selbst Strafsoldat sein konnte.55

Schwächen des Films

Den bereits genannten Kritikpunkten lassen sich weitere hinzufügen, die teils von 
der russländischen Filmkritik, teils von der westeuropäischen Publizistik und Wis-
senschaft vorgebracht wurden. So ist der Stellenwert der Kirche bzw. der Religion 
im Krieg in der TV-Serie stark übertrieben dargestellt. Zwar wertete Stalin die 
Kirche auf, um ihre mobilisierende Kraft im Krieg zu nutzen. Aber es ist völlig 
undenkbar, dass in einem Strafbataillon oder überhaupt in der Roten Armee ein 
selbst ernannter, von den Soldaten und vom Kommandeur akzeptierter Regi-
mentsgeistlicher agierte, dazu noch in vollem Ornat. Hier findet eine Rückprojek-
tion der heutigen Verhältnisse in der russländischen Armee auf die sowjetische 
Vergangenheit statt. In den letzten Folgen, nachdem der Pope in die Handlung 
eingeführt worden ist, driftet die Serie in Kitsch ab. Während die meisten Charak-
tere im Film differenziert gezeichnet werden, sind einige Figuren allzu eindimen
sional,56 so der ausschließlich als menschenverachtender Bösewicht gezeichnete 
NKVD-Offizier Charčenko.

Interessant ist aber nicht nur, welche Punkte bei der Rezeption des Films Kon-
troversen hervorgerufen haben, sondern auch, welche Aussagen und Szenen der 
Serie keine besondere Beachtung fanden. Insbesondere fällt auf, dass die Passagen 
des Films, die den Antisemitismus in der Roten Armee und die Vergewaltigung 
einer ukrainischen Frau durch einen sowjetischen Strafsoldaten zeigt, weder Dis-
kussionen noch Widerspruch hervorgerufen haben. Der Grund hierfür dürfte da-
rin liegen, dass diese Szenen als Repräsentationen von alltäglichen Phänomenen 
wahrgenommen wurden, deren Existenz das Publikum als selbstverständlich vor-
aussetzte. Vermutlich wurde die Vergewaltigung als Folge der allgemeinen Verro-
hung und der Außerkraftsetzung sozialer Normen im Krieg gesehen. Denn da 
hier eine Sowjetbürgerin betroffen war und keine Frau, die zum feindlichen Lager 

54	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 3. Dostal’ sagte, er habe Volodarskij unmittelbar nach der Lek-
türe des Drehbuchs auf die dort enthaltenen historischen Ungenauigkeiten aufmerksam ge-
macht. Volodarskij habe sich daraufhin auf die Gespräche berufen, die er mit ehemaligen 
Strafsoldaten geführt hatte. Daraus habe er erfahren, dass von den für Strafeinheiten gelten-
den Regeln oft abgewichen wurde. Auf diese Ausnahmen beziehe er sich in seinem Drehbuch. 
Dostal’ entschied sich, diese historischen Ungenauigkeiten beizubehalten, weil das Drehbuch 
für ihn künstlerisch überzeugend war. Aus seiner Sicht repräsentiert der Film die „künstleri-
sche Wahrheit“. 

55	Serebrjakov in Altar’ Pobedy. Č. 20: Štrafbat, NTV 2010. Vgl. Altar’ Pobedy. 20 s. Štrafbat 1. 
URL: http://www.youtube.com/watch?v=rJUYBIGI6yE&feature=related.

56	Vgl. hierzu auch: Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 124.



322    Isabelle de Keghel

gehörte, kann ihre Vergewaltigung nicht als eine Waffe in der kriegerischen Ausei-
nandersetzung interpretiert werden.57 Insofern hätte man annehmen können, 
dass das Thema in Russland noch größere Kontroversen auslöst als die Frage der 
Vergewaltigung deutscher Frauen durch Sowjetsoldaten im Zweiten Weltkrieg.58 
Dass dies nicht zutrifft, hat vielleicht mit dem großen Stellenwert zu tun, den das 
Phänomen Gewalt in der Sowjetgesellschaft hatte.

Auch die Tatsache, dass der Film den Antisemitismus als ein in der Sowjetar-
mee weit verbreitetes Phänomen darstellt, hat die russländische Öffentlichkeit of-
fenbar nicht irritiert. In den Reaktionen auf die Serie hat niemand dieser Darstel-
lung widersprochen. Allenfalls wurde festgestellt, dass der Antisemitismus inzwi-
schen thematisiert werden könne, während dies in der Sowjetzeit, zumindest vor 
der Ära Gorbačev, undenkbar gewesen sei. Erst die Perestrojka habe zur Enttabu-
isierung des Themas Antisemitismus geführt.59 Selbst diejenigen Veteranen, die 
heftig gegen die Serie polemisierten, bestritten nicht, dass es in der Roten Armee 
Antisemitismus gegeben habe. Sie zählten diesen Aspekt des Films auch nicht zu 
den Punkten, die aus ihrer Sicht zu Unrecht einen Schatten auf die Sowjetarmee 
und ihren Sieg geworfen hatten.

Gründe für den Erfolg

Was sind die Gründe für den enormen Erfolg der TV-Serie, sowohl im Hinblick 
auf die Einschaltquoten als auch auf die gesellschaftliche Resonanz, die sie erreicht 
hat?

Eine wichtige Rolle dürfte dabei das innovative Potenzial von „Štrafbat“ ge-
spielt haben. Wie bereits erwähnt, behandelt der Film einen bisher fast unbe-
kannten Aspekt des „Großen Vaterländischen Krieges“ in einem für dieses Thema 
neuen Format. Zum Erfolg dürften aber auch noch andere Faktoren beigetragen 
haben, vor allem die Tatsache, dass der Film – den Gesetzen der TV-Serie folgend 
– so konzipiert ist, dass er hohe Einschaltquoten erzielt.

Ein entscheidender Faktor war neben einer aufwändigen Werbekampagne si-
cherlich das herausragende Drehbuch von Ėduard Volodarskij. Er hatte bereits 

57	Die Forschung zu sexualisierter Gewalt im Krieg beschäftigt sich vorwiegend mit der Verge-
waltigung als Waffe in kriegerischen Auseinandersetzungen. In diesem Kontext wird betont, 
dass die Vergewaltigung der Frauen des Feindes dazu dient, diesen zu demütigen, indem man 
ihm zeigt, dass er die „eigenen“ Frauen nicht vor dem Feind hat schützen können. Außerdem 
sollen die Vergewaltigungen die Identität und Würde des Feindes zerstören und zeigen, dass 
Macht über die „fremden“ Frauen ausgeübt wird. Diese Gewalt hat im Grunde nichts mit Sex 
zu tun hat, sondern ist eher als eine Form der Folter zu betrachten. Vgl. Seifert, Krieg und 
Vergewaltigung, S. 2 f. Ein wichtiges Ergebnis der Forschung im Hinblick auf Vergewaltigun-
gen von Frauen aus der „eigenen“ Gesellschaft ist, dass die Häufigkeit von Vergewaltigungen 
viel mit dem Machtgefüge zu tun hat, das in einer Gesellschaft zwischen Männern und Frauen 
herrscht. Vgl. Peggy Reeves Sanday: Rape-Prone versus Rape-Free Campus Cultures. In: Vio-
lence Against Women 2, 2 (1996), S. 191–208.

58	Vgl. hierzu den Beitrag von Yuliya von Saal in diesem Band.
59	Anninskij, Štrafbat kak zerkalo Velikoj Otečestvennoj, S. 3.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    323

Anfang der 1970er Jahre das Skript zum lange Zeit verbotenen, unkonventionel-
len Kriegsfilm von Aleksej German (senior), „Straßenkontrolle“ („Proverka na 
dorogach“), geschrieben“.60 Dass er für das Drehbuch von „Štrafbat“ ausführlich 
recherchiert und Interviews mit ehemaligen Strafsoldaten geführt hat, dürfte viel 
dazu beigetragen haben, dass die Serie als besonders authentisch und glaubwür-
dig wahrgenommen wurde. Diesen Effekt erzielte der Film auch dadurch, dass er 
den Krieg aus der Perspektive der einfachen Strafsoldaten zeigt, also aus einer 
packenden, emotionalisierenden Sicht „von unten“. Allerdings werden die drasti-
schen Kriegserfahrungen – wie in TV-Serien üblich – letztlich doch weich ge-
zeichnet, um sie erträglicher zu machen.61 Dass der Film authentisch wirkt, wird 
zudem durch die fast dokumentarische Filmästhetik erreicht. Die verblichenen 
Farben sollen suggerieren, dass es sich um einen schon länger in den Archiven 
lagernden Dokumentarfilm mit Originalaufnahmen handelt. Allerdings bleibt die 
Fiktivität des Films erkennbar, da in der Anfangssequenz einer jeden Folge „ech-
te“ Dokumentaraufnahmen mit Wochenschaumaterial gezeigt werden.62

Verstärkt wurde die Wirkung der Serie sicherlich durch die Besetzung der 
Hauptrollen mit hervorragenden, bekannten russländischen Schauspielern. Die 
Darsteller von Tverdochlebov und Glymov, Andrej Serebrjakov und Jurij Stepanov, 
waren dem Publikum bereits aus Theater und Film vertraut. Ihnen gelang es, die 
Hauptfiguren des Films ausgesprochen intensiv und differenziert zu verkörpern.63 
Für zusätzliche Spannung sorgten die interessante Kameraführung sowie die stark 
emotionalisierende Filmmusik von Sergej Rachmaninov und Aleksej Šelygin.64

Publikumswirksam ist der Film nicht zuletzt deshalb, weil er gute Unterhaltung 
bietet.65 Die Serie enthält zahlreiche Kampfszenen und zeigt die vielen Konflikte, 

60	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Volodarskij hatte bereits in den 1970er Jah-
ren bei der staatlichen Kinobehörde Goskino um die Erlaubnis gebeten, einen Film über die 
Strafbataillone zu machen. Dieses Projekt wurde jedoch nicht genehmigt. Prokhorov, Nikolaj 
Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Ėduard Volodarskij: V osnove dramaturgii ležit detektiv. In: Is-
kusstvo kino 12 (2004), S. 5 des Beitrags. URL: http://kinoart.ru/archive/2004/12/n12- 
article4. Zu „Proverka na dorogach“ vgl. Denise J. Youngblood: Russian War Films. On the 
Cinema Front. Lawrence, KS 2007, S. 177. Beumers, A History of Russian Cinema, S. 152. Die
ser Film erzählt von dem in deutsche Kriegsgefangenschaft geratenen Offizier der Roten Ar-
mee Lazarev, der dort freiwillig in den Dienst der Deutschen getreten ist und dann sowjeti-
schen Partisanen in die Hände fällt. Sie misstrauen ihm, er versucht ihnen jedoch seine Loya-
lität und Verlässlichkeit zu beweisen. Bei seinem zweiten, erfolgreichen Einsatz als Partisan 
kommt er ums Leben. Der Film wurde von der Zensur verboten, weil er das Misstrauen der 
Partisanen gegenüber Lazarev in Zweifel zieht und einen ehemaligen Kriegsgefangenen den 
Heldentod sterben lässt. „Straßenkontrolle“ konnte erst 1986 in der UdSSR gezeigt werden.

61	Vgl. Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood; Majzel’, S čego načinaetsja rodina, 
S. 2.

62	Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 3. Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2 f.
63	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 2. Aleksej Serebrjakov hat zuvor in bekannten Filmen mitge-

spielt, die gerade bei der jungen Generation populär sind, z. B. „Antikiller 2: Antiterror“ (2003).
64	Seit 1992 hat Šelygin die Filmmusik zu knapp 100 Filmen und Serien geschrieben URL: 

http://www.kinopoisk.ru/level/4/people/231288/.
65	Ob diese Unterhaltung vor allem auf die neu entstehende Mittelschicht zielt und ihr bleiben-

de Werte vermittelt, wie Prokhorov, Nikolaj Dostal’: Penal Battalion, S. 5 meint, muss hier of-
fen bleiben.



324    Isabelle de Keghel

die sich innerhalb der Strafeinheit, aber auch zwischen den Strafsoldaten und 
ihren militärischen Vorgesetzten bzw. dem NKVD abspielen. Auch durch sex and 
crime sorgt der Film für Spannung. Neben relativ harmlosen Delikten wie Le-
bensmitteldiebstählen sind auch schwere Verbrechen zu sehen, insbesondere meh-
rere Morde. Als Lichtblicke im düsteren Kriegsalltag sind einige Szenen konzi-
piert, in denen die Beziehungen zwischen den Geschlechtern eine Rolle spielen.66 
Neben flüchtigen sexuellen Begegnungen werden auch tiefer gehende Liebesbe-
ziehungen zwischen Strafsoldaten und sowjetischen Frauen gezeigt. Sexuelle Er-
lebnisse allerdings werden in der Regel nur angedeutet. Vergleichsweise explizit ist 
nur die Vergewaltigungsszene – die einzige Begegnung zwischen einem Mann und 
einer Frau in der Serie, die von brutaler Gewalt geprägt ist.

Attraktiv ist der Film für das russländische Publikum sicherlich auch aufgrund 
der Männlichkeitskonstruktionen, die er im Rahmen seines heroischen, patrioti-
schen Narrativs anbietet.67 Die Strafsoldaten werden im Sinne einer hegemonia-
len Männlichkeit68 als „echte Männer“ verherrlicht, die unter den extremen Be-
dingungen der Strafeinheit ihr besonderes Durchhaltevermögen, ihren Mut und 
ihre Stärke beweisen. Dabei wachsen zu einer verschworenen Männergemeinschaft 
zusammen – jedenfalls diejenigen, die schon länger in der Einheit sind. Denn we-
gen der vielen Verluste gibt es im Strafbataillon wenig Kontinuität und eine hohe 
Rate an Neuzugängen.

Neben diesen Repräsentationen hegemonialer Männlichkeit zeigt der Film ver-
einzelt Verhaltensweisen von Männern, die von diesem Konzept abweichen, und 
signalisiert hierfür durchaus Verständnis: So wird ein 17jähriger Kriegsfreiwilliger 
während seines ersten Kampfeinsatzes von Panik überfallen und verstümmelt sich 
selbst durch einen Schuss in den Fuß, um von der Front ins Lazarett zu kommen. 
Nur durch die Nachsicht des operierenden Arztes bleibt ihm das Kriegsgericht 
erspart. Bemerkenswert ist, dass der junge Soldat nicht als erbärmlicher Feigling 
charakterisiert wird, sondern als Sympathieträger, der im Krankenhaus seine gro-
ße, romantische Liebe findet und sich später als mutiger Soldat erweist. Außer-

66	Jahn, Strafsoldaten für die Front, S. 1.
67	Männlichkeitskonstruktionen spielen im postsowjetischen Film eine wichtige Rolle. Vgl. hier

zu Kathrin Hartmann: Kontinuität und Wandel von Männerbildern in den 90er Jahren am 
Beispiel sowjetischer und postsowjetischer Filme. Arbeitspapiere des Osteuropa-Instituts der 
Freien Universität Berlin. Arbeitsbereich Politik und Gesellschaft 39 (2002).

68	Vgl. Robert W. Connell: Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Männlichkeiten. 
Wiesbaden 2006, S. 97–108. Als hegemoniale Männlichkeit bezeichnet Robert (bzw. inzwi-
schen Raewyn) Connell die soziale Praxis der Männlichkeit, die in der gegebenen Struktur 
der Geschlechterverhältnisse die dominante Position einnimmt. Diese Praxis wird nur von 
einer Minderheit der Männer gelebt. Unterstützt werden die hegemonialen Muster von den 
Repräsentanten der „komplizenhaften Männlichkeit“. Sie exponieren sich zwar nicht im 
Kampf um die gesellschaftliche Hegemonie, profitieren aber vom herrschenden Geschlech-
terverhältnis. Eine untergeordnete Position nehmen laut Connell Männer ein, die die „margi-
nalisierte Männlichkeit“ leben, die also durch ihre soziale Herkunft, durch ihre Zugehörigkeit 
zu einer ethnischen Minderheit, durch ihren Wohnsitz auf dem Land oder andere Faktoren 
einen niedrigeren Status haben als die Männer der ersten beiden Gruppen. Ganz unten in der 
Hierarchie einer patriarchalischen Gesellschaft stehen laut Connell Männer, die die „unterge-
ordnete Männlichkeit“ repräsentieren, vor allem homosexuelle und Transgender-Männer. 



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    325

dem wird im Film gezeigt, wie ein verwundeter Soldat einen hysterischen Anfall 
bekommt. Auch er wird nicht verurteilt oder lächerlich gemacht, vielmehr ver-
sucht ihn ein Mitsoldat zu beruhigen. Er ermutigt ihn sogar, ohne Scham zu wei-
nen, falls er das Bedürfnis dazu habe. Das Ideal vom selbstbeherrschten, rationa-
len Mann, der seine Emotionen selbstbeherrscht unterdrücken soll, wird hier also 
nicht als die ausnahmslos zu befolgende Norm dargestellt. Solche Szenen, in 
denen Respekt für Verhaltensweisen gezeigt wird, die nicht der sozialen Praxis 
hegemonialer Männlichkeit entsprechen, könnten zusätzlich zum Erfolg der Serie 
beigetragen haben.

Geschichtspolitischer Kontext

Die Vielschichtigkeit der TV-Serie und die vernichtende Kritik, die sie am Sowjet-
system artikuliert, ist bemerkenswert, zumal der heroische, patriotische Diskurs 
in Russland 2004 – ein Jahr vor dem 60. Jahrestag des Sieges im „Großen Vater-
ländischen Krieg“ 2005 – einen der höchsten Kulminationspunkte seit 1945 er-
reichte. Besonders beachtlich ist dies angesichts der Tatsache, dass der Film als 
Teil der staatlichen Geschichtspolitik betrachtet werden kann. Zwar wurde die 
Serie von der privaten Firma „Makdos“ produziert und ging nach Aussage des 
Regisseurs nicht auf einen staatlichen Auftrag zurück.69 Der Film wurde aber 
nach seiner Fertigstellung vom staatlichen russländischen Fernsehen aufgekauft. 
Kurz nach der Fernsehausstrahlung erhielt er mehrere staatliche bzw. staatsnahe 
Preise: 2004 wurde er auf dem russländischen Internationalen Festival des Kriegs-
films ausgezeichnet, 2005 erhielt er den nationalen Fernsehpreis „TĖFI“ als beste 
fiktionale TV-Serie des Jahres.70

Allerdings ist der Ausnahmecharakter des Films insofern nicht ganz überra-
schend, weil „Štrafbat“ in einer Zeit produziert wurde, als die Spielräume für un-
konventionelle Sichtweisen des Krieges noch relativ groß waren. Zwar war schon 
seit dem Jahr 2000 – wenige Monate nach Beginn der Präsidentschaft Vladimir 
Putins – nach innen und außen eine offensivere Linie in der russländischen Ge-
schichtspolitik zu beobachten. Damals hatte die Einweihung eines Denkmals für 

69	Gusjatinskij, Nikolaj Dostal’, S. 1.
70	Auf dem russländischen Internationalen Festival des Kriegsfilms erhielt die Serie 2004 drei 

Mal den Preis „Goldenes Schwert“ („Zolotoj meč’“): in den Kategorien „bester Fernseh-Spiel-
film“, „bestes Drehbuch“ und „bester Schauspieler“ (ausgezeichnet wurde Aleksej Serebrjakov 
für seine Rolle als Kommandeur Tverdochlebov). Vgl. 2004: II. meždunarodnyj festival’ voen-
nogo kino imeni Ju.N. Ozerova. URL: http://www.filmfestivals.ru/news/warcinema/articles/ 
423/. Der Preis „Televizionnyj ėfir“ („TĖFI“) wird von der Akademie des russländischen 
Fernsehens verliehen, an der unter anderem das 1. und 2. Fernsehprogramm Russlands betei-
ligt sind. Insofern ist er mit dem US-amerikanischen Fernsehpreises „Emmy“ vergleichbar. 
Vgl. Pobediteli „TĖFI-2005“ – „Lica“. URL: http://www.tefi.ru/ru/tefi/Tefi_2005/pob-t-05/. 
2005 erhielt „Štrafbat“ den Preis für die beste TV-Serie auf dem Moskauer internationalen 
Fernseh- und Theaterfestival „Ėtot den’ Pobedy“ sowie den Preis für die beste TV-Serie Russ-
lands auf dem Filmfestival „Vivat kino Rossii!“ in Sankt-Peterburg. Vgl. Film „Štrafbat“. In: 
Ruskino.ru. URL: http://ruskino.ru/mov/537. 



326    Isabelle de Keghel

eine lettische Waffen-SS-Division in Lettland auf der russländischen Seite zu hef-
tigen Reaktionen geführt.71 Im darauf folgenden Jahr wurde ein staatliches Pro-
gramm für die „patriotische Erziehung“ der Bürger/innen lanciert, außerdem 
wurde die Ablösung der bisherigen, vergleichsweise Sowjetunion-kritischen Lehr-
bücher und ihre Ersetzung durch positivere Darstellungen der nationalen Ge-
schichte in die Wege geleitet.72 Dennoch standen 2004, als „Štrafbat“ produziert 
und gesendet wurde, die großen Erinnerungskonflikte mit den postsowjetischen 
Staaten, insbesondere mit dem Baltikum und mit der Ukraine, über das Geden-
ken an den „Großen Vaterländischen Krieg“ noch bevor. Sie erreichten erst im 
Jubiläumsjahr des Sieges, 2005, einen ersten Höhepunkt.73 Verstärkte Anzeichen 
für eine Rehabilitierung Stalins als großer Staatsmann sowie für die Abwehr kriti-
scher Sichtweisen des „Großen Vaterländischen Krieges“ – sowohl in Russland 
selbst als auch gegenüber anderen postsowjetischen Staaten – gab es erst in der 
zweiten Hälfte der 2000er Jahre. 2007 erschien die erste Auflage des Lehrbuchs 
von Filippov, in dem Stalin als eine der bedeutendsten Führungspersönlichkeiten 
der russländisch-sowjetischen Geschichte gefeiert wird.74 Und 2009 wurde die 
Kommission gegen die Fälschung der russländischen Geschichte gegründet, die 
unter anderem als eine Reaktion auf die transnationalen Erinnerungskonflikte im 

71	Carmen Scheide: Erinnerungsbrüche. Baltische Erfahrungen und Europas Gedächtnis. In: 
Osteuropa 58 (2008). Nr. 6, S. 117–128, hier S. 121 f.

72	Zum Programm für die patriotische Erziehung vgl. Jutta Scherrer: Zurück zu Gott und Vater-
land. In: Zeit-online 31 (2001), 26. Juli 2001. URL: http://www.zeit.de/2001/31/Zurueck_zu_
Gott_und_Vaterland. Zu den Schulbüchern vgl. Isabel’ de Kegel’: Na puti k „predskazuemo-
mu“ prošlomu? Kommentarij k sozdaniju komissii po protivodejstviju popytkam fal’sifikacii 
istorii Rossii. In: Ab Imperio 3 (2009), S. 365–387, hier S. 381 f.

73	Die Rede der lettischen Außenministerin Sandra Kalniete auf der Leipziger Buchmesse, in 
der sie ein Erinnern an die Verbrechen einforderte, die in der Zeit des Stalinismus in Osteu-
ropa begangen worden waren, und in der sie die „beiden totalitären Regime“ des Nationalso-
zialismus und des Kommunismus als „gleichermaßen verbrecherisch“ bezeichnete, fand zwar 
schon im März 2004 statt, es kam aber erst im darauf folgenden Jahr zu verstärkten Erinne-
rungskonflikten im postsowjetischen Raum (Scheide, Erinnerungsbrüche, S. 119; Isabelle de 
Keghel: Der Zweite Weltkrieg und der Holocaust in der (post)sowjetischen Geschichtspolitik 
– mit einem Blick auf die Zuwanderer/innen aus Russland. In: Susanne Benzler (Hrsg.): 
„Erziehung nach Auschwitz“ heute. Deutsche Geschichte und multikulturelle Gesellschaft 
(= Loccumer Protokolle 20 (2008). Loccum 2009, S. 37–71. Der Streit zwischen Russland und 
Estland über die Verlegung eines sowjetischen Ehrenmals aus dem Zentrum Tallinns in den 
Tönismögi-Park am Rande der Stadt entbrannte 2007. Vgl. Scheide, Erinnerungsbrüche, S. 125.

	 Die Produktion und erste Vorführung des Films „Štrafbat“ war bereits vor der „orangenen 
Revolution“ in der Ukraine abgeschlossen, die vom November 2004 bis zum Januar 2005 dau-
erte und die Präsident Juščenko an die Macht brachte. Seine Regierungszeit (2005–2010) war 
von scharfen Polemiken zwischen der russländischen und der ukrainischen Führung, unter 
anderem über erinnerungspolitische Themen, geprägt. Insbesondere über die Frage, ob die 
Hungersnot in der Ukraine während der Kollektivierung als Genozid interpretiert werden 
kann, gab es intensive Auseinandersetzungen mit Russland, vor allem im Jahr 2008.

74	Eine überarbeitete Auflage erschien 2008. Zwar erwähnt Filippov auch die Repressionen, er 
räumt diesem Thema jedoch nur einen marginalen Stellenwert ein. Für eine kritische Analyse 
des Lehrbuchs vgl. David Brandenberger: A New Short Course? A.V. Filippov and the Russian 
State’s Search for a „Usable Past“. In: Kritika. Explorations in Russian and Eurasian History 
10/4 (2009), S. 825–833; Elena Zubkova, Anton Fedyashin: The Filippov Syndrome. In: Ebd., 
S. 861–868.



Neue Perspektiven auf den „Großen Vaterländischen Krieg“    327

postsowjetischen Raum über den Zweiten Weltkrieg verstanden werden kann.75 
Die Geschichtspolitik war in der ersten Hälfte der 2000er Jahre also bei weitem 
noch nicht so rigoros wie in der zweiten Hälfte des Jahrzehnts. Dies hatte neben 
den transnationalen Kontexten auch damit zu tun, dass der allmähliche Abschied 
von den Veteran/innen als den letzten Zeitzeug/innen des „Großen Vaterländi-
schen Krieges“ noch nicht so stark ins Bewusstsein gerückt war. Dies dürfte viel 
dazu beigetragen haben, dass die identitätsstiftende, zentrale Rolle des „Großen 
Vaterländischen Krieges“ nicht so bedroht schien wie in späteren Jahren, so dass 
Kritik an einzelnen Aspekten leichter zugelassen bzw. toleriert werden konnte.

Fazit

Trotz einiger Schwächen ist „Štrafbat“ ein bemerkenswerter Beitrag zum russlän-
dischen Vergangenheitsdiskurs, weil die Serie ihr Bekenntnis zum Patriotismus 
mit dem Bestreben kombiniert, zur kritischen Aufarbeitung des Stalinismus bei-
zutragen. Dass sie den Stalinschen Terror aufgrund des sowjetischen Siegs im 
Zweiten Weltkrieg weder verharmlost noch rechtfertigt, ist eine seltene Ausnahme 
in der russländischen Erinnerungskultur. Zugleich entspricht der Film einem 
neueren Trend in vielen Ländern Europas, Soldaten als Opfer des Krieges zu zei-
gen, wodurch sich die Grenzen zwischen Freund und Feind verwischen. Allerdings 
betreibt der Film neben der Viktimisierung auch die Heroisierung der Strafsol
daten. Hierin liegt ein Unterschied zum europäischen Trend und eine deutliche 
Kontinuität zur Sowjetzeit.

Die Serie zeigt außerdem, dass es im postsowjetischen Russland in der ersten 
Hälfte der 2000er Jahre während der ersten Amtszeit Putins als Präsident durch-
aus eine gewisse Vielfalt an Repräsentationen des „Großen Vaterländischen Krie-
ges“ gab.76 Diese Zeit war von einer relativ großen Bandbreite an Meinungen und 
von einem vergleichsweise großen Handlungsspielraum für Filmemacher/innen 
gekennzeichnet.

Der Erfolg und die Konzeption von Filmen wie „Štrafbat“ macht schließlich 
auch deutlich, dass für die Gestaltung von Filmen über den „Großen Vaterländi-
schen Krieg“ keineswegs nur politische, sondern auch kommerzielle Überlegun-
gen eine wichtige Rolle spielen. Das Fernsehen ist zwar staatlich kontrolliert, aber 
auch auf gute Einschaltquoten angewiesen.77 Diese Kombination aus Kommerz 
und Patriotismus wird aller Voraussicht nach auch in Zukunft für russländische 
Kriegsfilme kennzeichnend sein.

75	De Kegel’, Na puti k „predskazuemomu“ prošlomu, S. 374–379. A.dR. die Kommission ist in-
zwischen wieder aufgelöst.

76	Jahn, Patriotismus, Stalinismuskritik und Hollywood, S. 126, 130.
77	Ebd., S. 126.




