
Arkady Tsfasman

Die letzten Zeugen des Holocaust:  
Die nationalsozialistische Besatzung in  
der Kriegskindererinnerung jüdischer 
Emigranten aus der ehemaligen UdSSR

Der Holocaust ist in das Gedächtnis einiger Generationen von Menschen jüdischer 
Herkunft aus der ehemaligen Sowjetunion eingegangen, die das Glück hatten, dem 
Tod in einer Situation völliger Vernichtung zu entgehen. Vieles davon hat seinen 
Niederschlag in den Erinnerungen jener Generationen gefunden, die den Holocaust 
in jungen oder reiferen Jahren überlebt haben. Heute haben diese uns bereits verlas-
sen oder sind im Begriff, von uns zu gehen. Die Letzten derjenigen, die eine leben-
dige Erinnerung an den Holocaust in sich tragen, sind heute über Fünfundsiebzig. 
In der Zeit, in der sie mit der totalen Vernichtung der Juden konfrontiert waren, 
waren sie Kinder im Alter von fünf bis elf Jahren. Auch sie mussten Schreckliches 
erdulden. Sie gehören zu denjenigen wenigen ihrer Altersgenossen, die im Glut-
hauch des Holocaust mit dem Leben davongekommen sind. Sie sind die dem Tode 
entronnenen Kinder der Holocaust. Da sie Kinder waren, haben sie die Geschehnisse 
anders wahrgenommen als Erwachsene – mit Kinderaugen, Kinderempfindungen 
und Kindersinnen. Sie haben die Szenen, Bilder, Impressionen und Eindrücke des 
Holocaust ihr gesamtes weiteres Leben über bewahrt, durch sieben Jahrzehnte.

Lange Zeit haben sie das Gedächtnis an den Holocaust in sich eingeschlossen. 
Sie haben geschwiegen, denn ihre Zeugnisse waren nicht gefragt. In ihrer früheren 
Heimat hatte es sich gehört, an den Krieg zu erinnern. Und in Erinnerung behiel-
ten ihn die älteren Generationen. An den Holocaust, an die Massenvernichtung 
der Juden zu erinnern, gehörte sich nicht. Auch nicht für die Kinder. Heute haben 
sich die Verhältnisse geändert. Nun ist auch ihr Gedächtnis, sind auch ihre Erinne-
rungen gefragt. In den letzten beiden Jahrzehnten begann man in Israel, den USA 
und im Raum der ehemaligen UdSSR die Erinnerungen jener zu veröffentlichen, 
die Krieg und Holocaust als Kinder überlebt hatten.1 Zur gleichen Zeit erschienen 
in Deutschland etliche Bücher mit Erinnerungen von Deutschen jener Generation, 
deren Kindheit mit dem Krieg zusammenfiel.2 Ein wichtiger und interessanter 

1	 Vgl. z. B. Neizvestnaja černaja kniga. Svidetel’stva očevidcev o Katastrofe sovetskich evreev, 
1941–1945, Yad Vashem, Jerusalem, 1993. Nedopisannye stranicy … O detjach-voinach, det-
jach-žertvach i prosto detjach, živušich v gody Vtoroj mirovoj vojny. Moskva 1996; Helen 
Epstein: Die Kinder des Holocaust. Gespräche mit Söhnen und Töchtern von Überlebenden. 
Übers. aus dem Engl. München 1987 u.a; Evakuacija. Vospominanija o detstve, opalennom 
ognom katastrofy. SSSR, 1941–1945. Jerusalem 2009; Daniil Romanovskij: Cholokost glazami 
evreev – ego žertv: na primere Vostočnoj Belorusii i Severo-Zapadnoj Rossii. In: Vestnik evrej-
skogo universiteta v Moskve. Nr. 1 (17), 1998; Arkadij Lejzerov: Za stenami getto. In: Evrei 
Belarusi. Istorija i kul’tura. 2. Ausgabe. Minsk 1998. 

2	 Jürgen Kleindienst (Hrsg.): Gebrannte Kinder. Kindheit in Deutschland 1939–1945. 61 Ge-
schichten und Berichte von Zeitzeugen. Berlin 1998; Sabine Bode: Die Vergessene Generation. 



300    Arkady Tsfasman

Versuch, Erinnerungen an Kriegs- und Nachkriegskindheiten „in zwei Welten“ zu-
einander in Beziehung zu setzen, an dem auch der Autor dieser Zeilen teilnehmen 
konnte, wurde vor einigen Jahren unter der Leitung von Professor Bernd Bon-
wetsch unternommen.3 All dies war Anreiz zur Realisierung des Projekts „Die letz-
ten Zeugen des Krieges und des Holocaust. Jüdische Migrantinnen und Migranten 
aus Mecklenburg-Vorpommern erinnern sich an ihre Kindheit in der UdSSR wäh-
rend des Zweiten Weltkrieges“.4 Einer der Teilabschnitte dieses Projekts – der ers-
te – war den Schicksalen und Erinnerungen jener gewidmet, die ihre Kindheit un-
ter nationalsozialistischer Besatzung verbracht haben.

Nur wenige jüdische Kinder waren in den von den Nationalsozialisten besetzten 
Gebieten der UdSSR nach deren Befreiung am Leben geblieben. Von denjenigen, 
die 1941 zwischen fünf und elf Jahren alt waren, sind ca. 50 000 – das entspricht 
70% der Überlebenden – auf dem Territorium des früher unter rumänischer Kon-
trolle stehenden Transnistrien mit dem Leben davongekommen.5 Der Großteil de-
rer, die bis in unsere Zeit überlebt haben, wohnt heute in verschiedenen Ländern 
– in Israel, den USA, der Ukraine, Belarus, Russland u a. Einige sind in den letzten 
beiden Jahrzehnten nach Deutschland übersiedelt. Sieben von ihnen leben im 
Bundesland Mecklenburg-Vorpommern. Vier Frauen haben sich bereit erklärt, an 
dem Projekt teilzunehmen. Jede von ihnen mit ihrem eigenen Kinderschicksal.

Klara Kats (geb. 01. 01. 1936) befand sich während der Besatzung im jüdischen 
Ghetto von Chmel’niki im Gebiet Vinnica (Ukraine). Alle ihre nahen Verwand-
ten – Vater, Mutter, Großmutter, Bruder und Schwester – wurden als Juden umge-
bracht. Wie durch ein Wunder gelang es ihr, das Ghetto zu verlassen. In einer ukra-
inischen Familie fand sie Schutz und Zuflucht. Felicia Hininher (geb. 16. 06. 1935) 
aus der Stadt Černovcy [Tschernowitz] war in den Jahren 1941 bis 1944 im jüdi-
schen Ghetto von Mogilev-Podol’skij, das zu Transnistrien gehörte.

Lidija Minevych (geb. 11. 12. 1929) hielt sich 1942/1943 auf dem besetzten Ter-
ritorium in der Ukraine und in Südrussland auf. Elternlos lebte sie zusammen 
mit ihrer jüngeren Schwester und ihrer älteren Cousine in ständiger Angst und 
materieller Not, wobei sie bis zum Ende der Besatzung von Ort zu Ort zogen. 
Während des Krieges verlor sie ihre Eltern und andere nahe Verwandte.

Die Kriegskinder brechen ihr Schweigen. Stuttgart 2004; Hilke Lorenz: Kriegskinder. Das 
Schicksal einer Generation. Berlin 2005; Margarete Dörr: „Der Krieg hat uns geprägt“. Wie 
Kinder den Zweiten Weltkrieg erlebten. Frankfurt/Main 2007; Nicholas Stargardt: Kinder in 
Hitlers Krieg. München 2008. Yury und Sonya Winterberg: Kriegskinder. Erinnerungen einer 
Generation. München 2010; Martin S. Bergmann (Hrsg.) u. a.: Kinder der Opfer. Kinder der 
Täter. Psychoanalyse und Holocaust. Frankfurt am Main 1995; Jürgen Müller-Hohagen: Ge-
schichte in uns. Psychogramme aus dem Alltag. München 1994 u. a.

3	 Bernd Bonwetsch (Hrsg.): Kriegskindheit und Nachkriegsjugend in Zwei Welten. Deutsche 
und Russen blicken zurück. Essen 2009. 

4	 Arkady Tsfasman: Die letzten Zeugen des Krieges und des Holocaust. Jüdische Migrantinnen 
und Migranten aus Mecklenburg-Vorpommern erinnern sich an ihre Kindheit in der UdSSR 
während des Zweiten Weltkrieges. In: Zeitgeschichte regional. Mitteilungen aus Mecklenburg-
Vorpommern. Rostock 2012. Hier und bei folgenden Zitaten handelt es sich um Rücküberset-
zungen aus dem auf Russisch vorgelegten Beitrag (Anm. der Redaktion).

5	 Ebd., S. 16. 



Die letzten Zeugen des Holocaust    301

Valentina Lipina (geb. 04. 08. 1937) wurde bei Kriegsbeginn aus Kiew zu ihrer 
nicht-jüdischen Großmutter in eines der kurz darauf von den Nationalsozialisten 
besetzten Dörfer geschickt. Auch ihre jüngere Schwester wurde dorthin gebracht. 
Beide entgingen der Vernichtung, weil ihre Großmutter sie lange Zeit im Keller 
versteckte.

Jeder von ihnen sind eindrückliche Szenen und Episoden aus dem Leben unter 
den Besatzern im Gedächtnis geblieben. Hier einige davon: Über den Beginn der 
Okkupation berichtet Felicia Hininher: „Von den ersten Kriegstagen an hatten in 
der Stadt (Černovcy) Judenpogrome begonnen. Gemacht haben das einige Ein-
heimische und die rumänischen Soldaten, die gekommen waren. Wer wollte, der 
hat getötet. Ich erinnere mich gut an folgende Szene: Ich stand am Fenster und 
habe gesehen, wie zwei Männer in Uniform und einer in Nationaltracht den Ju-
den von einem großen Balkon aus zuriefen: ‚Kommt alle heraus! Wir müssen 
euch einen neuen Befehl verlesen.‘ Als sich eine Menschenmenge versammelt hat-
te, begannen sie zu schießen und haben alle umgebracht. Mehrere Tage lang wur-
den die Leichen nicht weggebracht. Unter ihnen waren auch zwei Mädchen, mit 
denen ich früher gespielt hatte und eine schwangere Frau.“6

Klara Kats ist Folgendes im Gedächtnis geblieben: „Nach kurzer Zeit begannen 
sich im Ort die Verhältnisse zu ändern. Am Anfang waren keine Deutschen zu 
sehen. Das Sagen hatten die Polizisten, die aus der Gegend stammten. Sie haben 
meinen Vater mitgenommen und ihn irgendwohin gebracht. Sie wollten Geld von 
ihm. […] Als sie bei ihm nichts erreichten, […] haben sie seine älteste Tochter 
mitgenommen, meine Schwester, um den Vater einzuschüchtern. Später haben 
wir erfahren, dass sie sie geschlagen, gequält und misshandelt haben.“ 7

Beide Mädchen mussten erfahren, was ein jüdisches Ghetto war. Darüber, wie 
es errichtet wurde und wie es aussah, lesen wir bei Klara Kats: „Ende Dezember 
1941 wurde in Chmel’niki ein jüdisches Ghetto eingerichtet. Der Südliche Bug 
teilte das Städtchen in einen neuen und in einen alten Teil, die durch eine Brücke 
verbunden waren. Allen Juden wurde befohlen, auf die andere Seite des Flusses zu 
übersiedeln, in jenen Teil der Stadt, der ‚Staryj Bazar‘ genannt wurde. Die Polizis-
ten kamen in jedes jüdische Haus, trieben alle hinaus und schickten sie auf die 
andere Seite des Flusses. Dort wurden alle auf die Häuser aufgeteilt. Unsere Fami-
lie wurde in ein Haus einquartiert, in dem es ein großes und ein kleines Zimmer 
gab. Dorthin wurden sieben oder acht Familien getrieben. […] Der Teil der Stadt, 
in den man die Juden umsiedelte, wurde mit Stacheldraht eingezäunt. So wurde 
das jüdische Ghetto geschaffen. Alle seine Bewohner waren verpflichtet, die gel-
ben Davidsterne auf der Kleidung zu tragen.“8

Felicia Hininher schildert es so: „Bald wurde in der Nähe ein Holzzaun errich-
tet, mit dem das Getto umgeben wurde. Dorthin wurden die Juden getrieben. 
Einmal kamen Soldaten. Sie jagten uns auf den Hof und wir mussten uns mit dem 

6	 Ebd., S. 29–30.
7	 Ebd., S. 18–19.
8	 Ebd., S. 19.



302    Arkady Tsfasman

Gesicht zur Wand aufstellen. Ich schaute mich oft voller Angst um, mir kam es so 
vor, als ob die Gewehre direkt auf mich gerichtet seien. Meine Mutter sagte zu 
mir: ‚Hab keine Angst, es wird nicht wehtun. Du wirst schnell in den Himmel hi-
nauffliegen und ein Engel werden.‘ Ich antwortete: ‚Ich will leben.‘ Ein Soldat hat 
das gehört und sagte zum anderen: ‚Hörst du? Diese kleine Judengöre will leben.‘ 
Und sie haben zu lachen angefangen. Aber da ist der Vater aus dem Haus gekom-
men. Er hat zu den Soldaten gesagt: ‚Wie könnt ihr Frauen und kleine Kinder an 
die Wand stellen? Ich habe auch in der rumänischen Armee gedient. Wir haben 
einen Weinkeller, geht besser dorthin.‘ Und sie gingen in den Keller. So haben wir 
uns zum ersten Mal gerettet.“9 Andere unvergessliche Episoden: „Einmal haben 
sie uns auf dem Platz zusammengetrieben. Ich habe gesehen, wie sie einen Men-
schen gehängt haben.“ Und: „Nicht weit vom Ghetto entfernt stand ein verfalle-
nes Haus. Ein Mann und ein Junge sind hineingegangen, um ein paar Bretter als 
Feuerholz zu holen. Man hat sie gesehen und auf der Stelle erschossen.“10

Hier das Zeugnis von Klara Kats: „Bald begann die Vernichtung der Juden. Jede 
Aktion wurde ‚Pogrom‘ genannt. Meist wurden sie freitags veranstaltet […] die 
Polizisten haben uns auf den Hof gejagt. Lange standen wir da. Es war sehr kalt. 
Ich habe arg gefroren (Januar 1942, Anm. des Autors.). Sie haben ‚Fachleute‘ selek-
tiert.“ (Darunter war auch Klaras Onkel, dem es gelang, sie mitzunehmen, A.T.). 
„Und die, die im Hof standen, wurden in den Keller getrieben und bis zum nächs-
ten Freitag festgehalten. […] sie haben sie fortgeführt. Die Mama, der Papa, die 
Schwester und der Bruder wurden zusammen mit allen anderen fortgebracht. Ich 
habe sie nie mehr gesehen. Später habe ich erfahren, dass sie alle umgebracht wur
den.“11 Und weiter: „Die ‚Pogrome‘ wurden immer häufiger. Der Onkel hat im 
Flur unseres Hauses einen ‚Schlupfwinkel‘ hergerichtet – eine Geheimkammer, in 
der wir uns während der ‚Pogrome‘ versteckten. Dort gab es einen kleinen Vorrat 
an Wasser und Brot. In anderen Häusern wurden auch ‚Schlupfwinkel‘ gemacht. 
[…] Einmal, als bekannt wurde, dass es ein ‚Pogrom‘ geben wird, haben wir uns 
in unserem ‚Schlupfwinkel‘ versteckt. […] Es war eng und dunkel. So vergingen 
einige Tage, vielleicht eine Woche. Der Wasser- und Brotvorrat ging zur Neige. 
Ein Junge in meinem Alter begann zu weinen. Damit hätte er uns alle verraten 
können. Sie haben auf ihn eingeredet, still zu sein. Er hat nicht aufgehört und 
sogar noch lauter zu weinen begonnen. Sie haben ihm den Mund mit einem Pols-
ter zugehalten, er ist erstickt. Als ich das sah, habe ich zu bitten begonnen, dass sie 
mich herauslassen. Sie ließen mich fort. Ich ging hinaus auf die Straße. Ein Poli-
zist hat mich gesehen und aufgegriffen. Er packte mich am Kragen und schleifte 
mich über den Boden. Aus einem Haus kam ein anderer Polizist und sagte, dass 
er einen ‚Schlupfwinkel‘ gefunden hätte, in dem eine Menge ‚Judenpack‘ sei. Der, 
der mich hinter sich her geschleift hatte, legte mich auf der Erde ab und befahl: 
‚Bleib liegen!‘ Dann ging er selbst in dieses Haus.

  9	Ebd., S. 30.
10	Ebd., S. 31.
11	Ebd., S. 31. S. 19–20.



Die letzten Zeugen des Holocaust    303

In diesem Moment kam eine ältere Frau vorbei. Sie hob mich auf und sagte 
mir, ich solle unter ihren weiten, langen Rock schlüpfen. Ich kroch darunter. Sie 
hielt mich bedeckt und brachte mich auf diese Art über die Brücke, in den ande-
ren Teil der Stadt. An einer ungefährlichen Stelle hat sie den Rock gehoben und 
gesagt: ‚Geh‘. Sie selbst ist weggegangen. Ich habe begriffen, dass ich mich auf 
freiem Boden befand, dass ich gerettet war.“12

Lidija Minevych, die dem Ghetto entronnen war, wurde von der Besatzung in 
einem der Dörfer des Südkaukasus eingeholt. Nachdem sie ihre älteren Verwand-
ten verloren hatten, zogen die beiden drei und elf Jahre alten Mädchen und ihre 
16jährige Cousine im besetzten Gebiet von Ort zu Ort, wobei sie häufig riskier-
ten, als Jüdinnen erkannt zu werden und fortwährend materielle Not litten. Auf 
ihrem Weg begegneten sie verschiedenen Menschen – sowohl schlechten als auch 
solchen, die zu Mitleid fähig waren.

In der Kindererinnerung aller Frauen, die die Besatzung überlebten, stellen sich 
die Besatzer und deren Handlanger uneinheitlich dar. Für Klara Kats waren Deut-
sche und Polizisten gleich grausam. Felicia Hininher sind die rumänischen Besat-
zer als brutal, kleinkariert und hinterlistig im Gedächtnis geblieben. Sie hätten 
sich bereitwillig bestechen lassen. „Sie konnten einem aber auch in den Rücken 
schießen, nachdem sie das Bestechungsgeld genommen hatten.“13 Diejenigen der 
Mädchen, die nicht in einem Ghetto waren, trafen bei einigen der deutschen Be-
satzer jedoch auch auf ein gutes Herz. So ist zum Beispiel Lidija Minevych einem 
deutschen Militärarzt dankbar, der – nachdem er ihre kranke jüngere Schwester 
untersucht hatte, die noch dazu an Unterernährung litt – nicht nur durch seine 
Behandlung geholfen hat, sondern auch dadurch, dass er „Essen für sie aus einer 
deutschen Soldatenküche übergeben hat.“14 Und ihr damit das Leben rettete.

Uneinheitlich ist auch das Bild der deutschen Besatzer bei Valentina Lipina: 
„Die Deutschen“, erinnert sie sich, „haben sich gegenüber der einheimischen Be-
völkerung unterschiedlich verhalten. Das Nachbardorf haben sie wegen Zusam-
menarbeit mit Partisanen angezündet. Bei uns wiederum haben einige deutsche 
Soldaten den Frauen auf dem Hof geholfen, den Kindern etwas zu Essen ge-
schenkt und die Fotos ihrer Familie hergezeigt. Einmal, als uns die Großmutter 
noch nicht versteckte, haben deutsche Soldaten meine Schwester gefragt: „Wo ist 
dein Papa?“ Ganz treuherzig antwortete sie: „Der führt Krieg mit den Deutschen.“ 
Sie sind in Gelächter ausgebrochen.15

Auf diese Weise hat die nationalsozialistische Besatzung im Gedächtnis der 
Menschen, die sie als Kinder erlebt haben, tiefe Spuren hinterlassen. Man möchte 
meinen, dass sie nach alldem nicht in jenes Land und zu jenem Volk hätten zie-
hen sollen, das ihnen in der Kindheit so viel Leid gebracht hat. Sie hätten ja auch 
andere Möglichkeiten zur Einwanderung gehabt. Sie haben jedoch Deutschland 

12	Ebd., S. 20.
13	Ebd., S. 31.
14	Ebd., S. 25.
15	Ebd., S. 34.



304    Arkady Tsfasman

gewählt. Warum? Den Nachworten zu ihren Erinnerungen kann man entnehmen, 
dass sie im Laufe der Nachkriegsjahrzehnte infolge verschiedener Faktoren und 
Ursachen die Feindbilder „Deutschland“ und „Deutsche“ gänzlich überwunden 
haben. Sie haben erfahren und begriffen, dass Deutschland und die Deutschen 
sich grundlegend geändert haben. Nachdem sie sich in Deutschland niedergelas-
sen hatten, sahen sie einen hervorragend organisierten Staat und eine ebensolche 
Gesellschaft, ein tolerantes und freundschaftlich gesinntes Volk. Und sie haben 
gespürt und erkannt, dass Deutschland ihr Zuhause geworden ist.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel


