
Il’ja Al’tman

Der Stellenwert des Holocaust im 
historischen Gedächtnis Russlands

Ziel dieses Beitrags ist es, die Besonderheiten der Erinnerungskultur an den Ho-
locaust in Russland im Kontext des Gedächtnisses an den Großen Vaterländi-
schen Krieg aufzuzeigen.1 Im Westen übt das Thema „Holocaust“ einen wesent-
lichen Einfluss auf das historische Gedächtnis an den Zweiten Weltkrieg, die 
Ablehnung jeglicher Gewalt und die Entwicklung von Toleranz aus.2 Ein eben-
solcher Faktor bei offiziellen Bildungsvorhaben, aber auch innerhalb der politi-
schen Rhetorik und der Publizistik, ist in Russland das Gedächtnis an das Hel-
dentum und die Opfer während des Großen Vaterländischen Krieges von 1941 
bis 1945. Dieses – wie der Historiker Sergej Kudrjašov es nannte – „sakrale“ Ge-
dächtnis an den Krieg ist das Haupthindernis auf dem Weg zur Entstehung eines 
Bewusstseins der Bedeutung der Thematik des Holocaust.

Erst im Laufe der letzten Jahre hat die russische Gesellschaft begonnen, sich 
mit den Lehren aus dem Holocaust auseinanderzusetzen. Dazu gehört das Syn-
drom der „verspäteten Anerkennung des Gedächtnisses“ an den Holocaust.3 Al-
lerdings zieht sich in Russland die Diskrepanz mit dem Westen bereits jahr-
zehntelang hin: Das, was dort in der zweiten Hälfte der 1970er-Jahre begann, 
findet jetzt erst Eingang in die Agenda des russischen gesellschaftlichen Diskur-
ses. Dies geschieht äußerst langsam und nicht ohne Schwierigkeiten. Das nahe-
zu ein halbes Jahrhundert währende Verschweigen der jüdischen Tragödie übte 
auf die russische Gesellschaft, ihre Bildungs- und Wissenschaftsstrukturen und 
sogar auf viele Intellektuelle einen wesentlich größeren Einfluss aus, als dies in 
jedem anderen postsowjetischen Staat auf europäischem Territorium der Fall 
war.

Als in Moskau im Juni 1992 das europaweit erste Forschungs- und Bildungs-
zentrum mit der Bezeichnung „Cholokost“ geschaffen wurde, wusste in unserem 

1	 Einzelne Aspekte dieses Problems wurden in anderen Arbeiten unsererseits beleuchtet. Vgl. 
z. B. Il’ja A. Al’tman: Memorializacija Cholokosta v Rossii: istorija, sovremennost’, perspek-
tivy. In: Neprikosnovennyj zapas. Debaty o politike i kul’ture. 2005. Nr. 2–3, S. 252–263; ders.: 
Memorializacija Cholokosta v Rossijskoj Federacii: sostojanie, problemy, tendencii. In: 
Evroaziatskij evrejskij ežegodnik. 5768 (2007–2008). Moskva 2008.

2	 Aus der neueren Literatur zu diesem Thema vgl. Ronald J. Berger: The Holocaust, Religion, 
and the Politics of Collective Memory. Beyond Sociology. New Brunswick, NJ 2012.

	 Der Autor unterscheidet zwei Herangehensweisen, wonach das Thema des Holocaust entwe-
der in den „allgemeinen“ Arbeiten über den Krieg „aufgeht“ oder in diesen in den Vorder-
grund tritt. In Hinblick auf die Pläne der Nationalsozialisten zu ethnischen Säuberungen auf 
sowjetischem Territorium, wurde in Russland dem „Generalplan Ost“ dauerhaft jener Stellen-
wert eingeräumt, den das Phänomen des Holocaust im Westen einnimmt.

3	 Ronald J. Berger macht die wichtige Beobachtung der Verspätung bei der „Anerkennung des 
Gedächtnisses“ an den Holocaust sowohl in Israel, als auch in Westeuropa und den USA: Vgl. 
Berger, The Holocaust, S. 2.



214    Il’ja Al’tman

Land kaum jemand, was dieser Begriff bedeutet. Im Januar/Februar 1996 wurde 
in Russland zum ersten und letzten Mal eine breit angelegte Umfrage über die 
Einstellung zum Holocaust durchgeführt.4 Damals wussten 91% der Befragten 
nicht, was der Begrifft „Holocaust“ bedeutet. Auf die Frage: „Inwiefern ist es 
wichtig, dass gerade die Einwohner Russlands über den Holocaust Bescheid wis-
sen?“ sagten 62% der offensichtlich im Zuge der Umfrage aufgeklärten Personen, 
es sei „wichtig oder sehr wichtig“. Das ist der höchste Prozentsatz an positiven 
Antworten innerhalb der zehn Länder der Welt, in denen die Umfrage durchge-
führt wurde (in Deutschland waren zum Beispiel nur 18% dieser Ansicht, ob-
wohl mehr als 90% der Respondenten über den Begriff und die wesentlichen 
Fakten des Holocaust Bescheid wussten).5

Auf den ersten Blick hat sich die Situation heute grundlegend geändert. Der 
Holocaust wird von den führenden Persönlichkeiten Russlands immer häufiger 
erwähnt.6 Freilich besteht der Tenor all dieser Redetexte in der Regel aus ledig-
lich drei Kernaussagen: der Verurteilung der Politik des Holocaust (ohne zu er-
wähnen, dass er sich auch auf sowjetischem Territorium abspielte), der Beteili-
gung von Kollaborateuren im Baltikum und der Ukraine (ohne Russland und 
Belarus zu erwähnen) und der Rolle der Roten Armee bei der Rettung der euro-
päischen Juden.

Auf diese Weise wird die Geschichte des Holocaust von den russischen Politi-
kern in erster Linie im Kampf gegen die Rechtfertigung der Verbrechen der 
Handlanger der Nationalsozialisten im Zweiten Weltkrieg eingesetzt. Dieser An-
satz lässt sich auch in Bezug auf die Holocaust-Leugnung erkennen:7 Ihre Be-

4	 Auf die Frage „Was wissen Sie oder was haben Sie über Auschwitz, Dachau und Treblinka 
gehört?“ antworteten 50% mit „Konzentrationslager“ und 49% mit „Weiß nicht“ (in Deutsch-
land gaben 92% die richtige Antwort). 34% der Respondenten antworteten richtig auf die 
Frage, wie die Juden von den Nationalsozialisten gekennzeichnet wurden (in Deutschland 
waren es 91%). Auf die Frage nach der Anzahl der Opfer des Holocaust antworteten 21% 
richtig und 52% mit „Weiß nicht“. Ca. ein Drittel der Befragten machte Angaben zwischen 
25 000 und 20 Millionen. In Deutschland gaben 36% der Respondenten die richtige Antwort. 
Dabei waren in Russland Akademiker besser als andere über die Fakten des Holocaust infor-
miert (69% wussten Bescheid über die Konzentrationslager, 55% über die gelbe Sterne und 
30% über die 6  Millionen). 88% von ihnen waren dafür, die Erinnerung an diese Tragödie 
besser zu bewahren. Current Russian attitudes toward Jews and the Holocaust. A public-opin-
ion survey. NY 1996, S. 14–21. 

5	 „Nicht sehr wichtig“, antworteten 22% und „Nicht wichtig“ nur 8%. Von der Leugnung des 
Holocaust in Russland hatten zu diesem Zeitpunkt nur 13% gehört (in Deutschland waren es 
60%). Dabei erklärten 90%, dass der Holocaust eine unzweifelhafte Tatsache sei (in Öster-
reich waren es 88%, für Deutschland gibt es keine Angaben) und nur 2% sagten, [die Juden] 
seien „höchstwahrscheinlich nicht umgebracht worden“. Ebd., S. 19–21.

6	 Vgl. Il’ja Al’tman, Šimon Samuėl’s, Mark Vejcman (Hrsg.): Antisemitizm. Konceptual’naja nena-
vist’. ėsse v pamjat’ o Simone Wizentale. 2. Aufl. Moskva 2010 (in diesem auf Initiative der 
UNESCO, des „Simon Wiesenthal Center“ und des „Cholokost“-Zentrums herausgebrachten 
Band sind Reden, Botschaften und Grußworte von Dmitrij Medvedev, Vladimir Putin, Vladi-
mir Lavrov, Valentina Matvienko und Patriarch Aleksij II. zum Thema Holocaust enthalten).

7	 Im Jahr 2000 wurde in der „Rossijskaja biblioteka Cholokosta“ die erste Sonderstudie zu die-
sem Thema herausgegeben. Vgl. Marija Al’tman: Otricanie Cholokosta v Rossii: istorja i sovre-
mennye tendencii. Moskva 2000.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    215

kämpfung scheint nur „im Paket“ mit dem Widerstand gegen die „Heroisierung“ 
der Handlanger der Nationalsozialisten und gegen die Verneinung des Sieges 
möglich. Genau in diesen Kontext wurde die Verurteilung der Holocaust-Leug-
nung in der gemeinsamen Erklärung der Präsidenten Russlands und Israels im 
Jahr 2010 gestellt.

Das Problem der Memorialisierung des Holocaust – nicht im Rahmen der Tä-
tigkeit der jüdischen Gemeinden, sondern als Staatspolitik – stellte sich in Russ-
land Mitte der 1990er-Jahre. Damals wurde die erste internationale Konferenz 
mit dem symbolischen Titel „Die Lehren aus dem Holocaust und das heutige 
Russland“8 durchgeführt und die Rote Armee beging den Tag der Befreiung von 
Auschwitz zum ersten Mal. Entsprechende Gedenkveranstaltungen der russischen 
Öffentlichkeit werden alljährlich durchgeführt. An ihnen haben in den verschie-
denen Jahren stellvertretende russische Ministerpräsidenten, Außenminister, Kul-
tur- und Bildungsminister, aber auch führende Repräsentanten Moskaus teilge-
nommen. Die russischen Präsidenten Boris El’cin und Dmitrij Medvedev sowie 
der Patriarch von ganz Russland, Aleksij II., richteten Grußworte an die Teilneh-
mer der Gedenkabende in Moskau und Kaliningrad (in Zusammenhang mit dem 
70. Jahrestag der „Kristallnacht“).

Es ergab sich jedoch eine paradoxe Situation. Russland gehörte zu jenen Län-
dern, die die UNO-Resolution zum „Internationalen Holocaust-Gedenktag“ ini-
tiierten (2005). Man sollte annehmen, der nächste logische Schritt wäre die Schaf-
fung eines nationalen Gedenktages gewesen, was von der UNO auch empfohlen 
wurde9 – umso mehr, als es gerade die Rote Armee war, die die Auschwitz-Häft-
linge befreite. In letzter Zeit wurden praktisch jährlich entsprechende individuelle 
und kollektive Appelle an die russischen Staatsorgane gerichtet. Die jüngste offizi-
elle Antwort der Präsidialverwaltung der Russischen Föderation stammt aus dem 
Mai 2011 und lautete, dass es in Russland bereits einen derartigen Gedenktag 
gebe, der alle betreffe. Dies sei der 22. Juni.

Der russische Machtapparat hat auf die Bezeichnung, die für einen solchen Tag 
vorgeschlagen wurde, nicht einmal reagiert: „Nationaler Gedenktag an die Opfer 
des Holocaust und die Soldaten-Befreier der nationalsozialistischen Todeslager“. 
Das pädagogische und moralische Potential eines solchen Gedenktages ist offen-
sichtlich. Unterdessen wurde in den letzten Jahren von russischen Politikern und 
vielen Massenmedien aktiv die These propagiert, die USA und Europa würden 
die entscheidende Rolle unseres Landes beim Sieg über den Nationalsozialismus 
verschweigen …

8	 Von 1994 bis 2011 wurden sechs derartige Konferenzen abgehalten. Die beiden letzten in 
Kaliningrad (2008) und St.  Petersburg (2011) waren der Bewahrung des historischen Ge-
dächtnisses und der Bekämpfung der Holocaust-Leugnung gewidmet.

9	 Mit einem derartigen Vorschlag hatte sich bereits 2002 General Vasilij Petrenko, Komman-
deur einer der Divisionen, die Auschwitz befreit hatten, an die russischen Machtorgane ge-
wandt. Vgl. Vasilij Petrenko: Do i posle Osvencima. Moskva 2002. Die französische Ausgabe 
kam 2002 in Paris heraus. Dieser Tag wird bereits in 30 Staaten offiziell begangen. Im Som-
mer 2011 schloss sich ihnen die Ukraine an.



216    Il’ja Al’tman

In den Ländern des Baltikums und in der Ukraine hingegen werden Gedenk-
veranstaltungen zu diesem Thema auf höchster offizieller Ebene durchgeführt. 
Hier wurde die Schuld am Holocaust bereits in der ersten Hälfte der 1990er-
Jahre auf höchster staatlicher Ebene anerkannt. Den Ermordeten wurden hun-
derte Mahn – und Denkmale errichtet und Menschen, die Juden gerettet hatten, 
als „Gerechte unter den Völkern“ mit staatlichen Auszeichnungen bedacht. In 
vielen dieser Länder gibt es spezielle Lehrpläne und Holocaust-Museen. In Est-
land und der Ukraine ist der 27. Januar Nationaler Gedenktag an die Opfer des 
Holocaust. In Litauen wurde das Jahr 2011 zum „Jahr des Holocaust“ erklärt. 
Eine andere Sache ist, dass man in diesen Ländern von zwei Besetzungen spricht 
– der nationalsozialistischen und der sowjetischen. Und zusammen mit dem 
„Jahr des Holocaust“ wurde in Litauen auch das „Jahr des antisowjetischen Auf-
standes vom 23. Juni“ begangen, der bekanntlich den Anfang für äußerst ge-
waltsame antijüdische Pogrome bildete. Für die westlichen Partner und für Is-
rael demonstrieren unsere Kollegen gekonnt ihre Bemühungen zur Bewahrung 
des Gedächtnisses an den Holocaust, in den meisten Museumsausstellungen 
und Schulbüchern jedoch nimmt die Information über die „sowjetische Besat-
zung“ den weitaus größten Raum ein. Russische Politiker wiederum haben ech-
te Probleme zu verstehen, warum die propagandistischen Bemühungen Russ-
lands, gerade auf die Judenvernichtung als Hauptverbrechen der offiziellen 
„Helden“ des gegenwärtigen politischen Diskurses und der Bildungsdebatten 
unserer Nachbarn zu verweisen, im Westen äußerst kühl aufgenommen wer-
den.

Die zwiespältige Haltung hinsichtlich des Gedächtnisses an den Holocaust 
zeigt sich auch am Beispiel der Umsetzung anderer von Russland unterzeichne-
ter internationaler Dokumente, insbesondere der „Stockholmer Erklärung“ aus 
dem Jahr 2000. Sie verpflichtet dazu, die Erinnerung an die Opfer des Holocaust 
für immer wachzuhalten und Lehrpläne zu diesem Thema einzuführen.

Schauen wir uns die Situation hinsichtlich jedes dieser Punkte an: 1998 wurde 
in Anwesenheit des russischen Präsidenten das vom Russischen Jüdischen Kon-
gress (Rossijskij Evrejskij Kongress – REK) ins Leben gerufene Museum des Jüdi-
schen Erbes und des Holocaust eröffnet. Ursprünglich war kein Museum geplant. 
1995, bei der Grundsteinlegung zur Gedenksynagoge, antwortete der Initiator 
und Hauptsponsor des Projektes, der damalige Präsident des REK, Vladimir 
Gusinskij, auf die Frage der Präsidentin des „Cholokost“-Zentrums, Alla Gerber, 
„Wird es darin ein Museum geben?“ mit Worten, die zum Aphorismus wurden: 
„Für den Holocaust habe ich kein Geld“.

Dennoch wurde das Museum 1998, ein halbes Jahr nach dem Besuch des Mos-
kauer Bürgermeisters Jurij Lužkov auf der Baustelle, geschaffen. 2012 besuchten 
es allein als Mitglieder organisierter Gruppen über 12 000 Personen, darunter 
Touristen aus 21 Staaten der Erde; mehr als die Hälfte aller Besucher waren Schü-
ler bzw. Studenten und Lehrkräfte aus Moskau und Russland. Die Initiative des 
Zentrums und der Stiftung „Cholokost“ zur Schaffung eines Staatlichen Muse-
ums „Holocaust – Genozid – Toleranz’“ in Moskau wurde allerdings nicht in die 



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    217

Tat umgesetzt.10 Das Thema des Holocaust ist auch nicht in den Ausstellungen 
der historisch-landeskundlichen Museen derjenigen 23 Regionen Russlands ver-
treten (mit seltenen Ausnahmen), die in den Jahren des Krieges von den Natio-
nalsozialisten besetzt waren.

Eines der schmerzlichsten Themen des neuzeitlichen Krieges ist das Schicksal 
der Grabstätten – nicht nur derjenigen der Kriegsopfer. Leider gibt es an den meis-
ten Orten, an denen Massenexekutionen von Juden stattfanden (in Russland gibt 
es davon einige Hundert) keine Denk- und Mahnmale, die über die Volkszugehö-
rigkeit der Opfer Auskunft geben. Das im Jahr 2009 auf Initiative des REK und 
des „Cholokost“-Zentrums begonnene und von Patriarch Kirill unterstützte Pro-
jekt „Vernut’ dostoinstvo“ (Die Würde zurückgeben), ist auf eine Zusammenar-
beit der verschiedenen Konfessionen sowie staatlicher und gesellschaftlicher Or-
ganisationen ausgerichtet.

In der Folge wurden auf Initiative jüdischer Organisationen Denkmale in 
Kaliningrad, Brjansk und bei Novgorod errichtet. Bedeutsamstes Ergebnis des 
Projektes war die Enthüllung eines Mahnmals für die Opfer des Holocaust in 
Ljubaviči, einem für die jüdische Religion historischen Ort, im November letzten 
Jahres. Übrigens wurde dort bereits 2002 von russischen und deutschen Studen-
ten gemeinsam ein Erinnerungszeichen aufgestellt. Die Mittel für das Mahnmal 
waren überwiegend von russischen Christen evangelischen Glaubens gesammelt 
worden.11

In anderen Regionen Russlands ergriffen Lehrer (in den Gebieten Belgorod und 
Brjansk), Mitarbeiter der Stadtverwaltung (Gebiet Pskov) und Heimatforscher 
(Region Krasnodar) die Initiative. Allerdings gibt es auf regionaler Ebene auch 
ernsthaften Widerstand. Davon wird später noch die Rede sein.

Tiefgreifende Veränderungen vollzogen sich auch im Bildungsbereich. Wich-
tigstes Element der Bewahrung des Gedächtnisses an den Holocaust in Russland 
war die Aufnahme des Themas in die Lehrpläne von Schulen und Hochschulen. 
Anfang des 21. Jahrhunderts wurde der Begriff „Holocaust“ erstmals in die Nor-
men (den staatlichen Lehrplan) für den Geschichtsunterricht an den Mittelschu-
len12 aufgenommen. Daher wird die Verfolgung und Vernichtung der europäi-
schen Juden in den meisten neuen Schulbüchern thematisiert. Ihre Autoren sind 
führende russische Historiker: das Akademiemitglied Aleksandr Čubar’jan, das 
korrespondierende Mitglied der Russischen Akademie der Wissenschaften Efim 
Pivovar, die Professoren Aleksandr Danilov, Oleg Volobuev, Nikita Zagladin u. a.13

10	Nach der Fertigstellung dieses Beitrages, im November 2012 wurde auf Initiative der Födera-
tion der jüdischen Gemeinden Russlands (unter Leitung von Aleksander Boroda) und dem 
Hauptrabbiner Russlands Berl Lazar’ das jüdische Museum – Zentrum der Toleranz eröffnet 
http://www.jewish-museum.ru/ (Anm. d. Red.)

11	Vgl. „Cholokost“. Naučno-informacionnyj bjulleten’. Nr. 1 (56), Jan. 2012, S. 2.
12	Die Normen selbst wurden offiziell nicht eingeführt und waren fast ein Jahrzehnt lang Ge-

genstand von Diskussionen unter Pädagogen und Bildungsorganen. Allerdings wurden auf 
Basis dieses Dokuments Schulbücher für die Mittelschule zur Vaterländischen und Allgemei-
nen Geschichte, aber auch zur Sozialkunde erarbeitet.

13	Vgl. Tema Cholokosta v škol’nych učebnikach. Učebnoe posobie. Moskva 2011.



218    Il’ja Al’tman

2011 fand das Thema des Holocaust Eingang in das Einheitliche Staatliche 
Examen. Ab dem Jahr 2000 wurden in 45 Regionen des Landes Seminare durch-
geführt  – anfangs unter Mitwirkung schwedischer Kollegen, in letzter Zeit mit 
staatlicher Unterstützung.14 Mehr als 300 russische Pädagogen absolvierten Stu-
dienaufenthalte in israelischen, deutschen, französischen und polnischen Museen. 
In der seit Mitte der 1990er-Jahre herausgegebenen „Rossijskaja biblioteka Cholo-
kosta“ erschienen Spezialbände für Lehrer, Studenten und Schüler.15 Unter der 
Schirmherrschaft des russischen „Cholokost“-Zentrums wurden zehn internatio-
nale Wettbewerbe zum Thema Holocaust durchgeführt.16 Im vergangenen Jahr 
nahmen Vertreter von mehr als 80% der russischen Regionen und 12 ausländi-
scher Staaten daran teil.

Gewisse Fortschritte gab es auch an den führenden russischen Hochschulen. 
Heute werden in Dutzenden regionalen und Moskauer Hochschulen spezielle 
Lehrveranstaltungen zu diesem Thema angeboten.17 Leider ist das Thema Holo-
caust in den Lehrbüchern für Hochschulen  – mit kleinen Ausnahmen18  – nur 
äußerst fragmentarisch vertreten. Seine Darstellung in dem von Aleksandr Vdo-
vin und Aleksandr Barsenkov verfassten Basislehrbuch für die Geschichtsstuden-
ten der Moskauer Staatlichen Universität19 war einer der Aufhänger für Diskus-
sionen, an denen sich die Massenmedien und Mitglieder der Gesellschaftskam-
mer beteiligten.

Ein wichtiger Faktor der Auseinandersetzung mit der Geschichte des Holocaust 
ist dessen Darstellung im russischen Dokumentar- und Spielfilm. Bereits zu Be-
ginn der 1990er-Jahre entstanden Fernsehfilme, die auf lokalen TV-Kanälen ge-
zeigt wurden (z. B. der Film „Zmievskaja balka“ über die Tragödie in Rostov, der 

14	Die ersten derartigen Seminare mit dem Titel „Bildung gegen Vorurteile“ wurden mit dem 
„Anne-Frank-Haus“ (Amsterdam) in der ersten Hälfte der 1990er-Jahre auf der Grundlage 
der Ausstellung über Anne Frank durchgeführt. Danach veranstalteten wir sie mit schwedi-
schen Kollegen im Rahmen des Projektes „Lebendige Geschichte“ (von 2000 bis 2005).

15	Vgl. z. B. I’lja Al’tman, Alla Gerber, David Poltorak: Istorija Cholokosta na territorii SSSR. 
Učebnoe posobie. Moskva 2002; I’lja Al’man: Istorija Cholokosta i evrejskogo soprotivlenija 
na okkupirovannoj territorii SSSR. Posobie dlja studentov universitetov. Moskva 2002.

16	Der Wettbewerb zieht jährlich über 1000 Teilnehmer aus mehr als der Hälfte der russischen 
Regionen an. Die studentischen Gewinner werden seit 2005 jedes Jahr in das Hauptquartier 
der UNESCO in Paris eingeladen. Zu ihren Referaten erschienen stets die führenden Reprä-
sentanten dieser Organisation, unter ihnen der ehemalige Generaldirektor der UNESCO, 
Koitiro Matsuura und die derzeitige Amtsinhaberin Irina Bokova.

17	U. a. an der Russischen Staatlichen Universität für Geisteswissenschaften (RGGU), der Hoch-
schule für Wirtschaft, dem Institut für die Länder Asiens und Afrikas an der Moskauer Staat-
lichen Universität (MGU) und der Russischen Staatlichen Pädagogischen Universität (St. Pe-
tersburg).

18	1999 wurde von Aleksandr Ermakov in Jaroslavl’ das Speziallehrbuch „Vermacht i Cholokost“ 
herausgegeben. Das Lehrbuch zu neueren Geschichte für Studenten der MGU von Aleksandr 
Patrušev enthält einen eigenen Abschnitt über den Holocaust. Vgl. Aleksandr Patrušev: Ger-
manija v XX veke. Učebnoe posobie. Moskva 2004.

19	Aleksandr Barsenkov, Aleksandr Vdovin: Istorija Rosii. 1917–2009. Moskva 2010. Die Autoren 
verweisen u. a. darauf, dass sich mehr als 10 000 Juden in sowjetischer Kriegsgefangenschaft 
befanden, die auf der Seite der Nationalsozialisten gekämpft hatten.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    219

1992 herauskam). 1995 erarbeiteten wir den ersten Dokumentarfilm über den 
Holocaust mit dem Titel „Brestskoje getto“. Er wurde auf dem Ersten Kanal ge-
zeigt. Großen Erfolg hatte im Jahr 2001 der auf dem TV-Kanal „Rossija“ ausge-
strahlte Film von Pavel Čuchraj’ „Deti iz bezdny“ (basierend auf Material der 
Spielberg-Stiftung). In den letzten Jahren wurden einige neue Dokumentar- und 
Spielfilme über das Thema Holocaust gedreht. Der Dokumentarfilm des bekann-
ten Filmregisseurs Aleksandr Zel’dovič „Process“ (2003) wurde ebenfalls auf einem 
der russischen TV-Kanäle gezeigt. Der Dokumentarfilm über den Holocaust „Me-
lodija Rižskogo getto“ wurde vom renommierten TV-Moderator Vladimir Molča-
nov erarbeitet (gezeigt im russischen Fernsehen 2006). Einige eng mit der Holo-
caust-Thematik verbundene Filme stammen von den bedeutenden Dokumentar-
filmern Vladimir Dvinskij („Njurnbergskij process“), sowie Elena Jakovič und 
Aleksej Šišov („Neizvestnyj Osvencim“, „Mir posle Osvencima“). 2008 strahlte 
der Erste Kanal eine 12-teilige Filmserie nach dem Roman von Anatolij Rybakov 
„Tjaželyj pesok“ aus. Es werden regelmäßig ausländische Filme über den Holo-
caust gezeigt.20

Die Erforschung des Holocaust in Russland ist einer eigenen Analyse wert.21 
Hier kann nur kurz auf ihre wesentlichen – sowohl positiven als auch negativen – 
Tendenzen eingegangen werden. Seit Mitte der 1990er-Jahre werden in Russland 
jährliche Konferenzen zum Thema durchgeführt.22 In Moskau gibt es spezielle 
wissenschaftliche Zentren und jüdische Museen. Es erschienen Buchreihen zum 
Thema,23 auch in den Regionen.

Neu in russischen Archiven entdeckte Dokumente fanden Eingang in eine Rei-
he von Dokumentenpublikationen. Besonders viel gelesen wurde das „Neizvest-
naja Černaja Kniga“, das vor einigen Jahren vom „United States Holocaust Me-
morial Museum“ neu herausgegeben wurde.24 2002 erschien die erste zusammen-
fassende Monographie über den Holocaust in der UdSSR, deren besonderes 
Augenmerk dem Schicksal der Juden auf dem besetzten Gebiet Russlands gilt.25 

20	„Der Pianist“, „Flucht aus Sobibor“, „Die Bielski-Brüder“ u. a. 
21	Vgl. den Artikel zur Historiographie in der Enzyklopädie „Cholokost na territorii SSSR“. 

Moskva 2011.
22	Wir verweisen auf die Judaistik-Konferenz „Sėfer“ (mit einer Sektion „Holocaust“) und die 

sechs internationalen Konferenzen „Die Lehren aus dem Holocaust und das heutige Russ-
land“ (1994, 1997, 1998, 2002, 2008 und 2011).

23	Seit Anfang der 1990er-Jahre publiziert der Verlag „Tekst“ Sachbücher und Belletristik. Von 
2000 bis 2006 gab die Stiftung „Kovčeg“ die Reihe „Anatomija Cholokosta“ heraus. 

24	Il’ja Al’tman, Šmuėl’ Krakovskij (Hrsg.): Neizvestnaja Černaja kniga. Moskva/Ierusalim 1993. 
Es wurden jene dokumentarischen Zeugnisse aufgenommen, die von den Herausgebern des 
„Černaja kniga“ aus Gründen der Zensur nicht berücksichtigt worden waren. 2008 wurde 
dieser Band vom „United States Holocaust Museum“ erstmals in englischer Sprache veröf-
fentlicht. In Massenauflage erschien das bekannte Buch der schwedischen Autoren Stéphane 
Bruchfeld und Paul A. Levine „Erzählt es euren Kindern“ (Stefan Bruchfel’d, Pol  A. Levin: 
Peredajte ob etom detjam vashim… Istorija Cholokosta v Evrope. 1933–1945. Moskva 2000). 

25	Il’ja Al’tman: Žertvy nenavisti. Cholokost v SSSR. 1941–1945 gg. Moskva 2002; 2008 auf 
Deutsch herausgegeben.



220    Il’ja Al’tman

Die Beteiligung von Kollaborateuren am Holocaust auf dem Territorium der 
UdSSR und die antisemitische Propaganda wurde im Detail von Boris Kovalev 
(Novgorod) und Boris Sokolov (Moskau) untersucht.

Gleichzeitig ist das Thema des Holocaust auf den Seiten russischer akademi-
scher und historischer Zeitschriften äußerst bruchstückhaft vertreten. Eine Aus-
nahme bilden die Arbeiten von Gennadij Kostyrčenko und Pavel Poljan, in denen 
wichtige Aspekte der Politik des Kremls in Bezug auf den Holocaust und die 
Erinnerung an ihn sowie das Schicksal der jüdischen Kriegsgefangenen aus der 
Sowjetunion, die Frage der Entschädigungszahlungen an Überlebende und die 
Holocaust-Leugnung thematisiert werden. Die Geschichte der Erinnerung an den 
Holocaust wurde in einer gemeinsamen Edition russischer und deutscher Histo-
riker dargestellt, die gleichzeitig in beiden Ländern auf Russisch und Deutsch he-
rauskam.26

Mit Unterstützung der Staatlichen Russischen Wissenschaftsstiftung und ande-
rer Organisationen erschien vor kurzem im Verlag ROSSPėN die „ėnciklopedija 
Cholokosta na territorii SSSR“.27 Hierbei handelt es sich um das umfangreichste 
Projekt des „Cholokost“-Zentrums.28 Auf Initiative des Außenministeriums der 
Russischen Föderation wurde das Buch 2010 im UNO-Hauptquartier in New York 
vorgestellt. Derzeit wird das Buch ins Englische übersetzt.

Von 2010 bis 2012 fand in Moskau, unter anderem im Gebäude der Rus
sischen Akademie der Wissenschaften und unter Beteiligung deren Institute, 
eine Konferenzreihe zur Geschichte des Nürnberger Prozesses und des Zweiten 
Weltkriegs statt, bei der einige Sektionen dem Thema Holocaust gewidmet wa-
ren.29

Es ist äußerst bedauerlich, aber in der Wissenschafts- und Lehrbuchliteratur 
dominiert weiterhin die Nichtanerkennung der Präzedenzlosigkeit des Holo-
caust  – des Versuches, ein ganzes Volk auszurotten. Meist werden die Juden in 
der Liste der Opfer lediglich erwähnt, üblicherweise erst nach den slawischen 
Völkern. Nicht ins Bewusstsein gedrungen ist auch die in den westlichen For-
schungen zum Zweiten Weltkrieg und den Genoziden vorherrschende These von 

26	Michail Gabovič (red.): Pamjat’ o vojne 60 let spustja. Rossija, Germanija, Evropa. Moskva 
2005. Der Abschnitt über das Gedächtnis an den Holocaust trägt den bezeichnenden Titel 
„Častičnaja amnezija“.

27	Il’ja Al’tman (Hrsg.): ėnciklopedija Cholokosta na territorii SSSR. Moskva 2009. 1043 Seiten.
28	Beteiligt waren fast 100 Forscher, darunter aus 15 russischen Universitäten. Der Band enthält 

über 2000 Einträge zu Siedlungen auf dem Territorium der UdSSR in den Grenzen vom 
22. Juni 1941 und mehr als 300 Themeneinträge. Sie alle stehen mit dem Holocaust an den 
sowjetischen Juden oder dem Schicksal von Angehörigen anderer Staaten (sowohl Opfer als 
auch Täter) auf dem Territorium der UdSSR in den Jahren des Holocaust in Zusammenhang.

29	Dem nationalsozialistischen Völkermord auf dem Territorium der UdSSR gewidmet war eine 
von der unlängst gegründeten Stiftung „Istoričeskaja pamjat’“ organisierte Konferenzreihe, in 
der das Thema des Holocaust im Kontext der Beteiligung von Kollaborateuren einen der 
Schwerpunkte bildete. Seit 2010 ist dieses Thema auf allen Historikerkonferenzen an der Rus-
sischen Staatlichen Universität für Geisteswissenschaften (RGGU) präsent. Im Rahmen der 
wissenschaftlichen Zusammenarbeit zwischen Russland und Ungarn wurden in Moskau und 
Budapest Konferenzen abgehalten, die u. a. Sektionen zum Holocaust enthielten.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    221

der Universalität des Holocaust. Der erste Versuch in Russland, die These von 
der Universalität des Holocaust zu begründen, wurde (einige Jahre vor dem Er-
scheinen ähnlicher Studien im Westen) vom ersten Präsidenten des „Cholokost“-
Zentrums, Michail Gefter, unternommen, der folgende Feststellung traf: „Es gibt 
keinen Genozid gegenüber einem einzigen Volk, ein Genozid ist stets gegen alle 
gerichtet.“30 Die akademische Wissenschaft in Russland sieht zumeist über die 
Problematik des Holocaust hinweg. Unter anderem auch dann, wenn die Arbei-
ten Fragen der nationalsozialistischen Ideologie, Politik und Praxis betreffen.31 
Gefährlich erscheint die offensichtliche Tendenz zur „Verkleinerung“ des Holo-
caust, die heute im Westen lebhaft diskutiert wird. Dort, wo von der Vernichtung 
der sowjetischen Juden die Rede ist, wird ihre Zahl um ein Mehrfaches redu-
ziert.32

Eine eigene Richtung der Historiographie in Russland sind die Bücher der Ho-
locaust-Leugner. Ihre Argumente werden in populärwissenschaftlichen Publika
tionen verbreitet, die in Massenauflagen erscheinen.33 Es ist bedauerlich, dass sich 
in einigen wesentlichen Studien zu den Verbrechen der Nationalsozialisten und 
deren gerichtlicher Verfolgung Verweise auf die Arbeiten des bekannten Holo-
caust-Leugners David Irving finden.34

In Russland existiert kein Gesetz zur Holocaust-Leugnung. Allerdings wurden 
zwei Mal (einmal wegen Zeigens der Parole „Juden – gute Reise nach Auschwitz“ 
bei einem Spiel der russisch-jüdischen Fußballmannschaft „Makkabi“ und einmal 
nach der Schändung des Mahnmals in Kaliningrad) zur Bewährung ausgesetzte 
Haftstrafen gegen die Schuldigen verhängt.

Und wie steht die heutige russische Gesellschaft zum Holocaust? Wir führen 
drei Beispiele an, die auf einige Tendenzen schließen lassen. Es sieht so aus, als 
hätte die „Krise des Gedächtnisses“, vor der westliche Kollegen bereits seit einigen 
Jahren warnen,35 Russland ganz zu Beginn seiner Auseinandersetzung mit dem 
Holocaust erreicht.

30	Mit der Herausgabe dieses Bandes nahm die „Rossijskaja biblioteka Cholokosta“ 1995 ihren 
Anfang. Der Titel Ėcho Cholokosta i russkij evrejskij vopros (dt. „Echo des Holocaust und die 
jüdische Frage Russlands“) ist bezeichnend. Vgl. Michail Gefter: Ėcho cholokosta i russkij 
evrejskij vopros. Moskva 1995. 

31	Dort, wo davon ziemlich ausführlich die Rede ist, werden die Juden in der Regel zusammen 
mit den Slawen genannt und die Anzahl der Opfer des Holocaust weder in Europa noch auf 
dem Territorium der UdSSR angeführt. Vgl. Aleksandr Kapto: Nacizm i „liberal’nyj antistali-
nizm“: otpor fal’sifikatoram istorii. Moskva 2012. 

32	Zum Beispiel in der Jubiläumsausgabe „Velikaja Otečestvennaja vojna“, Moskva 2010.
33	Auf der letzten Moskauer Buchmesse gab es einen ganzen Stand mit derartigen Publikatio-

nen. Darunter war auch das Buch von Stanislav Kunjaev „Žrecy i žertvy Cholokosta“ (Moskva 
2011), aus dem 2010 einige Kapitel in der Zeitschrift „Naš Sovremennik“, deren Chefredak-
teur Kunjaev ist, abgedruckt worden waren.

34	Die ersten drei Fußnoten im Buch des stellvertretenden Staatsanwaltes der Russischen Föde-
ration, Aleksandr Zvjagincev, über den Nürnberger Prozess, das 2010 erschien. Aleksandr 
Zvjagincev: Njurnbergskij prozess. Moskva 2010.

35	Vgl. z. B. Susan Rubin Suleiman: Crises of Memory and the Second World War. Cambridge, 
MA 2006.



222    Il’ja Al’tman

Zum ersten: Am 27. Januar 2012 wandte sich der Russische Jüdische Kongress 
an alle Kandidaten für das russische Präsidentenamt mit dem Vorschlag, die Ein-
führung eines „Nationalen Gedenktages für die Opfer des Holocaust und die Sol-
daten-Befreier der Todeslager“ in ihr Wahlprogramm aufzunehmen. Kein einziger 
von ihnen hat das getan. Allerdings hat der Führer der Liberal-Demokratischen 
Partei Russlands (LDPR), Vladimir Žirinovskij, in seinem letzten Wahlkampfarti-
kel seine Absicht bekannt gegeben, ein Nationales Institut für den Holocaust des 
russischen Volkes (Hervorhebung des Verf.) in den 1920er bis 1980er-Jahren des 
20. Jahrhunderts zu schaffen.36 Es soll daran erinnert werden, dass Žirinovskij 
sich Ende der 1990er-Jahre weigerte, eine Schweigeminute zum Gedenken an die 
Opfer des Holocaust in der Staatsduma zu einzuhalten und erklärte: „Fremde 
Feiertage soll man nicht begehen“…

Seine Verwendung des Schlagwortes „Holocaust“ belegt indes indirekt, aber auf 
sehr bizarre Weise, dass der Terminus ziemlich weit verbreitet ist.

Zweites Beispiel: Im November 2011 wurde zum ersten Mal in der Geschichte 
des modernen Russlands eine Gedenktafel mit einem Text über die Opfer des 
Holocaust abmontiert. Dies geschah in Rostov am Don wo sich das „russische 
Babij Jar“ befindet. Das ist der Ort der größten Massenerschießung von Juden 
(mehr als 20 000) auf dem Gebiet der Russischen Föderation. Die Tafel war auf 
Beschluss des Bürgermeisters der Stadt angebracht und von seinem Untergebe-
nen  – dem Leiter des Kulturamtes der Stadtverwaltung  – wieder abgenommen 
worden. Jetzt ist im Text von „friedlichen Sowjetbürgern“ die Rede. Dieser Akt 
der „Dejudaisierung des Holocaust“37, der im gesellschaftlichen Bewusstsein be-
reits überwunden schien, löste Diskussionen auf regionaler Ebene und im Inter-
net aus. Die Behörden der Stadt lehnen es rundweg ab, das offensichtliche Miss-
verständnis am Vorabend des 70. Jahrestages der Tragödie auszuräumen.38 Der 
Beweggrund ist nahezu identisch mit der Polemik rund um Babij Jar, die bereits 
ein halbes Jahrhundert andauert:39 Hier wurden nicht nur Juden ermordet. Al-

36	Rossijskaja gazeta vom 1. März 2012. Kurios ist, dass er gleichzeitig versprach, „Fremdwörter“ 
wie „Prezident“ und „Konstitucija“ in Zukunft aus dem Sprachgebrauch zu eliminieren. 

37	In der Literatur zur Erinnerungskultur sind diesem Thema zahlreiche Studien gewidmet (vgl. 
z. B. zur „Dejudaisierung“ des Holocaust in Polen und anderen Ländern des Sowjetblockes: 
Berger, The Holocaust, S. 163. Ein Symbol dafür war sowohl die Ausstellung in der Gedenk-
stätte Auschwitz bis Ende der 1980er als auch das Denkmal in Babij Jar Mitte der 1970er-Jahre.

38	Weder ein Appell der Präsidialverwaltung des Föderationsrates, ganz zu schweigen von Reso-
lutionen des Kongresses der Föderation der jüdischen Gemeinden Russlands sowie Gemein-
same Erklärungen des Zentrums und der Stiftung „Cholokaust“ mit dem Russischen Jüdi-
schen Kongress und dem Moskauer Büro für Menschenrechte oder Veröffentlichungen in 
führenden Massenmedien der Welt  – einschließlich der „New York Times“  – konnten eine 
Änderung der Situation herbeiführen. (Anm. D. Red.: Inzwischen wurde durch das Engage-
ment des Jüdisches Kongresses Russlands und des Hauptrabbiners Lazar’ eine neue Tafel mit 
der Erwähnung der jüdischen Opfer der Massenvernichtung an das Mahnmal angebracht. 
Siehe: http://www.novayagazeta.ru/news/206777.html)

39	Siehe z. B.: Edith W. Clowes: Constructing the Memory of the Holocaust. The Ambiguous 
Treatment of Babii Iar in Soviet Literature. In: Partial Answers. Vol. 3. No. 2 (June 2005), 
S. 153–182.



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    223

lerdings kam noch eine neue Facette hinzu. Die Zeitung „Večernyj Rostov“ klärte 
ihre Leser darüber auf, was der Begriff Holocaust bedeute und warum er in 
Rostov fehl am Platz sei: Hier seien die Juden nicht in Krematorien verbrannt, 
sondern erschossen worden …

Und hier noch das dritte, aktuellste Beispiel: Am 4. Mai 2012 wurden die Er-
gebnisse einer von einem Internetportal durchgeführten Umfrage unter Geistli-
chen (!) zur Erforderlichkeit eines Holocaust-Unterrichts in Russland veröffent-
licht.40 Es ist bekannt, dass die katholische Kirche in Polen das Holocaust-Thema 
als Möglichkeit betrachtet, den Kommunisten und Atheisten entgegenzuwirken, 
die seine Bedeutung leugnen. In Russland scheint die Situation – geht man nach 
dieser Umfrage – jedoch eine völlig andere zu sein. An der Befragung beteiligten 
sich sechs Vertreter der russisch-orthodoxen Kirche aus drei russischen Regionen 
(die Hälfte von ihnen unterrichtet an höheren und mittleren orthodoxen Bil-
dungseinrichtungen), ein Imam und zwei Angehörige jüdischer Organisationen. 
Ihnen wurde folgende Frage gestellt: „Ist es notwendig, an russischen Schulen 
eigene Unterrichtsstunden zur Beschäftigung mit dem Holocaust durchzuführen? 
Wäre es nicht besser, mehr über die Repressionen auf dem Territorium der frühe-
ren UdSSR zu lernen?“

Die politisch korrektesten Antworten der Vertreter der russisch-orthodoxen 
Kirche liefen auf folgende Einschätzung hinaus: Dies sei ein „falscher Schritt in 
die richtige Richtung“. Die Begründung ablehnender Antworten variierte von 
der erfundenen Gefahr, es werde nur noch vom Holocaust die Rede sein bis zu 
Befürchtungen, dass dies zu „antisemitischen Ausfällen und Kommentaren, einer 
gewaltigen negativen Welle“ führen könne. Zu lesen waren auch offen antiwest-
liche und antisemitische Begründungen. Eine solche Auffassung vertrat z. B. der 
Erzpriester Aleksij Novičkov, Direktor eines russisch-orthodoxen Gymnasiums 
im Moskauer Gebiet: „Wir sehen an solchen Beispielen, dass – wie immer die 
innere oder äußere Lage auch beschaffen sein mag – die gezielte Errichtung 
einer neuen Weltordnung voranschreitet. Und ein Teil dieser neuen Weltord-
nung ist die maximale Idealisierung, ja fast Vergöttlichung des jüdischen Volkes 
und die demonstrative Betonung der jüdischen Frage.“ Der Leiter der Bildungs-
abteilung der Geistlichen Verwaltung der Muslime (DUM) Tatarstans, der 
Imam-Hatip der Apanaev-Moschee in Kazan’, Valiulla-chazrat Jakupov, gab einen 
widersprüchlichen Kommentar ab: „Unser Land hat keinen Bezug zum Holo-
caust, wir sind selbst Opfer des deutschen Faschismus geworden.[…] Obwohl es 
insgesamt gut ist, dass dieses Problem überhaupt angesprochen wird, das ist ein 
guter Schritt dazu, dass sich eine solche Tragödie in Zukunft nicht wieder ereig-
net.“ Der Vorsitzende des Kongresses der jüdischen religiösen Organisationen 
und Vereinigungen Russlands, Rabbiner Zinovij Kogan, der sich auf die Ausein-
andersetzung mit den anderen Teilnehmern der Umfrage einließ und darauf 
hinwies, dass „von den sechs Millionen getöteten Juden drei Millionen auf dem 
Staatsgebiet der UdSSR umgekommen sind“ und die Universalität der Lehren 

40	URL: http://regions.ru/news/2406292/. 



224    Il’ja Al’tman

des Holocaust betonte, zog eine unerwartete Schlussfolgerung: „Der Holocaust, 
das ist die Vernichtung nicht nur allein der Juden, das ist auch die Vernichtung 
der Kommunisten, Zigeuner, sexuellen Minderheiten, Behinderten und einfach 
der Slawen.“ Wir erinnern daran, dass Richard Lukas bereits 1986 von den 
nichtjüdischen Opfern des Zweiten Weltkrieges als den „vergessenen Opfern des 
Holocaust“ schrieb. Nunmehr ist die ebenso erweiterte wie auch falsche Inter-
pretation dieses Begriffes auch nach Russland gelangt.41 Im Kommentar der 
Organisatoren der Umfrage zu den Ergebnissen ihrer Umfrage heißt es, dass „die 
russischen Geistlichen  – obwohl sie die Wichtigkeit der Erforschung der Ge-
schichte des Holocaust anerkannten – die Feststellung getroffen haben, dass es 
in einem multinationalen Land nicht richtig wäre, die Tragödie eines einzigen 
Volkes hervorzuheben.“ Wie oben gezeigt, waren sich bei weitem nicht alle Be-
fragten darin einig, dass es überhaupt notwendig sei, über den Holocaust zu 
sprechen. Und niemand vertrat die Ansicht, die Stalin’schen Repressionen und 
der Holocaust könnten und sollten miteinander verglichen und beide Themen 
erforscht werden.

Aber am Interessantesten war etwas anderes. Die Frage nach der Einstellung 
zur Entscheidung, an den russischen Schulen einen Holocaust-Unterricht im 
Umfang von 72 Stunden einzuführen (heute sind für den Geschichtsunterricht 
über den Großen Vaterländischen Krieg lediglich vier Schulstunden vorgese-
hen), ist eine wohldurchdachte Provokation. Im März 2012 wurde in den Me
dien von der Einführung eines Lehrmoduls zum Thema Holocaust im genann-
ten Umfang an den regionalen Einrichtungen zur beruflichen Weiterbildung 
berichtet. Gleich nach den russischen Präsidentenwahlen und kurz vor der Bil-
dung der neuen Regierung informierten die Medien darüber, dass dieser Lern-
inhalt im Umfang von 72  Stunden unterrichtet werden solle – an der Mittel-
schule.42

Meines Erachtens gibt es in Russland für die Bewahrung des Gedächtnisses an 
den Holocaust ein riesiges Potential. Vor allem dann, wenn er durch die gemein-
samen Anstrengungen von Historikern und Pädagogen nicht als „Ermordung 
der Juden Europas durch die Deutschen“ wahrgenommen wird, sondern als Be-
standteil der Geschichte unseres Landes.

Um ein bekanntes Zitat von Zygmunt Bauman umzuformulieren – heute sollte 
die russische Gesellschaft nicht vor der Wahl zwischen dem Stolz auf den Sieg 
über die Nationalsozialisten und dem Verschweigen oder der Bagatellisierung des 
Holocaust stehen. Sie sollte sich für die moralische Reinigung von der teilweisen 
Leugnung der Bedeutung des Holocaust-Themas entscheiden und zugleich stolz 

41	Richard C. Lukas: The Forgotten Holocaust. New York 1986.
42	Auf diese Provokation sind mehrere Medien „hereingefallen“, darunter die Organisatoren der 

Umfrage und sogar Menschenrechtsorganisationen (z. B. das Moskauer Büro für Menschen-
rechte). Das Zentrum und die Stiftung „Cholokost“ gaben am Tag der Veröffentlichung der 
Umfrageergebnisse eine spezielle Erklärung ab. Innerhalb weniger Tage erschien sie auf vie-
len Internetseiten und in den russischsprachigen Zeitungen in Israel. Jedoch nicht in den 
russischen Printmedien …



Der Stellenwert des Holocaust im historischen Gedächtnis Russlands    225

darauf sein, dass es unsere Armee war, die die Juden Europas vor der völligen Ver-
nichtung gerettet hat.43

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel

43	Vor fast einem Vierteljahrhundert hat Zygmunt Bauman in Hinblick auf das kollektive Ge-
dächtnis an den Holocaust Folgendes gesagt: „Die Wahl besteht nicht zwischen Schmach und 
Stolz, sondern zwischen dem Stolz auf die moralische Reinigung von der Schmach und der 
Schmach aufgrund der moralischen Enttäuschung.“ Übrigens, wenn man nach der Reaktion 
im Internet geht, hat diese Prämisse durchaus auch ihre Gegner. Im Internetportal „Voenno-
Istorceskij Forum Military“ konnte man vor Kurzem folgende Meinung lesen: Haben Sie 
nicht den Eindruck, dass der „Tag des Sieges“ und das Gedächtnis an den Krieg mehr und 
mehr als regionale Filiale des „Holocaust“-Kultes instrumentalisiert werden? In dem Sinne, 
dass Stalin und Hitler als zwei Diktatoren Krieg geführt haben, aber Stalin besser war, weil er 
für die Befreiung der Juden gekämpft hat. Vergesst daher nicht, Russen, weshalb ihr gegen 
das absolute Böse des Holocaust gekämpft habt und welche Rolle euch dabei zukam! Die 
gesamte Geschichte des Krieges und des Sieges der Völker der UdSSR wird als Kapitel in das 
Holocaust-Konzept eingefügt. Wahrscheinlich werden unsere Kinder das bereits genau so 
lernen. Auf: URL: http://istorya.pro/kul’t-holokosta-i-vospriyatie-pobedy-t.html.




