
Jörg Echternkamp

Die Schlacht als Metapher

Zum Stellenwert von „Stalingrad“ in Deutschland  
1943–2013

„Kaum ein Ereignis der Militärgeschichte hat sich ähnlich traumatisch in das Be­
wusstsein der Deutschen eingeprägt wie die Schlacht an der Wolga vor 60 Jahren“, 
hieß es in einem Artikel des Magazins Stern im Jahr 2002.1 Kein Wunder, könnte 
man angesichts der katastrophalen Geschehnisse meinen: Seit dem 19. November 
1942 schloss die Rote Armee die 6. Armee unter Generalfeldmarschall Friedrich 
Paulus mit etwa 284 000 Mann zwischen Wolga und Don ein. Der frisch be­
förderte Paulus erschoss sich nicht, wie Hitler ihm nahegelegt hatte, sondern ka­
pitulierte mit den 91 000 Soldaten, die in den Ruinen der Stadt neun eiskalte 
Winterwochen überlebt hatten. Nur 6000 sollten bis 1955/56 in die Heimat zu­
rückkehren.2 Das schiere Ausmaß an deutschen Gefallenen, die Härte und Dauer 
des Lebens in den Kriegsgefangenenlagern oder im GULag und die militärische 
Bedeutung als Wendepunkt des Krieges: dies alles scheint Stalingrad einen festen 
Platz im „kollektiven Gedächtnis“ der Deutschen gesichert zu haben.

Doch eins hat die seit Jahren boomende Forschung zur Erinnerungskultur in 
den verschiedenen Ländern gezeigt: Ein solcher Kurzschluss zwischen dem histo­
rischen Ereignis und seiner Erinnerung würde in die Irre führen. Die erinne­
rungskulturelle Relevanz einer historischen Begebenheit ist keine Funktion ihrer 
zeitgenössischen Bedeutung. Wenn dem so wäre, warum erinnert sich hierzulan­
de kaum jemand an die strategisch folgenreichere Kapitulation deutscher und ita­
lienischer Truppen in Tunesien am 13. Mai 1943? An die Schlacht am Kursker 
Bogen im Juli 1943, die als größte Panzerschlacht der Geschichte gilt? Oder an 
den Zusammenbruch der Heeresgruppe Mitte im Sommer 1944, bei der die Zahl 
der deutschen Verlust 350 000 Mann betrug, von denen 158 000 – weit mehr als in 
Stalingrad – in Kriegsgefangenschaft gerieten? Ganz zu schweigen von der Ge­
dächtnislücke, die dort klafft, wo ein Kriegsereignis „die Anderen“ betraf und bis 
heute historische Bedeutung in erster Linie für den ehemaligen Gegner besitzt. Im 

1	 Dusko Vukovic: Stalingrad – Mythos und Mahnmal. In: Stern. 29. Nov. 2002. Vgl. die Ein-
schätzung im Magazin Der Spiegel zwanzig Jahre zuvor: „Kein blutiges Ereignis in der deut-
schen Geschichte ist von den Deutschen derart als Katastrophe empfunden worden wie die 
Vernichtung von rund 300 000 Mann im Kessel von Stalingrad.“ In: Rudolf Augstein, Robert 
Spiering: Stalingrad: „Wendepunkt des Krieges“. In: Der Spiegel 5/1983 (Zit. S. 39 f.). Der vor-
liegende Aufsatz ist die geringfügig überarbeitete Fassung eines Vortrags an der Akademie 
der Wissenschaften, Moskau, 12. März 2012, im Rahmen der von der Russischen Akademie 
der Wissenschaften (RAN) und dem Institut für Zeitgeschichte München-Berlin veranstalte-
ten Konferenz „Erinnerung an Diktatur und Krieg. Brennpunkte des ‚kulturellen Gedächtnis-
ses‘ zwischen Russland und Deutschland seit 1945“.

2	 Vgl. nur als Einführung Bernd Ulrich: Stalingrad. München 2005.



92    Jörg Echternkamp

Hinblick auf dem osteuropäischen Kriegsschauplatz gilt das trotz der Debatte um 
die Verbrechen der Wehrmacht in den 1990er Jahren3 für zwei eklatante Kriegs­
verbrechen: zum einen das Massensterben von 3,3 Millionen sowjetischer Solda­
ten in deutscher Kriegsgefangenschaft4, zum anderen die Belagerung Leningrads, 
die immerhin vom 8. September 1941 bis zum 27. Januar 1944 dauerte und über 
einer Million Zivilisten das Leben kostete.5

Will man daher Stalingrad als „Brennpunkt des ‚kulturellen Gedächtnisses‘“ un­
tersuchen, muss man tiefer bohren und die verschiedenen Bedeutungsebenen sei­
ner Erinnerungsgeschichten freilegen. Der Rekurs auf die Schlacht an der Wolga in 
Ost- und Westdeutschland übertrug, so lautet die Ausgangsüberlegung, bestimmte 
Sinnangebote. Der Begriff „Stalingrad“ bündelte unterschiedliche Vorstellungen, 
wobei das konkrete militärische Ereignis des Zweiten Weltkriegs in unterschiedli­
che Deutungszusammenhänge vor allem der Nachkriegszeit übertragen wurde. Im 
Folgenden soll daher Stalingrad als eine „Metapher“ im aristotelischen Sinn ver­
standen werden – nicht, um das historische Ereignis auszublenden, sondern um 
seiner historischen Wirkung nachzuspüren, die auf die Konstruktion uneigentli­
cher Bedeutungen zurückgeht. Das Besondere stand, wie sich zeigen wird, für All­
gemeines; das Konkrete machte Abstraktes sinnfällig. Zwei Perspektiven sind zu 
unterscheiden. Zum einen ist aus einem synchronen Blickwinkel nach möglichen 
Differenzen der Deutungsangebote zu fragen, je nach sozialer Trägerschicht, medi­
aler Form und symbolischer Praxis. Zum anderen, aus dem diachronen Blickwin­
kel, resultiert die jeweilige Bedeutung aus der spezifischen Zuschreibung der Zeit­
genossen in dem sich wandelnden Kontext der Erinnerungskulturen und ihrer 
innen- und außenpolitischen Bedingungsfaktoren. Diese Rückkopplung und die 
sich damit ändernde Perspektivität der Erinnerung machen ihre Historizität aus.6 
Deshalb eignet sich auch eine längst vergangene Schlacht des Zweiten Weltkriegs 
wie die von Stalingrad weiterhin als Brennpunkt einer Analyse der Nachkriegszeit.7 
Damit ist der konzeptionelle Rahmen abgesteckt, in dem der Stellenwert von „Sta­
lingrad“ in vier Schritten, in vier politischen Zusammenhängen vermessen werden 

3	 Vgl. nur Christian Hartmann, Johannes Hürter, Ulrike Jureit (Hrsg.): Verbrechen der Wehr-
macht. Bilanz einer Debatte. München 2005.

4	 Vgl. die Pionierstudie von Christian Streit: Keine Kameraden. Die Wehrmacht und die sowje-
tischen Kriegsgefangenen 1941–1945. Stuttgart 1978. Zuletzt: Rolf Keller: Sowjetische Kriegs-
gefangene im Deutschen Reich 1941/42. Behandlung und Arbeitseinsatz zwischen Vernich-
tungspolitik und kriegswirtschaftlichen Erfordernissen. Göttingen 2011.

5	 Vgl. zum 60. Jahrestag Jörg Ganzenmüller: Ein stiller Völkermord. In: Die Zeit vom 15. Jan. 
2004. Zur Forschung: Johannes Hürter: Die Wehrmacht vor Leningrad. Krieg und Besat-
zungspolitik der 18. Armee im Herbst und Winter 1941/42. In: Vierteljahrshefte für Zeitge-
schichte 49 (2001), S. 377–440; Jörg Ganzenmüller: Das belagerte Leningrad 1941 bis 1944. 
Die Stadt in den Strategien von Angreifern und Verteidigern. 2. Aufl. Paderborn 2007. 

6	 Methodisch besonders reizvoll ist die Kombination dieser Geschichte „zweiten Grades“ (Pierre 
Nora) mit der Vergleichsgeschichte – wie das hier im binationalen Rahmen der Fall ist. Vgl. 
Hans Henning Hahn, Robert Traba (Hrsg.): Deutsch-Polnische Erinnerungsorte. 5 Bde. Pa-
derborn 2011 ff.

7	 Vgl. Gerd Krumeich u. a. (Hrsg.): Schlachtenmythen. Ereignis – Erzählung – Erinnerung. Köln 
2003.



Die Schlacht als Metapher    93

soll. Zunächst ist kurz ein Blick auf die nationalsozialistische Propaganda zu wer­
fen. Sodann geht es um den erinnerungskulturellen Prozess in der Bundesrepublik 
bis in die 1980er Jahre; der Akzent liegt hier auf der Veteranenkultur und der Po­
pulärkultur. Danach wird der Befund mit der Rolle der Stalingrad-Metapher in 
der offiziellen Kriegserinnerung der DDR kontrastiert, bevor es um die Entwick­
lung seit den 1990er Jahren und gegenwärtige Tendenzen geht. Zum Schluss wer­
den drei weiterführende Überlegungen formuliert.

„Stalingrad“ in der nationalsozialistischen Propaganda: 
Heroisierung und Viktimisierung

Die Weichen für die Stalingrad-Rezeption, zumindest die westdeutsche, wurden 
bereits während der Schlacht gestellt. Das NS-Regime reagierte auf die militäri­
schen Ereignisse, indem die Propaganda die beispiellose Niederlage der 6. Armee 
in ein beispielhaftes Heldenopfer ummünzte.8 Am 30. Januar 1943, dem 10. Jah­
restag der „Machtergreifung“, prognostizierte der Oberbefehlshaber der deut­
schen Luftwaffe, Hermann Göring, wenige Tage vor der Niederlage, dass die 
Schlacht um Stalingrad „der größte Heroenkampf unserer Geschichte bleiben“ 
werde. Europas Schicksal und damit „Deutschlands Freiheit, Kultur und Zukunft“ 
liege in deutscher Hand.9 Als Göring darin den „höchsten Sinn dieses Opfers“ der 
Soldaten pries, war die Schlacht bereits verloren. Die Luftwaffe hatte den einge­
schlossenen Truppen nicht helfen können. Die Schlagzeile im Völkischen Beob-
achter brachte wenige Tage später die Sicht des Reichsministers für Volksaufklä­
rung und Propaganda, Joseph Goebbels, auf den Punkt: „Der Kampf der 6. Armee 
um Stalingrad zu Ende / Sie starben, damit Deutschland lebe“.10 Ganz im Stil 
christlicher Erlösungsgeschichten wurde „Stalingrad“ zu einem Opfergang ideo­
logisch überhöht. Der im Deutschen ambivalente Opferbegriff zielte hier eindeu­
tig auf das sinnvolle Opfer (sacrificium), das intendiert war, nicht auf das sinnlo­
se Opfer (victimus), das zwangsläufig hingenommen wurde. Dieser Mythos der 
„Helden von Stalingrad“ hatte eine appellative Funktion im Sinne der Durchhal­
te-Parolen. Die rhetorische Figur ist bekannt: Die Toten verpflichteten die Leben­
den. Damit ihre „Opfer“ nicht umsonst gewesen waren, mussten die Kameraden 
an der Front und „Heimatfront“ weiterkämpfen; der bloße Gedanke an eine Ka­
pitulation wäre einem Verrat an den Gefallenen gleichgekommen – so lautete die 

  8	Vgl. Michael Kumpfmüller: Die Schlacht von Stalingrad. Metamorphosen eines deutschen 
Mythos. München 1995; Wolfram Wette: Das Massensterben als „Heldenepos“: Stalingrad in 
der NS-Propaganda. In: ders., Gerd Ueberschär (Hrsg.): Stalingrad. Mythos und Wirklichkeit 
einer Schlacht. Frankfurt a. M. 1993, S. 43–60.

  9	Zit. nach Rolf Günter Renner: Hirn und Herz. Stalingrad als Gegenstand ideologischer und 
literarischer Diskurse. In: Jürgen Förster (Hrsg.). Stalingrad. Ereignis – Wirkung – Symbol. 
München u. a. 1992, S. 472–492.

10	Völkischer Beobachter vom 4. Feb. 1943. Die Abbildung der Titelseite des Völkischen Beob
achters diente in späteren Darstellungen in der Bundesrepublik als anschauliches Beispiel für 
die propagandistische Umdeutung; vgl. etwa Der Spiegel 5/1983, S. 56 (wie Anm. 1). 



94    Jörg Echternkamp

Logik der offiziellen Lesart. In der Bevölkerung sprach sich die Niederlage schnell 
herum, schon weil zigtausende Familien betroffen waren. In dem Desaster sahen 
viele ein Menetekel der Niederlage. Als kurz darauf das Deutsche Afrikakorps, das 
die Propaganda zuvor – ebenso wie Erwin Rommel – zu einem Inbegriff des deut­
schen Kampfeswillen stilisiert hatte, verlustreich kapitulierte, machte das Schlag­
wort vom „zweiten Stalingrad“ im Reich rasch die Runde. Die NS-Parolen wirk­
ten über 1945 hinaus. Die nationalsozialistische Meistererzählung der Ostfront 
während des Krieges bildete einen Ausgangspunkt für die öffentliche Erinnerung 
nach dem Krieg.

„Stalingrad“ in der westdeutschen Veteranenkultur: 
Erfahrung, Tapferkeit und Opferbereitschaft

Die westdeutsche Rezeption von „Stalingrad“ nach 1945 zeigt beispielhaft die 
neuralgischen Punkte eines zentralen und heiß debattierten Themas der deut­
schen Gesellschaft und Politik in der Nachkriegszeit. Im öffentlichen Gebrauch 
der Stalingrad-Metapher spiegelte sich das „Stigma der Gewalt“11 besonders klar 
wider, das die kulturelle Überformung der Erinnerung an den Zweiten Weltkrieg 
grundsätzlich kennzeichnete: die Spannung zwischen aktiven und passiven 
Gewalterfahrungen, zwischen Leiden und Leiden-Lassen, zwischen Sterben und 
Töten.

Das verdeutlicht zunächst ein Blick auf die soziale Trägerschicht der ehemali­
gen Wehrmachtsoldaten. Denn „Stalingrad“ war in der Bundesrepublik weniger 
ein Thema der politischen Elite als der Kriegsteilnehmer. Die wenigen Überleben­
den der 6. Armee fanden bereits Ende der 1950er Jahre in der Bundesrepublik 
und in Österreich in Bünden der ehemaligen „Stalingrad-Kämpfer“ zusammen.12 
Sie waren Teil einer blühenden Veteranenkultur, die von 1950 bis in die 1970er 
Jahre hinein wie selbstverständlich zum Alltag der westdeutschen Nachkriegsge­
sellschaft gehörte.13 Die „Stalingrader“, wie sie sich auch nannten, zählten in den 

11	Michael Geyer: The Place of the Second World War in German Memory and History. In: New 
German Critique 71 (1997), S. 5–40.

12	Vgl. Detlev Vogel: Die deutschen und österreichischen Stalingradbünde. Schritte vom Mythos 
zur Realität. In: Wette, Ueberschär (Hrsg.), Stalingrad, S. 247–253.

13	Vgl. Jörg Echternkamp: Mit dem Krieg seinen Frieden schließen – Wehrmacht und Weltkrieg 
in der Veteranenkultur 1945–1960. In: Thomas Kühne (Hrsg.): Von der Kriegskultur zur Frie-
denskultur? Zum Mentalitätswandel in Deutschland seit 1945. Münster u. a. 2000, S. 80–95; 
ders.: Zwischen Vernichtungskrieg und Freizeitgesellschaft. Die Veteranenkultur der Bundes-
republik (1945–1995). In: Klaus Naumann (Hrsg.): Nachkrieg in Deutschland. Hamburg 2001, 
S. 90–113. Vgl. aus der kriegsgeschichtlichen Literatur der Veteranen mit Bezug auf Stalingrad 
etwa Horst Scheibert: Nach Stalingrad – 48 Kilometer! Der Entsatzvorstoss der 6. Panzerdivi-
sion Dezember 1942. Neckargemünd 1955/56 Heidelberg 1956 (= Die Wehrmacht im Kampf, 
Bd. 10); ders.: Entsatzversuch Stalingrad. Dokumentation einer Panzerschlacht in Wort und 
Bild: das LVII. Panzerkorps im Dezember 1942. Tagebücher, Gefechtsberichte, Funksprüche. 
Neckargemünd 1968; Hans Doerr: Der Feldzug nach Stalingrad. Versuch eines operativen 
Überblickes. Darmstadt 1955.



Die Schlacht als Metapher    95

1960er Jahren rund 900 (Österreich: 700) Mitglieder. Sie veröffentlichten Zeit­
schriften, trafen sich seit 1958 regelmäßig auf Bundesebene und versammelten 
sich mit Angehörigen an Gedenkstätten, die eigens den in Stalingrad gefallenen 
Kameraden gewidmet waren. 1964 ließ der Bund ehemaliger Stalingradkämpfer 
Deutschland in der hessischen Kreisstadt Limburg ein zentrales Denkmal für die 
in der Schlacht und in Gefangenschaft gestorbenen Soldaten errichten.14 Ehema­
lige Stalingradkämpfer hatten das Mahnmal entworfen. Der 20 Tonnen schwere 
und etwa dreimal 1,5 Meter große Granitblock auf dem Limburger Soldatenfried­
hof trägt die Aufschrift „Stalingrad 1943“. Ein Kristallblock mit Erde aus Stalin­
grad, der sich unter einer Bronzeschale befand, sollte die räumliche und zeitliche 
Nähe zum fernen Schlachtort herstellen und dem symbolischen Ort seine Aura 
verleihen.

Wegen ihrer Provenienz und ihres religiösen Charakters ist eine andere symbo­
lische Erinnerungsform bis heute bekannter. Wie der Gedenkstein im öffentlichen 
Raum erinnert seit 1983 in der Berliner Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche die 
sogenannte Stalingrad-Madonna an die Schlacht.15 Das 1942/43 entstandene Bild 
zeigt eine sitzende Frauengestalt, die unter ihrem weiten Mantel schützend ein 
Kind hält. Reproduktionen finden sich in zahlreichen deutschen und österreichi­
schen Städten.16 Das Bild, das der evangelische Pfarrer Kurt Reuber in Stalingrad 
als Sinnbild der Hoffnung auf Leben gemalt hatte, bot eine religiöse Überhöhung 
der Todeserfahrung für das Gedenken an die Gefallenen und mahnte zum Frie­
den. Eine Reproduktion des Bildes zierte beispielsweise 1953 das Mitteilungsblatt 
der ehemaligen Gebirgsjäger. Das Gedicht eines Veteranen aus Cuxhaven – „nie­
dergeschrieben vor dem Madonnenbilde Dr. Reubers“ – lieferte das religiöse Deu­
tungsangebot nach: So wie die Mutter das „Schmerzgeborene“ liebevoll schütze, so 
berge Gott „die Sterbenden“, die Soldaten, die am Rande der Steppe „in des Todes 
Schlünden“ stünden.17

14	http://limburg.de/index.phtml?La=1&sNavID=1680.202.1&mNavID=1680.4&object=tx| 
1680.796.1& sub=0; vgl. dort die Abbildungen. „Der Gedenkstein trägt eine Bronzetafel des 
Bildnisses von Dr. Kurt Reuber, einem Pfarrer und Oberarzt, der aus Stalingrad nicht zurück-
kehrte, das dieser auf die Rückseite einer russischen Landkarte gezeichnet hatte. Das Bild zeigt 
die Madonna, die ihr Kind ganz eng an sich schmiegt, fast als wären beide noch eins. Die 
Umschrift um das Bild lautet ,1942 – Weihnachten im Kessel – Licht – Leben – Liebe.‘“

15	Vgl. Joseph B. Perry: The Madonna of Stalingrad. Mastering the (Christmas) Past and West 
German National Identity after World War II. In: Radical History Review 83 (2002), S. 7–27; 
vgl. auch Martin Kruse (Hrsg.): Die Stalingrad-Madonna. Das Werk Kurt Reubers als Doku-
ment der Versöhnung. 2. Aufl. Hannover 1993.

16	Vgl. die Zusammenstellung unter http://de.wikipedia.org/wiki/Stalingradmadonna. Die Dar-
stellung trägt die umlaufende Schrift „1942 Weihnachten im Kessel – Festung Stalingrad – 
Licht, Leben, Liebe“. Das 105 × 80 Zentimeter große Bild wurde mit Holzkohle auf die Rück-
seite einer russischen Landkarte gezeichnet. 

17	Weihnachts-Mitteilungen der ehemaligen deutschen Gebirgstruppe 1953, Titelseite (Militär-
geschichtliches Forschungsamt, Bibliothek, Z 133). Arno Pötsch: „Vor der Weihnachtsmadon-
na von Stalingrad. III. Sonett“. In: Ebd., S. 4. Hier findet sich auch zum Gedenken an „die 
treuen Kameraden“ die Abbildung eines Kriegsbildes des Kriegsmalers Franz Eichhorst. Das 
Gemälde „Erinnerung an Stalingrad“, das 1943 im Haus der Kunst in München gezeigt wor-
den war, zeigt Tote und Verwundete in einem Schützengraben.



96    Jörg Echternkamp

Das Motiv eignete sich auch für die Erinnerung im privaten Raum. So hatte ein 
Stalingrad-Veteran zum 50. Jahrestag in seinem Garten eine Stele mit der „Ma­
donna von Stalingrad“ aufgestellt. Zehn Jahre später wurde der Stein nach Lim­
burg auf den Domfriedhof gebracht und zur Erinnerung an den 60. Jahrestag der 
Schlacht um Stalingrad im Rahmen des 23. Bundestreffens des Bundes ehemali­
ger Stalingradkämpfer Deutschland am 22. September 2002 eingeweiht.

In der Erinnerungspraxis der „Stalingrader“ wurde die Schlacht auf unter­
schiedliche Weise metaphorisch verwendet. Drei Varianten lassen sich unterschei­
den. Erstens deutete „Stalingrad“ in gesinnungsethischer Verengung auf die Be­
reitschaft zum Opfer – ganz gleich wofür und ganz so, als ob die Handlungsfolgen 
nicht längst bekannt gewesen wären. Zweitens leiteten die Veteranen in einem 
Prozess der Bedeutungsübertragung aus der Erfahrung des Leidens im Kessel 
1942/43 ihre besondere Glaubwürdigkeit als Mahner für den Frieden in Europa 
ab. Drittens mythisierte die Metapher die Schlacht als Wendepunkt nicht nur des 
Zweiten Weltkrieges oder der Militärgeschichte. Im Kontext der in der Ära Ade­
nauer vorherrschenden Abendland-Ideologie, die den christlichen Okzident in 
Gefahr sah, stand Stalingrad als Metapher vielmehr für den Beginn des Wertever­
falls in der westlichen Welt.

Der sozial- und kulturgeschichtliche Hintergrund, vor dem die ehemaligen 
Soldaten den „Mythos von Stalingrad“18 entwickelten und kultivierten, erklärt 
sein Plausibilitätspotenzial und seine Attraktivität: Die „Spätheimkehrer“ waren 
ja keineswegs spät heimgekehrt, sondern wie mit einer Zeitmaschine in die Zu­
kunft katapultiert worden. Die zurückgelassene, vertraute Gesellschaft der 1930er 
Jahre hatte sich in den fünfziger Jahren zu einer Konsumgesellschaft gewandelt, 
deren Materialismus, Werteverfall und Anonymität die Veteranen schockierte. 
Wenn sie dagegen Werte wie Kameradschaft, Opferbereitschaft und Pflichtgefühl 
hochhielten, kann man das als eine Antwort auf die Entwicklung der Nachkriegs­
gesellschaft verstehen.19

Allerdings waren auch entgegengesetzte Lesarten möglich: Manchen Veteranen 
galt Stalingrad als Sinnbild für sinnlose Befehle und „Kadavergehorsam“. Der Eh­
renvorsitzende des deutschen Stalingradbundes beispielsweise bezweifelte, dass 
man von diesen konkreten Umständen einfach absehen und zeitlose soldatische 
Tugenden erkennen könne.20 Nur auf den ersten Blick unvereinbar mit dem Sta­
lingrad-Mythos scheint zudem, dass so mancher Stalingrader keinen Hass auf die 
Russen empfand. Immer wieder führten die Veteranen Beispiele der Hilfsbereit­
schaft an, die sie in der Gefangenschaft erlebt hatten. Schon 1960 bezogen sie die 
russischen Gefallenen und in Kriegsgefangenschaft gestorbenen Rotarmisten in 
das Gefallenengedenken ein. Da überrascht es nicht, dass „Stalingrader“ Kränze 
auch auf russischen Friedhöfen ablegten.21

18	Kumpfmüller, Die Schlacht von Stalingrad.
19	Vgl. Jörg Echternkamp: Soldaten im Nachkrieg. Historische Deutungskonflikte und westdeut-

sche Demokratisierung 1945–1955. München 2014.
20	Vgl. Vogel, Die deutschen und österreichischen Stalingradbünde, S. 250.
21	Vgl. Ebd., S. 252.



Die Schlacht als Metapher    97

Im großen Ganzen jedoch reicherten die Veteranen ihre Kriegs-Erzählungen 
mit nachträglicher Sinnstiftung an: Der Kampf für das Vaterland gegen den Bol­
schewismus war damals wie im Kalten Krieg eine patriotische Pflicht, die der 
deutsche Soldat mit dem ihm eigenen Tugenden erfüllt habe – und weiter erfüllen 
würde. So lautete die Botschaft nach wie vor.22 Kurz: Die Metapher „Stalingrad“ 
fungierte als Scharnier zwischen zwei Deutungssträngen. Einerseits eignete sich 
die Schlacht als leuchtendes Emblem deutschen Soldatentums, andererseits evo­
zierte sie das Leiden der Deutschen im Krieg. Die Verbrechen musste man dazu 
nicht eigens erwähnen – ein Zeichen dafür, dass ihre Kenntnis wie selbstverständ­
lich vorausgesetzt wurde.

„Stalingrad“ in der Populärkultur der Bundesrepublik 
1949–1989

Eine auflagenstarke Populärliteratur prägte in der Bundesrepublik das öffentli­
che Bild des Krieges im Osten. Das betrifft zunächst die apologetischen Memoi­
ren der militärisch Verantwortlichen und die Divisionsgeschichten, die seit den 
1950er Jahren die Verzerrung durch die Brille der Wehrmacht verstärkten. „Ver­
lorene Siege“: Dieser Titel der 1955 publizierten Erinnerungen Erich von Man­
steins – des Oberbefehlshabers der Heeresgruppe Don, zu der die 6. Armee ge­
hörte – steht beispielhaft für derlei Rechtfertigungsschriften. Sie schrieben den 
militärischen Zusammenbruch Hitlers militärischer Inkompetenz zu, zweifelten 
nicht am grundsätzlichen Sinn des Angriffskrieges und ließen jegliche Selbstkri­
tik missen.23 Den Blick „von unten“, die Wahrnehmung der Landser, gab seit den 
fünfziger Jahren die publizierte Feldpost frei. Unter dem Titel „Letzte Briefe aus 
Stalingrad“ erschienen erstmals 1950 in einem schmalen Bändchen vermeintlich 
authentische Dokumente, die Stalingrad als einen Ort des Schreckens ausmal­
ten.24 Die Briefe, die ursprünglich für ein zeitgenössisches Stalingrad-Buch ge­
dacht, von Goebbels aber als „untragbar für das deutsche Volk“ abgelehnt wor­
den waren, galten nach dem Krieg im Inland und im Ausland, wo die Anthologie 

22	Vgl. das Interview des (seit 2000) Vorsitzenden des „Bundes ehemaliger Stalingradkämpfer“, 
Horst Zank. In: Junge Freiheit vom 31. Jan. 2003 (http://www.jf-archiv.de/archiv03/063yy09.
htm). Danach gab es 2000 noch etwa 150 „Stalingrader“, die Mitglied des Bundes und am 
Leben waren, alle über achtzig Jahre alt. Der 1919 geborene Zank, Oberst a. D. der Bundes-
wehr seit 1979, sah angesichts des „Propagandalärms“ rund um „die unglaubliche Wehr-
machtsausstellung des Herrn Reemtsma“ keine Chance auf ein nationales Stalingrad-Denk-
mal; eine „Genugtuung“ sei das große Medieninteresse. Zank betonte – und sprach auch für 
die toten Kameraden –, in gutem Glauben und voller Patriotismus für Deutschland ge-
kämpft zu haben. Vgl. seine Memoiren Horst Zank: Stalingrad. Kessel und Gefangenschaft. 
Hamburg 2001. 

23	Erich von Manstein: Verlorene Siege. Bonn 1955. Nach Kriegsende inhaftierten die Briten 
Manstein und verurteilten ihn 1949 als Kriegsverbrecher. Nach seiner Haftentlassung 1953 
beriet Manstein bis 1960 inoffiziell die neu aufgestellte Bundeswehr. Vgl. Oliver von Wro-
chem: Erich von Manstein. Vernichtungskrieg und Geschichtspolitik. Paderborn 2006.

24	Vgl. mit Auszügen: Die letzten Stalingrad-Briefe. In: Der Spiegel 5/1949, S. 15.



98    Jörg Echternkamp

in zahlreichen Übersetzungen erschien, als ein menschliches Dokument, als Aus­
druck der Ängste und Hoffnungen der einfachen Soldaten. Die Briefe wurden 
schon bald vertont. 1961 entstand eine Schallplatte, auf welcher der deutsche 
Schauspieler Hansjörg Felmy einigen Briefschreibern seine Stimme lieh.25 Seit 
den 1960er Jahren tauchten indes immer wieder Zweifel auf, ob die Briefe – die 
an die im Ersten Weltkrieg erschienene Sammlung „Kriegsbriefe deutscher Stu­
denten“ erinnerte – wirklich echt oder gefälscht, zumindest aber manipuliert 
worden seien.26

Sodann zeichneten seit den 1960er Jahren populärgeschichtliche Machwerke 
wie der Bestseller „Unternehmen Barbarossa“, das der ehemalige SS-Obersturm­
bannführer und Pressechef von Außenminister Joachim von Ribbentrop, Karl 
Schmidt, unter dem Pseudonym Paul Carell auf den Markt brachte, das Bild eines 
sinnvollen, sauberen Krieges – mit Heldentum, ohne Verbrechen.27 Laut Verlag 
zeigte Carell, dass „Völkerschicksal“ auch Einzelschicksal gewesen sei, indem er 
das „unmittelbare Erleben des Frontsoldaten“ mit kriegsgeschichtlicher Darstel­
lung verbinde. Das las sich etwa wie folgt:

Aber jetzt zeigte sich, was eine kampferfahrene und gut ausgerüstete deutsche Division zu leis­
ten vermochte; jetzt zeigte sich auch, daß die russischen Offensivarmeen keineswegs überragen­
de Kampfverbände waren. Die altbewährte thüringisch-hessische 29. I.D. (mot.) stand in den 
Tagen der Katastrophe fünfzig Kilometer südwestlich Stalingrad in der Steppe als Reserve der 
Heeresgruppe. […] Am 19. November ist die voll kampffähige Division […] ein Geschenk des 
Himmels. […] Wie die wilde Jagd brausen die 29er los. Die Panzerabteilung mit fünfundfünfzig 
Panzern III und IV voran. An den Flanken die Panzerjäger. Dahinter auf ihren Schützenpanzern 
die Grenadiere. Und dann die Artillerie. Trotz Nebel geht es voran. Dorthin, wo der Schlachten­
lärm ertönt. Die Kommandanten stehen im offenen Turm. Die Sicht ist keine hundert Meter. Da 
reißt der Nebel auf. Im selben Augenblick reißt es auch die Panzerkommandanten hoch: Vor 
ihnen […] rollt breitflächig die sowjetische Panzerarmada des XIII. mechanisierten Korps her­
an. Die Luken der Panzerkuppeln fliegen zu. Die alten Kommandos ertönen: „Turm 12 Uhr!“ – 
„Panzergranate“ – „400“ – Viele Feindpanzer“ – „Feuer frei!“28

Der Bestseller ist ein Beispiel für die Zählebigkeit sinnstiftender Deutungsange­
bote über den Regimewechsel von der Diktatur zur Demokratie hinweg. Schließ­
lich standen auch die bekannten literarischen Verarbeitungen von „Stalingrad“ 
eher im Zeichen der Kontinuität, wie Literaturhistoriker für Theodor Plieviers 
Roman „Stalingrad“ (1945) und Heinz G. Konsaliks Roman „Der Arzt von Stalin­
grad“ (1956) gezeigt haben. Noch der Anti-Kriegsroman blieb binären literarischen 

25	Hansjörg Felmy liest: Letzte Briefe aus Stalingrad. Deutsche Grammophon 1961.[Sprechplat-
te]

26	Vgl. die Einführung von Jens Ebert im Deutschlandradio http://www.dradio.de/dlf/sendun-
gen/feldpost-stalingrad/briefe.html.

27	Paul Carell: Unternehmen Barbarossa. Der Marsch nach Rußland. Frankfurt a. M. 1963, zahl-
reiche Neuauflagen bis heute. Zu Carell vgl. Wigbert Benz, Paul Carell: Ribbentrops Presse-
chef Paul Karl Schmidt vor und nach 1945. Berlin 2005. Carell-Schmidt schrieb u. a. für Die 
Zeit, Die Welt und Der Spiegel. Zum 50. Jahrestag interpretierte er den Schlachtausgang als 
„Sieg und Untergang“ in einem Präventivkrieg: Paul Carell: Stalingrad. Sieg und Untergang 
der 6. Armee. Berlin/Frankfurt a. M. 1992.

28	Hier zit. nach der Ausgabe des „Deutschen Bücherbundes“ Paul Carell: Unternehmen Barba-
rossa. Der Marsch nach Rußland, Stuttgart o. J., S. 514.



Die Schlacht als Metapher    99

Diskursen verhaftet, die sich zum Teil vor dem Zweiten Weltkrieg ausgebildet hat­
ten. Dazu gehörte die Betonung von Distanz und Nähe zwischen Deutschen und 
Russen, die Verklärung der gemeinsamen Empfindungsart ebenso wie die rasse­
ideologische Abwehr des „Asiatischen“.

Als Thema des Geschichtsunterrichts galt Stalingrad bis in die 1980er Jahre 
wenig, wie die Analyse von Lehrplänen und Schulbüchern gezeigt hat.29 Wo die 
auf Kapitulation, Verlust und Kriegswende verkürzte Schlacht am Rande auf­
tauchte, musste sie den Schülern weniger als eine Katastrophe für die russische 
Seite denn als ein Verhängnis für Deutschland erscheinen, das die Abbildung 
deutscher Kriegsgefangener auch visuell zum Ausdruck brachte.30 Einige Lehr­
bücher erweiterten das Blickfeld durch einen Perspektivenwechsel, darunter das 
Geschichtslehrbuch für Gymnasien „Fragen an die Geschichte“, das sich durch 
die weitgehende Konzentration auf Quellentexte von den eher handbuchartigen 
Schulbüchern der 1960er Jahre didaktisch abhob. Um Stalingrad ging es zum 
einen aus deutscher Sicht, zum anderen – in einem Abschnitt, der die Folgen des 
Krieges für die UdSSR behandelte – im Hinblick auf die sowjetische Erinne­
rungspolitik am Beispiel des abgebildeten Wolgograder Denkmals der „Mutter 
Heimat“: „Was ist der Sinn solcher Gedenkstätten aus sowjetischer, was aus Ihrer 
Sicht?“ lautete die ideologiekritische Frage an die Schüler.31 Einen anderen Zu­
gang sollte erst 2005 „Geschichte und Geschehen“ wählen, ein Lehrbuch für die 
Sekundarstufe I. Die Autoren nutzten „Stalingrad“ als ein Beispiel, um die Be­
deutungszuweisung in der nationalsozialistischen Propaganda mit der Erfahrung 
der betroffenen Soldaten im Kessel von Stalingrad zu kontrastieren. Die Gegen­
überstellung verschiedener Wehrmachtberichte vom Januar 1943 mit Auszügen 
aus den genannten „letzten Briefen“ sollte die Heldentod-Prosa an den Grau­
samkeiten des Kessels auflaufen lassen.32

Stalingrad und die Ostfront insgesamt blieben bis weit in die 1980er Jahre im 
Schatten der öffentlichen und der politischen Debatten der Bundesrepublik. Das 
Gegenteil war in der DDR der Fall.

29	Vgl. mit weiterführender Literatur Wigbert Benz: Stalingrad in deutschen Schulgeschichtsbü-
chern, http://www.historisches-centrum.de/forum/benz03-1.html.

30	Vgl. zum Beispiel Geschichtsbuch. Die Menschen und ihre Geschichte in Darstellungen und 
Dokumenten. Allgemeine Ausgabe: Von 1917 bis heute. München 1988, S. 141 (ein Absatz: 
Gefangenschaft und Tod), S. 147 (Hinweis auf die Wahrnehmung als Kriegswende in einer 
Quelle); Grundriß der Geschichte. Bd. 2: Neuzeit seit 1789. Stuttgart 1992, S. 334 (zwei Sätze 
zur Kapitulation der 6. Armee, die als Wende empfunden worden sei); Rückspiegel Geschich-
te. Bd. 4: Vom Ersten Weltkrieg bis zur Gegenwart. Paderborn 1996, S. 163 f. (Stalingrad als 
„Symbol“ für die Kriegswende, dazu der Hinweis auf die zeitgleiche Niederlage in Nordafrika; 
ein Foto zeigt deutsche Gefangene). 

31	Heinz Dieter Schmid (Hrsg.): Fragen an die Geschichte. Frankfurt a. M. 1984, hier 4. Aufl. 
1990, S. 89 (ein Satz im darstellenden Text: „In Stalingrad wurde die deutsche 6. Armee, fast 
30 000 Soldaten, eingeschlossen und geriet in Gefangenschaft“) und S. 164.

32	Daniela Bender: Geschichte und Geschehen. Sekundarstufe I. Bd. 4. Leipzig 2005, S. 128.



100    Jörg Echternkamp

„Stalingrad“ als Katharsis: historische Legitimation in 
der DDR

Im Unterschied zum Beschweigen in der Bundesrepublik war „Stalingrad“ nachge­
rade ein historischer Fluchtpunkt des politischen Herrschaftsdiskurses der SED, 
vor allem in der Ära Ulbricht. Zwei Aspekte lassen sich auseinanderhalten. Zum 
einen war der Sieg der Sowjetunion nach kommunistischer Lesart ein „hegeliani­
scher Moment“ der Weltgeschichte. In Stalingrad hatte der „Weltgeist“ gewirkt, der 
Tod unschuldiger Landser war das Fanal der Niederlage des Faschismus. Hier ließ 
sich – darin lag die politische Legitimationsfunktion für die SED – die Überlegen­
heit des Sozialismus historisch nachweisen.33 Das erklärt auch die glorifizierende 
Erinnerung an Stalingrad in der UdSSR, die der Trauer über das Massensterben 
keinen Platz einräumte. In dem offiziellen Stalingrad-Narrativ spiegelte sich der 
interpretative Schachzug der SED wider, sich und ihr Regime auf die Seite der Sie­
ger zu schlagen. „Stalingrad“ war der ideale Fluchtpunkt einer Perspektive, die das 
Ergebnis der militärischen Auseinandersetzung im Sinne des historischen Materia­
lismus auf eine ideologische Zwangsläufigkeit zurückführte. Nicht rassistische Ex­
pansion und Vernichtung, sondern die Zerschlagung des Bolschewismus war denn 
auch in den Augen der Kommunisten das Kriegsziel des NS-Regimes gewesen.34

Zum anderen ließ sich mit Stalingrad das Problem der sozialen Integration 
ehemaliger Wehrmachtsoldaten lösen, vor dem die DDR genauso stand wie die 
Bundesrepublik. In der „roten Version“ des Wehrmacht-Mythos35 geriet Stalin­
grad zum Ort und Moment der politischen Läuterung. Die Katharsis im Kessel 
und in der Kriegsgefangenschaft hatte danach die antibolschewistischen Wehr­
machtsoldaten in kommunistische Kämpfer für den Frieden verwandelt, die nach 
1945/49 in der SBZ/DDR ihr Betätigungsfeld gefunden hatten. Die durch „Ein­
kehr und Umkehr“ geläuterten „Stalingrader“ wurden Mitglied in der SED oder 
der Nationaldemokratischen Partei (NDPD), dem Auffangbecken für nationalso­
zialistische Altlasten. Seit 1958 arbeiteten sie als Militärberater in der Arbeitsge­
meinschaft ehemaliger Offiziere (AeO).36 Der prominenteste Wehrmacht-General 

33	Vgl. Christina Morina: Legacies of Stalingrad. Remembering the Eastern Front in Germany 
since 1945. Cambridge 2011, S. 70 f.; dies.: Der Krieg als Vergangenheit und Vermächtnis. Zur 
Rolle des Zweiten Weltkrieges in der politischen Kultur Ostdeutschlands, 1945–1955. In: Jörg 
Echternkamp (Hrsg.): Kriegsenden, Nachkriegsordnungen, Folgekonflikte. Wege aus dem Krieg 
im 19. und 20. Jahrhundert. Freiburg i. Br. 2012, S. 179–198. Jeffrey Herf: „Hegelianische Mo-
mente“. Gewinner und Verlierer in der ostdeutschen Erinnerung an Krieg, Diktatur und Holo-
caust. In: Christoph Cornelißen, Lutz Klinkhammer, Wolfgang Schwentker (Hrsg.): Erinnerungs-
kulturen. Deutschland, Italien und Japan seit 1945. Frankfurt a. M. 2003, S. 198–209, hier S. 201.

34	Vgl. die Beispiele bei Morina, Legacies of Stalingrad, S. 75. 
35	Karen Hartewig: Militarismus und Antifaschismus. Die Wehrmacht im kollektiven Gedächt-

nis der DDR. In: Michael Th. Greven, Oliver von Wrochem (Hrsg): Der Krieg in der Nach-
kriegszeit. Der Zweite Weltkrieg in Politik und Gesellschaft der Bundesrepublik. Opladen 2000.

36	Vgl. Paul Heider: Die Arbeitsgemeinschaft ehemaliger Offiziere (AeO) – Propaganda- und 
Diversionsinstrument der SED. In: Militärgeschichtliche Zeitschrift 61 (2002), S. 461–487. In 
dem Kontext steht das Bemühen der SED am Vorabend der Aufnahme der Bundesrepublik in 
die NATO um westdeutsche Wehrmachtveteranen, bei der Paulus, der 1953 aus der Gefan-



Die Schlacht als Metapher    101

a. D., Friedrich Paulus, lebte seit der Rückkehr aus seiner zehnjährigen Kriegsge­
fangenschaft 1953 bis zu seinem Tod 1957 in Dresden.37 In ihren Memoiren kon­
struierten die Generäle biographische Kontinuitäten über die militärische Nie­
derlage und den politischen Frontwechsel hinweg.38 Ihre private Erinnerung 
stand mit der offiziellen im Einklang. Die Propaganda war ihrerseits keine aus der 
Luft gegriffene hohle Phrase, sondern hatte einen erfahrungsgeschichtlichen Hin­
tergrund. Schließlich waren Teile der politischen Führung – Walter Ulbricht, Wil­
helm Pieck – an der Ostfront oder im antifaschistischen Widerstand gewesen.39 
Dem entsprechend schwächte sich die Bedeutung Stalingrads in den 1970er und 
1980er Jahren ab. Erich Honecker, Ulbrichts Nachfolger im Amt des Ersten Sekre­
tärs des Zentralkomitees der SED, hatte die Kriegszeit nicht an der Front oder in 
Kriegsgefangenschaft, sondern in einem deutschen Gefängnis verbracht. Gleich­
wohl gab auch Honecker den historischen Gründungsmythos nicht auf, wie etwa 
die Gedenkveranstaltungen zum 40. Jahrestag der Schlacht zeigten.40

Die Präsenz der Ostfront und namentlich Stalingrads in der öffentlichen Erin­
nerung in der DDR der 1950er und 1960er Jahre darf indes nicht mit der „Aufar­
beitung“ der „Operation Barbarossa“ verwechselt werden. Weil die SED die Masse 
der Ostdeutschen als von Hitler verführte „Arbeiterschaft“ exkulpierte, die für die 
Verbrechen nicht verantwortlich gewesen sei, musste man sich mit ihnen auch 
nicht über Gebühr befassen. In Ost- wie in Westdeutschland blieben daher die 
komplexeren historischen Ereignisse, vor allem die Beteiligung der Wehrmacht an 
Kriegsverbrechen und das Leiden der einheimischen Bevölkerung in den besetz­
ten Gebieten, im Dunkeln.

Konkretisierung und Trivialisierung seit den  
1990er Jahren

Mit dem Ende des Systemkonflikts, der Vereinigung der deutschen Staaten und 
einem sicherheitspolitischen Paradigmawechsel, der militärische Gewalt in den 

genschaft in die DDR gekommen war, eine führende Rolle spielte; Morina, Legacies of Stalin-
grad, S. 93–100.

37	Vgl. Torsten Diedrich: Paulus. Das Trauma von Stalingrad. Eine Biographie. Paderborn 2008.
38	Vgl. Wilhelm Adam (1893–1978), Heinrich Homann (1911–1994), Otto Korfes (1889–1964), 

Arno von Lenski (1893–1986), Vincenz Müller (1894–1961); Jens Hüttmann: Das Gedächtnis 
der Generäle. Zum Frontwechsel deutscher Soldaten auf die „Siegerseite“ der Geschichte. In: 
Andreas Kahler u. a. (Hrsg.): Gedächtnispolitik. Eine kritische Zwischenbilanz. Berlin 2003, 
S. 57–93. Morina, Legacies of Stalingrad, S. 138 ff.; Jürgen Danyel: Die Erinnerung an die 
Wehrmacht in beiden deutschen Staaten. In: Rolf-D. Müller, Hans-E. Volkmann (Hrsg.): Die 
Wehrmacht: Mythos und Realität. München 1999, S. 1139–1150. 

39	Den Akzent auf die politische Elite setzt Morina, Legacies of Stalingrad. In Anlehnung an 
Jeffrey Herf: Divided Memory. The Nazi Past in the Two Germanys. Cambrdige, MA u. a. 
1997, S. 1–12, spricht Morina (ebd., S. 2) von political memory, um die Bilder und Narrative in 
den öffentlichen Reden von Politikern und Veteranen herauszuarbeiten; die Praxis des Erin-
nerns (remembrance als individueller oder kollektiver Akt) bleibt hier ausgespart.

40	Vgl. Morina, Legacies of Stalingrad, S. 184–188.



102    Jörg Echternkamp

Alltag einer postheroischen Gesellschaft zurückholte, änderten sich die Rahmen­
bedingungen für den „öffentlichen Gebrauch von Geschichte“. Damit verschob 
sich auch der Sinngehalt von „Stalingrad“. Zwei scheinbar gegensätzliche Ent­
wicklungen lassen sich unterscheiden: die Konkretisierung des historischen Ereig­
nisses und seine Trivialisierung.

In der Presse, in Ausstellungen41 und in den Reden der Politiker zu runden 
Jahrestagen wurde das Kriegsgeschehen häufiger und deutlicher in Ort und Zeit 
verankert. Es war, als ob sich der Nebel, der jahrzehntelang über dem „Russland­
feldzug“ gelegen hatte, immer mehr verzog und endlich den Blick auf komplexe 
historische Ereignisse im Kontext der rasseideologischen NS-Politik freigab. Das 
hing zweifellos mit der Aufarbeitung der Verbrechen der Wehrmacht zusammen, 
deren Ergebnisse die Wanderausstellung des Hamburger Instituts für Sozialfor­
schung von 1995 bis 1999 und, in einer überarbeiteten Fassung, von 2001 bis 2004 
einer breiten Öffentlichkeit vor Augen führte.

Auch Stalingrad wurde zu einem „Medienereignis“. Eine sechsteilige Doku­
mentation des Krieges im Osten aus Sicht der Soldaten beider Seiten zeigte das 
Zweite Deutsche Fernsehen 1991 unter dem Titel „Der verdammte Krieg: Opera­
tion Barbarossa“, eine deutsch-sowjetische Koproduktion (und eine der ersten 
größeren Sendungen des ZDF-Historikers Guido Knopp).42 Der zweideutige Titel 
(„verdammt“) zeugte von der Ambivalenz der öffentlichen Erinnerung. 1993 
folgte als Fortsetzung der Fünfteiler „Entscheidung Stalingrad“.43 Interviews mit 
„Zeitzeugen“, Fotos und szenische Rekonstruktionen sollten die Zuschauer auf­
wühlen. Zum 60. Jahrestag 2002 legte die ARD mit einem neunzigminütigen Do­
kumentarfilm über den „Rattenkrieg“ und den „Kessel“ von Stalingrad nach.44 
Die Dokumentationen auf ARD und ZDF waren um einen Perspektivwechsel be­
müht: Auch sowjetische Soldaten, auch zivile Bewohner Stalingrads kamen nun 
zu Wort, die als Kinder monatelang dem Terror ausgesetzt waren. Nach 60 Jahren 
wurde schließlich die Erinnerung an einen Ort wie Stalingrad selbst zum Gegen­

41	So die Ausstellung „Erobern und Vernichten“; vgl. Peter Jahn, Reinhard Rürup (Hrsg.): Er-
obern und Vernichten. Der Krieg gegen die Sowjetunion 1941–1945. Berlin 1992.

42	Zehn Jahre zuvor, 1981, war eine amerikanisch-sowjetische Koproduktion in deutscher Über-
setzung in Ost- und Westdeutschland ausgestrahlt worden. „Der entscheidende Krieg“ bzw. 
„Der unvergessene Krieg“ lauteten die Übersetzungen; vgl. Wulf Kansteiner: In Pursuit of 
German Memory. History, Televison, and Politics after Auschwitz. Athens, OH 2006. 

43	Dazu erschienen drei Begleitbände: Guido Knopp: Der Verdammte Krieg. 3 Bde. München 
1991. Bd. 2 trägt den Titel „Stalingrad 1942–1943“. Eine Sonderausgabe erschien 1998. 2006 
legte Knopp mit dem 90minütigen Dokumentarfilm „Stalingrad. Die Wende an der Wolga“ 
nach (Regie: Sebastian Dehnhardt und Jörg Müllner, Manfred Oldenburg). Vgl. ders., Rudolf 
Gültner: Stalingrad. Das Drama. München 2006. Es handelte sich um einen Zusammenschnitt 
(„Director’s Cut“) der genannten Trilogie. Vgl. auch Guido Knopp: „Der Jahrhundertkrieg“. 
München 2002.

44	Regie: Christian Klemke. Vgl. die Besprechung in der FAZ: Wiederentdeckung einer Schlach-
terfahrung. Sechzig Jahre nach Stalingrad. Eine vorbildliche historische Dokumentation in 
der ARD zeigt den Krieg und die Menschen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 20. Dez. 
2002. Der RBB z. B. wiederholte den Film 2008. Vgl. zu den „Dokus“ zum 60. Jahrestag: Der 
Kampf um Stalingrad. In: Berliner Zeitung vom 9. März 2012.



Die Schlacht als Metapher    103

stand der Geschichtsforschung und der musealen Inszenierung.45 Das verband 
sich mit einem multiperspektivischen Ansatz, der das historische Ereignis nicht 
nur aus militär-, sozial-, kultur- und politikgeschichtlichem Blickwinkel, sondern 
eben auch binational thematisierte.

Der siebzigste Jahrestag der Schlacht bei Stalingrad war für das neue Militär­
historische Museum der Bundeswehr in Dresden Anlass für die von Dezember 
2012 bis April 2013 präsentierte Sonderausstellung, die das Geschehen und seine 
Mythisierung nicht zuletzt anhand von Exponaten aus privater Hand sinnfällig 
werden ließ. Die Ausstellung, die in Zusammenarbeit mit dem Panoramamuseum 
„Stalingrader Schlacht“ in Wolgograd und weiteren russischen Museen entstand, 
zeigte auch den „Weihnachtsgruß Görings“: einen künstlichen Weihnachtsbaum. 
Das mit Lametta, einer Engelsfigur, verschiedenen Sternen und einer Kugel ver­
zierte Exemplar hatte die eingekesselten Soldaten über die Luftbrücke zur „Kriegs­
weihnacht“ wohl deshalb nicht erreicht, weil ein Offizier des entsprechenden 
Luftgau-Kommandos ihn zuvor für sich „abgezweigt“ hatte.46 Die subjektive Di­
mension sollen weiterhin Feldpostbriefe ausleuchten. Sie finden sich im Museum 
ebenso wie im Internet, wo etwa einzelne Briefe des 21-jährigen Ekkehard Johler 
an seine Familie in Hamburg auf einer privaten Website zugänglich gemacht wur­
den.47 Darüber hinaus unterstreichen Memoiren aus dem Kreis der überlebenden 
Soldaten mit dem Blick „von unten“ die Leidenserfahrung, die sich auch auf die 
Kriegsgefangenschaft im GULag erstreckte und so Krieg und Nachkrieg erfah­
rungsgeschichtlich verklammerte.48

Mit dieser erfahrungsgeschichtlichen Orientierung hängt eine zweite, schein­
bar gegenläufige Entwicklung zusammen. Der Zuwachs an Komplexität lief mit 
der komplexitätsreduzierenden Trivialisierung der Schlacht in den Massenmedien 
parallel. Den Auftakt machte 1993 der Spielfilm „Stalingrad“ (Regie: Joseph Vils­
maier), der das Ereignis in erster Line durch die Brille des Wehrmachtoffiziers 

45	Peter Jahn (Hrsg.): Stalingrad erinnern. Stalingrad im deutschen und im russischen Gedächt-
nis. Berlin 2003.

46	Weihnachtsbäumchen für Stalingrad. In: Militärgeschichte. Zeitschrift für Historische Bil-
dung 2 (2012), S. 28. Zum Museum vgl. www.mhmbw.de.

47	Vgl. http://www.lauritzen-hamburg.de/ekkehard_johler_stalingrad.html. Vgl. auch Wulf Stra-
towa: Kein Friede in Stalingrad. Feldpostbriefe 1941/1942. Wien 1994; Wido Spratte (Hrsg.): 
Stalingrad: Feldpostbriefe des Oberleutnants Harald Bleker. Osnabrück 2000. Jens Ebert 
(Hrsg.): Im Funkwagen der Wehrmacht durch Europa:  Balkan, Ukraine, Stalingrad. Feld-
postbriefe des Gefreiten Wilhelm Moldenhauer 1940–1943. Berlin 2008. Weiterhin wurden 
die „letzten Briefe aus Stalingrad“ reproduziert, etwa am Ende des Bildbandes von Christian 
Zentner: Stalingrad. Wie es wirklich war. Rastatt [2001], S. 81–92. Zur vergleichenden Analy-
se von Feindbildern anhand von Briefen vgl. Alexander Proskouriakov: Feldpost aus Stalin-
grad. Kriegswahrnehmung und soziales Bewusstsein deutscher und russischer Soldaten. 
Berlin 2004.

48	Vgl. zuletzt Dieter Peeters: Vermißt in Stalingrad. Als einfacher Soldat überlebte ich Kessel 
und Todeslager. 1941–1949. Berlin 2005 (6. Aufl. 2012). Der Klappentext signalisiert den nar-
rativen Tenor: „Der Autor schildere „die Wochen in der Hölle des Kessels aus der Sicht eines 
einfachen Soldaten. […] Er durchlebt das Grauen in einem Todeslager und sechs lange Jahre 
in einem Straflager am Ural. […] Seine ungeschminkt geschriebenen Erinnerungen sind ein 
Dokument des Leidens“.



104    Jörg Echternkamp

Hans von Witzland zeigte. „Knalliges Kriegs-Kino, aber mit ungutem Gewissen“, 
kommentierte das Nachrichtenmagazin Der Spiegel.49 2001 eröffnete der Kriegs­
film „Duell – Enemy at the Gates“ die Berlinale. Der Regisseur Jean Jacques An­
naud reduzierte die Schlacht von Stalingrad zur bloßen Kulisse eines Katz-und-
Maus-Spiels zweier Scharfschützen, mit viel Action, Liebesgeschichten und Hap­
py End.50 Die Schlacht geriet hier zu einem „pyrotechnischen Spektakel“.51

Eine ganz anders gelagerte Ablösung von dem konkreten Ereignis, die aufgrund 
des unterstellten historischen Wissens bis heute möglich ist, liegt in der im enge­
ren Sinne metaphorischen Verwendung: der Übertragung des Begriffs „Stalin­
grad“ durch Analogieschluss auf andere historische oder tagespolitische Ereignis­
se. So zogen 2011 zahlreichen Schlagzeilen eine semantische Parallele zwischen 
der Schlacht bei Stalingrad und dem Häuserkampf der UNO-Soldaten gegen Isla­
misten in Somalias Hauptstadt Mogadischu.52 Als „Stalingrad an der Donau“ be­
zeichnete ein ungarischer Historiker 1999 die Schlacht zwischen Wehrmacht und 
Roter Armee um das belagerte Budapest; sein Rezensent nutzte die Formel „ein 
zweites Stalingrad“, die sich vor 1945 auf die Kapitulation des Afrika-Korps bezo­
gen hatte.53 Als Inbegriff militärischer Gewalt hält „Stalingrad“ in der politischen 
Populärkultur her: Der Aufdruck „STALINGRAD 43“ auf T-Shirts, wie sie im 
Versandhandel „für revolutionäre Bekleidung“ erhältlich sind, stellt das überkom­
mene westdeutsche Opfernarrativ gleichsam auf den Kopf und erklärt die sowje­
tische Seite zum Opfer „faschistischer“ Gewalt.54

Fazit

Welche weiterführenden Überlegungen können am Ende dieser Tour d’horizon 
der Sinnzuschreibungen formuliert werden? Die Historizität der Stalingrad-Me­
tapher war, erstens, eine Funktion des Systemkonflikts. Doch das Argument lässt 

49	Urs Jenny: Fiese Fratze. „Stalingrad“. Spielfilm von Joseph Vilsmaier. Deutschland 1992. In: 
Der Spiegel 1/1993. Der Film preise „keine kriegerischen Tugenden, doch die schlichte Ka-
meradschaft, die sich auch in Not und Dreck behauptet“. Eine digital überarbeitete Fassung 
zeige ARTE am 21. Nov. 2010.

50	Grundlage für die Verfilmung ist das Buch William Craig: Enemy at the Gates. The Battle for 
Stalingrad, New York 1973; deutsch unter dem Titel „Die Schlacht um Stalingrad: der Unter-
gang der 6. Armee“, München 1974; zuletzt u.d.T. Duell. Enemy at the Gates. Tatsachenbe-
richt. München 2001.

51	Jan Kucharzewski: Duell – Enemy at the Gates. In: Filmszene http://www.filmszene.de/filme/
duell-enemy-at-the-gates. 

52	Afrikas Stalingrad. In: Badische Zeitung vom 11. Apr. 2011; Das afrikanische Stalingrad. In: 
Berliner Zeitung, vom 11. Apr. 2011; „Wie einst die Russen in Stalingrad“. In: Financial Times 
Deutschland von 16. Apr. 2011.

53	Krisztián Ungváry: Die Schlacht um Budapest 1944/45. Stalingrad an der Donau. München 
1999; vgl. die Buchsbesprechung von Karl-Heinz Janssen: Ein zweites Stalingrad. Krisztián 
Ungváry über die Schlacht um Budapest. In: Die Zeit vom 2. Dez. 1999.

54	Vgl. die Anzeige für das Shirt mit „Rippstrick-Kragen mit Nackenband für erhöhten Trage-
komfort“ unter linke-t-shirts.de. 



Die Schlacht als Metapher    105

sich auch umkehren: Die Erzählungen von Stalingrad sind narrative Komponen­
ten jener Kultur, die sich hinter der Metapher vom Kalten Krieg verbirgt und ihn, 
kulturgeschichtlich, ausgemacht hat. Zweitens: Über „Stalingrad“ lässt sich schon 
lange nicht mehr nur in der Rhetorik von Opferbereitschaft (BRD) und Katharsis 
(DDR) reden. „Stalingrad“ ist vielmehr zu einer Metapher des Krieges im Osten 
geworden und insofern des verbrecherischen Vernichtungskrieges, an dem sich 
die 6. Armee beteiligt hatte. Die Metapher funktionierte sowohl als Erinnerung an 
sinnlose Gewalt und Verbrechen als auch als rhetorisches Mittel eines weiterhin 
virulenten Opfernarrativs. Die Aufwertung zur Chiffre hat die Präsenz von „Sta­
lingrad“ deutlich erhöht. Es wäre freilich ein hoher Preis, wenn dies zu Lasten der 
historischen Konkretion ginge. Eine dritte, letzte Überlegung ergibt sich aus der 
Verbindung der beiden Punkte: Nach dem Ende des ideologischen Gegensatzes 
und durch das vergleichsweise hohe Einvernehmen über den Stellenwert der 
Schlacht kann sich Stalingrad zu einem binationalen lieu de mémoire weiterentwi­
ckeln, an dem Kriegserinnerung nicht oder zumindest nicht nur nationalge­
schichtlich definiert wird. Das setzt weiterhin ein „inklusives“ und emphatisches 
Erinnern voraus, das im Zuge der gegenwärtigen Pluralisierung und Differenzie­
rung der Erinnerung für die verschiedenen Perspektiven, nicht nur die eigene, 
offen ist. Das gemeinsame Gedenken auf russischen Soldatenfriedhöfen in 
Deutschland und deutschen Soldatenfriedhöfen in Russland, nicht zuletzt in Ros­
soschka bei Wolgograd, weist einen Weg in diese Richtung.55

55	Dort wurden bis 2006 rund 48 000 Soldaten bestattet, deren Gebeine Mitarbeiter des VDK 
seit 1992 in und um Wolgograd geborgen hatten. Etwa 50% der Gefallenen konnte identifi-
ziert werden; die Namen sind an der Ringmauer zu lesen, die das Feld umfasst. 




