
Andrea Zemskov-Züge

Perestrojka und Erinnerung in Leningrad

Der „Umbau“ des Blockade-Gedenkens in Russland 
und seine Rezeption in Deutschland1

In den späten 1980er Jahren erfuhr die öffentliche Meinung in der Sowjetunion 
einen erdrutschartigen Wandel. Er erschütterte die ideologischen Säulen, auf de-
nen der sowjetische Staat geruht hatte. Alte Gewissheiten, sowohl der Bevölke-
rung als auch der politischen Kaste, wurden in Frage gestellt: „In kürzester Zeit 
entstand eine Meinungsvielfalt, die man nicht nur in der westlichen Welt für un-
möglich gehalten hatte. Nicht länger bestimmte die Partei, worüber Zeitungen, 
Radio und Fernsehen berichten durften. Glasnost’ befreite die publizistische und 
sonstige Öffentlichkeit von der zentnerschweren Bürde des obrigkeitlichen Ideo-
logiemonopols, das zu den Prinzipien nicht erst des Stalin’schen sondern schon 
des Lenin’schen Staates gehört hatte.“2

Bei Interviews mit Überlebenden der Blockade Leningrads, die Mitte der 
1990er Jahre geführt wurden, waren die Nachwirkungen dieser tiefen Erschütte-
rungen noch deutlich zu spüren. Was die Erinnerung an die Blockade betraf, so 
machten sie sich zumeist an einem bestimmten Werk fest: dem Blockadebuch. 
Besonders umstritten war bei den GesprächspartnerInnen ein Kapitel, in dem 
von Kannibalismus in der belagerten Stadt berichtet wurde, aber auch Berichte 
darüber, dass während der Hungersnot auch Haustiere gegessen worden waren. 
Die einen bestätigten diese Phänomene. Sie erzählten dazu häufig eigene Erinne-
rungen und Geschichten. Andere bestritten solche Vorkommnisse vehement oder 
betonten, dass es sich dabei nur um absolute Ausnahmeerscheinungen gehandelt 
habe.3 In manchen Gesprächen wurde Verbitterung darüber artikuliert, dass das 
Kriegsgedenken durch solche unschönen Themen verunstaltet und seiner Hel-
denhaftigkeit beraubt werde. In anderen klang Erleichterung darüber an, dass 
schwierige Themen endlich zur Sprache kommen konnten. Seit Kriegsende hat-
ten in der Sowjetunion im Gedenken an die Blockade immer wieder Wandlungen 
der Erinnerungssemantik stattgefunden.4 Der grundlegendste und umfassendste 

1	 Die Autorin bedankt sich bei den InterviewpartnerInnen und der Firma Zero Film, Berlin, die 
die Zeitungsausschnitte für die nachfolgenden Analysen zur Verfügung gestellt haben.

2	 Manfred Hildermeier: Geschichte der Sowjetunion 1917–1991. Entstehung und Niedergang des 
ersten sozialistischen Staates. München, 1998, S. 1027. 

3	 Die Verfasserin bezieht sich hier auf Interviews, die sie selber 1996 und 1997 für ihre Magis-
terarbeit geführt hat. Andrea Zemskov-Züge: „Die Sowjetische Frau im Großen Vaterländi-
schen Krieg“. Rollenbilder in Publizistik und autobiographischen Interviews am Beispiel Le-
ningrads. Unveröffentlichtes Manuskript, eingereicht als Magisterarbeit am Fachbereich für 
Geschichte der Freien Universität Berlin, WS 1999/2000.

4	 Im Russischen ist von richtungsweisenden („ustanovočnye“) Forschungsbeiträgen die Rede, 
die neue Aspekte beleuchteten und Zugeständnisse an unter der Hand bereits bekannte Infor-



64    Andrea Zemskov-Züge

Wandlungsprozess wurde jedoch zweifellos durch den angestrebten Umbau des 
sowjetischen Staates und die Politik der Glasnost’ ausgelöst, die eine grundsätzli-
che Enttabuisierung und Beseitigung der „weißen Flecken“ in der sowjetischen 
Geschichte zum erklärten Ziel hatte. Dieser Wandel des Gedenkens blieb jedoch 
nicht auf Russland beschränkt. Nach dem Ende der Sowjetunion vervielfältigten 
sich die kulturellen Kontakte zwischen Deutschen und Russen. Es eröffneten sich 
neue Reise- und Forschungsmöglichkeiten, und Informationen wurden leichter 
ausgetauscht. Dies führte auch in Deutschland zu einer anderen Wahrnehmung 
der ehemaligen Kriegsgegner und ihrer Sicht des Krieges, darunter auch der Bela-
gerung Leningrads.

Dieser Aufsatz nimmt diese Phase des grundlegenden „Umbaus“ des Geden-
kens in den 1980er und frühen 1990er Jahren in den Blick: Anhand von Veröf-
fentlichungen in sowjetischen Zeitungen soll zunächst gezeigt werden, wie sich 
mit Perestrojka und Glasnost’ Darstellungen der Blockade in den Zeitungen radi-
kal änderten. Nachfolgend wird ein Diskurs näher betrachtet, der alte Gewisshei-
ten und neue Stalinismuskritik in sich vereinigte: die Zeitungskampagne um die 
Neueröffnung des Leningrader Verteidigungsmuseums in den späten 1980er Jah-
ren. Anhand des deutschen Films „Blockade. Leningrad 1941–44“ und seiner Re-
zeption in der deutschen Öffentlichkeit wird abschließend betrachtet, ob und wie 
die neue sowjetische Erinnerungssemantik in der deutschen Öffentlichkeit Wi-
derhall fand.

Ausgangslage: frühe 1980er Jahre

Um den Wandel, der sich in den 1980er Jahren in der sowjetischen Öffentlichkeit 
vollzog, richtig einordnen zu können, muss man sich vergegenwärtigen, dass die 
Literatur und alle publizistische Arbeit in der Sowjetunion jahrzehntelang im 
Dienst des Staates stand. Seit 1932 musste sich alle schriftstellerische Arbeit am 
Paradigma des „Sozialistischen Realismus“ orientieren. Die rigiden Grundsätze 
dieser einzig anerkannten künstlerischen Richtung beinhalteten zahlreiche Tabus 
bezüglich Darstellung und Inhalten, die in Literatur und Kunst vorkommen soll-
ten. Auch historiographische und literarische Bearbeitungen der Belagerung Le-
ningrads waren von dieser ästhetischen Richtung geprägt: So waren beispielsweise 
die Darstellung physiologischer Vorgänge und umso mehr alle Beschreibungen 
von Hunger und dessen Folgekrankheiten verpönt. Ohne diese konnte jedoch die 
Situation der Leningrader Zivilbevölkerung während des Krieges nur äußerst un-
zureichend beschrieben werden.5 Stattdessen wurde versucht, mittels positiver 

mationen machten. Vgl. Andrej Dzeniskevič: Blokada i politika. Oborona Leningrada v po-
litičeskoj kon’junkture. Sankt-Peterburg, 1998, S. 38 f.

5	 Zu den Tabus des Sozialistischen Realismus siehe: Katerina Clark: Socialist Realism in Soviet 
Literature. In: Neil Cornwell (Hrsg.): Reference guide to Russian Literature. Chicago, 1998, S. 55–
59, S. 55.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    65

Helden, ein Bild von der Blockade zu zeichnen, das den Akzent weniger auf die 
Not der Bevölkerung, als auf ihren Heroismus legte.6 In Grundzügen blieb diese, 
in der Stalinzeit als einzig zulässig verordnete Darstellungsweise, in den sowjeti-
schen Massenmedien bis in die 1980er Jahre hinein erhalten.

Im Dezember 1982 präsentierte die Zeitung „Sovetskaja Rossija“ ihrer Leser-
schaft das Porträt eines Kriegshelden: Der aus Leningrad stammende Viktor Pe
trov hatte während des Krieges als vierzehnjähriger im Elektrosila-Werk in Lenin-
grad gearbeitet. Während eines Angriffs auf die Fabrik hatte der Junge seinen 
Vater verloren. Vierzig Jahre später wurde er an seinem Wohnort in Omsk von 
Journalisten besucht, die ihn als jungen Fabrikarbeiter porträtiert hatten. Eine 
Schlüsselszene des Porträts beschreibt ihn bei der Arbeit:

Jeden Morgen kam Viktor in die Werkshalle und führte Aufträge aus. Er war geschickt und 
verständig, zuverlässig übererfüllte er die Norm. Dem jungen Dreher wurden einige deutsche 
Kriegsgefangene unterstellt. An Geschicklichkeit waren sie dem Jugendlichen kaum unterlegen, 
aber zum Ende der Schicht schaffte er es, mehr herzustellen als jeder einzelne von ihnen. Er 
reihte die Teile nebeneinander auf, um den Unterschied zu unterstreichen. Das Duell endete 
mit einem Sieg: die Gefangenen baten darum, in eine beliebige andere Abteilung versetzt zu 
werden.7

Die Darstellung des Arbeiters Petrov erinnert an Vasja Antipov, einen anderen 
jungen Arbeiter aus Leningrad, der 1942, während der Blockade, in der Zeitschrift 
„Propaganda i Agitacija“ wie folgt charakterisiert worden war:

Er hatte Fieber. Der Arzt wies ihn an, nachhause zu gehen, aber Antipov ging stattdessen in 
die Werkshalle. Man hatte ihm am Vorabend eine Aufgabe übertragen – in 8 Stunden 100 
Teile zu produzieren. ‚Warum bist du gekommen?‘ Sprach ihn der Werkshallenleiter an. ‚Du 
bist krank, geh nach Hause.‘ ‚Ich mache den Auftrag für die Front fertig und gehe. Aber ver-
suchen sie vorher nicht, mich zu überreden, ich höre vorher auf keinen Fall auf zu arbeiten’. 
Antipov machte in 5 Stunden 120 Teile und erst dann ging er weg. Am Arbeitsplatz sagen sie 
nun über ihn: ‚Er ist ganz wie ein verletzter Krieger. Bevor er die Aufgabe erledigt hat, hört er 
nicht auf zu kämpfen.‘

Beide Textausschnitte weisen einige typische Merkmale des Leningrad-Patriotis-
mus auf, wie er in der Kriegspropaganda und in der frühen Nachkriegszeit ver-
breitet war: Die Leningrader Arbeiter wurden, häufig nach Anführung eines 
Ausspruchs Lenins, als besonders fleißig und geschickt und fortschrittlich darge-
stellt.8 Nach dem Dogma des Sozialistischen Realismus stärkten schwierige Er-
fahrungen, wie im Falle Petrovs der Tod des Vaters, oder widrige Umstände, wie 
die Krankheit Antipovs, den Einzelnen nur und spornten ihn an, noch größere 
Leistungen zu vollbringen. In der Kriegspropaganda, zumal über die Frontstadt 

6	 Vgl. Andrea Zemskov-Züge: Helden um jeden Preis. Leningrader Kriegsgeschichte(n).In: Ost-
europa 61 (2011), H. 8–9, S. 135–153.

7	 J. Burov: Dve medali. Vstreča s geroem oborony Leningrada. In:  Sovetskaja Rossija (22. 12. 
1982), Nr. 293, ohne Seitenangabe. Die hier zitierten Zeitungsartikel und Leserbriefe entstam-
men den privaten Archiven von Interviewpartnerinnen der Autorin, sowie dem Archiv der 
Firma Zero Film, Berlin. Nicht in allen Fällen sind daher die Seitenzahlen der Ausschnitte 
überliefert.

8	 Vgl. z. B. S. I. Avvakumov, E. V. Alekseeva: Leningrad dvaždy ordenonosnyj. Leningrad, 1945, 
S. 20, 23, 26.



66    Andrea Zemskov-Züge

Leningrad, war die Gleichsetzung von Produktionstätigkeiten mit dem Kampf 
an der Front üblich. Arbeitserfolge wurden, wie in den angeführten Beispielen, 
als symbolische militärische Siege interpretiert. Obwohl zwischen der Veröffent-
lichung beider Texte 40 Jahre liegen, waren diese Charakteristika der Darstellung 
erhalten geblieben.

Die angeführten Textstellen dokumentieren, dass die Semantik der Erinne-
rung an die Belagerung Leningrads, die in den sowjetischen Zeitungen der frü-
hen 1980er Jahre verbreitet war, wesentliche Elemente mit der Kriegspropaganda 
und dem sozialistischen Realismus der 1940er Jahre gemeinsam hatte. In den 
sowjetischen Zeitungen war, Anfang der 1980er Jahre, die Welt des Gedenkens 
noch „in Ordnung“: „Die Leningrader“ galten als Helden, als die sie ja auch in 
der Geschichtsschreibung zu Revolution und Bürgerkriegs dargestellt wurden: 
Arbeiter und Soldaten hatten Hand in Hand gekämpft und die Stadt Lenins vor 
dem Untergang gerettet. Das Leiden der Zivilbevölkerung wurde zwar nicht völ-
lig totgeschwiegen, hatte jedoch seinen – begrenzten – Platz auf dem Leningra-
der Piskarevo-Friedhof. Die sowjetische Bevölkerung und die Stadt Leningrad 
waren gestärkt aus dem Krieg hervorgegangen. Der Sieg war eine Erfolgsge-
schichte. Sie zeigte, dass das sowjetische Gesellschaftssystem auf dem richtigen 
Weg und den kapitalistischen Gesellschaften, insbesondere der deutschen, über-
legen war.9

Während diese Gewissheiten noch in der offiziellen Gedenkrhetorik der Tages-
zeitungen verankert blieben, hatte sich bereits in den 1970er Jahren eine kultur-
politische Entspannung angekündigt, die nicht ohne Auswirkungen auf das 
Kriegsgedenken und die öffentliche Erinnerung an die Blockade bleiben sollte. 
Die „Kulturpolitik der Brežnev-Administration“ versuchte, die „Fassade einer 
ideologisch und ästhetisch homogenen Kultur aufrechtzuerhalten“10. Gleichzeitig 
erstarkten in den späten 1970er Jahren, vor allem in der Literaturszene die Stim-
men, die sich für mehr künstlerische Freiheit einsetzten. Schriftsteller wie Andrej 
Bitov, Vasilij Aksenov, Viktor Erofeev und andere schlossen sich gegen die Verar-
mung der sowjetischen Literatur zusammen und forderten mehr künstlerische 
Freiheit. Seit der Gründung des sowjetischen Schriftstellerverbandes 1934, musste 
man darin Mitglied sein, um in den staatliche Verlagen und Massenmedien pub-
lizieren zu können.11 Im Dezember 1980 wurde nun in Leningrad eine unabhän-
gige Autorengewerkschaft von Mitarbeitern von Samizdat-Zeitschriften gegrün-

  9	Vgl. Carmen Scheide: „Ich habe gewusst, dass das Kriegsende für mich sehr schmerzhaft sein 
wird.“ Individuelle Kriegserinnerungen in der Sowjetunion. In: Zeitgeschichte-online, Mai 
2005, URL: http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/ich-habe-gewusst-dass-das-kriegsende-
fuer-mich-sehr-schmerzhaft-sein-wird (20. 10. 2014).

10	Dirk Kretzschmar, Matthias Stadelmann: Kulturpolitik. In: Stefan Plaggenborg, Manfred Hell-
mann, Klaus Zernack, Gottfried Schramm (Hrsg.): Handbuch der Geschichte Rußlands. Band 
5,2. Stuttgart 2002, S. 1153–1210, S. 1184.

11	Zum Sowjetischen Schriftstellerverband und seiner Funktion Vgl.: Jack F Matlock: The „Gov-
erning Organs“ of the Union of Soviet Writers. In: American Slavic and East European Re-
view, 15 (1956), 3, S. 382–399. John Garrard, Carol Garrard: Inside the Soviet Writers’ Union. 
New York 1990.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    67

det. Unabhängige Autoren griffen den kulturpolitischen Apparat so massiv an, 
dass dieser bereits geschwächt in die 1980er Jahre ging.12 Ein Zentrum der Bestre-
bungen den Sozialistischen Realismus zu dekanonisieren, bildete sich in der Mos-
kauer Literaturzeitschrift „Novyj Mir“ heraus.13

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist auch die Entstehung des Blo-
ckadebuches zu verstehen, das der Leningrader Schriftsteller Daniil Granin und 
sein belorussicher Kollege Ales’ Adamovič Mitte der 1970er Jahre gemeinsam ver-
fassten. Im Unterschied zu anderen Publikationen derselben Zeit, stützten sich 
die Autoren ausschließlich auf die Erzählungen Überlebender. Auf diese Weise 
wurden das Leben und das Überleben einzelner Zivilpersonen in der belagerten 
Stadt konsequent ins Zentrum gerückt und militärgeschichtliche Fragestellungen 
weitgehend ausgeblendet. Diese Vorgehensweise förderte eine Reihe wichtiger 
Themen zutage, die zwar den Überlebenden in Erinnerung geblieben waren und 
auch in den Familien erzählt wurden, bisher jedoch nicht Gegenstand von Veröf-
fentlichungen geworden waren. Zunächst fanden sich in Leningrad kein Verlag 
und keine Zeitschrift, die bereit waren, das Buch zu drucken. Bevor es 197714 
erstmals in Teilen in „Novyj mir“ erscheinen konnte, hatten die Autoren massive 
Probleme mit der Zensur.15 Weder das später so umstrittene Kapitel über Kanni-
balismus, noch ein Kapitel über die Leningrader Affäre, eine Parteisäuberung, der 
1949/50 die meisten hochrangigen Leningrader Parteifunktionäre der Kriegszeit 
zum Opfer gefallen waren, gingen in die ersten Auflagen des Buches ein. Daniil 
Granin erinnert sich an die gespaltenen Reaktionen der Leserschaft: „Das Buch 
erschien und rief auf der einen Seite Empörung bei den Parteihistorikern darüber 
hervor, dass wir ‚das heldenhafte Bild der Leningrader Epopöe‘ zerstören. Auf der 
anderen Seite kamen hunderte Briefe von Blockadeüberlebenden, die ihre Erzäh-
lungen schickten, um das Buch zu ergänzen. Einige forderten von uns noch mehr 
Wahrheit, sie sagten, wir hätten geschönt, es hätte noch schrecklichere Sachen ge-
geben und so weiter.“16

Granin führt die Schwierigkeiten, das Buch in Leningrad zu veröffentlichen auf 
die Einflussnahme des Leningrader Bezirkskomitees der KPdSU und insbesonde-
re eines bestimmten Bezirkssekretärs zurück. Erst unter dessen Nachfolger konnte 
das Blockadebuch ab 1984 auch in Leningrad erscheinen.17

12	Kretzschmar/Stadelmann, Kulturpolitik, S. 1186.
13	Ebenda, S. 1187.
14	Ales’ Adamovič, Daniil Granin: Glavy iz blokadnoj knigi. In: Novyj mir (1977), 12, S. 25–158. 

Im politischen Zentrum Moskau verfügten Verlage und Zeitschriften über mehr Freiheiten 
als in St. Petersburg oder provinzielleren Städten. Auch das – nicht unumstrittene – Blocka-
detagebuch von Vera Inber konnte 1945 zunächst in der Moskauer Zeitschrift „Znamja“ er-
scheinen, bevor es, ein Jahr später, auch ein Leningrader Verlag abdruckte. 

15	Daniil Granin: Istorija, sozdanija ‚Blokadnoj knigi‘. In: Družba narodov (2002), 11. http://
magazines.russ.ru/druzhba/2002/11/gran-pr.html, (16. 10. 2014). 

16	Ebenda.
17	Arlen Bljum: Blokadnaja kniga v cenzurnoj blokade. In: Neva (2004), 1, S. 238–245, 243 f.



68    Andrea Zemskov-Züge

Wandel der Gedenkrhetorik ab 1987

Die wechselhafte Geschichte des Blockadebuches zeigt, wie bereits seit den späten 
1970er Jahren, Schritt für Schritt, das Paradigma des Sozialistischen Realismus an 
Einfluss verlor. Diese zögerlichen Entwicklungen beschleunigten sich drastisch 
während der Amtszeit Michail Gorbačevs als Generalsekretär der KPdSU. Wäh-
rend die erste Phase seiner Amtszeit 1985/86 mehr von wirtschaftlichen Reform-
projekten geprägt war, begann ab Ende 1986 mit der Politik der Glasnost’ ein 
ideologischer und kulturpolitscher Umbruch. Im Februar 1987 hielt Gorbačev 
vor Wissenschaftlern und Journalisten eine Rede, in der er dazu aufforderte, die 
„weißen Flecken“ in der sowjetischen Geschichte zu entfernen.18 Diese folgen-
schwere Aufforderung entwickelte eine ungeheure Sprengkraft. Themen, die jahr-
zehntelang unberührt geblieben waren, wurden nun zur öffentlichen Diskussion 
freigegeben, darunter der stalinistische Terror und die Zwangskollektivierung mit 
ihren verheerenden Folgen.

Auch auf die Darstellung der Blockade in den sowjetischen Tageszeitungen 
wirkte sich die „Beseitigung“ der weißen Flecken aus. Es wurde nun möglich, 
auch solche Erinnerungen und Erfahrungen öffentlich mitzuteilen, die nicht mit 
dem vorgegeben Heldenmythos übereinstimmten. Am 4. März 1987 erschien bei-
spielsweise in der „Leningradskaja Pravda“ der Leserbrief eines Majors außer 
Dienst unter der großen Überschrift „Ich habe nichts Heldenhaftes getan“. Der 
Zeitzeuge schrieb: „Wenn ich die Aufforderung höre, meine Kriegserinnerungen, 
meine Fronterlebnisse zu teilen, verspüre auch ich den Wunsch, zu erzählen, was 
ich mit meinen 18 Jahren gesehen habe. Aber jedes Mal taucht ein Hindernis auf 
– ich habe nichts Heldenhaftes getan.“19

Auch im Artikel einer Zeitzeugin, die in derselben Ausgabe der Zeitung auf 
dem Titel erschien, war weniger von Helden, als von Menschen die Rede, die ein-
ander während der Blockade geholfen hätten: „Heute hört man viele gute Worte 
über die Heldenhaftigkeit der Leningrader. Aber keiner dachte damals an Helden-
tum. Wir waren einfach gewöhnliche Arbeiter auf unseren Posten, die ihrer ge-
liebten Stadt bis zum letzten Atemzug die Treue hielten.“20

Der Wandel in der Erinnerung an die Blockade beschränkte sich nicht darauf, 
dass die Überlebenden nunmehr auch weniger heldenhafte und alltäglichere Er-
fahrungen in der Öffentlichkeit preisgeben konnten, oder dass sie das Attribut der 
Heldenhaftigkeit mit bescheidenen Gesten ablehnten. Gleichzeitig wurden auch 
Stimmen laut, die die Leningrader Behörden, ihren Umgang mit dem Hunger 
und auch die Politik des öffentlichen Gedenkens kritisierten. In einem Leserbrief 
in der Zeitung „Leningradskij Rabočij“ vom 18. November 1988, äußerte ein In-
genieur namens Roslov Zweifel daran, dass im belagerten Leningrad wirklich kei-

18	Hildermeier, Geschichte der Sowjetunion, S. 1026. 
19	M. Vorob’ev: Ničego geroičeskogo mnoju ne soveršeno. In: Leningradskaja Pravda (04. 03. 1987), 

No 52, S. 2. 
20	R. Jakovleva: Dalekoe-Blizkoe. In: Leningradskaja Pravda (52), 04. 03. 1987, ohne Seitenangabe. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    69

ne Lebensmittelreserven vorhanden gewesen seien. Er bezog sich auf Augenzeu-
genberichte, nach denen im Sommer 1945 große Mengen verdorbener Konserven 
aus der Stadt gebracht und vergraben worden seien.21 Ein anderer Leserbrief in 
derselben Ausgabe beschäftigte sich mit einer Frage, die in den späten 1980er Jah-
ren immer häufiger gestellt wurde: Ein Zeitzeuge berichtete darin von einem Ge-
spräch mit einem Studenten, der ihn fragte, ob es nicht besser gewesen wäre, die 
belagerte Stadt aufzugeben. Der Autor des Briefes, Čaščin, verneinte die Frage 
empört. Dass sie überhaupt so gestellt wurde, führt er ausdrücklich auf die Politik 
der Glasnost’ zurück: „Glasnost’ ist eine gute Sache, aber wenn man sich ihrer 
einseitig bedient, leistet sie keine guten Dienste. Heute versuchen alle, besonders 
die Schriftsteller, indem sie Fakten und Mutmaßungen vermischen, die Vergan-
genheit unseres Landes irgendwie im trüben Licht erscheinen zu lassen […]. Das 
führt dazu, dass die junge Generation und Leute mittleren Alters, deren ganzes 
bewusstes Leben in der Nachkriegszeit stattfand, den Veteranen der Partei, des 
Krieges und der Arbeit misstrauen. Sie stellen alles in Zweifel, was mit der Ver-
gangenheit zu tun hat.“22

Bei vielen Zeitzeugen, die sich jahrzehntelang als Helden gefühlt hatten und 
mit Stolz auf ihre Blockadevergangenheit zurückblickten, rief die bloße Frage, 
ob es nicht besser gewesen wäre, Leningrad aufzugeben, große Empörung her-
vor. Der Blockadeüberlebende und Dichter Anatolij Molčanov fasste seine Em-
pörung zu dieser Frage in ein Gedicht. Die Identität als blokadnik wird darin 
als  symbolisches Kapital zur Intervention in geschichtspolitische Diskussionen 
eingesetzt. Der Autor beschwört die Toten auf dem Gedenkfriedhof Piskarevo, 
aus ihren Gräber aufzustehen, um derlei Frevel und ihre Urheber zu vernich-
ten.23

Aber nicht nur die Rolle der Behörden während des Krieges und das Verhalten 
der Veteranen wurde nun öffentlich hinterfragt, auch der Umgang mit der Blo-
ckadevergangenheit nach dem Krieg und in der Gegenwart wurden Gegenstand 
kritischer Artikel. Die Journalistin Alla Repina berichtete am 14. November 1989 
in der Zeitung „Smena“ von ihren Recherchen zu einem Krematorium, das sich 
während der Blockade in einem Ziegelwerk, nahe dem in der Nachkriegszeit er-
richteten Siegespark befunden hatte. Sie beklagt die mangelnde Auskunftswillig-
keit der Behörden sowie deren Gleichgültigkeit gegenüber der Tatsache, dass im 
Park die Asche tausender Menschen ohne Gedenktafeln verscharrt worden sei: 
„Und wirklich, was kann den Leningradern die Stadtverwaltung schon sagen, der 
es jahrelang gleichgültig war, dass die Asche tausender und tausender Opfer der 
Blockade vom Asphalt bedeckt war? Auf Nachfragen zum Siegespark antworten 
die Angestellten des Apparats ausweichend: es gibt keine Dokumente, keine Be-

21	V. Roslov: Ob istorii – tol’ko pravdu!. In: Leningradskij Rabočij, 18. 11. 1988, S. 3. 
22	V. Čaščin: Stojali nasmert’ Leningradcy. In: Leningradskij Rabočij, 18. 11. 1988, S. 3. 
23	A. Molčanov: My iz blokady. stichotvorenija. St. Peterburg 1992, S. 39. Auch die Frage, ob Le-

ningrad in St. Petersburg umbenannt werden soll, kommentiert Molčanov in Gedichtform 
und setzt dabei die Befürworter der Umbenennung mit den deutschen Angreifern gleich, ebd. 
S. 40. 



70    Andrea Zemskov-Züge

weise – nur die Erinnerungen von Zeugen. Und in der Erinnerung kommen be-
kanntermaßen Mängel vor.“24

In den Zeitungsbeiträgen und Diskussionen zu Blockade, die sich nach 1987 in 
den Leningrader und überregionalen Tageszeitung finden, wird ein Dilemma 
deutlich, in dem sich die Politik der Perestrojka von Anfang an befand: Um den 
Fortbestand des sowjetischen Staates zu sichern, war es notwendig geworden, 
Missstände öffentlich zu benennen und nach ihren historischen Gründen zu 
fahnden. Gleichzeitig brachte diese Offenheit schnell die Gefahr mit sich, neben 
den Missständen auch die Grundpfeiler des Sowjetischen Systems in Frage zu 
stellen. Um das System zu erhalten, war es daher ebenfalls nötig, einige ideolo
gische Grundpfeiler unangetastet zu lassen: „Stalinismus war für die Kritik frei
gegeben, nicht aber die Sowjetunion.“25 Wie Amir Weiner zeigt, hatte der Kriegs-
mythos in der Sowjetunion eine besondere integrative Dynamik entwickelt. Die 
Kriegserfahrung war zum einigenden Bezugspunkt unterschiedlichster Gruppen 
geworden. Dies war nicht nur ein Effekt der Propaganda, sondern auch durch die 
Bedeutung begründet, die viele Überlebende dem Krieg in ihrer Biographie und 
in der Geschichte ihres Landes beimaßen: „The hegemonic status of the Myth of 
the War can be traced not only to the Soviet state and its propaganda machine 
but equally, if not more so, to the identities of the articulators of the Myth in the 
localities, the peasant-soldiers, for whom the war turned into an autobiographical 
point of reference and a point of departure.“26

Ebenso wie für die Soldaten galt dies auch für die Überlebenden der Blockade, 
die blokadniki. Ihr Selbstwertgefühl und politisches Bewußtsein waren von der 
Gewissheit geprägt, das Überleben ihres Staates, sowie der Stadt Leningrad unter 
Einsatz ihres Lebens gesichert zu haben. Die jüngeren Generationen standen, in 
dieser Sichtweise, für immer in der Schuld der älteren, die ihr Leben durch den 
Einsatz im Krieg überhaupt erst möglich gemacht hatten. Dieser Mechanismus 
sicherte, aus Sicht der Überlebenden, die Solidarität und Systemtreue der Jugend, 
wie in einem unausgesprochenen Gesellschaftsvertrag.27 Allzu kritische Fragen, 
die die Fehler und Schwächen der Kriegsgeneration, die Rolle der Behörden wäh-
rend der Hungersnot in Leningrad, die Umstände des Massensterbens, die Versor-
gung der Eliten, Fehler bei der Evakuierung und andere problematische Bereiche 
in den Blick nahmen, wirkten auf das Verhältnis zwischen den Generationen aus. 
Sie bargen die Gefahr, dass der Kriegsmythos, der den gesellschaftlichen und in-
tergenerationellen Zusammenhalt sicherte, Schaden nehmen könnte.

24	A. Repina: Pepel’, kotoryj ne stučit v naši serdca. In: Smena Jg. 1989 (14. 11.), Nr. 261, S. 2.
25	Hildermeier, Geschichte der Sowjetunion, S. 1029.
26	Amir Weiner: The Making of a Dominant Myth: The Second World War and the Construc-

tion of Political Identities within the Soviet Polity. In: Russian Review Jg. 55 (1996), 4, S. 638–
660, S. 640. 

27	Andreas Langenohl: Das nackte und das gute Leben. Eine sequenzanalytische Deutung der 
postsowjetischen Erinnerung der Opfer im Großen Vaterländischen Krieg. In: Bernd Faulen-
bach, Franz-Josef Jelich (Hrsg.): Transformationen der Erinnerungskulturen in Europa nach 
1989. Essen, 2006, S. 253–273, sowie Nina Tumarkin: The Living and the Dead. The Rise and 
Fall of the Cult of World War II in Russia. New York 1994. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    71

Vor diesem Hintergrund werden Beiträge verständlich, die sich um den Erhalt 
des Heldenmythos bemühen. Ein solcher Beitrag ist der Artikel, den Dmitrij 
Chren’kov am 8. September 1990 in der „Leningradskaja Pravda“ veröffentlichte. 
Einerseits forderte Chren’kov darin dazu auf, der „Wahrheit in die Augen zu se-
hen“ und zu bekennen, dass es die Stalin’sche Führung gewesen sei, die das Land 
in den Tod geführt habe, gleichzeitig warnt er davor, die Rolle der Kommunisten 
bei der Verteidigung der Stadt zu unterschätzen. Er führt aus: „Es ist dringend 
notwendig, nicht nur die Verteidiger der Heimat zu rühmen, sondern uns auch 
endlich ernsthaft und tiefgehend mit den Gründen für die ernsthaften Misserfol-
ge des Landes und der Armee auseinanderzusetzen. Wir haben gelernt, den Hel-
den das Ihre zu geben. Es waren Tausende – an der Front und im Hinterland. 
Aber es hätte sehr viel weniger Soldatengräber geben können, wenn wir nicht mit 
Losungen jongliert, sondern die Kampferfahrung verallgemeinert hätten.“28

Chren’kov balanciert zwischen der Aufrechterhaltung des Heldenmythos bei 
gleichzeitiger Erforschung der Fehler, deren Ursachen aber nicht dem Gesellschafts-
system, sondern ausschließlich der Stalin’schen Führung angelastet werden.

Die Berichterstattung über das Museum der 
Verteidigung Leningrads

Einen Diskurs, der im Balanceakt zwischen Bewahrung des Heldenmythos und 
Anprangerung der stalinistischen Verbrechen einen Mittelweg fand, bildete die Zei-
tungskampagne, die die Neueröffnung des Museums der Verteidigung Leningrads 
1989 begleitete. Er nimmt einen wichtigen Stellenwert unter den Berichten zum 
Blockadethema ein, die in den späten 1980er Jahren in Leningrader Zeitungen zu 
finden sind. Seine Bedeutung speist sich aus der Vorgeschichte des Museums.

Das ursprüngliche „Museum der Verteidigung Leningrads“ war aus einer Aus-
stellung von erbeuteten Waffen und Kampfgerät entstanden, die seit dem Som-
mer 1942 in der belagerten Stadt gezeigt worden war.29 Nach der Befreiung Le-
ningrads öffnete bereits am ersten Mai 1944 eine umfangreiche Ausstellung mit 
dem Thema „Die heldenhafte Verteidigung Leningrads“ ihre Pforten. Innerhalb 
weniger Jahre wurde diese zu einem staatlichen Museum mit 36 Sälen ausge-
baut.30 Das Museum beherbergte eine umfangreiche Sammlung an Waffen, Mili-

28	D. Chrenkov: Pravde – v glasa!. In: Leningradskaja Pravda (08. 09. 1990), Nr. 207, S. 2. 
29	A. Šiškin, N. Dobrotvorskij: Gosudarstvennyj memorial’nyj muzej oborony i blokady Lenin-

grada. Kratkij istoričeskij očerk (k 60-letiju so dnja osnovanija muzeja). Sankt-Peterburg, 
2006. 

30	Zum Museum der Verteidigung Leningrads vgl.: Andrea Zemskov-Züge: Zwischen politischen 
Strukturen und Zeitzeugenschaft. Geschichtsbilder zur Belagerung Leningrads in der Sowjet-
union 1943–1953. Göttingen 2012, S. 231–271, sowie: Susanne Brammerloh: Brüchige Erinne-
rung. Die Geschichte des Blockademuseums. In:  Osteuropa Jg. 61 (2011), 8–9, S. 343–351, 
und Steven Maddox: Healing the Wounds: Commemorations, Myths and the Restoration of 
Leningrads Imperial Heritage, 1941–1950. https://tspace.library.utoronto.ca/bitstream/1807/ 
16769/1/Maddox_Steven_200811_PhD_thesis.pdf, (28. 3. 2012).



72    Andrea Zemskov-Züge

tärgütern und Trophäen. Die Leningrader Parteielite stellte ihre Verdienste um die 
Rettung der eingeschlossenen Stadt zur Schau. Szenen aus dem belagerten Lenin-
grad waren dargestellt, gleichzeitig fanden in der Abteilung „Der Hungerwinter“ 
auch das Leid und das Massensterben der Bevölkerung Raum. Zum einen war die 
Ausstellung eine Propagandaschau gigantischen Ausmaßes, die die Bevölkerung 
zu Höchstleistungen beim Wiederaufbau animieren sollte. Zum anderen war sie 
für viele Überlebende ein Ort der Trauer, an dem gleichzeitig ihre Verdienste um 
das Leben in der Stadt während der Blockade Würdigung fanden.

Während der „Leningrader Affäre“, einer spätstalinistischen Parteisäuberung 
1949 und 1950, von der ca. 2000 Parteiangehörige aus Leningrad betroffen waren, 
geriet das Museum in schwere Kritik und wurde geschlossen. Angeblich hätten 
die Waffen, die im Museum ausgestellt waren dazu dienen sollen, einen Anschlag 
auf Stalin vorzubereiten. Führende Museumsmitarbeiter wurden inhaftiert, der 
Direktor sogar zum Tode verurteilt, kurz darauf jedoch begnadigt.31 Hinzu kam, 
dass 1950 die meisten Leningrader Parteifunktionäre, die während des Krieges 
Führungspositionen in Leningrad innegehabt hatten, zum Tode verurteilt wur-
den. Im Museum hatten sie und ihre Verdienste viel Raum eingenommen. Aleksej 
Kuznecov, während des Krieges Mitglied des Militärsowjets der Leningrader Front, 
ab 1945 Leningrader Parteisekretär und später ZK-Mitglied hatte sich persönlich 
für das Museum eingesetzt und auch inhaltlich auf die Ausstellung Einfluss ge-
nommen.32 Er wurde, gemeinsam mit anderen Vertretern der Leningrader Partei-
nomenklatur, 1950 zum Tode verurteilt und hingerichtet.33

In den späten 1980er Jahren wurde das Schicksal des Museums in Leningrader 
Zeitungen neu zum Thema. In einer breit angelegten Medienkampagne setzten 
sich Journalisten und Zeitzeugenorganisationen für eine Wiedereröffnung des 
Verteidigungsmuseums ein. Den Auftakt bildete ein ausführlicher Zeitungsartikel 
in der Komsomolzeitung „Smena“, in dem Lev Sidorovskij am 25. März 1988 über 
das Museum und seine Geschichte berichtete.34 Dabei wurde nicht nur die Ent-
stehungsgeschichte rekonstruiert, sondern auch ausführlich über die Auflösung 
des Museums und die Verfolgung und Haft einzelner Mitarbeiter sowie des Muse-
umsdirektors Rakov berichtet. Der Artikel endete mit einem Aufruf, das Museum 
der Verteidigung Leningrads wieder zu eröffnen. Die Geschichte des Museums 
und seiner Schließung fügte sich gut in eine diskursive Landschaft, in der die Ver-
brechen Stalins angeprangert werden, der Heldenmythos und die Verdienste der 
Überlebenden aber geschont werden sollten. Der Fokus der Berichterstattung rich-

31	Rakov, Lev. In: Rossijskaja nacional’naja biblioteka (Hrsg.): Istorija biblioteki v biografijach ee 
direktorov 1795–2005. Sankt-Peterburg, 2006, S. 381–391. Zur Leningrader Affäre vgl. Bernd 
Bonwetsch: Die ‚Leningrad-Affäre‘ 1949–1951: Politik und Verbrechen im Spätstalinismus. 
In: Deutsche Studien Vierteljahreshefte (1990), 28, S. 306–322. 

32	Andrea Zemskov-Züge: Zwischen politischen Strukturen und Zeitzeugenschaft. Geschichtsbil-
der zur Belagerung Leningrads in der Sowjetunion 1943–1953. Göttingen 2012, S. 239.

33	Ebenda S. 105 f.
34	L. Sidorovskij: Slovo o Muzee. Muzej oborony Leningrada – ego sud’ba byla vysoka i tragična. 

Tak pust’ že on vnov’ podnimetsja v našem gorode. In: Smena, 25. 03. 1988, S. 2.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    73

tete sich auf die Schließung des Museums. Diesen Akt der Repression gelte es wie-
dergutzumachen. Der Heldenmythos um die Blockade blieb dabei unangetastet. 
Ein Jahr später, im März 1989 hatte sich bereits eine Initiative zur Neueröffnung 
des Museums gebildet. Am 7. März 1989 widmete die „Smena“ eine ganze Seite 
dem Museum und den Plänen zu seiner Neueröffnung. Die Redaktion der Zei-
tung kündigte an, sich in besonderem Maße mit einer Aktion für die Neueröff-
nung des Museums einzusetzen, Informationen über Fortschritte zur Neueröff-
nung des Museums zu verbreiten, sich an Spendenaufrufen zu beteiligen und eine 
eigene Rubrik in ihrer Zeitung einzuführen, die sich mit den Belangen des Muse-
ums beschäftigen sollte. Als Begründung führt der Autor des Textes, Viktor Jugin, 
aus, dass durch die Perestrojka ein Unrecht, die Schließung des Museums, freige-
legt worden sei. Er erklärt im Namen der Redaktion: „Wir denken, dass im 70. Er
scheinungsjahr der Zeitung diese Aktion ein konkreter und konstruktiver Beitrag 
zur Wiederherstellung der Gerechtigkeit und der Stadtgeschichte sein und zur Rei-
nigung des Gewissens gegenüber den Blokadniki beitragen wird.“ 35

Das Zitat zeigt, dass die Kampagne für das Museum keineswegs darauf angelegt 
war, mit alten Interpretationen der Blockade zu brechen. Vielmehr wurde die 
Schuld und Verpflichtung der Nachlebenden gegenüber der Kriegsgeneration be-
tont. „Smena“ als Komsomol-Organ war in der Logik des Textes ein Ort, an dem 
solchen alten Verpflichtungen nachgekommen werden musste. In derselben Num-
mer wurden ein Aufruf sowie ein offener Brief publiziert, die die Neugründung 
des Museums forderten. Namhafte Kulturschaffende wie Daniil Granin, Autor des 
Blockadebuches, oder Jurij Voronov, Dichter und engagierter Zeitzeuge hatten die-
sen unterzeichnet. Interessant ist, dass keiner der Beiträge mit der Notwendigkeit 
argumentiert, die Geschichte der Blockade in einem Museum zu dokumentieren. 
Die Neugründung sollte vielmehr das Unrecht der Schließung des ersten Verteidi-
gungsmuseums wieder gut machen. Dazu sei es auch unbedingt notwendig, das 
Museum am alten Ort, im „Soljanoj Gorodok“ wieder zu eröffnen.

Betrachtet man die Leningrader Museumslandschaft zu dieser Zeit, so wird 
deutlich, dass die Geschichte der Belagerung der Stadt museal durchaus gut re-
präsentiert war. Bereits seit 1964 gab es eine umfangreiche Dauerausstellung in 
einer Filiale des Museums für Stadtgeschichte36, die ausschließlich der Geschichte 
der Belagerung gewidmet war. Hinzu kam eine kleine dauerhafte Ausstellung im 
Gedenkpavillion am Piskarevo-Friedhof37 und ein unterirdisches Museum unter 
dem 1975 errichteten Denkmal am Siegesplatz.38 Seitens des Museums für Stadt-

35	V. Jugin: Slovo o muzee oborony. In: Smena,7. 3. 1989, S. 1.
36	Ė. I. Pijaeva: Osobnjak Rumjanceva i ego vladel’cy. Gosudarstvennyj muzej istorii Sankt-Pe-

terburga. St. Peterburg, 2004, S. 21.
37	F. Komelov: Pamjatniki Velikoj Otečestvennoj vojny. In:  Bloknot agitatora Jg. 1974, Nr. 35, 

S. 31–43. 
38	Zu den Gedenkorten in der Stadt: O. Rusinova: Dolgovečnee kamnja i bronzy. Obrazy blokady 

v monumental’nych ansambljach Leningrada. In: M.Loskutova (Hrg.): Pamjat’ o blokade: Svi-
detel’stva očevidcev i istoričeskoe soznanie obščestva. Materialy i issledovanija. Moskva 2006, 
S. 335–364. 



74    Andrea Zemskov-Züge

geschichte war angeregt worden, das „alte Verteidigungsmuseum“ im Rahmen des 
Museums für Stadtgeschichte auferstehen zu lassen. Angesichts der erheblichen 
finanziellen Mittel, die eine Neugründung erforderte und der Tatsache, dass im 
Museum für Stadtgeschichte auch Exponate aus dem alten Verteidigungsmuseum 
zu sehen waren, musste eine solche Lösung durchaus vorteilhaft erscheinen. Aus 
keinem Beitrag lässt es sich jedoch ersehen, dass sie von den Initiatoren der Mu-
seumsinitiative ernsthaft in Erwägung gezogen wurde. Ein Zeitzeuge weist die 
Idee in der „Smena“ vom 7. April 1989 geradezu empört zurück, da das Museum 
für Stadtgeschichte ja ein historisch-heimatkundliches Museum sei. Die Mitarbei-
ter des Museums für Stadtgeschichte, die den Vorschlag vorbrachten, hätten wohl 
das alte Verteidigungsmuseum nicht gekannt, sowie „die Exponate und Doku-
mente dieses einzigartigen Denkmals von unschätzbarem Wert, die von der Hel-
dentat der sowjetischen Menschen und der unerschütterlichen Standhaftigkeit 
der heldenhaften Verteidiger und Bewohner der Stadt Lenins berichteten. […] In 
Volgograd, Sevastopol’, Kiev, Minsk und anderen Städten gibt es Verteidigungs-
museen. Solch ein selbständiges Verteidigungsmuseum soll auch in Leningrad 
wieder erschaffen werden.“39

Ironisch fragte der Zeitzeuge weiter, ob sich das Museum für Stadtgeschichte 
nicht auch demnächst dem Museum der Großen Sozialistischen Oktoberrevolu
tion unterordnen wolle. Die Argumentation zeigt eine Hierarchie des Gedenkens, 
die die Geschichte der Belagerung Leningrads in eine Kategorie mit dem Grün-
dungsmythos des sowjetischen Staates einordnet. Die Bedeutung dieser Ereignisse 
geht danach weit über bloße Stadtgeschichte hinaus.

Bereits am 25. April 1989 berichtete die Zeitung „Večernyj Leningrad“ über ei-
nen Beschluss des Ausführenden Komitees des Stadtverwaltung, das Museum der 
Verteidigung Leningrads neu zu gründen.40 In einer feierlichen Zeremonie wurde 
dem Vorsitzenden des Organisationskomitees zur Wiederherstellung des Verteidi-
gungsmuseums bereits am 28. 4. der Schlüssel zu einer 1000 Quadratmeter mes-
senden Ausstellungsfläche in den Räumen des ehemaligen Verteidigungsmuseums 
überreicht.41 Am 8. September desselben Jahres, dem Gedenktag zum Beginn der 
Belagerung, wurde eine erste kleine Ausstellung mit Gemälden, Grafiken und 
Skulpturen im neugegründeten Verteidigungsmuseum eröffnet.42

Betrachtet man die Kampagne zur Wiederherstellung des Verteidigungsmu
seums, so zeigt sich ein Diskurs, der unter den Umständen der neuen Rede- und 
Pressefreiheit, neue Themen aufgriff und sich in die allgegenwärtige Stalinis-
muskritik der Medien unter Glasnost’ einreihte. Gleichzeitig wurden kritische 
Fragen an die Geschichte der Belagerung selbst ausgeblendet. Der argumentative 
Fokus der Debatte lag auf dem Unrecht der Museumsschließung, nicht auf Un-
recht, das durch sowjetische Behörden, während der Blockade begangen worden 

39	F. Rjabov: Promedlenie nedopustimo. In: Smena 07. 04. 1989, S. 4. 
40	Muzej v Soljanom gorodke. In: Večernyi Leningrad, 25. 4. 1989, S. 1. 
41	N. Baklan: Vozvraščenie mečty. In: Leningradskaja Pravda, 9. 5. 1989, S. 4. 
42	Sveči i chleb. In: Smena, 9. 9. 1989), S. 1. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    75

war. Schließlich hatte sich auch die vielgerühmte Ausstellung des alten Verteidi-
gungsmuseums an den Prinzipien stalinistischer Geschichtspolitik orientiert.43 
Dies auszublenden kam den Bedürfnissen vieler Überlebender entgegen, deren 
Status als Kriegshelden nicht durch kritische Hinterfragung ihrer Tätigkeiten ge-
fährdet wurde. Dem kam zunehmende Bedeutung zu, da die Vergünstigungen, 
die die Überlebenden dringend brauchten, in der Traditionen des Heldenmythos 
durch ihre heldenhaften Leistungen, nicht aber durch ihren Opferstatus gerecht-
fertigt wurden.44

Die Kampagne zur Neueröffnung des Verteidigungsmuseums zielte weit mehr 
auf die symbolische Bedeutung des alten Museums und instrumentalisierte 
Schuldgefühle gegenüber der Kriegsgeneration, als dass sie sich auf eine faktische 
Notwendigkeit gründete, einen Gedenkort in Leningrad zu schaffen. Die Aktion 
fiel in eine Zeit großer ökonomischer Probleme, die sowohl den Staatshaushalt, 
als auch die Bevölkerung betrafen, die Mittel für das Museum spenden sollte. Es 
war und blieb lange unklar, woher die Mittel für die Museumsgründung kommen 
sollten. Auch nachdem das Museum wiedereröffnet worden war, blieben die ma-
teriellen Probleme bestehen.45

Blockadegedenken in Deutschland:  
Der Film „Blockade“ von Thomas Kufus

Wie in Russland kann auch in Deutschland nicht von einem einheitlichen Bild 
der Belagerung Leningrads ausgegangen werden. Je nachdem, welches Erinne-
rungskollektiv sich erinnerte, ob ehemalige Soldaten oder ehemalige Befehlsha-
ber, ob man sich in Ost- oder Westdeutschland erinnerte, und zu welcher Zeit 
erinnert wurde, lassen sich unterschiedliche Interpretationsmuster unterscheiden. 
Eines aber hatten sie gemeinsam: die zivilen Opfer, die die Belagerung der Stadt 
Leningrad gefordert hatte, wurden, vor allem im der westdeutschen Perspektive, 
jahrzehntelang geflissentlich ignoriert. Jörg Ganzenmüller schreibt: „Die hierzu-
lande verbreitete Unkenntnis steht in einem eklatanten Widerspruch zur Tragwei-
te des Ereignisses: Rund eine Million Menschen starben im Zuge der deutschen 
Belagerung an Hunger und seinen Folgen. Das sind rund doppelt so viele Zivilis-
ten, wie in Deutschland während des gesamten Krieges durch die alliierten Luft-
angriffe umkamen.“46

43	Vgl. Zemskov-Züge, Zwischen politischen Strukturen und Zeitzeugenschaft, S. 247–252. 
44	T. Voronina: Die Schlacht um Leningrad. Die Verbände der Blockade-Überlebenden und ihre 

Erinnerungspolitik von den 1960er Jahren bis heute. In: Jahrbücher für Geschichte Osteuro-
pas Jg. 60 (2012), 1, S. 58–77, S. 72. 

45	Vgl. I. Ivanova: Ne opozdat’. In: Leningradskij Rabočij, 02. 03. 1990, S. 10; I. Ivanova: Muzej 
oborony atakuet deputatov Lensoveta, a te zabyvajut o sobstvennych rešenijach. In: Nevskoe 
Vremja, 30. 4. 1991.. 

46	Jörg Ganzenmüller: Nebenkriegsschauplatz der Erinnerung. Die Leningrad-Blockade im deut-
schen Gedächtnis. In: Osteuropa Jg. 61 (2011), 8–9, S. 7–21, S. 7. 



76    Andrea Zemskov-Züge

Über viele Jahrzehnte erschien kein deutschsprachiges Standardwerk zur Ge-
schichte der Blockade Leningrads. Das Vorgehen der Soldaten, Zerstörungen und 
Massenmorde sowie der unmenschliche Umgang mit den Kriegsgefangenen wur-
den vielfach als „normale“ Kriegsfolgen dargestellt. Die Blockade Leningrads galt 
weithin als „unbestrittene Methode der Kriegsführung“.47 Besonders in West-
deutschland war Leningrad auch lange nach Kriegsende in den Geschichtsbü-
chern nichts als ein „geographischer Name“, ein „operatives Kriegsziel“ und der 
abstrakte Ort des Kriegsgeschehens geblieben, der er schon in der deutschen 
Kriegspropaganda gewesen war.48 Nicht selten wurden in Schulbüchern falsche 
Angaben gemacht oder sogar Karten abgebildet, auf denen die Stadt nicht einge-
schlossen war.49

In der DDR waren die Leiden der Leningrader Bevölkerung während des Krie-
ges nicht ganz so unbekannt. Das offizielle Gedenken identifizierte sich mehr 
mit den Opfern des Krieges. Allerdings lässt sich kaum eine differenziertere Aus-
einandersetzung mit den Gründen für die Belagerungsstrategie und der Verant-
wortung Einzelner als in Westdeutschland feststellen. Der ostdeutsche Historiker 
Helmut Bergschicker schloss sogar rassenideologische Hintergründe der Blocka-
de ausdrücklich aus.50 Das Blockadebuch, das das Leben und Sterben der Lenin-
grader Zivilbevölkerung zum zentralen Thema machte und in der Sowjetunion 
so viel Aufsehen erregt hatte, erschien 1984 und 1987 in der DDR, nicht aber in 
Westdeutschland.51 Erst nach der deutschen Vereinigung und dem Zusammen-
bruch der Sowjetunion, 50 Jahre nach Kriegsende, eröffneten sich neue Wege im 
deutschen Kriegsgedenken. Neue Reise- und Forschungsmöglichkeiten lockten 
Studierende, Journalisten und Kulturschaffende, sich selber ein Bild vom Leben 
in „Ostblock“ zu machen. Dabei wurden auch der Krieg und seine Folgen erneut 
zum Thema.

Ein Beispiel für diese „Neubegegnung“ mit alten Themen ist der Film „Blo-
ckade“ des Regisseurs Thomas Kufus, der bei den Berliner Filmfestspielen im 
Februar 1992 Premiere hatte. Kufus hatte sich der Möglichkeit bedient, im Win-
ter 1991 in Leningrad zu filmen, während sich die Sowjetunion in Auflösung 
befand. Gleichzeitig gab er Archivrecherchen in Auftrag, die bisher geheimes 
Filmmaterial aus sowjetischen Wochenschauen der Kriegszeit zutage förderten, 
das die Situation im belagerten Leningrad zeigt. Im Film sind neue Aufnahmen 
aus Leningrad im Umbruch – im Winter 1991 – mit den Archivaufnahmen aus 
der Zeit der Belagerung zusammengefügt worden. Zusätzlich werden Interviews 
mit Überlebenden gezeigt, die unterschiedliche Aspekte des Lebens in der bela-
gerten Stadt verkörpern: Ein Germanist, der allgemeine Überlegungen und Ein-
schätzungen zur politischen Situation in der stalinistischen Sowjetunion mit 
eigenen Erlebnissen illustriert, ein ehemaliger Soldat, der über die Kämpfe um 

47	Ebenda, S. 13.
48	Ebenda, S. 10. 
49	Ebenda, S. 7.
50	Ebenda, S. 18.
51	Ales Adamowitsch, Daniil Granin: Das Blockadebuch, Berlin, 1984. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    77

die Stadt berichtet, eine Künstlerin, die eindrucksvoll ihre visuellen Wahrneh-
mungen der belagerten Stadt schildert, eine Leningraderin, die 1942 ein Kind in 
Leningrad zur Welt gebracht hatte und eine Baltendeutsche, die, durch Zufall im 
Herbst 1939 in die Stadt geraten, die Belagerung ohne persönliche Netzwerke 
und nur mit minimalen materiellen Gütern überlebte, sowie ein Zeitzeuge, der 
Auskunft über die Schutzmaßnahmen bei Angriffen vor Ort gibt. Ihre Erzählun-
gen sind frei von jedem Heldenpathos. Sie schildern vielmehr ihr eigenes Erle-
ben und die Alltagspraktiken, die nötig waren, um das eigene Überleben zu si-
chern. Zusammen mit den Archivbildern ergeben sich zuweilen unerträgliche 
Eindrücke von Hoffnungslosigkeit und Schrecken in der belagerten Stadt. Auch 
die Leningrader Behörden und ihre Maßnahmen gegen die Hungerkatastrophe 
werden keinesfalls idealisiert, sondern durchaus kritisch betrachtet. Am Ende 
des Filmes kommen zusätzlich die Leningrader Affäre und die Schließung des 
Verteidigungsmuseums zur Sprache. Konsequent stellt der Film die Belagerung 
in den Kontext des Vernichtungskrieges gegen die Sowjetunion und einer Hun-
gerpolitik der Besatzer, mittels derer die Bedürfnisse der deutschen Bevölkerung 
befriedigt werden sollten.

Die 1991 entstandenen Filmausschnitte stehen zumeist in keinem inhaltlichen 
Zusammenhang mit dem gesprochenen Text. Sie lassen auch die Sensibilität ver-
missen, die während der Interviews spürbar wurde. Die zufällig aufgenommenen 
Passanten erscheinen oft unangenehm berührt von der Kamera, die minutenlang 
auf sie gerichtet wird, man hört sie auch darüber mutmaßen, warum die Auslän-
der gerade sie als Motiv gewählt hätten.

Ein Kommentator liefert in neutralem Tonfall Hintergrundinformationen über 
die Kriegspläne, Kriegsführung und die Hungerpolitik des deutschen Reiches. Im 
Kommentar treten als handelnde Personen des Narrativs zumeist Hitler und füh-
rende Vertreter des nationalsozialistischen deutschen Staates sowie der Wehr-
macht auf. Dies bildet einen eigentümlichen Kontrast zu den Erzählungen der 
Überlebenden, die zumeist aus einer sehr individuellen und persönlichen Per
spektive berichten. Ihren Erzählungen wurden ausschließlich Handelnde der poli-
tischen Entscheidungsebene, nicht aber Soldaten, die sich vor Leningrad befunden 
hatten, gegenübergestellt.

Parallel zum Film erschien der Sammelband „Blockade. Leningrad 1941–1944“, 
der russische und deutsche Dokumente sowie Essays mit Materialien aus dem 
Film vereinigte.52 In ihm spiegeln sich auch neue russische Sichtweisen, die durch-
aus Kritik an der eigenen sowjetischen Führung beinhalteten.

Die Veröffentlichung des Buches und die Premiere des Films bei den Berliner 
Filmfestspielen 1992, sowie weitere Aufführungen in verschiedenen Städten hat-
ten eine ganze Reihe von Zeitungsbeiträgen und Besprechungen in deutschen 
Zeitungen zur Folge. Allen voran veröffentlichte der „Spiegel“ noch im Dezember 
1991, 50 Jahre nach dem Leningrader Hungerwinter, einen umfangreichen Artikel 

52	Antje Leetz, Barbara Wenner: Blockade Leningrad 1941–1944. Dokumente und Essays von 
Russen und Deutschen. Reinbek bei Hamburg, 1992. 



78    Andrea Zemskov-Züge

über die Belagerung Leningrads, der mit einem Vorabdruck der Erinnerungen 
von Dmitrij Lichačev aus dem Sammelband ergänzt wurde. Stärker noch als im 
Film fällt auf, dass als Akteure der Belagerung vor allem Hitler und Stalin als sein 
Gegenspieler präsentiert werden. Vor allem am Beginn des Texte ist Hitler die 
einzige handelnde Person: Hitler „hämte“ Leningrad „werde sich selbst auffres-
sen“, er „fiel […] mit über 3 Millionen Soldaten in Russland ein“, „hielt […] seine 
Generäle zu brutalstem Vorgehen an“ und „hatte […] es auf die alte russische 
Kapitale abgesehen“.53 Antisemitismus und Antikommunismus werden als ideo-
logischer Hintergrund der Belagerung genannt. Bedenken seitens der Soldaten 
habe von Manstein ideologische Argumente entgegen gesetzt. Stalin habe, auf der 
anderen Seite, seine Truppen mit „ähnlichem Fanatismus angetrieben“.54 Diese 
Behauptung wird durch den Autor allerdings nicht weiter erklärt oder belegt.

Die Hungersnot in Leningrad wird eindeutig auf die deutsche Kriegstaktik im 
Vernichtungskrieg zurückgeführt, das Leiden der Leningrader Zivilbevölkerung 
ausführlich und mit seinen Begleiterscheinungen, wie dem Kannibalismus, be-
schrieben. Schließlich geht der Autor auch auf die sowjetischen „weißen Flecken“ 
ein: „Stalins Rolle während und nach der Blockade gibt immer wieder Anlass zu 
wilden Spekulationen. Der Leningrader Journalist Andrej Tschernow erhebt nun 
auch Vorwürfe gegen die damaligen Funktionäre der Stadt. Jüngst entdeckte, im 
Dezember 1941 aufgenommene Fotos von Luxus-Backwaren wie den berühmten 
‚Petersburger Rumkugeln‘ belegten, dass sich die Privilegierten mit Lebensmitteln 
versorgt hätten, während Hunderttausende den Hungertod erlitten.“55

Erst ganz am Schluss wird deutlich, dass auch der Autor mehr Beteiligte an der 
Leningrader Hungersnot als Hitler und von Manstein auszumachen vermag. In 
zwei kurzen Absätzen erwähnt er die Erschießung deutscher Offiziere in der Sow-
jetunion nach Kriegsende, aber auch die vorzeitige Entlassung des ehemaligen 
Generalstabschefs Friedrich Foertsch aus der Gefangenschaft, der ab 1955 seine 
Karriere in der Bundeswehr fortsetzte und 1961 zum Generalinspekteur aufge-
stiegen sei, sowie den deutschen Bundespräsidenten Richard von Weizsäcker, der 
1943 als Oberstleutnant an der Belagerung beteiligt gewesen war.

Insgesamt vermischen sich in dem Beitrag verschiedene ältere und neuere In-
terpretationsweisen der Belagerung: Hitler wird in der Darstellung zum allmäch-
tigen Akteur, gestützt von seinen Generälen, die den Bedenken der „sauberen“ 
Wehrmachtssoldaten kein Gehör schenken. Insgesamt wird der Krieg als Konflikt 
zweier Fanatiker, nämlich Hitlers und Stalins, beschrieben. Diese, in Deutschland 
weit verbreitete Darstellungsweise vermischt sich mit neuen Narrativen: der Er-
zählung über die Leiden der Leningrader Bevölkerung und der neuen, aus dem 
russischen Glasnost’-Diskurs „importierten“ Kritik an den sowjetischen Behör-
den. Zuletzt lassen sich auch Spuren einer neueren deutschen Geschichtsbetrach-
tung feststellen, die die Karrieren ehemaliger militärischer und politischer Ent-

53	„Legt Euch in eure Särge“. In: Der Spiegel Jg. 45 (1991), H. 52, S. 104–110, S. 104. 
54	Ebenda, S. 105. 
55	Ebenda, S. 110. 



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    79

scheidungsträger der nationalsozialistischen Diktatur in der Bundesrepublik kri-
tisch betrachtet. Da er gemeinsam mit dem Zeitzeugenbericht von Lichačev 
abgedruckt wurde, muss festgehalten werden, dass der „Spiegel“ den Schwerpunkt 
seines Berichts zur Blockade insgesamt durchaus auf die Leningrader Zivilbevöl-
kerung und ihr Erleben legt. Eine ausführliche Darstellung der Beteiligten auf 
deutscher Seite, die auch ehemalige Soldaten und ihre Sichtweise mit einbezogen 
hätte, sowie eine differenzierte Darstellung der Entscheidungen und Entschei-
dungsträger blieb jedoch in dem umfangreichen Bericht aus.

Nach der Uraufführung des Films „Blockade“ während der Berlinale, sowie bei 
einer Vorführreise, bei der der Regisseur den Film, teilweise gemeinsam mit einem 
Zeitzeugen, in mehreren westdeutschen Städten präsentierte, erschienen eine Rei-
he von Filmkritiken, die eine ähnliche Mischung älterer und neuerer deutscher 
und russischer Sichtweisen der Blockade aufweisen. Auffällig ist allerdings, dass 
der Autor seinen Film nur in Westdeutschland persönlich vorführte. So beziehen 
sich auch die Filmkritiken und Veranstaltungsberichte vorwiegend auf bisher in 
Westdeutschland verbreitetes Wissen beziehungsweise Nicht-Wissen über die Be-
lagerung Leningrads. Das Blockadebuch findet in keinem der Beiträge Erwäh-
nung. Die meisten Informationen über die Blockade, die in den Filmbesprechun-
gen wiedergegeben werden, entstammen dem Film selber. So schrieb die „Neue 
Presse“ Coburg: „Die endgültige Befreiung der Stadt wurde 1944 mit einem riesi-
gen Feuerwerk gefeiert, und gleich nach dem Krieg wurde ein Museum eingerich-
tet. Doch 1949 ließ es Stalin schließen und machte den führenden Vertretern des 
Stadt den Prozess: 2000 Parteifunktionäre und leitende Angestellte wurden ver-
haftet und zum Tod oder zu Gefängnisstrafen verurteilt.“56 Das Zitat zeigt, wie 
über den Film auch aktuell in Leningrad diskutierte Fragen dem deutschen Pub-
likum zugänglich wurden.

Die Entscheidung des Regisseurs, altes Filmmaterial mit neuen Aufnahmen aus 
den Straßen Leningrads zu kombinieren, wurde unterschiedlich beurteilt. So kri-
tisierte Sabine Horst in der „Frankfurter Rundschau“: „In Leningrad starben wäh-
rend der neunhundert Tage der Blockade mehr als eine Million Menschen – keine 
Begleiterscheinung eines ohnehin furchtbaren Krieges, sondern ein geplantes Ver-
brechen, das sich ähnlich wie der Massenmord in den Konzentrationslagern ge-
gen jede Relativierung sperrt. Indem Kufus jedoch Bilder aus dem heutigen Le-
ningrad in seinem Film montiert, zieht er – vielleicht ungewollt – fragwürdige 
Parallelen. ‚Blockade‘ suggeriert, dass sich die Lebensverhältnisse unterm Sozialis-
mus mit denen während der Belagerung vergleichen lassen.“57

Sibylle Schulze kam hingegen im „Göttinger Tageblatt“ zu dem Schluss, der 
Regisseur wolle mit der Montage darauf hinweisen, dass die Verantwortung der 
Deutschen für die Wiedergutmachung des geschehenen Leids sich nicht auf eine 

56	H.F.: Der Tod triumphierte millionenfach. Historisches Zeugnis und Hommage an die Men-
schen. In: Neue Presse Coburg, 19. 3. 1992, S. 12. 

57	Sabine Horst: Späte Erfüllung, malerischer Ausstieg, falscher Vergleich. In: Frankfurter Rund-
schau, 19. 2. 1992, Nr. 42, S. 8. 



80    Andrea Zemskov-Züge

bloße Rückschau beschränken könne.58 Kufus selber hatte für diese Darstellungs-
weise zwei Gründe angegeben: Zum einen seine Faszination durch die Stadt, die 
er bereits 1989 besucht hatte, zum anderen die Aussage, die er während der Vor-
bereitungen des Films wiederholt gehört habe, dass die Stadt einen fast authenti-
schen Drehort darstelle.59

In einigen Zeitungbeiträgen steht weniger der Film als die jeweilige Begleitver-
anstaltung im Zentrum. Diese ermöglichen auch einen Einblick in die Reaktionen 
des Publikums auf den Film. So kommt beispielsweise Herbert Straeten in der 
NRZ zu dem Ergebnis, der Film sei erschütternd, die nachfolgende Diskussion 
jedoch unbefriedigend gewesen. Anscheinend hatte es Einwände deutscher Zeit-
zeugen gegeben: „In der Diskussion […] gab es jene generationsbedingten Miss-
verständnisse mit ehemaligen Kriegsteilnehmern, die ‚damals bis Leningrad mar-
schierten‘ und im Dreck liegen blieben. Sie wussten nicht, was Hitler plante und 
die Historiker heute wissen. Die Landser kannten nicht den ‚Generalplan Ost‘; 
nach dem Russlands Städte und ihre Bürger als Untermenschen vernichtet wer-
den sollten. Das ist 50 Jahre danach kaum noch zu begreifen. Doch gerade das 
macht die Bedeutung dieses Abends aus, trotz Pausen-Imbiss samt russischem 
Borschtsch und deutschem Bier. Aber so ist das, wenn der Schrecken ein halbes 
Jahrhundert später zum Film geworden ist.“60

Der Journalist reflektiert nicht, dass, auch wenn vielleicht manche Soldaten Il-
lusionen über die Kriegsziele hatten, die rassistische, menschenverachtende Ideo-
logie doch von erschreckend vielen geteilt wurde, die in den militärischen Gegnern 
eher Tiere als Menschen sahen.61

Zusammenfassend muss gesagt werden, dass die allermeisten Filmbesprechun-
gen den Film „Blockade“ positiv beurteilten und sein Ziel, die Leiden der Zivilbe-
völkerung der deutschen Öffentlichkeit nahe zu bringen, ausgesprochen positiv 
aufgenommen wurde. Kritik bezog sich ausschließlich auf die gewählten Darstel-
lungsmittel, nicht aber auf inhaltliche Aspekte. Der Film trug dabei dazu bei, eine 
wichtige Aufgabe im deutschen Gedenken an die Blockade Leningrads wahrzu-
nehmen: Durch den wachsenden wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Aus-
tausch musste ein neues Gleichgewicht zwischen russischen und deutschen, zivi-
len und militärischen Fragestellungen und Gesichtspunkten in Forschungen über 
und Gedenken an die Blockade gefunden werden. Die Erinnerungen der deut-
schen Kriegsteilnehmer wurden neu hinterfragt, mit anderen Ergebnissen als 

58	Schulze, S.: Nüchterner Blick auf unermessliches Leid. In:  Göttinger Tageblatt, 25. 06. 1992, 
ohne Seitenangabe. 

59	Simonoviescz, A.: Ohne falsches Mitleid. In: Tip, 27. 2.–11. 3. 1992, S. 36–38, S. 38. 
60	Straeten, H.: Ein Abend, der Gefühle freisetzte. Essener Filmemacher zeigt Blockade Lenin-

grads. In: NRZ Zeitung für Essen, 29. 2. 1992, Nr., 51, ohne Seitenangabe. 
61	Dies zeigen beispielsweise die Feldpostbriefe, die in der ersten Wehrmachtsausstellung wenige 

Jahre später einem breiten deutschen Publikum zugänglich gemacht wurden. Vgl.: Vernich-
tungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht im Osten. Ausstellungskatalog, 1. Aufl., Hamburg, 
1996, S. 181. Erst in der zweiten Wehrmachtsausstellung wurde der Kriegsschauplatz Lenin-
grad jedoch ausführlicher behandelt. Vgl.: Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen des Ver-
nichtungskrieges 1941–1944. Hamburg, 2002, S. 308–326.



Perestrojka und Erinnerung in Leningrad    81

noch in den 1970er und frühen 1980er Jahren. Ein weiteres Verdienst des Filmes 
ist, dass er es geschafft hat, den Heldenmythos um die Blockade konsequent zu 
vermeiden und gleichzeitig die neuen Erkenntnisse und Sichtweisen, die sich im 
russischen Blockadegedenken seit Glasnost’ etabliert hatten einer deutschen Öf-
fentlichkeit zugängig zu machen. Diese wurden sowohl von den Filmkritiken als 
auch dem Bericht im „Spiegel“ aufgegriffen und erreichten so eine größere Öf-
fentlichkeit als der Film selber.

Zusammenfassung

In den 1980er Jahren durchlief das sowjetische Kriegsgedenken einen radikalen 
inhaltlichen Wandel. Dieser wirkte sich auch auf das öffentliche Gedenken an die 
Belagerung Leningrads aus. Mit der Dekanonisierung des sozialistischen Rea
lismus konnten eine Vielzahl von Themen aus dem individuellen Erinnern der 
Zeitzeugen in das öffentliche Gedenken und auch die Diskussionen über die sow-
jetische Geschichte Eingang finden. In der Kampagne zu Wiedereröffnung des 
Museums der Verteidigung Leningrads zeigt sich, dass durchaus nicht alle Erinne-
rungspolitik vollkommen mit den Stereotypen des Sozialistischen Realismus brach. 
Vielmehr lässt sich eine Kombination von Motiven der Stalinismuskritik mit den 
positiv belegten Heldenstereotypen feststellen. Der Film „Blockade. 1941–1944“ 
stellt das individuelle Erleben der Leningrader Zivilbevölkerung in den Mittel-
punkt, das zuvor, zumindest in Westdeutschland nur wenig bekannt war. Mit sei-
ner Einordnung der Belagerungstaktik als Mittel des Vernichtungskrieges und Teil 
einer deutschen Hungerstrategie macht der Film die zentralen Forschungserträge 
zur Blockade einem breiten Publikum zugänglich. Insgesamt ist es als ein Ver-
dienst des Film zu sehen, dass zum einen das Erleben der Leningrader Zivilbevöl-
kerung für ein deutsches Publikum greifbar gemacht, darüber hinaus auch Ein-
blick in Erkenntnisse und Diskussionen gegeben wurden, die in der Sowjetunion 
erst durch Glasnost’ möglich geworden waren.




