
Bernd Bonwetsch

Ein doppelter deutscher Blick auf Russ-
land und seine Erinnerung an den „Großen 
Vaterländischen Krieg“

Die nachstehenden Bemerkungen waren ein Diskussionsbeitrag zur deutsch-rus-
sischen Konferenz „Erinnerung an Diktatur und Krieg. Brennpunkte des kulturel-
len Gedächtnisses zwischen Russland und Deutschland“ im Frühjahr 2012 in 
Moskau. Sie erheben nicht den Anspruch, neue Forschungsergebnisse zugänglich 
zu machen, sondern fassen Ergebnisse und Einsichten langjähriger und fortlau-
fender Beschäftigung mit der Realgeschichte des Krieges selbst wie auch mit der 
Erinnerung an ihn im öffentlichen Raum in der Sowjetunion und im postsowje-
tischen Russland zusammen. Dabei zeigt sich ganz in Wilhelm von Humboldts 
klassischem Gedanken, dass Wissenschaft bei aller Erweiterung von Kenntnissen 
und Erkenntnissen ihre Ergebnisse nie als endgültig betrachten kann. Bei einem 
Beobachtungsgegenstand wie der sowjetisch-russischen Erinnerungskultur, die 
trotz aller Konstanten laufender Veränderung unterworfen ist, ist die Vorläufig-
keit des Ergebnisses ohnehin selbstverständlich.

Der im Titel apostrophierte „doppelte Blick“ meint die west- und die ostdeut-
sche Wahrnehmung der Kriegserinnerung in der Sowjetunion bzw. in Russland. 
Er ist in mehrfachem Sinne befangen, denn ich schaue mit einem durch die eige-
ne und westdeutsche Erinnerung an den Krieg geprägten Blick darauf, wie man in 
der DDR auf die Sowjetunion und diese wiederum auf den Krieg geschaut hat. 
Als ein 1940 geborener Deutscher gehöre ich überdies gerade noch zur abneh-
menden Zahl derjenigen, die einen direkten, wenn auch wenig ausgeprägten per-
sönlichen Bezug zu Krieg und Nachkrieg haben, fünf Jahre davon in der SBZ/DDR. 
Das mag diesem „doppelten Blick“ eine besondere Färbung geben.

Was die Erinnerung grundsätzlich betrifft, so ist es im Prinzip überall gleich: 
jedes Individuum und jede Gemeinschaft brauchen Erinnerung, oder, wie es Gy-
örgy Konrad eingängig formuliert hat: Zukunft braucht Erinnerung. Sie dient der 
Handlungsorientierung und -Rechtfertigung, sie ist nötig zur Identitätsbildung 
von Individuen in der Gemeinschaft und ist somit Teil des Vielen, was größere 
menschliche Gemeinschaften konstituiert. Das Bedürfnis an historischer Orien-
tierung für diese Gemeinschaften ist deshalb groß, weil Geschichte nun einmal 
das einzige „Laboratorium“ und Beobachtungsfeld für das Verhalten von Men-
schen in sozialen Gemeinschaften und für das Verhalten dieser Gemeinschaften 
selbst ist. Deshalb spielen die im Titel unserer Sektion apostrophierten Deutungs-
konflikte auch eine Rolle, die über bloßes Faktenwissen, über bloßes „richtig oder 
falsch“ hinausgehen. Denn zu den Erinnerungsbedürfnissen von Individuen und 
Gemeinschaften gehört, dass Erinnerungen positiv sind oder die zugrunde lie-
genden Ereignisse positiv gedeutet werden. Anders kann man Gemeinschaften 
nicht konstituieren. Das Bedürfnis nach positiver, identifikationsstiftender Erin-



18    Bernd Bonwetsch

nerung führt deshalb zumeist zur entsprechenden Deutung von Vergangenem und 
zur Verdrängung und „Vergessen“ von Negativem, was sich jedoch häufig oder 
sogar immer an der Erinnerung anderer Individuen und Gemeinschaften reibt.

Kriege eignen sich besonders gut zur Veranschaulichung dieses Problems, denn 
sie enden traditioneller Weise mit Siegern und Verlierern. Mit Versailles zum Bei-
spiel verbinden Deutsche bei relativ oberflächlicher Betrachtung zweierlei Erin-
nerung: 1871 den Sieg über Frankreich, die Bismarcksche Reichsgründung und 
die Ausrufung des Preußenkönigs Wilhelms I. zum deutschen Kaiser; 1919 die 
Niederlage im I. Weltkrieg und den „Clemenceau-Frieden“, den Philipp Scheide-
mann, der erste sozialdemokratische Ministerpräsident Deutschlands, so schmach-
voll fand, daß er nach kurzer Amtszeit zurücktrat, weil ihm „lieber die Hand ver-
dorren“ sollte, als daß er das „Versailler Diktat“ unterzeichnen wollte. Im fran
zösischen historischen Bewusstsein haben die Ereignisse genau den entgegen 
gesetzten Stellenwert.

Das Problematische an dem Versuch, die Vergangenheit positiv zu deuten und 
Negatives zu verdrängen, ist nur, dass Individuen und Gemeinschaften von der 
unangenehmen Vergangenheit eingeholt werden können und zumeist auch wer-
den: zum einen sind Historiker dazu berufen, nicht Mythen zu pflegen, sondern 
aufzuklären, wobei man allerdings leicht resignieren kann, weil die erinnernden 
Gemeinschaften liebgewordene Mythen nicht gern preisgeben. Zum anderen ist 
es die Umwelt, die an die negative Vergangenheit erinnert. Sie kann einem dann, 
bildlich gesprochen, geradezu auf den Kopf fallen. So hat es der Schweizer Dra-
matiker Lukas Bärfuss 2011 am Beispiel der Rolle der Schweiz im Zweiten Welt-
krieg in seinem Stück „Zwanzigtausend Seiten“ dargestellt.1 Will man dieses Bild 
auf uns Deutsche anwenden, so ist uns zum Beispiel Ende der 90er Jahre des 
20. Jahrhunderts die schon von selbst erledigt geglaubte und dem Vergessen an-
heim gegebene Zwangsarbeiter-Entschädigung „auf den Kopf gefallen“.

Dieses sehr konkrete Erinnerungsproblem, das die deutsche Öffentlichkeit erst 
angesichts in den USA angestrengter Entschädigungsklagen und entsprechender 
Boykottdrohungen wirklich beschäftigte, leitet als eigentlich deutsch-sowjetisches 
bzw. deutsch-russisches Kriegsthema direkt über zur Erinnerung an den Krieg 
und seiner spezifischen Dialektik von Erinnern und Vergessen.

Für die Sowjetunion war der Krieg die größte Herausforderung ihrer Geschich-
te seit 1917. Die Sowjetunion erlitt ungeheure Anfangsverluste und schien am 
Rande des Zusammenbruchs zu stehen. Aber sie errang einen Sieg, den niemand 
in Berlin, London, Washington und sogar Moskau selbst erwartet hatte. Ja sie war 
der eigentliche Sieger über Deutschland. Selbstverständlich prägte der Sieg von 
Anfang an die sowjetische und prägt noch heute die russische Erinnerung an den 
Krieg. Alle anderen Länder zwischen Deutschland und der Sowjetunion wurden 
zumindest offiziell nicht besiegt, sondern vom Faschismus befreit – Deutschland 

1	 Es geht um den 2002 veröffentlichten Bericht („Bergier-Bericht“) der von Jean François Ber-
gier geleiteten Historikerkommission: Jean François Bergier: Die Schweiz, der Nationalsozia-
lismus und der Zweite Weltkrieg. Zürich 2002. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    19

dagegen wurde besiegt. Entsprechend hieß es in Stalins Tagesbefehl vom 9. Mai 
1945 aus Anlaß der deutschen Kapitulation: „Der Große Vaterländische Krieg … 
ist siegreich beendet. Deutschland ist völlig zerschlagen.“ Die am selben Tag ge-
stiftete und Millionen Soldaten verliehene Medaille trug die Inschrift: „Für den 
Sieg über Deutschland im Großen Vaterländischen Krieg 1941–1945“. Entspre-
chend gab es für die an der Berliner Operation beteiligten Soldaten die Medaille 
für die „Einnahme Berlins“, während es im Falle Warschaus, Prags und Belgrads 
Befreiungsmedaillen gab.

Ob die Rotarmisten sich anders verhalten hätten, wenn es offiziell um die Be-
freiung Berlins und Deutschlands gegangen wäre, ist zu bezweifeln. Aber die offi-
zielle Behandlung als besiegte Nation bekamen die Deutschen in der sowjetischen 
Besatzungszone und insbesondere die Kommunisten schmerzlich zu spüren: Wi-
derstand geleistet zu haben, selbst als Kommunist, galt zunächst wenig. Auch die-
jenigen, die insbesondere in den 7. Abteilungen, den Propagandaabteilungen der 
Roten Armee, den Krieg mitgemacht hatten, um Deutschland vom Faschismus zu 
befreien, hatten sich dieser Sicht zu fügen. Die Besatzungsmacht bestand darauf, 
dass die Deutschen insgesamt als mitschuldig am Faschismus und am Krieg und 
seinen Verbrechen zur Rechenschaft gezogen werden mussten. Die KPD, die das 
ohne wirkliche Überzeugung akzeptierte, beklagte sich aber bei der Besatzungs-
macht darüber, dass die anderen Parteien, insbesondere die Sozialdemokraten, 
diese Sicht nicht teilten, sondern sich bei der Arbeiterklasse einschmeichelten, sie 
von Schuld an Hitler freisprachen und sich dadurch gegenüber der KPD einen 
Vorteil verschafften.2

Die sowjetische Position blieb jedoch zunächst hart. Die Zensur strich aus allen 
Redemanuskripten und Druckerzeugnissen den Begriff „Befreiung“, der dem 
Empfinden des deutschen Widerstands und insbesondere der Kommunisten ent-
sprochen hätte.3 Deutschland und die Deutschen sollten insgesamt für Hitler und 
die militärische Aggression bestraft werden. Stalin hatte zwar während des Krie-
ges einen Unterschied zwischen Hitler und den Deutschen gemacht – bekannt ist 
der vielzitierte und in der Sowjetischen Besatzungszone auch viel propagierte 
Ausspruch vom 23. Februar 1942 über die Hitlers, die kommen und gehen, wäh-
rend das deutsche Volk und der deutsche Staat bestehen bleiben –, aber das ent-
sprach 1945 nicht der offiziellen Politik. Seit Jalta sprach Stalin von Deutschland 
als einem „aggressiven“ Staat, der zunächst einmal bestraft und von den friedlie-
benden Staaten kontrolliert werden müsse. Das Experiment mit dem Nationalko-
mitee „Freies Deutschland“, das auf ein Zusammengehen mit einer nationalen 

2	 Bernd Bonwetsch u. a. (Hrsg.): Sowjetische Politik in der SBZ 1945–1949. Dokumente zur 
Tätigkeit der Propagandaverwaltung (Informationsverwaltung) der SMAD unter Sergej 
Tjul’panov. Bonn 1998, S. 4–5, 22–23.

3	 Matthias Uhl: Vom Besiegten zum Sieger der Geschichte – der „Tag der Befreiung des deut-
schen Volkes vom Hitler-Faschismus“ in der Historiographie der DDR und die Geschichts-
propaganda der SED. In: Mitteilungen der Gemeinsamen Kommission für die Erforschung 
der jüngeren Geschichte der deutsch-russischen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 58–65, 
hier S. 60. 



20    Bernd Bonwetsch

deutschen Opposition gegen Hitler gezielt hatte, wurde deshalb gegen Kriegsende 
sang- und klanglos fallen gelassen. Seine Mitglieder wurden jetzt nicht etwa als 
das „andere“, das bessere Deutschland besonders herausgestellt. Der in der SBZ 
gebildete „Block der antifaschistischen Parteien“ berief sich kein einziges Mal auf 
das Nationalkomitee als ideellen Ursprung.4

Selbstverständlich hatte dieser sowjetische Kurswechsel seine Ursachen nicht 
nur in den alliierten Absprachen über die gemeinsame Kontrolle und Bestrafung 
Deutschlands, sondern so wurden auch die Demontagen und sonstigen Repara
tionen gerechtfertigt, die nicht zuletzt die Existenzgrundlage der deutschen Ar-
beiterschaft, des natürlichen Verbündeten der Sowjetunion, betrafen. Erst das 
Ende der alliierten Zusammenarbeit in Bezug auf Deutschland im Zusammen-
hang mit dem Entstehen des Kalten Krieges, das Ende der rigoros aus der Sowje-
tischen Besatzungszone entnommenen Reparationen und die weitgehende Rück-
kehr der Kriegsgefangenen, deren Arbeit in der Sowjetunion ja ebenfalls zu den 
sowjetischen Reparationsforderungen gehört hatte, brachten einen Umschwung 
in der Behandlung der „Schuldfrage“ und legitimierte die Gründung der DDR als 
„Arbeiter- und Bauernstaat“.

Seitdem die „Zone“, wie es im sowjetischen Sprachgebrauch hieß, sich zum Ver-
bündeten DDR mauserte, wandelte sich der Sieg über Hitler-Deutschland im Ver-
hältnis Sowjetunion-DDR zur Befreiung von Hitler. Die DDR und ihre Deutschen 
wurden von der Mitschuld am Faschismus de facto freigesprochen und rückten 
zum Juniorpartner des Sieges über ihn auf. 1950 wurde der 8. Mai in der DDR mit 
dem Segen Moskaus sogar als „Tag der Befreiung“ zum gesetzlichen Feiertag er-
klärt und seitdem mit viel Pomp, Aufzügen und feierlichen Erklärungen begangen.

Man feierte vor allem aber die Rolle der Sowjetunion und ihrer Streitkräfte. 
Die Einbeziehung derjenigen Deutschen, die sich schon während des Krieges von 
Hitler abgewandt und als sowjetische Kriegsgefangene gegen Hitler gewandt hat-
ten, fand zunächst dagegen recht zögerlich statt. Nach der Entlassung von Gene-
ralfeldmarschall Paulus in die DDR 1953 gab es am 2. Juli 1954 eine Pressekonfe-
renz, die selbstverständlich einiges Aufsehen erregte. Die öffentliche Erklärung 
von Paulus sowie die Bekenntnisse einiger anderer Stalingrader, die in der DDR 
ihre „Heimat“ gefunden hatten, darunter der ehemaligen Generäle Lattmann und 
Hähling, wurden von der Nationalen Front als bescheidene Broschüre veröffent-
licht.5 Aber wirkliche Propaganda wurde mit den „Stalingradern“ nicht gemacht, 
selbst wenn viele von ihnen in der NDPD und in verantwortlichen Positionen in 
der DDR tätig waren und das Motto der „Frontnotizen“ des ehemaligen Vorsit-
zenden des „Nationalkomitees Freies Deutschland“ Erich Weinerts „Memento 
Stalingrad“ und der durch Stalingrad ausgelöste Wandel präsent blieben.6

4	 Jörg Morré: Hinter den Kulissen des Nationalkomitees. München 2001, S. 179–186.
5	 Wie ich meine Heimat fand. Ehemalige Frontoffiziere berichten. Hrsg. v. Volkswahlausschuß 

der Nationalen Front des demokratischen Deutschland. [Berlin] 1954.
6	 Erich Weinert: Memento Stalingrad. Berlin 1951; Franz Fühmann: Die Fahrt nach Stalingrad. 

Eine Dichtung. Berlin 1953. Vgl. auch Jörg-Uwe Fischer: „Man soll nicht vergessen“ – Stalin-



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    21

Erst in der zweiten Hälfte der fünfziger Jahre begann man im Zuge des Auf-
baus der Nationalen Volksarmee unter maßgeblicher Beteiligung ehemaliger 
Wehrmachtsoffiziere die eigene, bescheidene Teilhabe am „Sieg über das faschis-
tische Deutschland“ herauszustellen. Dazu bot sich gerade das Stalingrad-Erleb-
nis an: als Wendepunkt in der Haltung höherer deutscher Offiziere, die sich in 
der Gefangenschaft für Antifaschismus und Zusammenarbeit mit den Kommu-
nisten und der Sowjetunion entschieden, den Schritt in das Nationalkomitee 
Freies Deutschland und den Bund Deutscher Offizieren getan und folgerichtig in 
der DDR ihre politische Heimat gefunden hatten. Verspätet griff man jetzt ent-
schlossener auf die Möglichkeit einer antifaschistischen Traditionsbildung im 
Zusammenhang mit Stalingrad zurück, wie sie sich schon 1945 angeboten hätte 
und die sich nicht unerheblich von der westdeutschen Erinnerung an Stalingrad 
unterschied7: auf den Wandel der Gesinnung angesichts des „Verrats“ durch Hit-
ler und der verlorenen Schlacht sowie auf den „schweren Entschluß“, so der Titel 
der 1965 veröffentlichten Erinnerungen des letzten Adjutanten von Paulus, sich 
auf sowjetischer Seite aktiv gegen Hitler zu stellen.8 Die „Stalingrader“ spielten 
dank ihrer persönlichen Wandlung, ihres Hinfindens zum Antifaschismus und 
zugleich ihrer Zeugenschaft für die sowjetische militärische Überlegenheit für 
das offizielle Bild vom Krieg und für die Traditionsbildung in der DDR eine pro-
minente Rolle.

Hinsichtlich der eigentlichen Darstellung des deutsch-sowjetischen Krieges und 
seiner Würdigung im öffentlichen Raum übernahm die DDR alle ideologischen 
Moskauer Schwenks. Eine eigenständige Interpretation und eine irgendwie er-
wähnenswerte Literatur zum Krieg hatte man nicht. Ebenso wenig pflegte man 
eine eigene Erinnerungskultur. Es gab kaum Freiraum für andere als die von der 
Sowjetunion vorgegebenen Formen und Inhalte. So wurde selbstverständlich auch 
das „Stalingrad-Erlebnis“ zum Erlebnis der „Schlacht an der Wolga“, nachdem 
Stalingrad 1961 im Zuge der Entstalinisierung unter Chruščev umbenannt und 
die Erwähnung des Namens Stalins auch in historischen Zusammenhängen mög-
lichst vermieden wurde. Das einzig eigenständige, was die DDR sich erlaubte, war 
die stillschweigende Abschaffung des „Tages der Befreiung“ als eines arbeitsfreien 
Feiertages 1967, zwei Jahre nachdem man ihn als solchen in der Sowjetunion wie-
der eingeführt hatte.9

Ob und wie sich diese ideologischen Wandlungen im Bewusstsein der Ostdeut-
schen auswirkten, ist eine ganz andere Frage. Zunächst war der Krieg keine Sache 

grad-Deutungen im Hörfunkprogramm der SBZ/DDR in den späten vierziger und fünfziger 
Jahren. In: Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 50 (2001), Nr. 1, S. 127–139. 

7	 Zu Stalingrad in der westdeutschen Erinnerung und ihren Differenzen zur russischen siehe 
auch Bernd Bonwetsch: Stalingrad. In: Spuren – Sledy. Deutsche und Russen in der Geschich-
te. Hrsg. v. Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland. Bonn 2003, S. 86–95. 

8	 Wilhelm Adam: Der schwere Entschluß. Berlin 1965. Die Darstellung folgt hier insgesamt Jens 
Ebert: „Erziehung vor Stalingrad“. Die Schlacht in der ostdeutschen Mentalitätsgeschichte. In: 
Peter Jahn (Hrsg.): Stalingrad erinnern. Stalingrad im deutschen und im russischen Gedächt-
nis. Berlin 2003, S. 16–23.

9	 Uhl, Vom Besiegten zum Sieger der Geschichte, S. 63. 



22    Bernd Bonwetsch

der Erinnerung, sondern in seinen realen Folgen eine Gegenwarts- und Alltags-
frage. Das galt im übrigen auch für Westdeutschland. Angesichts der Sorgen um 
die Ernährung, das Dach über dem Kopf und die Sammlung der Familienangehö-
rigen war der Krieg zwar in aller Bewußtsein, aber nur als ein Thema von vielen, 
die dringender waren. Schon gar nicht interessierte die sowjetische Erinnerung an 
den Krieg und mögliche Deutungskonflikte. Aber auch in der Sowjetunion selbst 
wurde es nach dem ersten, das ganze Volk und selbst die Strafgefangenen erfas-
senden Siegesjubel um den Krieg erstaunlich still.

Nach dem Überleben im Krieg kam jetzt das Überleben im Nachkriegsalltag, 
der kaum besser und in vielem schlechter aussah als der deutsche. Der Tag des 
Sieges über Deutschland, 1945 zum arbeitsfreien Feiertag erklärt, wurde bereits 
1948 wieder zu einem der unzähligen nicht arbeitsfreien Feiertage der Sowjetunion 
degradiert; ebenso der 3. September als Tag des Sieges über Japan. Von einer Re-
gierungskommission unter Vorsitz Andrej Ždanovs vorbereitete und im August 
1947 vom Ministerrat beschlossene Pläne für ein Siegesmonument am Rande des 
Roten Platzes verschwanden in der Schublade. Dafür blieb das zum Abriß be-
stimmte Historische Museum stehen, das dem Siegesmonument hatte weichen 
sollen.10 Man hat nie wieder etwas von den Plänen gehört.

Es gibt keine offiziellen Begründungen für diese Kehrtwende in Bezug auf die 
öffentliche Erinnerung an den Sieg. Aber zweifellos hat sie mit dem gewandelten 
Verhältnis zu den Kriegsalliierten, mit dem Beginn des Kalten Krieges zu tun. Der 
Krieg als realitätsnahe Darstellung, in der sich die Opfer, Leistungen und Entbeh-
rungen der Kriegsteilnehmer wie der Bevölkerung wieder fanden, verschwand aus 
dem öffentlichen Diskurs. Im Interesse der Leistungsmobilisierung der Bevölke-
rung wurde fast so getan, als ob die Bedrohung der Sowjetunion weiterhin real 
und der eigentliche Sieg noch zu erringen sei. Leonid Brežnev, damals Parteise-
kretär von Zaporož’e, hat das in seinen Erinnerungen zum Ausdruck gebracht: 
„In der Nacht [8. auf 9. März 1947] rief Stalin mich an. Das Gespräch war ernst. 
Alles, was wir mit Mühe erreicht hatten, was noch vor kurzem als Erfolg angese-
hen worden war, verwandelte sich plötzlich fast in eine Niederlage. Die Umstände 
hatten sich geändert – nicht bei uns im Gebiet, aber in der Welt. Die Frist für die 
Inbetriebnahme des gesamten Stahlblechkomplexes wurde uns auf den kommen-
den Herbst vorverlegt. Wir sollten das Bautempo beschleunigen […] Das hing 
mit dem Kalten Krieg zusammen.“11 Für Triumph und Ausruhen auf Siegeslor-
beer, aber auch für die Darstellung der Notlage und der Wunden, die der Krieg 
geschlagen hatte, war da kein Raum.12 Der Ausnahmezustand des Krieges sollte 

10	Vestnik Archiva Prezidenta Rossijskoj Federacii. 1997. Nr. 6, S. 154–156. 
11	Leonid Brežnev: Vozroždenie. Moskva 1978, S. 24.
12	Bernd Bonwetsch: Sowjetunion: Triumph im Elend: In: Ulrich Herbert, Axel Schildt (Hrsg.): 

Kriegsende in Europa: Vom Beginn des deutschen Machtzerfalls bis zur Stabilisierung der 
Nachkriegsordnung 1944–1948. Essen 1998, S. 52–88; ders.: Der „Grosse Vaterländische Krieg“. 
Vom öffentlichen Schweigen unter Stalin zum Heldenkult unter Breschnew. In: Babette Quin-
kert (Hrsg.): „Wir sind die Herren dieses Landes“. Ursachen, Verlauf und Folgen des deut-
schen Überfalls auf die Sowjetunion. Hamburg 2002, S. 166–187. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    23

bruchlos auf die Produktionsfront übertragen werden. Nicht der gewonnene, son-
dern der zu gewinnende Krieg sollte die Menschen beschäftigen.

Selbstverständlich fanden die herausragenden Daten des Krieges offiziell in den 
Medien weiterhin Erwähnung. Aber während in den westlichen Ländern gefeierte 
Kriegshelden ihre Erinnerungen publizierten und in Deutschland statt eines Theo-
dor Plivier Hitlers Generäle wie Franz Halder und Erich von Manstein den Tenor 
der Kriegserinnerung zu bestimmen begannen, verschwand ein Marschall Žukov 
in der Versenkung. Der durchlittene und doch gewonnene Krieg war in der Sow-
jetunion eigentlich kaum mehr ein öffentliches Thema. Stalins millionenfach pu-
blizierte Kriegsreden13, das Lob der sowjetischen Kriegswirtschaft durch den Vor-
sitzenden der Staatlichen Plankommission Voznesenskij14, das bald wieder aus 
dem Verkehr gezogen wurde und, während es noch auf deutsch erschien, im Früh-
jahr 1949 in Moskau schon auf dem Index stand15, das Lob der „Zehn Stalinschen 
Schläge“ der Roten Armee16 und ganz wenige Filme und literarische Darstellun-
gen waren schon alles.17

Erst nach dem Tode Stalins änderte sich das, weil die Darstellung des Krieges 
Teil der eingeschränkten Entstalinisierung Chruščevs war. Nach zögernden An-
fängen wurde der Krieg vor allem seit dem 22. Parteitag 1961 wieder ein Thema im 
öffentlichen Raum. Es erschienen interessante Kriegsmemoiren. Die Militärhisto-
rische Zeitschrift, die sie vorabdruckte, wurde geradezu populär. Der Historiker 
Alexander Michajlovič Samsonov, Stalingrad-Veteran und Akademiemitglied, 
machte sich um ihre Publikation in Buchform im Verlag „Nauka“ verdient (und, 
nebenbei, bei manchen Offiziellen unbeliebt).18 Es erschien die sechsbändige 
„Geschichte des Großen Vaterländischen Krieges der Sowjetunion“, die bis zur 

13	Josef Stalin: Über den Großen Vaterländischen Krieg der Sowjetunion. Moskau 1946. 
14	Nikolaj Wosnessenski: Die Kriegswirtschaft der UdSSR während des Vaterländischen Krieges. 

Moskau 1949. 
15	Vgl. die Kritik an der Zeitschrift „Bol’ševik“, der vorgeworfen wurde, das Buch in einer Re-

zension 1948 gelobt zu haben. Dabei hatte Stalin es selbst korrigiert und der Verleihung des 
Stalin-Preis 1947 zugestimmt. Siehe Oleg V. Chlevnjuk et al. (Hrsg.): Politbjuro CK VKP(b) i 
Sovet Ministrov SSSR. 1945–1953. Moskva 2002, S. 286–288; Bernd Bonwetsch: Die „Lenin-
grad-Affäre“ 1949–1951. Verbrechen und Politik im Spätstalinismus. In: Deutsche Studien 28 
(1990), S. 314, 318–319.

16	S. Golikov: Vydajuščiesja pobedy Sovetskoj Armii v Velikoj Otečestvennoj vojne. Moskva 1952. 
17	Zum Film siehe Peter Kenez: Cinema and Soviet Society, 1917–1953. New York 1992, S. 228–

235; Lars Karl: Von Helden und Menschen. Der Zweite Weltkrieg im sowjetischen Spielfilm 
(1941–1965). In: Osteuropa 52 (2002), S. 74–76; ders.: „Für die Heimat! Für Stalin!“ Der Zwei-
te Weltkrieg im sowjetischen Spielfilm der Nachkriegszeit, 1945–1950. In: Frank Grüner, Urs 
Heftrich, Heinz-Dietrich Löwe (Hrsg.): „Zerstörer des Schweigens“. Formen künstlerischer Er-
innerung an die nationalsozialistische Rassen- und Vernichtungspolitik in Osteuropa. Köln 
u. a. 2006, S. 303–322; Neja Sorkaja: Wunden, die nicht verheilen. Der Große Vaterländische 
Krieg in sowjetischen Filmen 1945 bis 1990. In: Karl Eimermacher, Astrid Volpert (Hrsg.): 
Tauwetter, Eiszeit und gelenkte Dialoge. Russen und Deutsche nach 1945. München 2006, 
S. 1115–1145. 

18	Sein Buch erschien in vier Auflagen: Alexandr M. Samsonov: Stalingradskaja bitva. Moskva 
1. Aufl. 1960. Eine stundenlange Diskussion zwischen dem Autor und dem ihm bis dahin 
unbekannten Akademik Samsonov 1987 im Sanatorium in Uspenskoe bei Moskau bleibt un
vergesslich.



24    Bernd Bonwetsch

„Perestrojka“ die seriöseste sowjetische Kriegsdarstellung war. Am offensten war 
die Behandlung des Kriegsthemas in der Literatur, weil sie die Dinge ohne den 
hoheitlichen Anspruch der Geschichtswissenschaft schilderte. Genannt seien nur 
Namen wie Viktor Nekrassow, Konstantin Simonow, Jurij Bondarev, Grigorij Bakla-
nov, Vasilij Bykov, Konstantin Vorob’ёv und Bulat Okudžava.19

Nicht alles ist große Literatur, aber der sowjetische Leser verschlang sie, weil er 
hier vieles erfahren oder bestätigt finden konnte, was in der offiziellen Kriegs
erinnerung tabuisiert wurde. Man könnte die erste Hälfte der sechziger Jahre in 
der Sowjetunion als Phase der Annäherung subjektiv erlebter und öffentlich dar-
gestellter Erinnerung an den Krieg nennen. Das währte jedoch nur kurz. „Schüt-
zengraben-Wahrheiten“ und „Remarquismus“ standen nicht hoch im Kurs. Ein 
Wächter über die korrekte Darstellung des Krieges in der Öffentlichkeit wie der 
Leiter der Politischen Hauptverwaltung der Streitkräfte Epišev war strikt dage-
gen, das „Schwarzbrot der Wahrheit“ auszuteilen, wenn es der Sowjetunion nicht 
nütze.20

Die Absetzung Chruščevs ließ in dieser Beziehung zumindest nichts Gutes er-
warten. Tatsächlich verfiel die öffentliche Erinnerung an den Krieg einerseits in 
unsägliche Schönfärberei und andererseits in eine bereits unter Chruščev einge-
leitete Heroisierung und Monumentalisierung. Das gigantische Monument „Mut-
ter Heimat“ auf dem 1942/43 als „Höhe 102“ umkämpften Mamaj-Hügel in Wol-
gograd mit seinem dazugehörigen Gedenkkomplex war das erste von zahlreichen 
Beispielen dieser Art; der „Siegespark“ auf dem „Verneigungsberg“ in Moskau, 
der nach jahrzehntelanger Planungs- und Bauzeit zum 50. Siegesjubiläum einge-
weiht wurde, das wohl endgültig letzte. Dazu traten seit 1965 die Militärparaden 
auf dem Roten Platz und andere staatlich organisierte Gedenkrituale. Der Staat 
nutzte sein Monopol auf die öffentliche Erinnerung in einer Weise, in der vieles, 
was den Kriegsteilnehmern in Erinnerung war, nicht mehr vorkam: Leiden und 
Entbehrungen, Tod und Vernichtung – sie wurden aus der öffentlichen Erinne-
rung zugunsten eines bloßen Heldenkults getilgt, obwohl die Erfahrung lehrt, dass 
die Darstellung dunkler, negativer Aspekte des Krieges positive Assoziationen, ja 
eine „paradoxe Nostalgie“ (Wjatscheslaw Kondratjew), keineswegs verhindert.

Trauerndes Gedenken blieb lange reine Privatsache. Im öffentlichen Raum kam 
es nicht vor, weil es nicht dem Staatsverständnis entsprach. Seit 1965 gibt es zwar 
am „Tag des Sieges“ eine „Schweigeminute“ zu Ehren des „leuchtenden Anden-
kens“ der Gefallenen. Aber dieses Gedenken ist reines Heldengedenken geblieben, 

19	Viktor Nekrassow: Ein Mann kehrt zurück. Berlin 1957; Konstantin Simonow: Die lebenden 
und die toten. München 1960; ders.: Soldaten werden nicht geboren. München 1965; Juri 
Bondarew: Die Bataillone bitten um Feuer. Berlin 1989; ders.: Die letzten Salven. Berlin 1989; 
Grigorij Baklanov: Ein Fußbreit Erde. Stuttgart 1960; ders.: Die toten schämen sich nicht. 
München 1962; Wassil Bykow: Die dritte Leuchtkugel. Berlin 1964; Konstantin Vorob’ev: Ubity 
pod Moskvoj. Moskva 1987; Ales’ Adamovič: Partizany. Minsk 1963; Bulat Okudžava: Mach’s 
gut. Berlin 1963.

20	Bernd Bonwetsch: Der „Große Vaterländische Krieg“: vom öffentlichen Schweigen unter Sta-
lin zum Heldenkult unter Breschnew. In: Helmut Berding u. a. (Hrsg.): Krieg und Erinnerung. 
Fallstudien zum 19. und 20. Jahrhundert. Göttingen 2000, S. 154. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    25

selbst wenn seit dem letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts auch die ungeheuerli-
che Gesamtzahl der Kriegstoten – 26,6 Millionen – genannt und die zivilen Opfer 
in das Gedenken eingeschlossen werden. Die relativ genaue Zahl der Kriegstoten, 
davon 8,7 Millionen Militärangehörige, ist erstmals in der „Perestrojka“ sorgfältig 
ermittelt und zum 45. Jahrestag des Sieges am 8. Mai 1990 von Präsident Gorbačev 
als „Schwarzbrot der Wahrheit“ vor dem Obersten Sowjet verkündet worden.21 
Mit der Erklärung des 22. Juni zum „Tag des Gedenkens und der Trauer“ schien 
Präsident Jelzin 1996 als weiteren Schritt zur Distanzierung vom sowjetischen 
Erbe eine Änderung der traditionellen Erinnerungskultur einzuleiten. Der Tag 
und seine Gedenkrituale gelten allen Opfern – ausdrücklich auch den zivilen. 
Aber die Wahrnehmung des „Tages des Gedenkens und der Trauer“ hat im öffent-
lichen Raum keinen großen Stellenwert gewonnen. Der Tag geht im Alltag unter, 
und entscheidend ist, daß die Besinnung auf die Opfer von der öffentlichen Erin-
nerung an den Krieg weitgehend isoliert ist.

Selbstverständlich gab es viele Kriegsteilnehmer, die mit dem offiziellen Kriegs-
bild und der Pflege seiner Erinnerung einverstanden waren. Und die Wiederein-
führung des 9. Mai als arbeitsfreien Feiertags 1965 traf vermutlich nicht nur auf 
die Zustimmung aller, die ihren Beitrag für den Sieg gewürdigt wissen wollten. 
Aber zahllose Kriegsteilnehmer litten unter der Makellosigkeit der öffentlichen 
Erinnerung an den Krieg, an dieser „nicht endenden Vergewaltigung der Erinne-
rung“ (David Remnick). Das zeigte die Geschichtsdebatte, die sich während der 
„Perestrojka“ geradezu dammbruchartig entlud und die sich nicht zuletzt an der 
offiziellen Darstellung des Krieges entzündete.

Der Versuch, die ganze, noch lebendige Erinnerung an den Krieg zum Bestand-
teil der kollektiven Erinnerung Russlands zu machen, hat jedoch sehr schnell wie-
der aufgehört. Dennoch hat sich vieles gewandelt. Es gibt kaum noch Tabus. Und 
die Befürchtungen, die man bei der Einrichtung der Anti-Fälschungskommission 
beim Präsidenten der Russischen Föderation im Mai 2009 hegen mußte, haben 
sich glücklicherweise nicht bestätigt. Die Kommission wurde im Februar 2012 
nach weitgehend unbemerkter Tätigkeit wieder aufgelöst.22 Es lässt sich in den 
Medien sogar eine „Normalisierung“ des Kriegsbildes feststellen. Zum einen di-
versifiziert es sich und zum anderen hat es das Hoheitsvolle, das lange den Um-
gang mit dem Thema prägte, abgelegt. Künstlerisch Anspruchsvolles steht neben 
vielteiligen Fernsehserien – die bekannteste ist „Das Strafbataillon“23 –, die dem 
Geschmack des Massenpublikums entsprechen. Sie unterscheiden sich in der 
Machart kaum von Produktionen, wie man sie im Westen schon lange kannte 

21	Grigorij F. Krivošeev u. a. (Hrsg.): Velikaja Otečestvennaja bez grifa sekretnosti. Kniga poter’. 
Moskva 2010, S. 45. Vgl. auch Hein Klemann, Sergei Kudryashov: Occupied Economies. An 
Economic History of Nazi-Occupied Europe, 1939–1945. London 2012, S. 414 f. 

22	Die offizielle Bezeichnung lautete: Kommission zur Abwehr von Versuchen zur Fälschung 
der Geschichte zum Schaden der Interessen Russlands beim Präsidenten der Russischen Fö-
deration. Im Wesentlichen scheint die vom damaligen Leiter der Präsidialverwaltung Naryškin 
geleitete Kommission Druckbeihilfen bewilligt zu haben. 

23	Vgl. dazu den Beitrag von Isabelle de Keghel in diesem Band.



26    Bernd Bonwetsch

und vermeiden auch kritische Töne nicht – gemessen am früheren Umgang mit 
dem Thema.24

Doch im öffentlichen Raum ist es erneut und weiterhin der Staat, der der 
Kriegserinnerung die Richtung weist, der Inhalte und Formen vorgibt. Er nutzt 
das fast ausschliesslich zur Pflege der Erinnerung an den Sieg und die Macht 
Rußlands. Zum 40jährigen Sieges-Jubiläum 1995 wurde erneut eine Militärpara-
de auf dem Roten Platz veranstaltet, wenn auch ohne schwere Militärtechnik. Da-
für führte Russland, dem seine identitätsstiftenden kommunistischen Symbole 
und Rituale abhanden gekommene waren, seitdem am 9. Mai statt alle fünf Jahre 
nun jährlich eine Militärparade durch. Sein vorübergehend erschüttertes Selbst-
bewusstsein und sein weltpolitischer Anspruch werden seit 2008 auch wieder 
durch die Demonstration schwerer Kriegstechnik unterstrichen. Selbst die Luft-
waffe nimmt an der Parade teil und fliegt fast zwischen den Häusern die Tverska-
ja entlang auf den Roten Platz zu.

Als Deutscher empfindet man das Heroisch-Pathetische der russischen Erinne-
rungspflege etwas befremdlich und fragt sich z. B., wo denn die Erinnerung derje-
nigen und an diejenigen bleibt, die auf sowjetischer Seite unschuldig gelitten ha-
ben wie etwa die Kriegsgefangenen, die Ostarbeiter und die Deportierten oder die 
Erinnerung an die ca. 18 Millionen zivilen Kriegstoten. Zwischen öffentlicher und 
privater Erinnerungskultur haben sich „Besorgnis erregende Kluften gebildet“, 
wie Aleksandr Boroznjak am Beispiel der Stalingrad-Erinnerung gezeigt hat.25 
Diese dunkle Seite der Erinnerung ist unerwünscht. Die trotz aller deutschen 
Schuld notwendige Frage nach den inneren Ursachen der immensen Opferzahlen 
wird vermieden. Statt dessen werden die eigenen Verluste durch Hochrechnen der 
deutschen relativiert. Sofern es richtig ist, dass Erinnerung zur Gestaltung der Zu-
kunft wichtig ist, dann wird der unerwünschte Teil der Kriegserinnerung Russ-
land noch einmal „auf den Kopf fallen“, um das eingangs erwähnte Bild aufzu-
greifen. In Bezug auf die „Befreiung“ vom Faschismus ist es in den baltischen 
Staaten ja schon geschehen, ohne dass man, gerade aus deutscher Sicht, alles gut-
heißen kann, was dort an Erinnerungspflege geschieht.

Aber selbst dort geht es nicht darum, den Russen den Sieg zu nehmen. Im Ge-
genteil, die erstmalige Teilnahme höchster Vertreter westlicher Staaten an den 
Moskauer Siegesfeierlichkeiten 2005 war eine späte, aber notwendige symbolische 
Anerkennung der sowjetischen Leistung beim Sieg über Deutschland, die wäh-
rend des Kalten Krieges verweigert worden war. Auch wird der Blick des Siegers 
auf den Krieg immer anders sein als der des Verlierers. Dem Verlierer fällt es 
leichter, die Schattenseiten der eigenen Vergangenheit zu sehen. Und dennoch ha-
ben wir Deutsche lange gebraucht, bis zur Rede Bundespräsident von Weizsäckers 

24	Siehe die Beiträge von Christine Engel und Peter Jahn in: Beate Fieseler, Jörg Ganzenmüller 
(Hrsg.): Kriegsbilder. Mediale Repräsentationen des „Großen Vaterländischen Krieges“. Essen 
2010. 

25	Aleksandr Boroznjak: Stalingrad: Evolution der historischen Erinnerung. In: Mitteilungen der 
Gemeinsamen Kommission für die Erforschung der jüngeren Geschichte der deutsch-russi-
schen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 46. 



Ein doppelter deutscher Blick auf Russland    27

1985, um dem 8. Mai als Tag der Befreiung zu akzeptieren.26 Auch das eingangs 
angesprochene Beispiel der Schweiz sollte davor warnen, Russland allzu schnell 
als Ausnahmefall von Unbelehrbaren anzusehen. Der Bergier-Bericht, der dem 
Theaterstück von Bärfuss die Vorlage geliefert hat, ist zwar schon 2002 erschie-
nen, aber in der Schweizer Öffentlichkeit ist er auch ein Jahrzehnt später immer 
noch umstritten und wird zumindest von der Volkspartei und ihren Anhängern 
als linkes Machwerk angesehen.27

Insofern ist zwar zu bezweifeln, dass sich in Russland bald etwas ändert. Erin-
nert sei nur an die 2010 gerade noch durch Präsident Medvedev verhinderte Ab-
sicht des Veteranenverbandes und des Moskauer Bürgermeisters Lužkov, Moskau 
am 9. Mai mit Stalin-Plakaten zu schmücken. Aber man sollte die Hoffnung nicht 
aufgeben, dass in Russland irgendwann auch im öffentlichen Raum anerkannt 
wird, daß die Befreiung vom Faschismus auch ein Sieg des Stalinismus war. Viel-
leicht wird man dann auch Verständnis dafür haben, dass die durch große Opfer 
der Roten Armee vom Faschismus befreiten Völker Ost- und Mitteleuropas keine 
uneingeschränkt positive Erinnerung mit dieser Befreiung verbinden.

26	Zur geschichtspolitischen Entwicklung um den 8. Mai und seine Bewertung vgl. Bernd Fau-
lenbach: Der 8. Mai 1945 in der deutschen Erinnerungskultur von den 50er-Jahren bis zur 
Gegenwart. In: Mitteilungen der Gemeinsamen Kommission für die Erforschung der jünge-
ren Geschichte der deutsch-russischen Beziehungen. Bd. 4. München 2010, S. 49–57. 

27	Vorbildlich. Die Schweiz ringt weiter mit ihrer Vergangenheit. FAZ vom 24. März 2012, S. 35.




