Lorina Repina

Historisches Gedachtnis und
kollektive Identitdt: Schwierigkeiten
der Konzeptualisierung

Die letzten Jahrzehnte des 20. und der Beginn des 21.Jahrhunderts waren durch
tiefgreifende Verdnderungen bei Struktur, Inhalt und Methodologie der Sozial-
und Geisteswissenschaften geprigt. In diesem allgemeinen intellektuellen Kontext
vollzog sich ein radikaler Umbau der historischen Wissenschaft. Nachdem es sei-
nen Weg in der Historiographie in den 1980er-Jahren begonnen hatte, etablierte
sich das Studium des historischen Gedichtnisses an der Wende des 20. zum 21. Jahr-
hundert dauerhaft als eigenstindige Forschungsrichtung. Einige Zeit spiter setzte
die theoretische Behandlung der Fragen des historischen Bewusstseins, seiner
Struktur, Formen und Funktionen ein.

Mittlerweile werden die Diskussionen rund um die Konzepte ,kollektives Ge-
dichtnis®, ,soziales Gedichtnis® ,,Gedidchtniskultur®, ,historisches Gedichtnis®
yhistorisches Bewusstsein, Bilder der Vergangenheit® usw. intensiv gefiihrt. Es
muss darauf hingewiesen werden, dass alle diese Konzepte, die sich im Rahmen
der verschiedenen Theorien entwickelt haben, auf eine Auseinandersetzung mit
der iiberindividuellen Dimension des Gedachtnisses abstellen und die um sie ent-
standenen Debatten auf die ewige Konfrontation der Paradigmen des ,methodo-
logischen Holismus® und des ,,methodologischen Individualismus® zurtickzufiih-
ren sind.

Im vorliegenden Artikel wird der Versuch unternommen, die mafigeblichen,
sozialwissenschaftlichen Interpretationen des Phinomens des Gedichtnisses, die
in der ausldndischen wissenschaftlichen Literatur hinlanglich beleuchtet wurden,
den neuen, konzeptuellen Arbeiten russischer Gelehrter auf den Gebieten Philo-
sophie, Psychologie, Philologie und Kulturwissenschaft gegentiberzustellen.

Die Vorstellungen iiber Mechanismen zur Erarbeitung allgemeiner Bedeutun-
gen und Sinngehalte im zwischenmenschlichen Kommunikationsprozess, tiber
die Herausbildung der Anschauungen des Individuums im Rahmen der eigenen
Gruppenkommunikation (vor allem in kleinen Gruppen) durch verschiedene
Formen des Gruppeneinflusses auf den Finzelnen, tiber die soziale Bedingtheit
des individuellen Denkprozesses, iiber die Einwirkung sozialer Faktoren auf die
Formierung des Menschen und dessen kognitive Prozesse, iiber den Einfluss der
in der jeweiligen Gesellschaft iiblichen und vom Menschen im Kommunikations-
prozess rezipierten und erlernten kognitiven Schemata sowie tiber die kulturelle
Dependenz der individuellen Vorstellungen, haben in der Soziologie, Sozial- und
Kulturanthropologie, Ethnologie und Sozialpsychologie eine gefestigte Tradition.!

U Irina Savel'eva, Andrej Poletaev: ,Istori¢eskaja pamjat’™: k voprosu o granicach ponjatija. In:
dies. (Hrsg.): Fenomen proslogo. Moskva 2005, S. 175-186.



4 Lorina Repina

Bekanntlich ist die Hauptthese des Klassikers der Soziologie des kollektiven
Gedichtnisses, Maurice Halbwachs, die der sozialen Bedingtheit der Erinnerung.
Laut Halbwachs werden dem individuellen Gedichtnis durch die Erinnerungen
anderer Beschrankungen auferlegt, wodurch soziale Einheit erreicht wird. Er er-
forschte besonders die soziale Dimension der individuellen Erinnerungen als
komplexe Bilder, die ausschliefflich durch Kommunikation und Interaktion in-
nerhalb sozialer Gruppen entstiinden, und betonte auflerdem die Rolle komme-
morativer Handlungen bei der Aufrechterhaltung der Tradition, mit der er den
Prozess der Integration der individuellen Erinnerungen in die Strukturen des kol-
lektiven Gedichtnisses unmittelbar verband. ,,Fiir Halbwachs ist das Gedichtnis
ein soziales Konstrukt, das von der Gegenwart ausgeht. Es versteht sich nicht als
Summe einzelner Erinnerungen, sondern eher als kollektives kulturelles Gebilde,
das sich unter dem Einfluss von Familie, Religion und sozialem Stratum tiber
sprachliche Strukturen, Alltagsrituale und rdumliche Abgrenzung selbst entwi-
ckelt. Es konstituiert ein System sozialer Konventionen, innerhalb dessen wir un-
seren Erinnerungen eine Gestalt verleihen.“?

Der deutsche Agyptologe Jan Assmann merkte genau die Nihe des von Halb-
wachs eingefiihrten Begriffs der ,,sozialen Rahmen zur Theorie der ,frames®, die
unsere Alltagserfahrung organisieren, an. Wie viele andere Kritiker von Halb-
wachs wandte sich auch Assmann gegen die Bestimmung des Kollektivs zum Sub-
jekt des Gedéchtnisses und die (wenn auch nur metaphorische) Verwendung der
Begriffe ,,Gruppengedichtnis“ und ,nationales Gedéchtnis“? Zugleich basiert die
Theorie des kulturellen Gedichtnisses, die er in den 1990er-Jahren anhand von
Material antiker Kulturen (der dgyptischen, jiidischen und griechischen) ausar-
beitete, indem er die Ideen von Halbwachs* und Aby Warburg? tiber das kollekti-
ve und das soziale Gedichtnis kreativ weiterentwickelte, ginzlich auf demselben
Fundament.

Jan Assmann interpretiert das kulturelle Gedéchtnis als ,besondere symboli-
sche Form der Ubermittlung und Aktualisierung kultureller Bedeutungen, die
iiber die Erfahrung einzelner Personen oder Gruppen hinausgehen® Das kultu-
relle Gedichtnis wird als ununterbrochener Prozess verstanden, in dem das Sozi-
um seine Identitit mittels der Rekonstruktion seiner Vergangenheit herausbildet
und aufrechterhilt. Eine Ablosung der Organisationsschemata des historischen

2 Patrik Giri (Patrick Geary): Istorija v roli pamjati? In: Dialog so vremenem. 2005. Ausg. 14,

S.116.

Jan Assman (Assmann): Kul'turnaja pamjat’ Pismo, pamjat’ o proslom i politi¢eskaja identi¢nost’

v vysokich kul'turach drevnosti. Moskva 2004, S. 37.

4 Maurice Halbwachs: La mémoire collective. Paris 1950; ders.: Les cadres sociaux de la mé-
moire. Paris 1952; Moris Chal’bvaks (Maurice Halbwachs): Social'nye ramki pamjati. Moskva
2007. Hier und bei den folgenden Zitaten deutscher, englischer und franzésischer Autoren
handelt es sich um Riickiibersetzungen aus den russischen Publikationen ihrer Werke (Anm.
der Redaktion).

> Dieter Wuttke (Hrsg.): Aby Warburg. Ausgewihlte Schriften und Wiirdigungen. Baden-Baden
1980. Vgl. auch Aleksej Vasilev: Filosofija kul'tury i teorija social'noj pamjati Abi Varburga. In:
Nauc¢nye trudy MPGU. Serija: Social'no-istori¢eskie nauki. Moskva 2005, S.708-717.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 5

Gedichtnisses erfolgt dann, wenn das Sozium mit einer Realitit konfrontiert
wird, die nicht in die iiblichen Vorstellungen passt und daher ein Uberdenken der
fritheren Erfahrung erforderlich macht (Reorganisation der historischen Erinne-
rung an zuriickliegende Ereignisse, Neuschaffung eines ganzheitlichen Bildes der
Vergangenbheit). Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass das kulturelle Gedachtnis
laut Assmann ,,rekonstruktiven Charakter” hat, d. h. iiber implizite Wertideen ver-
fiigt, welche — wie auch das gesamte von ihm tibertragene ,,Wissen tiber die Ver-
gangenheit“ — unmittelbar mit der gerade aktuellen Situation im Leben der Grup-
pe verbunden sind. Jan Assmann begriindete Zielsetzungen und Mdoglichkeiten
einer neuen wissenschaftlichen Richtung — der ,,Gedé4chtnisgeschichte®, die sich
im Unterschied zur eigentlichen Geschichte nicht mit der Erforschung der Ver-
gangenheit als solcher befasst, sondern mit der Erforschung derjenigen Vergan-
genheit, die in Erinnerung geblieben ist — in der Tradition (der historiographi-
schen, literarischen, ikonographischen usw.). Das Studium der ,,Gedichtnisge-
schichte stellt nicht darauf ab, aus dieser Tradition die ,,historische Wahrheit“ zu
extrahieren, sondern darauf, die Tradition selbst als Phinomen des kollektiven
oder kulturellen Gedichtnisses zu analysieren.®

Das Thema der entstandenen Stereotype von Bewusstsein und Traditionen
(von familidren und miindlichen bis zu nationalstaatlichen und historiographi-
schen) nimmt einen wichtigen Platz in den verschiedenen Konzepten des tiberin-
dividuellen (kollektiven) Gedichtnisses ein, in dessen Struktur jede Verinderung
des Stereotyps die Spannung zwischen dem Alten und dem Neuen reprisentiert.
Die Vorstellungen von der Vergangenheit werden unweigerlich durch die Wert-
mafistibe der Gegenwart bestimmt und das der Tradition zugrunde liegende Ge-
déchtnis erweist sich als sensitiv gegeniiber der sozialen Situation und dem politi-
schen Moment.” Denn der Riickgriff auf das Gedichtnis ,erfolgt wahrscheinlich
nur dann, wenn sich die Inaddquatheit der objektiv vorhandenen Sdulen der je-
weiligen Tradition bemerkbar zu machen beginnt*“38

Das kollektive Gedichtnis in den Arbeiten von Halbwachs und spiter in jenen
von Pierre Nora®, korreliert mit dem Begriff des offentlichen Gedichtnisses —
»eines sozialen Produktes, das sich aus Selektion, Interpretation und einer gewis-
sen Verstimmelung (Ungenauigkeit) hinsichtlich der Fakten der Vergangenheit
ergibt“10, aber auch mit dem offiziellen Gedichtnis als Produkt von Machtmani-
pulation. Paul Ricceur, der von der Moglichkeit ausgeht, ,,die eklatanten Miss-
brauche des Gedichtnisses mit den auf der phianomenalen Ebene der Ideologie
eintretenden Folgen der Verstimmelung zu verbinden®, entwickelt diesen Ansatz
folgendermafien weiter: ,,Auf dieser offensichtlichen Ebene wird die aufgezwun-

6 Assman, Kul'turnaja pamjat; Otto G. Eksle (Oexle): Kul'turnaja pamjat’ pod vozdejstviem
istorizma. In: Odissej 2001. Moskva 2001, S. 176-198.

7 Patrik Chatton (Patrick H. Hutton): Istorija kak iskusstvo pamjati. Sankt Peterburg 2004,
S.249-255.

8 Allan Megill: Istori¢eskaja epistemologija. Moskva 2007, S. 149.

9 Pierre Nora (Hrsg.): Les lieux de mémoire. 3 t. Paris 1984-1992.

10 Natal’ja Bragina: Pamjat’ v jazyke i kul'ture. Moskva 2007, S. 229.



6 Lorina Repina

gene Erinnerung durch die ,erlaubte® Geschichte selbst untermauert — die offizi-
elle Geschichte, die domestizierte und 6ffentlich gefeierte Geschichte. De facto ist
das praktizierte Gedichtnis — denkt man an einen institutionellen Plan — ein Ge-
déchtnis, das gelehrt wurde; das erzwungene Auswendiglernen wird so zur Erin-
nerung an Begebenheiten der gemeinsamen Geschichte genutzt, die als Griin-
dungsereignisse der gemeinsamen Identitit gelten.“!!

Ricceur untersucht das Problem der Korrelation zwischen dem individuellen
und dem kollektiven Gedéchtnis im Kontext der transzendentalen Phanomenolo-
gie Edmund Husserls und stellt die Frage: ,Kann durch die Ausweitung des trans-
zendentalen Idealismus auf den Bereich der Intersubjektivitit der Weg zur Phi-
nomenologie der gemeinsamen Erinnerung eréffnet werden?“!? Die Antwort be-
steht in einer ganzen Reihe weiterer Fragen: ,Ist es notwendig, um zum Begriff
der gemeinsamen Erfahrung zu gelangen, mit der Idee des ,Eigenen“ zu begin-
nen, dann zur Erfahrung des Anderen iiberzugehen und danach eine dritte Ope-
ration auszufithren, die man Vergemeinschaftung der subjektiven Erfahrung
nennt? Ist diese Kette in der Tat unumkehrbar? [...] Ich habe darauf keine Ant-
wort. [...] Gibt es den Moment, in dem vom ,,Ich“ zum ,,Wir* iibergegangen wer-
den muss? Aber ist dieser Moment nicht der urspriingliche, der neue Ausgangs-
punkt?“!3 Ricceur zieht den Schluss, dass es bei der Ubertragung der gesamten
Biirde der Konstituierung der kollektiven Einheiten auf die Intersubjektivitit ein-
zig wichtig sei, niemals zu vergessen, dass man nur analog zum individuellen Be-
wusstsein und Gedéchtnis und in Bezug zu ihnen im kollektiven Gedéchtnis den
»Brennpunkt der Spuren sehen kann, die von Ereignissen hinterlassen wurden,
die im Lauf der Geschichte der entsprechenden Gruppen ihren Niederschlag fin-
den und dass man diesem Gedichtnis die Fihigkeit einrdumen sollte, im Falle
von Festen, Ritualen und o6ffentlichen Feierlichkeiten auf gemeinsame Erinnerun-
gen zuriickzugreifen. Wenn wir die analoge Ubertragung fiir gesetzmifig erkla-
ren, verbietet uns nichts, hohere intersubjektive Gemeinschaften als Gegenstand
der ihnen innewohnenden Erinnerungen anzusehen.“14

Nach der anschlieffenden Analyse des bereits seit langem umfassend diskutier-
ten Konzepts des kollektiven Gedichtnisses von Maurice Halbwachs, kommt
Ricceur zu einem ,negativen Befund®: ,,Weder die Phinomenologie des individu-
ellen Gedichtnisses noch die Soziologie des kollektiven Gedichtnisses konnen
auf einer festen Basis beruhen, wenn jede von ihnen jeweils nur eine der entge-
gengesetzten Thesen fiir richtig hélt.“ Er schldgt vor, ,,die Moglichkeiten der ge-
genseitigen Komplementaritit, die in beiden antagonistischen Ansitzen enthalten
sind, zu erforschen“.!> Auf der Suche nach einer Sphire, in der beide Diskurse
Bertihrungspunkte finden konnten, wendet er sich der Phanomenologie der sozi-

11 Pol’ Rikér (Paul Ricceur): Pamjat), istorija, zabvenie. Moskva 2004, S. 125.
12 Ebd,, S. 165.

13 Ebd., S. 166-167.

14 Ebd., S. 167-168.

15 Ebd., S. 174.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 7

alen Realitdt zu und setzt den Akzent ,auf die Formierung der sozialen Bindung
im Rahmen der Relationen von Interaktion und Identitit, die auf dieser Basis
geschaffen wird“16, und verlegt die Diskussion an die Grenze zwischen kollekti-
vem Gedichtnis und Geschichte. Nach Meinung des Philosophen kann gerade die
Geschichte ,,Schemata der Vermittlung zwischen den extremen Polen des indivi-
duellen und des kollektiven Gedichtnisses“ ermdglichen.!” Ricoeur nimmt aufler-
dem an, es gebe ,,zwischen den beiden Polen — dem individuellen und dem kol-
lektiven Gedichtnis — einen intermediiren Referenzplan, in dem sich die Inter-
aktion zwischen dem lebendigen Gedichtnis der individuellen Personen und dem
offentlichen Gedichtnis der Gemeinschaften, denen wir angehéren, konkret ab-
spielt, namlich einen Plan der dynamischen Beziehungen zu den Angehérigen,
die sich in verschiedenen Entfernungen zwischen dem ,Ich“ und den Anderen
befinden. In dieser Kommunikation offenbare sich die Korrelation zwischen dem
individuellen und dem kollektiven Gedichtnis. Es gehe also um die in den Sozial-
wissenschaften verbreitete Vorstellung von der Gesellschaft als einem Kommuni-
kationssystem oder -netzwerk sowie darum, dass die Vergangenheit in der Kom-
munikation konstruiert werde.!8

Sehr gut wurde diese Idee von Serge Moscovici auf den Punkt gebracht: ,,Vor-
stellungen — das sind nicht so sehr Produkte des Verstandes mit sozialen Folgen,
sondern vielmehr vom Verstand geschaffene soziale Produkte, die folglich real
werden. [...] Indem sie in alle Interaktionen und sozialen Kreise eindringen, wer-
den sie [die Vorstellungen] zu einem genetischen Code. [...] Alles geschieht so,
als wiirde die in Umlauf befindliche mentale Masse Werte, Verhalten, Sprachen
und personliche Eigenschaften bilden und sie zu einem einheitlichen Ganzen zu-
sammenfiihren, dessen jede einzelne Zelle die jeweils andere unterstiitzt und er-
ginzt. [...] Im Endeffekt macht fiir mich das Bild einer Gesellschaft Sinn, die aus
zwei Formationen besteht — eine, die von den Netzen umspannt wird, die die In-
dividuen verbinden und von diesen stindig geschaffen und zerstort werden; die
zweite hat mit den Vorstellungen zu tun, die von den Individuen geteilt werden
und dadurch ihre gemeinsame Realitdt bilden.“1?

David Lowenthal reflektiert dariiber, dass die Vergangenheit im Gedichtnis
eines jeden Individuums existiere und betont: ,,Die Ereignisse und Erfahrungen
der Vergangenheit gehen unserem Leben voraus, jedoch aufs Neue gelesen, gehort
und wiederholt, werden auch sie Teil unserer eigenen Erinnerungen.“ 20 ,Die
meisten Dinge, die die Jungen umgeben, wie auch ein Grof3teil jener Geschichte,
die sie studieren, waren schon auf dieser Welt, lange bevor sie geboren wurden. In
dem Maf3e, wie junge Menschen erwachsen werden, wird ein immer signifikante-
rer Teil unserer eigenen Vergangenheit Geschichte. Und unsere immer umfangrei-

16 Ebd., S. 183.

17 Ebd., S.184.

18 Aleksandr Filippov: Konstruirovanie pro§logo v kontekste kommunikacii: teoreti¢eskaja logika
sociologiceskogo podchoda. In: Saveleva, Poletaev (Hrsg.), Fenomen proslogo, S. 96-120.

19 Serz Moskovici (Serge Moscovici): Masina, tvorja$¢aja bogov. Moskva 1998, S. 359.

20 David Louéntal’ (Lowenthal): Pro$loe — ¢uZaja strana. Sankt Peterburg 2004, S.296



8 Lorina Repina

cher werdenden Erinnerungen beginnen uns immer 6fter beim Begreifen der Ge-
schichte zu lenken, einschlief3lich jenes Teiles der Geschichte, der die Zeit vor un-
serer Geburt betrifft.“?!

Mit der Zeit entstanden reprisentative Schulen, die sich mit der Erforschung
des sozialen und kulturellen Gedéchtnisses befassen und die Zahl der diesen Fra-
gen gewidmeten Publikationen wichst unablissig, wobei das vielfiltige Material
der zahlreichen Studien ein beredtes Zeugnis von der duflerst engen Verbindung
zwischen der Erfassung der historischen Ereignisse, des Bildes von der Vergangen-
heit selbst und dem Umgang damit sowie den sozialen Phdnomenen (im weiteren
Sinne des Wortes) abgibt.

Im Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften in Russland erfreuen sich ge-
déchtnishistorische Studien ebenfalls grofier Beliebtheit. Im letzten Jahrzehnt er-
schienen nicht wenige konkrete Untersuchungen auf diesem Gebiet, meist han-
delt es sich jedoch um deskriptive Studien, die im Wesentlichen auf die Beschrei-
bung der sozial und kulturell differenzierten ,,Bilder der Vergangenheit® oder der
gangigen (Massen-) Vorstellungen von der Vergangenheit ausgerichtet sind (,,Bil-
der der Vergangenheit analog zum mentalen ,,Bild von der Welt und als eine der
elementaren Komponenten des letzteren). Die Ansichten tiber eine Korrelation
zwischen historischem Bewusstsein und historischem Geddichtnis bleiben wider-
spriichlich: Nicht selten wird das historische Bewusstsein einfach auf das histori-
sche Gedichtnis reduziert, meist jedoch erfolgt eine Differenzierung in ,,Form*®
(in der das Sozium seine Vergangenheit durch das Prisma und die Erfordernisse
der Gegenwart erkennt) und ,,Inhalt“ (die im Gedichtnis abgelegte Vergangenheit
oder die Vorstellungen vom Vergangenen). Das Problem der Korrelation zwischen
dem weltanschaulichen, wertebezogenen, psychologischen sowie dem pragmati-
schen Aspekt der Formierung, Reorganisation und Transformation der Bilder der
Vergangenheit bleibt in diesen Forschungen marginal, wihrend das Thema der
»imagindren und ,projektierten Zukunft tiberhaupt ausgespart bleibt. In der
Regel stellt sich die Aufgabe der parallelen Analyse der rationalen und mentalen
Ebene dieses oder jenes ,,Bildes der Vergangenheit“ sowie ihrer relativen Rolle bei
dessen Formierung nicht einmal, obwohl beide Komponenten der sozialen Kon-
struktion der historischen Kontinuitit oder umgekehrt, historischen Diskontinu-
itat, die Aufmerksamkeit nicht nur der Soziologen, sondern auch der Historiker
erfordern.

Unterdessen treten die Meinungsverschiedenheiten und Widerspriiche rund
um die grundlegenden Begriffe des Gedichtnisses immer deutlicher zutage. Eini-
ge heutige Forscher setzen das historische Bewusstsein mit dem historischen Ge-
dédchtnis praktisch gleich, wihrend andere betonen, das kollektive Gedéchtnis
selbst sei Ausdruck des historischen Bewusstseins und Basis fiir die Formierung
der sozialen Gruppenidentitit.22 Wieder andere halten den Begriff ,kollektives

21 Ebd., S.399-400.
22 Lorina Repina: Istori¢eskaja pamjat’ i sovremennaja istoriografia. In: Novaja i novejsaja istorija
2004. Nr. 5, S. 33-45.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 9

Gedichtnis® generell fiir wissenschaftlich unhaltbar und verweisen darauf, dass
bei der Verwendung dieses Begriffs eine sich stindig wiederholende ,,Anthropo-
morphisierung des kollektiven Subjekts stattfinde. In Prinzip ruft diese These
keine besonderen Einwinde hervor. Es muss jedoch angemerkt werden, dass eine
derartige ,Anthropomorphisierung“ die Forscher nicht davon abhilt, z. B. das so-
ziale Gedichtnis als ,,im Laufe der sozialhistorischen Entwicklung angesammelte,
durch praktische und kognitive Aktivititen festgelegte und mit Hilfe sozialer und
kultureller Mittel von Generation zu Generation weitergegebene und der indivi-
duellen und gesellschaftlichen Erkenntnis auf jeder konkreten Etappe der histori-
schen Entwicklung zugrunde liegende Informationen“?? zu bezeichnen. Grund-
satzlich stellt das Problem der ,Anthropomorphisierung“ kein Hindernis bei der
Betrachtung des sozialen Gedichtnisses und der auf der Verwendung eines ge-
meinsamen Symbolsystems basierenden kollektiven Identitit dar. In gleicher Wei-
se wird das ,kulturelle Geddchtnis“ interpretiert, das sich an fixen Momenten in
der Vergangenheit orientiert und tiber den Riickgriff auf diese die Identitit der
sich erinnernden Gruppe begriindet. Warum sollte das nicht auch fur den Begriff
des ,historischen Gedichtnisses oder fiir Geschichte als Gedéchtnis an die Ver-
gangenheit — als Form der kollektiven Erzdhlung iiber sich selbst — gelten?

Und dennoch, weil die meisten Fachleute unter dem ,historischen Gedichtnis®
die Gesamtheit der Vorstellungen von der sozialen Vergangenheit (sowohl auf der
Massen- als auch auf der Individualebene) verstehen, stellen, nach Meinung der
Kritiker, in diesem Fall das Wissen der Masse bzw. die gingigen Vorstellungen von
der Vergangenheit die Substanz des ,historischen Gedéchtnisses“ dar; daher kon-
ne das neue Konzept zumindest als iiberfliissig bzw. insgesamt als durch und
durch ideologiebeladen und daher schidlich betrachtet werden.24

Die Kritiker begriinden ihre Position mit unterschiedlichen Uberlegungen.
Eine davon besteht darin, dass die Erforscher des ,historischen Gedichtnisses® in
den Prozess der Erzeugung des eigentlichen ,,Gedéchtnisses“ hineingezogen wiir-
den, wodurch eine Verwischung der Grenzen zwischen den Massenvorstellungen
und dem professionellen historischen Wissen erfolge. Um letztere konsequenter
voneinander abzugrenzen, wird dabei dafiir plddiert, mit dem Begriff der ,,kollek-
tiven Vorstellungen von der Vergangenheit zu operieren, der im Rahmen der So-
zialpsychologie, Kulturanthropologie und Wissenssoziologe entwickelt wurde,
wihrend das Konzept des ,historischen Gedichtnisses“ hauptsichlich mit dem
Begriff der ,,Politik des Gedéchtnisses assoziiert wird, mit der Analyse der Rolle
des politischen Auftrags bei der Formierung und Verankerung der konkreten Er-
kenntnisse tiber die Vergangenheit zur Gewihrleistung bestimmter sozialer und
politischer Funktionen oder es wird als Gegengeschichte interpretiert — in erster
Linie als Vergangenheit der unterdriickten Klassen und nationalen Minderheiten,
aber auch drangsalierter konfessioneller Gruppen und Randschichten. Somit wird
das historische Gedachtnis im Wesentlichen als politisches Projekt betrachtet.

23 Jaan Rebane: Princip social'noj pamjati. In: Filosofskie nauki 1977. Nr. 5, S. 100.
24 Saveleva, Poletaev, ,Istori¢eskaja pamjat’™, S. 170-220.



10 Lorina Repina

Eine umfassende Kritik des Begriffs ,,historisches Gedéchtnis“ sowie der ,, The-
orie des traumatisierten kollektiven Gedachtnisses™ wurde von Aleksej Rutkevié
in seiner Arbeit ,,Psichoanaliz i doktrina ,istori¢eskoj pamjati““ (,,Die Psychoana-
lyse und die Doktrin des ,historischen Gedichtnisses“)2> vorgelegt. Der Autor
bezeichnet diese Theorie als ,,offensichtlich falsch“ und schreibt: ,,Die Entstehung
einer kollektiven traumatischen Erfahrung erfordert eine kollektive Psyche (die
Zubereitung eines Hasenragouts erfordert einen Hasen) und das steht im Gegen-
satz zu all dem, was die heutige Wissenschaft iitber den Menschen aussagt. Es steht
aufler Zweifel, dass eine dhnliche Erfahrung vieler Menschen eine in etwa gleiche
»Spur® hinterlésst [...], dennoch ist nicht von einer kollektiven Seele die Rede.
Die Erfahrung kann die gleiche sein, aber die Auseinandersetzung mit dieser Er-
fahrung, ihre Integration in dieses oder jenes Erklarungsschema, kann durchaus
unterschiedlich ausfallen.“2¢ Rutkevi¢ bezieht sich auf das Konzept des ,sozialen
Gedichtnisses“ des britischen Psychologen Frederic Bartlett. Bei Bartlett geht es
darum, dass das Material und die Form der Erinnerungen von den Gruppeninte-
ressen, Werten sowie der sozialen Kontrolle der Gruppe tiber das Individuum ab-
hiangen wiirden und daher die Art, wie man sich erinnere, mit derjenigen dersel-
ben Gesellschaft, Klasse oder Gruppe vergleichbar sei, die ihre eigenen ,,Gedenk-
orte“ (Denkmiler, Hymnen, Gedenktage, Griindungsjubilden etc.) haben konne;
jedoch — so betont Rutkevi¢ — ,sollte jedes Mal nicht vom ,kollektiven Gedécht-
nis‘ die Rede sein, sondern von den Mitteln, mithilfe derer Menschen sich gegen-
seitig beeinflussen, von Tradition in ihrer Grundbedeutung als ,Ubermittlung‘ von
Erfahrungen, Kenntnissen und Fertigkeiten. Uber ein Geddchtnis verfiigen jeden-
falls nur Individuen.“2”

Um die theoretisch-methodologischen Schwierigkeiten der heutigen Studien
zum Thema Geschichte und Gedenken festzuhalten, haben Irina Savel’eva und
Andrej Poletaev zwei prignante Schliisselfragen formuliert. Die erste lautet: Er-
folgt die Formierung des ,kollektiven Gedichtnisses® aufgrund der Vereinigung
verschiedener Varianten individueller Vorstellungen von der Vergangenheit in ste-
reotype Bilder oder ,bestimmt das apriorische ,kollektive Gedichtnis’, iiber das
die Gesellschaft bereits verfiigt, den Inhalt und die Modifizierung des individuel-
len Gedichtnisses an die Vergangenheit?“ Die zweite Frage: ,,Ist es berechtigt, die
Mechanismen des individuellen Gedichtnisses aus dem sozialen zu extrapolieren
oder umgekehrt, das individuelle Geddchtnis an die soziale Vergangenheit als
vom kollektiven Gedéchtnis abgeleitet zu betrachten?*28

Zur zweiten Frage duflerte sich Jurij Lotman seinerzeit absolut unmissver-
standlich: ,,So wie das individuelle Bewusstsein iiber seine eigenen Mechanismen
des Gedichtnisses verfiigt, so schafft das kollektive Bewusstsein, wenn es das Be-

25 Aleksej Rutkevié: Psichoanaliz i doktrina ,istori¢eskoj pamjati‘. Moskva 2004.

26 Ebd., S.23.

27 Ebd., S.24; Aleksej Rutkevic: Psichoanaliz, istorija, travmirovannaja ,pamjat’. In: Saveleva,
Poletaev (Hrsg.), Fenomen proslogo, S.243-244.

28 Saveleva, Poletaev, ,Istoric¢eskaja pamjat’™, S. 189.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 11

diirfnis erkennt, etwas Gemeinsames fiir das gesamte Kollektiv festzuhalten, die
Mechanismen des kollektiven Gedichtnisses.“?? Das kollektive Gedichtnis kntipft
an den sozialen Kontext an. An dieses oder jenes Ereignis erinnert man sich nur
dann, wenn es in die von der Gemeinschaft vorgegebenen konzeptuellen Struktu-
ren eingebettet ist. Kiirzlich stellte die Linguistin Natal’ja Bragina in dem Band
»Pamjat’ v jazyke i kul'ture® (,,Das Gedichtnis in Sprache und Kultur®) das Ge-
déchtnis auf der Basis der Analyse fester metaphorischer Wortverbindungen und
klischeehafter Phrasen aus Werken der russischen Literatur des 19. und 20. Jahr-
hunderts und der aktuellen Publizistik als selbstorganisierendes und anpassungs-
fahiges Funktionssystem von Fragmenten der personlichen und sozialen Vergan-
genheit dar.30

Im Kapitel ,Geddchtnis und Sozium. Mechanismen des kulturellen Gedicht-
nisses“3! weist Bragina zu Recht darauf hin, dass ,,die Einfithrung des Gedicht-
nisses in den sozialen Kontext zur Entstehung der neuen metaphorischen Bedeu-
tung des Wortes beigetragen habe und stellt — indem sie Methodologie und
Metasprache von Historikern und Philosophen in die Sprache der Linguistik
ibersetzt — eine Forschungsanalogie der verschiedenen Arten des kollektiven Ge-
dédchtnisses zu der ,linguistischen Analyse der inneren Form der sprachlichen
Einheiten, ihrer Etymologie, ihren Metaphorisierungsprozessen sowie der Rekon-
struktion der bildlichen Basis der Phrasen“3? her. Bragina erforscht Formen und
Verwendungsweisen des Konzepts Gedichtnis bei verschiedenen Arten des Dis-
kurses und unterscheidet zwischen dem persinlichen und dem kollektiven (als
dem nicht-personlichen) Gedéchtnis, aber auch zwischen dem kollektiven (als sich
auf verschiedene soziale Gruppen beziehendes) und dem gesellschaftlichen (als mit
dem Volksgeddchtnis in Beziehung stehendes und vor allem mit kommemorativen
Praktiken verbundenes) Gedéchtnis. Auf diese Weise wird der Begriff des kollek-
tiven Gedéchtnisses in zwei verschiedenen Bedeutungen verwendet.

Was die Antwort auf die erste Frage betrifft, so kann sie nicht eindeutig ausfal-
len. Die Vergangenheit wird gleichsam in zwei Strome geteilt: das einzigartige,
vergangene Ich (biographische Vergangenheit) und das vergangene Wir (histori-
sche Vergangenheit der Gruppe). Andererseits zeichnet die modernen Geisteswis-
senschaften die Achtung vor der Kultur als Kontext, Mittel und Resultat der
menschlichen Lebensaktivitit aus (nach dem Prinzip ,es gibt keinen Menschen
auflerhalb der Kultur und keine Kultur aufierhalb der Aktivitit®).

Die russische Psychologin Veronika Nurkova hat ein neuartiges Konzept des
autobiographischen Gedichtnisses entwickelt, das die Wechselbeziehung zwi-
schen seinen strukturell-funktionalen Eigenschaften und den Gesetzmafigkeiten
von Entwicklung und Regulierung systemisch darstellt, wobei sie sich einer Un-

29 Jurij Lotman: Vnutri mysljas¢ich mirov: Celovek — tekst - semiosfera - istorija. Moskva 1996,
S.344-345.

30 Bragina, Pamjat’ v jazyke i kul'ture, S.229.

31 Ebd., S.227-255.

32 Ebd,, S.237.



12 Lorina Repina

tersuchungsmethodologie bedient, die auf dem kulturhistorischen Zugang zur
Erforschung des individuellen Gedichtnisses beruht. Thre besondere Aufmerk-
samkeit gilt in diesem Zusammenhang der Reprisentation und Aktualisierung
der sozialhistorischen Vergangenheit im Rahmen individueller Erinnerungen.33

Nurkova untersuchte, auf welche Weise das personliche Ichbewusstsein in Kor-
relation mit allgemeingiiltigen Ereignissen eine historische Dimension erlangt,
beschrieb die Rolle und Funktionsweise der historischen Komponente im Rah-
men des individuellen autobiographischen Gedichtnisses, das in den kulturellen
Verhaltensformen verankert ist, die von den Menschen geteilt und durch spezifi-
sche symbolische Systeme und Praktiken vermittelt werden. Das autobiographi-
sche Gedichtnis stellt eine Verschmelzung soziokultureller und individuell-per-
sonlicher Sinngehalte dar. Es wurden wichtige Schlussfolgerungen hinsichtlich
der Funktionsweise historischer Erinnerungen innerhalb der Struktur des auto-
biographischen Gedichtnisses gezogen, insbesondere tiber die in ihm prisente
Erfahrung vorangegangener Generationen, aber auch dariiber, dass ,,der Uber-
gangsmechanismus von semantischem historischem Wissen zur aktiven Formie-
rung des historischen Gedéchtnisses als lebendige Erfahrung darin besteht, Be-
dingungen fiir die engagierte Aneignung historischen Wissens zu schaffen‘.34

In diesem Zusammenhang unterscheidet die Forscherin vier qualitativ differie-
rende psychologische Positionen von Trigern des historischen Gedichtnisses in
Bezug auf ein historisches Ereignis: Teilnehmer, Augenzeuge, Zeitgenosse und
Nachfolger.3> Die von Nurkova aufgestellte und ausformulierte Hypothese iiber
die qualitativ unterschiedlichen psychologischen Positionen eines Subjekts in Be-
zug auf ein historisches Ereignis (,,Teilnehmer®, ,Augenzeuge, ,Zeitgenosse
»Nachfolger® ist geeignet, das Forschungsinstrumentarium der historischen Wis-
senschaft in mehrere Richtungen zu bereichern. Zum einen kénnen vor dem
Hintergrund der entwickelten Modelle die Moglichkeiten zur quellenkundlichen
Analyse der verschiedenartigen und hiufig fragmentarischen autobiographischen
Narrative erweitert werden, deren Genretypologie sich nicht in autobiographi-
schen literarischen Denkmalern in Lebensgrofie erschopft. Zum anderen ermog-
lichen die von der Autorin herausgearbeiteten unterschiedlichen Mechanismen
der Integration historisch bedeutsamer Ereignisse in das individuelle historische
Gedichtnis und ihres Erlebens als Fakten der personlichen Biographie eine deut-
lichere Vorstellung von den mdéglichen Authentizititskriterien historischer Zeug-
nisse und der Rolle des historischen Kontexts in den von den Historikern verwen-

33 Veronika Nurkova: Kul'turno-istoriceskij podchod k avtobiograficeskoj pamjati [Autorreferat
der Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der psychologischen
Wissenschaften]. Moskva 2009. Dies.: SverSennoe prodolzaetsja: Psichologija avtobiografic¢eskoj
pamjati licnosti. Moskva 2000. Dies.: Rol” avtobiografi¢eskoj pamjati v strukture identi¢nosti
li¢nosti. In: Mir psichologii 2004. Nr. 2, S.77-87. Dies.: Analiz fenomenov avtobiografi¢eskoj
pamjati s pozicij kul'turno-istori¢eskogo podchoda. In: Kulturno-istori¢eskaja psichologija
2008. Nr. 1, S.17-25.

34 Nurkova, Kul'turno-istori¢eskij podchod, S. 33.

35 Ebd,, S.32.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 13

deten autobiographischen Texten verschiedener Ebenen: von sogenannten ,mo-
dellhaften (oder ,,kanonischen®) bis hin zu ganz normalen Texten. Von dufSerster
Wichtigkeit fiir die eigentlichen Forschungen zum Thema Geschichte, Gedenken
und Historiographie sind die von Nurkova durchgefithrten Experimente und de-
taillierten Beobachtungen hinsichtlich der Besonderheiten des Erlebens histori-
scher Ereignisse der entfernteren und jiingeren Vergangenheit aus der Position
des ,Nachfolgers“ heraus, die sowohl aus Sicht der Erforschung des individuellen,
als auch des kollektiven (sozialen) historischen Gedichtnisses denselben Stellen-
wert haben.

Eine ausfiithrliche Begriindung und theoretische Ausarbeitung des syntheti-
schen Ansatzes ist in den Arbeiten des russischen Philosophen Andrej Makarov
zu finden, der insbesondere das Phinomen des iiberindividuellen Gedichtnisses
und die Geschichte seiner Konzeptualisierung erforschte.3 Makarov kritisiert das
individualistische psychologische Herangehen an die Erkldrung aller Prozesse zur
Wissensbewahrung iiber die Fakten einer fritheren Erfahrung sowie zur zeitlichen
Ubertragung dieser Informationen und sieht ihren Schwachpunkt darin, dass die
Wissenschaftler das Phanomen der Tradition aus dem Blickfeld verloren hitten.
Wie beschriankt ein derartiger Ansatz sei, habe sich bereits Anfang des 20. Jahr-
hunderts gezeigt, als sozialpsychologischen Strukturen, die {iber eine kollektive
Dimension verfiigten, deutlich zum Vorschein gekommen seien und sich die Not-
wendigkeit ergeben habe, die Aufmerksamkeit der Forscher auf die transpersona-
le bzw. iiberindividuelle Dimension des Gedéchtnisses zu lenken.

Auf der Suche nach einer Methode zur Auseinandersetzung mit dem Phino-
men des Gedichtnisses, das die Grundlage fiir eine interdisziplindren Synthese
bilden konne, hielt Makarov den Terminus ,iiberindividuelles Gedichtnis“ fiir
angebracht, da er mehr abdecke als die Begriffe ,kulturelles Gedichtnis“ oder
Hkollektives Gedichtnis“: In ihm ,,vereinen sich der soziale, kulturelle und histo-
risch-genetische Aspekt der externen Kontrolle iiber das Bewusstsein des Indivi-
duums“37 AuBerdem verweise dieser Begriff direkt auf die Dichotomie individu-
ell/tiberindividuell, die im Zentrum der Frage der Konzeptualisierung des Ge-
déchtnisses stehe. Makarov greift die Konzepte von Michail Bachtin und Jurij
Lotman auf und schreibt: ,,Das personliche Gedichtnis des Menschen ist umfas-
sender als sein individuelles Gedachtnis. Das Bewusstsein und das Gedéchtnis des
Individuums sind nicht isoliert von dem Wissen, iiber das andere Menschen ver-
fiigen oder einmal verfiigt haben. Dank der zwischenmenschlichen Kontakte und
der Tradition als Kommunikation zwischen den Generationen kann Wissen ange-
sammelt und gespeichert werden. Das ist ein unschétzbarer Vorrat an universeller
Erfahrung. Ein Mensch wird geboren, tritt in Kontakt mit Anderen, taucht ein in
die Sprache und wird so zum Vermittler des Wissens (der Bilder, Begriffe, Denk-
schemata), die von seiner Referenzgruppe angesammelt wurden. [...] Hélt man

36 Andrej Makarov: Fenomen nadyndividual’noj pamjati (obrazy - koncepty - refleksija). Volgo-
grad 2009.
37 Ebd., S.9.



14 Lorina Repina

es fir moglich, dass menschliche Gemeinschaften ebenfalls in der Lage sind, in
einen Wissensaustausch mit anderen Gruppen einzutreten, so fliefSt ihr Gruppen-
gedichtnis in eine Art gruppenweites tiberindividuelles Gedéchtnis ein.“38

Die Rede ist von der sozialen Dependenz der Mechanismen zur Wahrnehmung
und Auseinandersetzung mit der Realitit, was Bewusstsein und Gedichtnis eine
iiberindividuelle Dimension verleiht. Das eigentliche Phanomen der Sozialitdt im
Kontext des iiberindividuellen Gedachtnisses ist laut Makarov untrennbar mit
der kommunikativen Funktion der Kultur verbunden3?, in deren symbolischem
Umbkreis die Weitergabe der Information erfolge. Dank der Sprache entstehe ,,das
Feld der einheitlichen, allgemein verstindlichen und daher von Generation zu
Generation weitergegebenen Erfahrung*4? Das iiberindividuelle Gedéchtnis, das
eine sozial-integrative Funktion erfiille ,tritt als unabdingbare Voraussetzung der
Konstituierung der semiotischen Realitdt [...] durch Symbole der synchronen
(zwischen Zeitgenossen) und diachronen (zwischen Vorfahren und Nachfahren)
Verbindungen zwischen den Menschen auf*.4!

Makarov betont zu Recht, dass das Wissen um die tiberindividuelle Dimension
des Gedichtnisses fiir die Menschheit immer mehr an Bedeutung gewinne, da das
Anwachsen der kiinstlichen Schicht der den Menschen umgebenden Umwelt
dazu gefiihrt habe, dass das Gedichtnis immer mehr von der Kultur abhinge und
nicht von der Natur. Nebenbei sei daran erinnert, dass Jan Assmann als einen der
Faktoren fiir die Entstehung des kiinstlichen Gedichtnisses die neuen elektroni-
schen Mittel zur externen Speicherung von Information ausmachte.*?

Vergleicht man die maf3geblichen, sozialwissenschaftlichen Interpretationen
des Phinomens des Gedichtnisses, denen in der wissenschaftlichen Literatur
breiter Raum gewidmet wurde, mit den neuen konzeptionellen Ausarbeitungen
russischer Forscher der Fachrichtungen Philosophie, Psychologie, Philologie und
Kulturwissenschaft, kommt man zu folgenden Ergebnissen: Der Konflikt zwischen
den beiden Grundformen der Konzeptualisierung des Phinomens des iiberindi-
viduellen Gedichtnisses (entweder als Raum der allgemeinen sozialen Erfahrung
mit transzendentem Charakter oder als Konstrukt des individuellen Bewusstseins,
das von den pragmatischen Erfordernissen der Referenzgruppe, zu der der Einzel-
ne gehort, hervorgebracht wurde) wird umgewandelt in die Kombination zweier
sich gegenseitig erginzender Tendenzen, die die dialektischen Aspekte des per-
sonlichen Sozialisationsprozesses widerspiegeln: ,der Tendenz zur Interiorisation
des kollektiven Gedichtnisses durch das individuelle Bewusstsein und der Ten-
denz zur Exteriorisation des individuellen Gedichtnisses in der Gesellschaft“43
Diese Dialektik schwingt in dem weiter oben behandelten ,negativen Befund®
Ricceurs zur Phinomenologie des individuellen Gedéchtnisses und zur Soziologie

38 Ebd,, S. 10.

39 Ebd,, S. 25.

40 Ebd., S. 40.

41 Ebd.,, S. 44.

42 Assmann, Kul'turnaja pamjat, S. 11.

43 Makarov, Fenomen nadyndividual'noj pamjati, S. 188.



Historisches Gedichtnis und kollektive Identitit 15

des kollektiven Gedichtnisses mit, die jeweils auf lediglich einer der gegensitzli-
chen Thesen basieren, sowie in seinem Vorschlag, eine mogliche gegenseitige Ab-
hingigkeit dieser ,antagonistischen Ansitze zu untersuchen.

Es ist bezeichnend, dass alle dargestellten Konzeptualisierungen der Erinne-
rung, die auf die Uberwindung der Dichotomie individuelles/iiberindividuelles
(kollektives, soziales) Gedichtnis ausgerichtet sind, den Weg zur Synthese gerade
in der Geschichte sehen.

Soziokulturelle Faktoren von langer zeitlicher Ausdehnung und temporire his-
torische Situationen bilden einen beweglichen Kontext, in dem die soziale Kon-
struktion von Identitdt als schwieriger Prozess in Erscheinung tritt, der dem Ein-
fluss gegenldufiger Krifte und zahlreicher Zufille unterworfen ist. Heute wenden
sich die Historiker aktiv der Problematik des historischen Gedichtnisses zu und
konzentrieren sich dabei im Wesentlichen auf die Erforschung der verschiedenen
Aspekte der ,Nutzung der Vergangenheit® und der ,,Rhetorik des Geddchtnisses®
Das soziale Gedichtnis gewahrleistet nicht nur das Spektrum der Kategorien, an-
hand derer die Mitglieder der jeweiligen Gruppe sich unbewusst in ihrem Umfeld
orientieren, es ist auch eine Quelle des Wissens, die Stoff fiir die bewusste Refle-
xion und Interpretation der iibertragenen Bilder der Vergangenheit im historischen
Denken und professionellen historischen Wissen liefert. Bei der pragmatischen
Betrachtung der Mechanismen zur Bewahrung und Weitergabe des historischen
Gedichtnisses sowie der sozialen Existenz der Vorstellungen von der Vergangen-
heit und der ,Narrative der Identitit* darf die kognitive Rolle des historischen
Gedichtnisses nicht vergessen werden, was eine prinzipielle Forschungsanord-
nung zur Synthese des pragmatischen und des kognitiven Ansatzes zu seiner Un-
tersuchung voraussetzt.

Aus dem Russischen iibersetzt von Verena Brunel






