
Lorina Repina

Historisches Gedächtnis und  
kollektive Identität: Schwierigkeiten  
der Konzeptualisierung

Die letzten Jahrzehnte des 20. und der Beginn des 21. Jahrhunderts waren durch 
tiefgreifende Veränderungen bei Struktur, Inhalt und Methodologie der Sozial- 
und Geisteswissenschaften geprägt. In diesem allgemeinen intellektuellen Kontext 
vollzog sich ein radikaler Umbau der historischen Wissenschaft. Nachdem es sei-
nen Weg in der Historiographie in den 1980er-Jahren begonnen hatte, etablierte 
sich das Studium des historischen Gedächtnisses an der Wende des 20. zum 21. Jahr-
hundert dauerhaft als eigenständige Forschungsrichtung. Einige Zeit später setzte 
die theoretische Behandlung der Fragen des historischen Bewusstseins, seiner 
Struktur, Formen und Funktionen ein.

Mittlerweile werden die Diskussionen rund um die Konzepte „kollektives Ge-
dächtnis“, „soziales Gedächtnis“, „Gedächtniskultur“, „historisches Gedächtnis“, 
„historisches Bewusstsein“, Bilder der Vergangenheit“ usw. intensiv geführt. Es 
muss darauf hingewiesen werden, dass alle diese Konzepte, die sich im Rahmen 
der verschiedenen Theorien entwickelt haben, auf eine Auseinandersetzung mit 
der überindividuellen Dimension des Gedächtnisses abstellen und die um sie ent-
standenen Debatten auf die ewige Konfrontation der Paradigmen des „methodo-
logischen Holismus“ und des „methodologischen Individualismus“ zurückzufüh-
ren sind.

Im vorliegenden Artikel wird der Versuch unternommen, die maßgeblichen, 
sozialwissenschaftlichen Interpretationen des Phänomens des Gedächtnisses, die 
in der ausländischen wissenschaftlichen Literatur hinlänglich beleuchtet wurden, 
den neuen, konzeptuellen Arbeiten russischer Gelehrter auf den Gebieten Philo-
sophie, Psychologie, Philologie und Kulturwissenschaft gegenüberzustellen.

Die Vorstellungen über Mechanismen zur Erarbeitung allgemeiner Bedeutun-
gen und Sinngehalte im zwischenmenschlichen Kommunikationsprozess, über 
die Herausbildung der Anschauungen des Individuums im Rahmen der eigenen 
Gruppenkommunikation (vor allem in kleinen Gruppen) durch verschiedene 
Formen des Gruppeneinflusses auf den Einzelnen, über die soziale Bedingtheit 
des individuellen Denkprozesses, über die Einwirkung sozialer Faktoren auf die 
Formierung des Menschen und dessen kognitive Prozesse, über den Einfluss der 
in der jeweiligen Gesellschaft üblichen und vom Menschen im Kommunikations-
prozess rezipierten und erlernten kognitiven Schemata sowie über die kulturelle 
Dependenz der individuellen Vorstellungen, haben in der Soziologie, Sozial- und 
Kulturanthropologie, Ethnologie und Sozialpsychologie eine gefestigte Tradition.1

1	 Irina Savel’eva, Andrej Poletaev: „Istoričeskaja pamjat’“: k voprosu o granicach ponjatija. In: 
dies. (Hrsg.): Fenomen prošlogo. Moskva 2005, S. 175–186.



4    Lorina Repina

Bekanntlich ist die Hauptthese des Klassikers der Soziologie des kollektiven 
Gedächtnisses, Maurice Halbwachs, die der sozialen Bedingtheit der Erinnerung. 
Laut Halbwachs werden dem individuellen Gedächtnis durch die Erinnerungen 
anderer Beschränkungen auferlegt, wodurch soziale Einheit erreicht wird. Er er-
forschte besonders die soziale Dimension der individuellen Erinnerungen als 
komplexe Bilder, die ausschließlich durch Kommunikation und Interaktion in-
nerhalb sozialer Gruppen entstünden, und betonte außerdem die Rolle komme-
morativer Handlungen bei der Aufrechterhaltung der Tradition, mit der er den 
Prozess der Integration der individuellen Erinnerungen in die Strukturen des kol-
lektiven Gedächtnisses unmittelbar verband. „Für Halbwachs ist das Gedächtnis 
ein soziales Konstrukt, das von der Gegenwart ausgeht. Es versteht sich nicht als 
Summe einzelner Erinnerungen, sondern eher als kollektives kulturelles Gebilde, 
das sich unter dem Einfluss von Familie, Religion und sozialem Stratum über 
sprachliche Strukturen, Alltagsrituale und räumliche Abgrenzung selbst entwi-
ckelt. Es konstituiert ein System sozialer Konventionen, innerhalb dessen wir un-
seren Erinnerungen eine Gestalt verleihen.“2

Der deutsche Ägyptologe Jan Assmann merkte genau die Nähe des von Halb-
wachs eingeführten Begriffs der „sozialen Rahmen“ zur Theorie der „frames“, die 
unsere Alltagserfahrung organisieren, an. Wie viele andere Kritiker von Halb-
wachs wandte sich auch Assmann gegen die Bestimmung des Kollektivs zum Sub-
jekt des Gedächtnisses und die (wenn auch nur metaphorische) Verwendung der 
Begriffe „Gruppengedächtnis“ und „nationales Gedächtnis“.3 Zugleich basiert die 
Theorie des kulturellen Gedächtnisses, die er in den 1990er-Jahren anhand von 
Material antiker Kulturen (der ägyptischen, jüdischen und griechischen) ausar-
beitete, indem er die Ideen von Halbwachs4 und Aby Warburg5 über das kollekti-
ve und das soziale Gedächtnis kreativ weiterentwickelte, gänzlich auf demselben 
Fundament.

Jan Assmann interpretiert das kulturelle Gedächtnis als „besondere symboli-
sche Form der Übermittlung und Aktualisierung kultureller Bedeutungen, die 
über die Erfahrung einzelner Personen oder Gruppen hinausgehen“. Das kultu-
relle Gedächtnis wird als ununterbrochener Prozess verstanden, in dem das Sozi-
um seine Identität mittels der Rekonstruktion seiner Vergangenheit herausbildet 
und aufrechterhält. Eine Ablösung der Organisationsschemata des historischen 

2	 Patrik Giri (Patrick Geary): Istorija v roli pamjati? In: Dialog so vremenem. 2005. Ausg. 14, 
S. 116.

3	 Jan Assman (Assmann): Kul’turnaja pamjat’. Pis’mo, pamjat’ o prošlom i političeskaja identičnost’ 
v vysokich kul’turach drevnosti. Moskva 2004, S. 37.

4	 Maurice Halbwachs: La mémoire collective. Paris 1950; ders.: Les cadres sociaux de la mé-
moire. Paris 1952; Moris Chal’bvaks (Maurice Halbwachs): Social’nye ramki pamjati. Moskva 
2007. Hier und bei den folgenden Zitaten deutscher, englischer und französischer Autoren 
handelt es sich um Rückübersetzungen aus den russischen Publikationen ihrer Werke (Anm. 
der Redaktion).

5	 Dieter Wuttke (Hrsg.): Aby Warburg. Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden 
1980. Vgl. auch Aleksej Vasil’ev: Filosofija kul’tury i teorija social’noj pamjati Abi Varburga. In: 
Naučnye trudy MPGU. Serija: Social’no-istoričeskie nauki. Moskva 2005, S. 708–717.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    5

Gedächtnisses erfolgt dann, wenn das Sozium mit einer Realität konfrontiert 
wird, die nicht in die üblichen Vorstellungen passt und daher ein Überdenken der 
früheren Erfahrung erforderlich macht (Reorganisation der historischen Erinne-
rung an zurückliegende Ereignisse, Neuschaffung eines ganzheitlichen Bildes der 
Vergangenheit). Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass das kulturelle Gedächtnis 
laut Assmann „rekonstruktiven Charakter“ hat, d. h. über implizite Wertideen ver-
fügt, welche – wie auch das gesamte von ihm übertragene „Wissen über die Ver-
gangenheit“ – unmittelbar mit der gerade aktuellen Situation im Leben der Grup-
pe verbunden sind. Jan Assmann begründete Zielsetzungen und Möglichkeiten 
einer neuen wissenschaftlichen Richtung  – der „Gedächtnisgeschichte“, die sich 
im Unterschied zur eigentlichen Geschichte nicht mit der Erforschung der Ver-
gangenheit als solcher befasst, sondern mit der Erforschung derjenigen Vergan-
genheit, die in Erinnerung geblieben ist – in der Tradition (der historiographi-
schen, literarischen, ikonographischen usw.). Das Studium der „Gedächtnisge-
schichte“ stellt nicht darauf ab, aus dieser Tradition die „historische Wahrheit“ zu 
extrahieren, sondern darauf, die Tradition selbst als Phänomen des kollektiven 
oder kulturellen Gedächtnisses zu analysieren.6

Das Thema der entstandenen Stereotype von Bewusstsein und Traditionen 
(von familiären und mündlichen bis zu nationalstaatlichen und historiographi-
schen) nimmt einen wichtigen Platz in den verschiedenen Konzepten des überin-
dividuellen (kollektiven) Gedächtnisses ein, in dessen Struktur jede Veränderung 
des Stereotyps die Spannung zwischen dem Alten und dem Neuen repräsentiert. 
Die Vorstellungen von der Vergangenheit werden unweigerlich durch die Wert-
maßstäbe der Gegenwart bestimmt und das der Tradition zugrunde liegende Ge-
dächtnis erweist sich als sensitiv gegenüber der sozialen Situation und dem politi-
schen Moment.7 Denn der Rückgriff auf das Gedächtnis „erfolgt wahrscheinlich 
nur dann, wenn sich die Inadäquatheit der objektiv vorhandenen Säulen der je-
weiligen Tradition bemerkbar zu machen beginnt“.8

Das kollektive Gedächtnis in den Arbeiten von Halbwachs und später in jenen 
von Pierre Nora9, korreliert mit dem Begriff des öffentlichen Gedächtnisses  – 
„eines sozialen Produktes, das sich aus Selektion, Interpretation und einer gewis-
sen Verstümmelung (Ungenauigkeit) hinsichtlich der Fakten der Vergangenheit 
ergibt“10, aber auch mit dem offiziellen Gedächtnis als Produkt von Machtmani-
pulation. Paul Ricœur, der von der Möglichkeit ausgeht, „die eklatanten Miss-
bräuche des Gedächtnisses mit den auf der phänomenalen Ebene der Ideologie 
eintretenden Folgen der Verstümmelung zu verbinden“, entwickelt diesen Ansatz 
folgendermaßen weiter: „Auf dieser offensichtlichen Ebene wird die aufgezwun-

  6	Assman, Kul’turnaja pamjat’; Otto G. Ėksle (Oexle): Kul’turnaja pamjat’ pod vozdejstviem 
istorizma. In: Odissej 2001. Moskva 2001, S. 176–198.

  7	Patrik Chatton (Patrick H. Hutton): Istorija kak iskusstvo pamjati. Sankt Peterburg 2004, 
S. 249–255.

  8	Allan Megill: Istoričeskaja epistemologija. Moskva 2007, S. 149.
  9	Pierre Nora (Hrsg.): Les lieux de mémoire. 3 t. Paris 1984–1992.
10	Natal’ja Bragina: Pamjat’ v jazyke i kul’ture. Moskva 2007, S. 229.



6    Lorina Repina

gene Erinnerung durch die „erlaubte“ Geschichte selbst untermauert – die offizi-
elle Geschichte, die domestizierte und öffentlich gefeierte Geschichte. De facto ist 
das praktizierte Gedächtnis – denkt man an einen institutionellen Plan – ein Ge-
dächtnis, das gelehrt wurde; das erzwungene Auswendiglernen wird so zur Erin-
nerung an Begebenheiten der gemeinsamen Geschichte genutzt, die als Grün-
dungsereignisse der gemeinsamen Identität gelten.“11

Ricœur untersucht das Problem der Korrelation zwischen dem individuellen 
und dem kollektiven Gedächtnis im Kontext der transzendentalen Phänomenolo-
gie Edmund Husserls und stellt die Frage: „Kann durch die Ausweitung des trans
zendentalen Idealismus auf den Bereich der Intersubjektivität der Weg zur Phä-
nomenologie der gemeinsamen Erinnerung eröffnet werden?“12 Die Antwort be-
steht in einer ganzen Reihe weiterer Fragen: „Ist es notwendig, um zum Begriff 
der gemeinsamen Erfahrung zu gelangen, mit der Idee des „Eigenen“ zu begin-
nen, dann zur Erfahrung des Anderen überzugehen und danach eine dritte Ope-
ration auszuführen, die man Vergemeinschaftung der subjektiven Erfahrung 
nennt? Ist diese Kette in der Tat unumkehrbar? […] Ich habe darauf keine Ant-
wort. […] Gibt es den Moment, in dem vom „Ich“ zum „Wir“ übergegangen wer-
den muss? Aber ist dieser Moment nicht der ursprüngliche, der neue Ausgangs
punkt?“13 Ricœur zieht den Schluss, dass es bei der Übertragung der gesamten 
Bürde der Konstituierung der kollektiven Einheiten auf die Intersubjektivität ein-
zig wichtig sei, niemals zu vergessen, dass man nur analog zum individuellen Be-
wusstsein und Gedächtnis und in Bezug zu ihnen im kollektiven Gedächtnis den 
„Brennpunkt der Spuren sehen kann, die von Ereignissen hinterlassen wurden, 
die im Lauf der Geschichte der entsprechenden Gruppen ihren Niederschlag fin-
den und dass man diesem Gedächtnis die Fähigkeit einräumen sollte, im Falle 
von Festen, Ritualen und öffentlichen Feierlichkeiten auf gemeinsame Erinnerun-
gen zurückzugreifen. Wenn wir die analoge Übertragung für gesetzmäßig erklä-
ren, verbietet uns nichts, höhere intersubjektive Gemeinschaften als Gegenstand 
der ihnen innewohnenden Erinnerungen anzusehen.“14

Nach der anschließenden Analyse des bereits seit langem umfassend diskutier-
ten Konzepts des kollektiven Gedächtnisses von Maurice Halbwachs, kommt 
Ricœur zu einem „negativen Befund“: „Weder die Phänomenologie des individu-
ellen Gedächtnisses noch die Soziologie des kollektiven Gedächtnisses können 
auf einer festen Basis beruhen, wenn jede von ihnen jeweils nur eine der entge-
gengesetzten Thesen für richtig hält.“ Er schlägt vor, „die Möglichkeiten der ge-
genseitigen Komplementarität, die in beiden antagonistischen Ansätzen enthalten 
sind, zu erforschen“.15 Auf der Suche nach einer Sphäre, in der beide Diskurse 
Berührungspunkte finden könnten, wendet er sich der Phänomenologie der sozi-

11	Pol’ Rikër (Paul Ricœur): Pamjat’, istorija, zabvenie. Moskva 2004, S. 125.
12	Ebd., S. 165.
13	Ebd., S. 166–167.
14	Ebd., S. 167–168.
15	Ebd., S. 174.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    7

alen Realität zu und setzt den Akzent „auf die Formierung der sozialen Bindung 
im Rahmen der Relationen von Interaktion und Identität, die auf dieser Basis 
geschaffen wird“16, und verlegt die Diskussion an die Grenze zwischen kollekti-
vem Gedächtnis und Geschichte. Nach Meinung des Philosophen kann gerade die 
Geschichte „Schemata der Vermittlung zwischen den extremen Polen des indivi-
duellen und des kollektiven Gedächtnisses“ ermöglichen.17 Ricœur nimmt außer-
dem an, es gebe „zwischen den beiden Polen – dem individuellen und dem kol-
lektiven Gedächtnis  – einen intermediären Referenzplan, in dem sich die Inter
aktion zwischen dem lebendigen Gedächtnis der individuellen Personen und dem 
öffentlichen Gedächtnis der Gemeinschaften, denen wir angehören, konkret ab-
spielt“, nämlich einen Plan der dynamischen Beziehungen zu den Angehörigen, 
die sich in verschiedenen Entfernungen zwischen dem „Ich“ und den Anderen 
befänden. In dieser Kommunikation offenbare sich die Korrelation zwischen dem 
individuellen und dem kollektiven Gedächtnis. Es gehe also um die in den Sozial-
wissenschaften verbreitete Vorstellung von der Gesellschaft als einem Kommuni-
kationssystem oder -netzwerk sowie darum, dass die Vergangenheit in der Kom-
munikation konstruiert werde.18

Sehr gut wurde diese Idee von Serge Moscovici auf den Punkt gebracht: „Vor-
stellungen – das sind nicht so sehr Produkte des Verstandes mit sozialen Folgen, 
sondern vielmehr vom Verstand geschaffene soziale Produkte, die folglich real 
werden. […] Indem sie in alle Interaktionen und sozialen Kreise eindringen, wer-
den sie [die Vorstellungen] zu einem genetischen Code. […] Alles geschieht so, 
als würde die in Umlauf befindliche mentale Masse Werte, Verhalten, Sprachen 
und persönliche Eigenschaften bilden und sie zu einem einheitlichen Ganzen zu-
sammenführen, dessen jede einzelne Zelle die jeweils andere unterstützt und er-
gänzt. […] Im Endeffekt macht für mich das Bild einer Gesellschaft Sinn, die aus 
zwei Formationen besteht – eine, die von den Netzen umspannt wird, die die In-
dividuen verbinden und von diesen ständig geschaffen und zerstört werden; die 
zweite hat mit den Vorstellungen zu tun, die von den Individuen geteilt werden 
und dadurch ihre gemeinsame Realität bilden.“19

David Lowenthal reflektiert darüber, dass die Vergangenheit im Gedächtnis 
eines jeden Individuums existiere und betont: „Die Ereignisse und Erfahrungen 
der Vergangenheit gehen unserem Leben voraus, jedoch aufs Neue gelesen, gehört 
und wiederholt, werden auch sie Teil unserer eigenen Erinnerungen.“ 20 „Die 
meisten Dinge, die die Jungen umgeben, wie auch ein Großteil jener Geschichte, 
die sie studieren, waren schon auf dieser Welt, lange bevor sie geboren wurden. In 
dem Maße, wie junge Menschen erwachsen werden, wird ein immer signifikante-
rer Teil unserer eigenen Vergangenheit Geschichte. Und unsere immer umfangrei-

16	Ebd., S. 183.
17	Ebd., S. 184.
18	Aleksandr Filippov: Konstruirovanie prošlogo v kontekste kommunikacii: teoretičeskaja logika 

sociologičeskogo podchoda. In: Savel’eva, Poletaev (Hrsg.), Fenomen prošlogo, S. 96–120. 
19	Serž Moskoviči (Serge Moscovici): Mašina, tvorjaščaja bogov. Moskva 1998, S. 359.
20	David Louėntal’ (Lowenthal): Prošloe – čužaja strana. Sankt Peterburg 2004, S. 296



8    Lorina Repina

cher werdenden Erinnerungen beginnen uns immer öfter beim Begreifen der Ge-
schichte zu lenken, einschließlich jenes Teiles der Geschichte, der die Zeit vor un-
serer Geburt betrifft.“21

Mit der Zeit entstanden repräsentative Schulen, die sich mit der Erforschung 
des sozialen und kulturellen Gedächtnisses befassen und die Zahl der diesen Fra-
gen gewidmeten Publikationen wächst unablässig, wobei das vielfältige Material 
der zahlreichen Studien ein beredtes Zeugnis von der äußerst engen Verbindung 
zwischen der Erfassung der historischen Ereignisse, des Bildes von der Vergangen-
heit selbst und dem Umgang damit sowie den sozialen Phänomenen (im weiteren 
Sinne des Wortes) abgibt.

Im Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften in Russland erfreuen sich ge-
dächtnishistorische Studien ebenfalls großer Beliebtheit. Im letzten Jahrzehnt er-
schienen nicht wenige konkrete Untersuchungen auf diesem Gebiet, meist han-
delt es sich jedoch um deskriptive Studien, die im Wesentlichen auf die Beschrei-
bung der sozial und kulturell differenzierten „Bilder der Vergangenheit“ oder der 
gängigen (Massen-) Vorstellungen von der Vergangenheit ausgerichtet sind („Bil-
der“ der Vergangenheit analog zum mentalen „Bild von der Welt“ und als eine der 
elementaren Komponenten des letzteren). Die Ansichten über eine Korrelation 
zwischen historischem Bewusstsein und historischem Gedächtnis bleiben wider-
sprüchlich: Nicht selten wird das historische Bewusstsein einfach auf das histori-
sche Gedächtnis reduziert, meist jedoch erfolgt eine Differenzierung in „Form“ 
(in der das Sozium seine Vergangenheit durch das Prisma und die Erfordernisse 
der Gegenwart erkennt) und „Inhalt“ (die im Gedächtnis abgelegte Vergangenheit 
oder die Vorstellungen vom Vergangenen). Das Problem der Korrelation zwischen 
dem weltanschaulichen, wertebezogenen, psychologischen sowie dem pragmati-
schen Aspekt der Formierung, Reorganisation und Transformation der Bilder der 
Vergangenheit bleibt in diesen Forschungen marginal, während das Thema der 
„imaginären“ und „projektierten“ Zukunft überhaupt ausgespart bleibt. In der 
Regel stellt sich die Aufgabe der parallelen Analyse der rationalen und mentalen 
Ebene dieses oder jenes „Bildes der Vergangenheit“ sowie ihrer relativen Rolle bei 
dessen Formierung nicht einmal, obwohl beide Komponenten der sozialen Kon
struktion der historischen Kontinuität oder umgekehrt, historischen Diskontinu-
ität, die Aufmerksamkeit nicht nur der Soziologen, sondern auch der Historiker 
erfordern.

Unterdessen treten die Meinungsverschiedenheiten und Widersprüche rund 
um die grundlegenden Begriffe des Gedächtnisses immer deutlicher zutage. Eini-
ge heutige Forscher setzen das historische Bewusstsein mit dem historischen Ge-
dächtnis praktisch gleich, während andere betonen, das kollektive Gedächtnis 
selbst sei Ausdruck des historischen Bewusstseins und Basis für die Formierung 
der sozialen Gruppenidentität.22 Wieder andere halten den Begriff „kollektives 

21	Ebd., S. 399–400.
22	Lorina Repina: Istoričeskaja pamjat’ i sovremennaja istoriografia. In: Novaja i novejšaja istorija 

2004. Nr. 5, S. 33–45.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    9

Gedächtnis“ generell für wissenschaftlich unhaltbar und verweisen darauf, dass 
bei der Verwendung dieses Begriffs eine sich ständig wiederholende „Anthropo-
morphisierung des kollektiven Subjekts“ stattfinde. In Prinzip ruft diese These 
keine besonderen Einwände hervor. Es muss jedoch angemerkt werden, dass eine 
derartige „Anthropomorphisierung“ die Forscher nicht davon abhält, z. B. das so-
ziale Gedächtnis als „im Laufe der sozialhistorischen Entwicklung angesammelte, 
durch praktische und kognitive Aktivitäten festgelegte und mit Hilfe sozialer und 
kultureller Mittel von Generation zu Generation weitergegebene und der indivi-
duellen und gesellschaftlichen Erkenntnis auf jeder konkreten Etappe der histori-
schen Entwicklung zugrunde liegende Informationen“23 zu bezeichnen. Grund-
sätzlich stellt das Problem der „Anthropomorphisierung“ kein Hindernis bei der 
Betrachtung des sozialen Gedächtnisses und der auf der Verwendung eines ge-
meinsamen Symbolsystems basierenden kollektiven Identität dar. In gleicher Wei-
se wird das „kulturelle Gedächtnis“ interpretiert, das sich an fixen Momenten in 
der Vergangenheit orientiert und über den Rückgriff auf diese die Identität der 
sich erinnernden Gruppe begründet. Warum sollte das nicht auch für den Begriff 
des „historischen Gedächtnisses“ oder für Geschichte als Gedächtnis an die Ver-
gangenheit – als Form der kollektiven Erzählung über sich selbst – gelten?

Und dennoch, weil die meisten Fachleute unter dem „historischen Gedächtnis“ 
die Gesamtheit der Vorstellungen von der sozialen Vergangenheit (sowohl auf der 
Massen- als auch auf der Individualebene) verstehen, stellen, nach Meinung der 
Kritiker, in diesem Fall das Wissen der Masse bzw. die gängigen Vorstellungen von 
der Vergangenheit die Substanz des „historischen Gedächtnisses“ dar; daher kön-
ne das neue Konzept zumindest als überflüssig bzw. insgesamt als durch und 
durch ideologiebeladen und daher schädlich betrachtet werden.24

Die Kritiker begründen ihre Position mit unterschiedlichen Überlegungen. 
Eine davon besteht darin, dass die Erforscher des „historischen Gedächtnisses“ in 
den Prozess der Erzeugung des eigentlichen „Gedächtnisses“ hineingezogen wür-
den, wodurch eine Verwischung der Grenzen zwischen den Massenvorstellungen 
und dem professionellen historischen Wissen erfolge. Um letztere konsequenter 
voneinander abzugrenzen, wird dabei dafür plädiert, mit dem Begriff der „kollek-
tiven Vorstellungen von der Vergangenheit“ zu operieren, der im Rahmen der So-
zialpsychologie, Kulturanthropologie und Wissenssoziologe entwickelt wurde, 
während das Konzept des „historischen Gedächtnisses“ hauptsächlich mit dem 
Begriff der „Politik des Gedächtnisses“ assoziiert wird, mit der Analyse der Rolle 
des politischen Auftrags bei der Formierung und Verankerung der konkreten Er-
kenntnisse über die Vergangenheit zur Gewährleistung bestimmter sozialer und 
politischer Funktionen oder es wird als Gegengeschichte interpretiert  – in erster 
Linie als Vergangenheit der unterdrückten Klassen und nationalen Minderheiten, 
aber auch drangsalierter konfessioneller Gruppen und Randschichten. Somit wird 
das historische Gedächtnis im Wesentlichen als politisches Projekt betrachtet.

23	Jaan Rebane: Princip social’noj pamjati. In: Filosofskie nauki 1977. Nr. 5, S. 100.
24	Savel’eva, Poletaev, „Istoričeskaja pamjat’“, S. 170–220.



10    Lorina Repina

Eine umfassende Kritik des Begriffs „historisches Gedächtnis“ sowie der „The-
orie des traumatisierten kollektiven Gedächtnisses‘“ wurde von Aleksej Rutkevič 
in seiner Arbeit „Psichoanaliz i doktrina ,istoričeskoj pamjati‘“ („Die Psychoana-
lyse und die Doktrin des ,historischen Gedächtnisses‘“)25 vorgelegt. Der Autor 
bezeichnet diese Theorie als „offensichtlich falsch“ und schreibt: „Die Entstehung 
einer kollektiven traumatischen Erfahrung erfordert eine kollektive Psyche (die 
Zubereitung eines Hasenragouts erfordert einen Hasen) und das steht im Gegen-
satz zu all dem, was die heutige Wissenschaft über den Menschen aussagt. Es steht 
außer Zweifel, dass eine ähnliche Erfahrung vieler Menschen eine in etwa gleiche 
„Spur“ hinterlässt […], dennoch ist nicht von einer kollektiven Seele die Rede. 
Die Erfahrung kann die gleiche sein, aber die Auseinandersetzung mit dieser Er-
fahrung, ihre Integration in dieses oder jenes Erklärungsschema, kann durchaus 
unterschiedlich ausfallen.“26 Rutkevič bezieht sich auf das Konzept des „sozialen 
Gedächtnisses“ des britischen Psychologen Frederic Bartlett. Bei Bartlett geht es 
darum, dass das Material und die Form der Erinnerungen von den Gruppeninte-
ressen, Werten sowie der sozialen Kontrolle der Gruppe über das Individuum ab-
hängen würden und daher die Art, wie man sich erinnere, mit derjenigen dersel-
ben Gesellschaft, Klasse oder Gruppe vergleichbar sei, die ihre eigenen „Gedenk-
orte“ (Denkmäler, Hymnen, Gedenktage, Gründungsjubiläen etc.) haben könne; 
jedoch – so betont Rutkevič – „sollte jedes Mal nicht vom ,kollektiven Gedächt-
nis‘ die Rede sein, sondern von den Mitteln, mithilfe derer Menschen sich gegen-
seitig beeinflussen, von Tradition in ihrer Grundbedeutung als ,Übermittlung‘ von 
Erfahrungen, Kenntnissen und Fertigkeiten. Über ein Gedächtnis verfügen jeden-
falls nur Individuen.“27

Um die theoretisch-methodologischen Schwierigkeiten der heutigen Studien 
zum Thema Geschichte und Gedenken festzuhalten, haben Irina Savel’eva und 
Andrej Poletaev zwei prägnante Schlüsselfragen formuliert. Die erste lautet: Er-
folgt die Formierung des „kollektiven Gedächtnisses“ aufgrund der Vereinigung 
verschiedener Varianten individueller Vorstellungen von der Vergangenheit in ste-
reotype Bilder oder „bestimmt das apriorische ‚kollektive Gedächtnis‘, über das 
die Gesellschaft bereits verfügt, den Inhalt und die Modifizierung des individuel-
len Gedächtnisses an die Vergangenheit?“ Die zweite Frage: „Ist es berechtigt, die 
Mechanismen des individuellen Gedächtnisses aus dem sozialen zu extrapolieren 
oder umgekehrt, das individuelle Gedächtnis an die soziale Vergangenheit als 
vom kollektiven Gedächtnis abgeleitet zu betrachten?“28

Zur zweiten Frage äußerte sich Jurij Lotman seinerzeit absolut unmissver-
ständlich: „So wie das individuelle Bewusstsein über seine eigenen Mechanismen 
des Gedächtnisses verfügt, so schafft das kollektive Bewusstsein, wenn es das Be-

25	Aleksej Rutkevič: Psichoanaliz i doktrina „istoričeskoj pamjati“. Moskva 2004.
26	Ebd., S. 23.
27	Ebd., S. 24; Aleksej Rutkevič: Psichoanaliz, istorija, travmirovannaja „pamjat’“. In: Savel’eva, 

Poletaev (Hrsg.), Fenomen prošlogo, S. 243–244. 
28	Savel’eva, Poletaev, „Istoričeskaja pamjat’“, S. 189.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    11

dürfnis erkennt, etwas Gemeinsames für das gesamte Kollektiv festzuhalten, die 
Mechanismen des kollektiven Gedächtnisses.“29 Das kollektive Gedächtnis knüpft 
an den sozialen Kontext an. An dieses oder jenes Ereignis erinnert man sich nur 
dann, wenn es in die von der Gemeinschaft vorgegebenen konzeptuellen Struktu-
ren eingebettet ist. Kürzlich stellte die Linguistin Natal’ja Bragina in dem Band 
„Pamjat’ v jazyke i kul’ture“ („Das Gedächtnis in Sprache und Kultur“) das Ge-
dächtnis auf der Basis der Analyse fester metaphorischer Wortverbindungen und 
klischeehafter Phrasen aus Werken der russischen Literatur des 19. und 20. Jahr-
hunderts und der aktuellen Publizistik als selbstorganisierendes und anpassungs-
fähiges Funktionssystem von Fragmenten der persönlichen und sozialen Vergan-
genheit dar.30

Im Kapitel „Gedächtnis und Sozium. Mechanismen des kulturellen Gedächt
nisses“31 weist Bragina zu Recht darauf hin, dass „die Einführung des Gedächt-
nisses in den sozialen Kontext zur Entstehung der neuen metaphorischen Bedeu-
tung des Wortes beigetragen“ habe und stellt  – indem sie Methodologie und 
Metasprache von Historikern und Philosophen in die Sprache der Linguistik 
übersetzt – eine Forschungsanalogie der verschiedenen Arten des kollektiven Ge-
dächtnisses zu der „linguistischen Analyse der inneren Form der sprachlichen 
Einheiten, ihrer Etymologie, ihren Metaphorisierungsprozessen sowie der Rekon-
struktion der bildlichen Basis der Phrasen“32 her. Bragina erforscht Formen und 
Verwendungsweisen des Konzepts Gedächtnis bei verschiedenen Arten des Dis-
kurses und unterscheidet zwischen dem persönlichen und dem kollektiven (als 
dem nicht-persönlichen) Gedächtnis, aber auch zwischen dem kollektiven (als sich 
auf verschiedene soziale Gruppen beziehendes) und dem gesellschaftlichen (als mit 
dem Volksgedächtnis in Beziehung stehendes und vor allem mit kommemorativen 
Praktiken verbundenes) Gedächtnis. Auf diese Weise wird der Begriff des kollek-
tiven Gedächtnisses in zwei verschiedenen Bedeutungen verwendet.

Was die Antwort auf die erste Frage betrifft, so kann sie nicht eindeutig ausfal-
len. Die Vergangenheit wird gleichsam in zwei Ströme geteilt: das einzigartige, 
vergangene Ich (biographische Vergangenheit) und das vergangene Wir (histori-
sche Vergangenheit der Gruppe). Andererseits zeichnet die modernen Geisteswis-
senschaften die Achtung vor der Kultur als Kontext, Mittel und Resultat der 
menschlichen Lebensaktivität aus (nach dem Prinzip „es gibt keinen Menschen 
außerhalb der Kultur und keine Kultur außerhalb der Aktivität“).

Die russische Psychologin Veronika Nurkova hat ein neuartiges Konzept des 
autobiographischen Gedächtnisses entwickelt, das die Wechselbeziehung zwi-
schen seinen strukturell-funktionalen Eigenschaften und den Gesetzmäßigkeiten 
von Entwicklung und Regulierung systemisch darstellt, wobei sie sich einer Un-

29	Jurij Lotman: Vnutri mysljaščich mirov: Čelovek – tekst – semiosfera – istorija. Moskva 1996, 
S. 344–345.

30	Bragina, Pamjat’ v jazyke i kul’ture, S. 229.
31	Ebd., S. 227–255.
32	Ebd., S. 237.



12    Lorina Repina

tersuchungsmethodologie bedient, die auf dem kulturhistorischen Zugang zur 
Erforschung des individuellen Gedächtnisses beruht. Ihre besondere Aufmerk-
samkeit gilt in diesem Zusammenhang der Repräsentation und Aktualisierung 
der sozialhistorischen Vergangenheit im Rahmen individueller Erinnerungen.33

Nurkova untersuchte, auf welche Weise das persönliche Ichbewusstsein in Kor-
relation mit allgemeingültigen Ereignissen eine historische Dimension erlangt, 
beschrieb die Rolle und Funktionsweise der historischen Komponente im Rah-
men des individuellen autobiographischen Gedächtnisses, das in den kulturellen 
Verhaltensformen verankert ist, die von den Menschen geteilt und durch spezifi-
sche symbolische Systeme und Praktiken vermittelt werden. Das autobiographi-
sche Gedächtnis stellt eine Verschmelzung soziokultureller und individuell-per-
sönlicher Sinngehalte dar. Es wurden wichtige Schlussfolgerungen hinsichtlich 
der Funktionsweise historischer Erinnerungen innerhalb der Struktur des auto-
biographischen Gedächtnisses gezogen, insbesondere über die in ihm präsente 
Erfahrung vorangegangener Generationen, aber auch darüber, dass „der Über-
gangsmechanismus von semantischem historischem Wissen zur aktiven Formie-
rung des historischen Gedächtnisses als lebendige Erfahrung darin besteht, Be-
dingungen für die engagierte Aneignung historischen Wissens zu schaffen“.34

In diesem Zusammenhang unterscheidet die Forscherin vier qualitativ differie-
rende psychologische Positionen von Trägern des historischen Gedächtnisses in 
Bezug auf ein historisches Ereignis: Teilnehmer, Augenzeuge, Zeitgenosse und 
Nachfolger.35 Die von Nurkova aufgestellte und ausformulierte Hypothese über 
die qualitativ unterschiedlichen psychologischen Positionen eines Subjekts in Be-
zug auf ein historisches Ereignis („Teilnehmer“, „Augenzeuge“, „Zeitgenosse“, 
„Nachfolger“ ist geeignet, das Forschungsinstrumentarium der historischen Wis-
senschaft in mehrere Richtungen zu bereichern. Zum einen können vor dem 
Hintergrund der entwickelten Modelle die Möglichkeiten zur quellenkundlichen 
Analyse der verschiedenartigen und häufig fragmentarischen autobiographischen 
Narrative erweitert werden, deren Genretypologie sich nicht in autobiographi-
schen literarischen Denkmälern in Lebensgröße erschöpft. Zum anderen ermög-
lichen die von der Autorin herausgearbeiteten unterschiedlichen Mechanismen 
der Integration historisch bedeutsamer Ereignisse in das individuelle historische 
Gedächtnis und ihres Erlebens als Fakten der persönlichen Biographie eine deut-
lichere Vorstellung von den möglichen Authentizitätskriterien historischer Zeug-
nisse und der Rolle des historischen Kontexts in den von den Historikern verwen-

33	Veronika Nurkova: Kul’turno-istoričeskij podchod k avtobiografičeskoj pamjati [Autorreferat 
der Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der psychologischen 
Wissenschaften]. Moskva 2009. Dies.: Sveršennoe prodolžaetsja: Psichologija avtobiografičeskoj 
pamjati ličnosti. Moskva 2000. Dies.: Rol’ avtobiografičeskoj pamjati v strukture identičnosti 
ličnosti. In: Mir psichologii 2004. Nr. 2, S. 77–87. Dies.: Analiz fenomenov avtobiografičeskoj 
pamjati s pozicij kul’turno-istoričeskogo podchoda. In: Kul’turno-istoričeskaja psichologija 
2008. Nr. 1, S. 17–25.

34	Nurkova, Kul’turno-istoričeskij podchod, S. 33.
35	Ebd., S. 32.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    13

deten autobiographischen Texten verschiedener Ebenen: von sogenannten „mo-
dellhaften“ (oder „kanonischen“) bis hin zu ganz normalen Texten. Von äußerster 
Wichtigkeit für die eigentlichen Forschungen zum Thema Geschichte, Gedenken 
und Historiographie sind die von Nurkova durchgeführten Experimente und de-
taillierten Beobachtungen hinsichtlich der Besonderheiten des Erlebens histori-
scher Ereignisse der entfernteren und jüngeren Vergangenheit aus der Position 
des „Nachfolgers“ heraus, die sowohl aus Sicht der Erforschung des individuellen, 
als auch des kollektiven (sozialen) historischen Gedächtnisses denselben Stellen-
wert haben.

Eine ausführliche Begründung und theoretische Ausarbeitung des syntheti-
schen Ansatzes ist in den Arbeiten des russischen Philosophen Andrej Makarov 
zu finden, der insbesondere das Phänomen des überindividuellen Gedächtnisses 
und die Geschichte seiner Konzeptualisierung erforschte.36 Makarov kritisiert das 
individualistische psychologische Herangehen an die Erklärung aller Prozesse zur 
Wissensbewahrung über die Fakten einer früheren Erfahrung sowie zur zeitlichen 
Übertragung dieser Informationen und sieht ihren Schwachpunkt darin, dass die 
Wissenschaftler das Phänomen der Tradition aus dem Blickfeld verloren hätten. 
Wie beschränkt ein derartiger Ansatz sei, habe sich bereits Anfang des 20. Jahr-
hunderts gezeigt, als sozialpsychologischen Strukturen, die über eine kollektive 
Dimension verfügten, deutlich zum Vorschein gekommen seien und sich die Not-
wendigkeit ergeben habe, die Aufmerksamkeit der Forscher auf die transpersona-
le bzw. überindividuelle Dimension des Gedächtnisses zu lenken.

Auf der Suche nach einer Methode zur Auseinandersetzung mit dem Phäno-
men des Gedächtnisses, das die Grundlage für eine interdisziplinären Synthese 
bilden könne, hielt Makarov den Terminus „überindividuelles Gedächtnis“ für 
angebracht, da er mehr abdecke als die Begriffe „kulturelles Gedächtnis“ oder 
„kollektives Gedächtnis“: In ihm „vereinen sich der soziale, kulturelle und histo-
risch-genetische Aspekt der externen Kontrolle über das Bewusstsein des Indivi
duums“.37 Außerdem verweise dieser Begriff direkt auf die Dichotomie individu-
ell/überindividuell, die im Zentrum der Frage der Konzeptualisierung des Ge-
dächtnisses stehe. Makarov greift die Konzepte von Michail Bachtin und Jurij 
Lotman auf und schreibt: „Das persönliche Gedächtnis des Menschen ist umfas-
sender als sein individuelles Gedächtnis. Das Bewusstsein und das Gedächtnis des 
Individuums sind nicht isoliert von dem Wissen, über das andere Menschen ver-
fügen oder einmal verfügt haben. Dank der zwischenmenschlichen Kontakte und 
der Tradition als Kommunikation zwischen den Generationen kann Wissen ange-
sammelt und gespeichert werden. Das ist ein unschätzbarer Vorrat an universeller 
Erfahrung. Ein Mensch wird geboren, tritt in Kontakt mit Anderen, taucht ein in 
die Sprache und wird so zum Vermittler des Wissens (der Bilder, Begriffe, Denk-
schemata), die von seiner Referenzgruppe angesammelt wurden. […] Hält man 

36	Andrej Makarov: Fenomen nadyndividual’noj pamjati (obrazy – koncepty – refleksija). Volgo-
grad 2009. 

37	Ebd., S. 9.



14    Lorina Repina

es für möglich, dass menschliche Gemeinschaften ebenfalls in der Lage sind, in 
einen Wissensaustausch mit anderen Gruppen einzutreten, so fließt ihr Gruppen-
gedächtnis in eine Art gruppenweites überindividuelles Gedächtnis ein.“38

Die Rede ist von der sozialen Dependenz der Mechanismen zur Wahrnehmung 
und Auseinandersetzung mit der Realität, was Bewusstsein und Gedächtnis eine 
überindividuelle Dimension verleiht. Das eigentliche Phänomen der Sozialität im 
Kontext des überindividuellen Gedächtnisses ist laut Makarov untrennbar mit 
der kommunikativen Funktion der Kultur verbunden39, in deren symbolischem 
Umkreis die Weitergabe der Information erfolge. Dank der Sprache entstehe „das 
Feld der einheitlichen, allgemein verständlichen und daher von Generation zu 
Generation weitergegebenen Erfahrung“.40 Das überindividuelle Gedächtnis, das 
eine sozial-integrative Funktion erfülle „tritt als unabdingbare Voraussetzung der 
Konstituierung der semiotischen Realität […] durch Symbole der synchronen 
(zwischen Zeitgenossen) und diachronen (zwischen Vorfahren und Nachfahren) 
Verbindungen zwischen den Menschen auf“.41

Makarov betont zu Recht, dass das Wissen um die überindividuelle Dimension 
des Gedächtnisses für die Menschheit immer mehr an Bedeutung gewinne, da das 
Anwachsen der künstlichen Schicht der den Menschen umgebenden Umwelt 
dazu geführt habe, dass das Gedächtnis immer mehr von der Kultur abhänge und 
nicht von der Natur. Nebenbei sei daran erinnert, dass Jan Assmann als einen der 
Faktoren für die Entstehung des künstlichen Gedächtnisses die neuen elektroni-
schen Mittel zur externen Speicherung von Information ausmachte.42

Vergleicht man die maßgeblichen, sozialwissenschaftlichen Interpretationen 
des Phänomens des Gedächtnisses, denen in der wissenschaftlichen Literatur 
breiter Raum gewidmet wurde, mit den neuen konzeptionellen Ausarbeitungen 
russischer Forscher der Fachrichtungen Philosophie, Psychologie, Philologie und 
Kulturwissenschaft, kommt man zu folgenden Ergebnissen: Der Konflikt zwischen 
den beiden Grundformen der Konzeptualisierung des Phänomens des überindi-
viduellen Gedächtnisses (entweder als Raum der allgemeinen sozialen Erfahrung 
mit transzendentem Charakter oder als Konstrukt des individuellen Bewusstseins, 
das von den pragmatischen Erfordernissen der Referenzgruppe, zu der der Einzel-
ne gehört, hervorgebracht wurde) wird umgewandelt in die Kombination zweier 
sich gegenseitig ergänzender Tendenzen, die die dialektischen Aspekte des per-
sönlichen Sozialisationsprozesses widerspiegeln: „der Tendenz zur Interiorisation 
des kollektiven Gedächtnisses durch das individuelle Bewusstsein und der Ten-
denz zur Exteriorisation des individuellen Gedächtnisses in der Gesellschaft“.43 
Diese Dialektik schwingt in dem weiter oben behandelten „negativen Befund“ 
Ricœurs zur Phänomenologie des individuellen Gedächtnisses und zur Soziologie 

38	Ebd., S. 10.
39	Ebd., S. 25.
40	Ebd., S. 40.
41	Ebd., S. 44.
42	Assmann, Kul’turnaja pamjat’, S. 11. 
43	Makarov, Fenomen nadyndividual’noj pamjati, S. 188.



Historisches Gedächtnis und kollektive Identität    15

des kollektiven Gedächtnisses mit, die jeweils auf lediglich einer der gegensätzli-
chen Thesen basieren, sowie in seinem Vorschlag, eine mögliche gegenseitige Ab-
hängigkeit dieser „antagonistischen“ Ansätze zu untersuchen.

Es ist bezeichnend, dass alle dargestellten Konzeptualisierungen der Erinne-
rung, die auf die Überwindung der Dichotomie individuelles/überindividuelles 
(kollektives, soziales) Gedächtnis ausgerichtet sind, den Weg zur Synthese gerade 
in der Geschichte sehen.

Soziokulturelle Faktoren von langer zeitlicher Ausdehnung und temporäre his-
torische Situationen bilden einen beweglichen Kontext, in dem die soziale Kon
struktion von Identität als schwieriger Prozess in Erscheinung tritt, der dem Ein-
fluss gegenläufiger Kräfte und zahlreicher Zufälle unterworfen ist. Heute wenden 
sich die Historiker aktiv der Problematik des historischen Gedächtnisses zu und 
konzentrieren sich dabei im Wesentlichen auf die Erforschung der verschiedenen 
Aspekte der „Nutzung der Vergangenheit“ und der „Rhetorik des Gedächtnisses“. 
Das soziale Gedächtnis gewährleistet nicht nur das Spektrum der Kategorien, an-
hand derer die Mitglieder der jeweiligen Gruppe sich unbewusst in ihrem Umfeld 
orientieren, es ist auch eine Quelle des Wissens, die Stoff für die bewusste Refle
xion und Interpretation der übertragenen Bilder der Vergangenheit im historischen 
Denken und professionellen historischen Wissen liefert. Bei der pragmatischen 
Betrachtung der Mechanismen zur Bewahrung und Weitergabe des historischen 
Gedächtnisses sowie der sozialen Existenz der Vorstellungen von der Vergangen-
heit und der „Narrative der Identität“ darf die kognitive Rolle des historischen 
Gedächtnisses nicht vergessen werden, was eine prinzipielle Forschungsanord-
nung zur Synthese des pragmatischen und des kognitiven Ansatzes zu seiner Un-
tersuchung voraussetzt.

Aus dem Russischen übersetzt von Verena Brunel




