
Susanne Enderwitz (Islamwissenschaft), Robert Folger (Romanistik), 
Rebecca Sauer (Islamwissenschaft)

Einweben und Aufnähen

1  Einleitung
Eines der ältesten Zeugnisse für das Aufnähen auf Textilien ist die Leinentunika, die 
man im Grab des ägyptischen Pharaos Tutanchamun (1333–1323 v. Chr.) fand (Abb. 1).1 
Auf dem Zeremonialgewand finden sich ein auf der Brustsektion aufgenähtes Anch-
Symbol und am Halsansatz zwei Hieroglyphenkartuschen mit dem Namen des jungen 
Königs. Dieses Textilstück illustriert, was Penelope W. Rogers und John P. Wild über 

Dieser Beitrag ist im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Vgl. Allgrove-McDowell 2003, 37-39.

Abb. 1: Rechts: „Syrische Tunika“ aus einem Kasten im Vorraum des Grabes Tutʿankhamūns 
( University of Oxford, Griffith Institute, Howard Carter Archive; Foto Harry Burton; Carter inv. 367j 
= Cairo Textile 642). Links: Vergrößerte Umzeichnung des Ankh-Zeichens, das den Halsausschnitt 
rahmt (Zeichnung Brunton 1940) (aus Cowfoot u. Davies 1941, pl. XIV und XVIII).

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.
© 2015, Enderwitz, Folger, Sauer.



568   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

die Bedeutung von Textilien festgehalten haben: „Textiles have been, and still are, 
used, both in dress and in furnishings, to enable people to distinguish themselves 
from others and to locate themselves within their societies“.2 Das Potential der Schrift 
ist in diesem Zusammenhang offenbar. Die Hieroglyphen individualisieren den vor-
maligen Träger und markieren ihn zugleich als religiösen und politischen Führer. 
Umso erstaunlicher ist es, dass die Kulturen der Antike nur in geringem Umfang Tex-
tilien als Träger von Schrift gebrauchten.3 Es dominierten geometrische Muster, Pflan-
zen- und Tiermotive. Auch wenn Szenen aus der Geschichte, der Mythologie oder 
dem Alltagsleben auf textile Stoffe aufgebracht wurden, geschah dies ohne begleiten-
den Text. Obwohl die Etrusker und Römer offensichtlich sogenannte Leinenbücher 
besaßen (das einzige erhaltene Zeugnis ist der etruskische Liber Linteus Zagrabiensis 
aus dem 3. Jahrhundert v. Chr.), scheint sich die Applikation von Text auf Textilien 
erst mit dem Triumph des Christentums in der Spätantike ausgebreitet zu haben. Aus 
bildlichen Darstellungen lässt sich ableiten, dass Frühchristen griechische Buchsta-
ben (Alpha und Omega, Α und Ω, und das Christusymbol XP) auf Kleidungstücken 
anbrachten.4 Die besondere Bedeutung der Schrift für die Buchreligionen lässt es 
plausibel erscheinen, dass Texte, wenn auch nur in reduzierter Form nach der Antike 
vermehrt auf Textilien erscheinen – sowohl im christlichen als auch im islamischen 
Kulturraum. Obwohl im christlichen Mittelalter Texte in Textilien eingewirkt wurden 
– zumeist in Verbindung mit bildlichen Elementen – ist dieses Phänomen in der For-
schung bisher nicht systematisch behandelt worden – wie etwa die Cambridge History 
of Western Textiles zeigt, in der sich zwar einige Beispiele von beschrifteten Textilien 
finden und in Zusammenhang mit einzelnen Artefakten diskutiert werden, aber der 
Applikation von Texten auf Stoff oder dem Einweben von Schrift keine besondere Auf-
merksamkeit geschenkt wird.

Der Mangel an erhaltenen Artefakten aus der Antike, die relative Prominenz von 
textilen Texten in Christentum und Islam und die sporadische Forschung zum Thema 
bestimmen den Zuschnitt der folgenden Ausführungen, die nicht den Anspruch 
erheben können, einen systematischen historischen Überblick zu bieten, sondern 
vielmehr eine tentative Typologie entwerfen. Wir unterscheiden dabei zunächst 
zwischen Textilien, die der Distinktion von Individuen dienen – also persönlichen 
Kleidungsstücken und textilen Gebrauchsgegenständen – und textilen Artefakten, 
die nicht einem individuellen Träger oder Besitzer zugewiesen werden können. Im 
Bereich der individualisierenden Textilien mit Text ist ferner zu unterscheiden zwi-
schen Textilien, die der religiös-kultischen Sphäre angehörten, und solchen, die 
der adelig-höfischen Repräsentation eines Individuums dienten. Diese Kategorien 
werden überwiegend anhand von Artefakten aus dem christlichen Mittelalter illus-

2 Rogers u. Wild 2003, 1.
3 Im Folgenden vgl. Jenkins 2003.
4 Vgl. Piccolo 2004, 134.



 Einweben und Aufnähen   569

triert. Anschließend erläutern wir detaillierter den Gebrauch von sogenannten ṭirāz 
im islamischen Kulturraum, die durch die Forschung besser erschlossen sind als die 
textilen Texte im christlichen Kulturraum. Den Abschluss bildet ein Fallbeispiel, das 
im Grenzbereich der beiden hier skizzierten Kontexte anzusiedeln ist – der sogenannte 
Krönungsmantel Rogers II., ein im normannischen Sizilien gefertigtes Gewand, das 
später als Zeremonialrobe der Habsburger genutzt wurde.

2  Praktiken des Einwebens und Aufnähens im mittel-
alterlichen Europa

2.1  Textilien als „unpersönliches“ Schrift-Bild-Medium

Die mittelalterlichen Beispiele für das Einweben von Wörtern in Textilien sind selten, 
so etwa eine byzantinische Seidenweberei aus dem 5. Jahrhundert mit Szenen aus 
dem Leben Marias und tituli in griechischer Schrift aus der San Gennaro-Katakombe 
in Neapel.5 Im christlichen Westen wie im islamischen Nahen Osten war die domi-
nante Technik für die Beschriftung von Textilien die Stickerei. Das spektakulärste 
Zeugnis mittelalterlicher europäischer Stickerei und gleichzeitig das größte erhaltene 
Textilstück des Mittelalters ist der berühmte Teppich von Bayeux (→Textilien Abb. 7). 
Dieses Objekt ist ein bahnförmiges Leinengewebe mit prächtigen Stickereien, das ver-
mutlich Odo, Bischof von Bayeux und Bruder Wilhelm des Eroberers, zwischen 1066 
und 1080 in Auftrag gegeben hatte.6 Der Teppich ist auf mehr als 68 Metern mit 58 
Szenen bebildert, die den Konflikt zwischen dem Normannen und den Angelsachsen 
unter König Harold darstellen. Diese Szenen sind überwiegend mit erklärenden latei-
nischen tituli versehen, die über den dargestellten Szenen eingestickt sind. Mit 2226 
Buchstaben und Symbolen ist dies der längste Text seiner Art. Der Text des Teppichs 
hat die Funktion, die dargestellte Bildfolge für den Betrachter zu verdeutlichen. Der 
Gebrauch der tituli zeigt an, dass die Schöpfer des Teppichs in Ikonographie und Text-
gestaltung Anleihen bei den Illustratoren von Handschriften nahmen, aber es sind 
auch, wie Gale R. Owen-Crocker zeigt, Einflüsse von eingemeißelten Inschriften in 
Plastiken erkennbar. Der ursprüngliche Gebrauchszusammenhang des Teppichs lässt 
sich nicht mit Sicherheit ermitteln, aber es ist plausibel, dass er die  normannische 
Version der gerechten Thronfolger des Eroberers und eine moralische Lektion in 
einem vermutlich kollektiven Rezeptionsvorgang vermitteln sollte. Der Teppich war 
dabei nicht an einen bestimmten Ort gebunden, wie dies in einer konventionellen 

5 Vgl. Wild 2003, 149.
6 Zum Teppich von Bayeux siehe Owen-Crocker 2006.



570   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

bildlichen Darstellung in oder an einer architektonischen Struktur der Fall gewesen 
wäre (→Mobile und immobile Schriftträger). In dieser Hinsicht ist der bestickte und 
beschriftete Riesenteppich ein Medium sui generis.

Wesentlich häufiger findet sich die Kombination von bildlicher Darstellung und 
eingesticktem Text im liturgischen Bereich. Zahlreiche Altardecken und Rückenlaken 
(dorsale, d. h., ein nicht fixierter Wandbelag, der im Kirchenraum „ver-rückt“ werden 
konnte) zeigen Figuren aus der Heilsgeschichte und Heiligenlegenden, die mittels 
tituli für den Betrachter aufgeschlossen werden oder Spruchbänder enthalten. Im 
Spätmittelalter, also in einer Epoche, in der die Textproduktion insgesamt zunimmt, 
geht die Tendenz dahin, dass gestickte Texte einen größeren Raum einnehmen. Ein 
Beispiel dafür ist ein Banklaken, das gegen 1500 im Kloster Lüne gebraucht wurde 
(Abb. 2).7 Es zeigt die Georgslegende in einer Reihe von kreisförmigen Medaillons, in 
deren Umrandung die Handlung erklärt wird: „HIC MITTITVR IN CARCEREM“, „HIC 
INTRAT REX PALACIVM REGINE“ (Medaillons IV.2 und 3).8 Zudem ist in den Rand-
bordüren eine recht ausführliche Fürbitte an den Heiligen eingestickt. Das Rückla-
ken wurde vermutlich zu Ehren des Heiligen an bestimmten Feiertagen für die Klos-
tergemeinde am Chorgestühl oder den Wänden aufgespannt. Wie beim Teppich von 
Bayeux hatte der textile Träger das Potential, einer größeren Gruppe von Menschen 
simultan eine Botschaft zu übermitteln.

7 Vgl. Grönwoldt 1964, 96–101.
8 Zit. in Grönwoldt 1964, 97.

Abb. 2: Zwei Medaillons des vierteiligen Banklakens mit Georgslegende aus Kloster Lüne, um 1500 
(Leihgabe des Nds. Landesmuseums Hannover im Museum August Kestner. © Landeshauptstadt 
Hannover, Museum August Kestner, WM XXII 29b [Detail Medaillons IV.2 und 3. Fotograf: Christian 
Tepper).



 Einweben und Aufnähen   571

2.2  „Persönliche“ beschriftete Textilien

2.2.1  In der Kirche

Im kultisch-religiösen Bereich wurden zahlreiche Textilien mit Beschriftung herge-
stellt, die für einen konkreten Träger bestimmt waren. Unter den reichen textilen  
→Artefakten aus dem Grab des heiligen Cuthbert (gest. 687) befinden sich eine Reihe 
von Paramenten mit eingestickten Texten, so vor allem eine Stola und zwei Manipel, 
von denen die Stola und ein Manipel mit Heiligendarstellungen und tituli bestickt ist, 
die die Identität der Abgebildeten deutlich machen.9 Beide, Stola und Manipel geben 
durch Stickereien an ihren Endstücken Auskunft über die Stifterin, Königin Ælfflæd 
(gest. vor 916?), und den Empfänger der Textilien, Bischof Frithestan von Winches-
ter (909–931): „ÆLFFLÆD FIERI PRECEPIT / PIO EPISCOPO FRIĐESTANO“ (Abb. 3).10 
Die Gabe war also ursprünglich nicht für den heiligen Cuthbert bestimmt, sondern 
für einen sehr viel späteren Bischof Fridestan, diente also weniger der Distinktion 
des Heiligen, in dessen Grab sie vermutlich erst 934 durch König Æthelstan gelegt 
wurde,11 sondern wohl mehr dem Ruhm und Seelenheil der Stifterin. Auch Mitren 

9 Battiscombe 1956, 375–432 (Plenderleith, Hohler und Freyhan); vgl. Glegg Hyer 2012.
10 Zit. in Glegg Hyer 2012, 49.
11 Foot 2011, 121–123.

Abb. 3: Links ein Endstück der 
Stola mit einem Bild des Apostels 
Jakobus auf der Vorder- und der 
Stifter inschrift auf der Rück-
seite; rechts ein Endstück eines 
Manipel mit einem Bild Johannes 
des Täufers auf der Vorder- und 
der Dedikationsinschrift auf der 
Rückseite. Das andere Endstück 
der Manipel trägt eine identische 
Stifter-, das andere Ende der Stola 
eine identische Dedikations-
inschrift (© The Chapter and Dean 
of Durham Cathedral).



572   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

konnten zum Textträger werden, wie etwa Arbeiten des opus anglicanum (der hoch-
geschätzten Stickerei englischer Provenienz) zeigen, die im 13. Jahrhundert entstan-
den.12 Die Mitren enthalten ikonographisch stilisierte Abbildungen von Heiligen, die 
durch tituli identifiziert werden: STEFANVS und SCS THOMAS (gemeint ist Thomas 
Becket, dessen Schicksal mit dem des Protomärtyrers oft in Verbindung gebracht 
wurde) (Abb. 4). Ein Chormantel aus grobem Leinen aus dem 15. Jahrhundert zeigt 
eine zentrale Stickerei der sitzenden Madonna mit dem Kind mit zwei huldigenden 
Engeln im Strahlenkranz.13 Neben diesem Zentralmotiv schweben je zwei sechsflü-
gelige Cherubim auf Rädern mit Spruchbändern, die den Text „Da gloriam Deo“ ent-
halten.

2.2.2  Im adelig-höfischen Ambiente

Der Chormantel und die Mitren hatten die Funktion, die Träger als Amtsinhaber aus-
zuzeichnen und ihren religiösen und sozialen Status zu markieren. Es handelt sich 
nicht um eine Art von Individualisierung in unserem heutigen Verständnis, sondern 
um eine Fixierung der Person in einem performativen Kontext, in dem sie als Indi-
viduum gerade durch die von der Tradition vorgegebene Amtskleidung, die stereo-
typisierte Darstellung des Bildprogramms und den konventionalisierten Text (in der 

12 Vgl. Blöcher 2010, 83–96.
13 Vgl. Witte 1910.

Abb. 4: Mitra des Kardinals Konrad von Wittelsbach mit der Darstellung der Steinigung des heiligen 
Stephanus und der Ermordung des heiligen Thomas Becket, aus Kloster Seligenthal bei Landshut, 
Goldlahnstickerei auf weißer Seide in sogenanntem opus anglicanum, England um 1200  
(© Bayerisches Nationalmuseum, München, T 17; Foto: Walter Haberland).



 Einweben und Aufnähen   573

Form von tituli und Spruchbändern) an „Wert“ gewannen. Die traditionelle Praxis, 
durch Kleidung Distinktion zu erreichen, konnte aber überschritten werden. Die Mög-
lichkeit, Distinktion und Individualisierung durch Textilien und Texte zu erreichen, 
wurde signifikanterweise gerade am Ende des Mittelalters ausgeschöpft, nun nicht 
mehr in der religiös-kultischen Sphäre, sondern im adelig-höfischen Ambiente.

Adelige Wappen waren ursprünglich Zeichen, die ein Individuum identifizierten, 
das durch die Rüstung unkenntlich gemacht wurde.14 Als Wappen im Spätmittelal-
ter zu fixen, genealogischen Zeichen für die Zugehörigkeit zu einer Familie erstarrt 
waren, traten an ihre Stelle sogenannte Devisen, die individuell gewählt werden 
konnten. Diese paraheraldische Praxis war bereits um 1400 in der ganzen europä-
ischen Adelswelt verbreitet und hatte bis Ende des 16. Jahrhunderts Konjunktur. 
Idealtypisch bestand eine Devise aus drei Elementen: einer Bildkomponente (ein 
Tiermotiv, phantastische Wesen, Pflanzen, Gegenstände), einem Motto und Farben. 
In der Praxis gab es vielfache Variationen, so etwa die ausschließliche Verwendung 
eines Bildelementes oder die Reduktion auf das Motto. Das Motto erschien im deut-
schen Raum oft in der Form von Akronymen. Die wohl bekannteste Abkürzung der 
Reformationszeit ist VDMIÆ (Verbum Domini Manet in Aeternum), das protestanti-
sche Adelige benutzten, um ihre politisch-religiöse Zugehörigkeit zu demonstrieren 
(Abb. 5 oben).15 Kaiser Karl V. verwendete eine Devise, die die Säulen des Herkules mit 
dem Motto PLUS ULTRA zeigte (Abb. 5 unten). Im spanischen Bereich sind in Lieder-
büchern sogenannte letras überliefert,16 ein oder zwei Verse, die ihr ursprüngliches 
Bedeutungspotential dann entfalteten, wenn sie in der Zusammenschau mit einem 
Gegenstand und einer Person betrachtet wurden.

Die Beispiele des protestantischen und kaiserlichen Mottos sind aber untypisch, 
als sie politisch motiviert waren und zu einem festen „Markenzeichen“ wurden. Der 
Frankfurter Patrizier Bernhard Rohrbach berichtet von Jugendlichen, die mit einer 
sogenannten liberei auftraten: Sie erschienen mit einem silbernen Skorpion auf dem 
rechten Hosenbein und einem vierfachen M sowie demselben Symbol und einem 
vierfachen U auf der Kapuze. Der Chronist erklärt, dass es sich um ein  kombiniertes 
Akronym des Mottos „Mich Mühet Mannich Male Ungluck Untreuw Und Unfall“17 
handelte. Devisen waren also ursprünglich situationsbedingt und befanden sich, 
wie das Frankfurter Beispiel zeigt, nicht nur auf Gegenständen, wie dies bei Wappen 
der Fall war, sondern bezeichneten Personen. Devisen konnten auf Manuskripten, 
Waffen, Rüstungen und Wänden erscheinen und natürlich auf der Kleidung des Ade-
ligen selbst, aber auch der Hofkleidung seines Hauses. Damit markierten Devisen den 

14 Im Folgenden vgl. Selzer 2010 und Montaner Frutos 2002.
15 Vgl. Selzer 2010, 119–121.
16 Vgl. Macpherson 2004.
17 Zit. in Selzer 2010, 117.



574   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

Abb. 5 oben: Kleiderbilder der landgräflich-hessischen Hofkleidung von 1538 mit der gestickten 
Devise „VDMIE“ auf den rechten Ärmeln (© Fürstlich Ysenburg- und Büdingensche Bibliothek, 
 Büdingen). Unten: Sattel vermutlich Kaiser Karls V. mit doppelköpfigem Kaiseradler, Säulen des 
Herkules und dem Motto „PLVS ULTER“ in Spruchbändern (© Patrimonio Nacional, Real Armería, 
Madrid, Inv.-Nr. A 150).



 Einweben und Aufnähen   575

persönlichen Bereich eines Adeligen, den Raum, die Gegenstände und die Personen, 
die ihm zugehörig waren und die ihn umgekehrt definierten.

Besondere Bedeutung kam dabei Textilien als Träger der Devisen zu. Die Anbrin-
gung variierte: Devisen wurde eingestickt (oft Perlenstickerei), aufgenäht und ange-
heftet (oft in der Form von Metallplättchen). Diese besondere Bedeutung knüpft an 
die essentielle Funktion der Kleidung als Merkmal der sozialen Distinktion an, die 
darauf beruht, dass Textilien als Gewand unmittelbar mit der Person des Trägers 
verbunden sind. Devisen auf Textilien konnten aber ein Individuum nicht nur im 
sozialen Geflecht positionieren, sondern waren in der Lage, individuelle emotionale 
Dispositionen zum Ausdruck zu bringen. Der Gebrauch von Texten auf Textilien zeigt 
dabei an, dass man gegen Ende des Mittelalters das semantische Potential von Texten 
für den Ausdruck von subjektiver Befindlichkeit in einem nach wie vor präsentischen 
und performativen Kontext zu erschließen begonnen hatte.

3  Praktiken des Einwebens und Aufnähens im mittel-
alterlichen Islam
Als die Muslime nach Mohammeds Tod (632) ihren Herrschaftsbereich über die Ara-
bische Halbinsel hinaus auf Ägypten, Syrien, den Irak und Iran ausdehnten, fanden 
sie überall eine florierende Textilindustrie vor.18 Die Herstellung von Luxustextilien 
mit eingewebten oder -gestickten Motiven geht im Nahen Osten bis in die römische 
und persische Antike zurück und lag sowohl im byzantinischen als auch im sasani-
dischen Reich in der Hand des Staates, der die Produktion beauftragte, finanzierte 
und dirigierte. Die byzantinischen Kaiser richteten Webateliers oder gynaceae in ver-
schiedenen Teilen ihres Reiches ein, so dass die Produktion der Luxustextilien weit 
verstreut war. Eines der Zentren für die Produktion lag in Ägypten, wo sich ein eigener 
koptischer Stil herausbildete, der sich durch eine Art dekoratives Patchwork aus Vier-
ecken, Kreisen und Bändern auszeichnete und noch sieben Jahrhunderte Bestand 
haben sollte.19 Mit der Eroberung Ägyptens durch die Muslime wurden die Techniken 
übernommen, und bereits die Umayyaden (661–750) unterhielten in Alexandria eine 
Produktionsstätte mit dem Namen dār aṭ-ṭirāz (Haus des ṭirāz). Unter ṭirāz verstand 
man Textilien, deren Dekoration in eingewebten oder -gestickten arabischen (Schrift-)
bändern bestand, die meist den Herrschernamen wiedergaben. Das Wort selbst ist 
persischen Ursprungs, und deshalb wurde von mehreren Autoren eine sasanidische 

18 Stillman 2000, 30.
19 Stillman u. Sanders 2000, 534b.



576   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

Entlehnung in Erwägung gezogen, was den Vermutungen mittelalterlicher arabischer 
Historiker auch eher entspricht.20

3.1  Ṭirāz als ubiquitäre (textile) Schriftbänder 

Zunächst für eine Stickerei gebraucht, wurde der Begriff ṭirāz später für eine bestimmte 
Art von Ehrenkleidern (ḫilʿa) gebraucht, die vom Kalifen an Mitglieder seines Hof-
staats verliehen wurden und beiden, dem Geber wie dem Nehmer, Prestige einbrach-
ten. Diese speziellen Kleider waren vorzugsweise mit (Schrift-)bändern bestickt, die 
den Textilen ein charakteristisches Gepräge gaben (Abb. 6). Der Schenker schrieb 
sich so gewissermaßen in den Körper des Beschenkten ein und trug auf diese Weise 
dazu bei, dass soziale Beziehungen und Abhängigkeiten öffentlich sichtbar wurden.21 
Ehrenkleider können in diesem Sinne sowohl als uniformierende als auch als indivi-
dualisierende beschriftete Textilien gelten. Seit der Etablierung der Institution ḫilʿa 
wurde der Begriff ṭirāz zunehmend auf alle möglichen Materialen ausgedehnt, die 
mit Bändern verziert waren: →Stein, →Mosaiken, Glas/Fayence, →Holz und – bis zum 
10. Jahrhundert, als die Produktion von Papyrus in Ägypten rückläufig wurde – Papy-
rusrollen (→Papyrus).22 Gleichzeitig wurde das Wort für die Produktionsstätten ver-
wandt.

Das wissenschaftliche Interesse richtete sich lange Zeit auf den Inhalt und Stil 
(Epigraphie, Kalligraphie) der Schrift auf den Bändern und weniger auf die Objekte 

20 Stillman u. Sanders, 535a. Die Vermutung, dass die ṭirāz-Produktion vor allem auf sasanidische 
Vorbilder zurück geht, wurde dezidiert von R. B. Serjeant vertreten. S. Serjeant 1972, 9.
21 Sauer 2015.
22 Stillman u. Sanders 2000, 534b.

Abb. 6: Eine eingewebte ṭirāz-Inschrift aus fatimidischer Zeit, die Auskunft über Zeitpunkt und Ort 
der Produktion gibt: Im Jahre 357/968 in Damiette, Ägypten, gefertigt. Leinen und Seide, 64 cm hoch 
und 71 cm breit. (© The Victoria and Albert Museum, London, T.24-1942; presented by The Art Fund).



 Einweben und Aufnähen   577

selbst, so dass auch ihre Produktion, Distribution und ihr Gebrauch weitgehend 
unerforscht blieben.23 Deshalb sind Fragmente mit Schriftbändern erheblich besser 
erforscht als solche ohne, obwohl die letzteren den größten Teil des vorhandenen 
Materials darstellen. Die arabische Beschriftung von ṭirāz-Textilien geht zurück 
auf den Kalifen ʿAbd al-Malik (reg. 685–705), der Arabisch auch als offizielle Kanz-
leisprache, für die imperiale Münzprägung und für regierungsamtliche Papyri ein-
führte. Mit seinen Nachfolgern verbindet sich die Erwähnung erster arabischer 
ṭirāz-Manufakturen, die unter den Abbasiden (750–1258) zur vollen Blüte kommen 
sollten. Der Kalif besaß – gleich dem Münzrecht und der obligatorischen Nennung 
in der Freitagspredigt – ein Anrecht darauf, dass sein Name in ihre Produkte einge-
arbeitet wurde. Besondere Bedeutung kam dem Kalifennamen auf der kiswat al-kaʿba 
zu, jener bis heute gebräuchlichen Textilverkleidung der Kaaba, die im Auftrag des 
Kalifen jährlich in Ägypten hergestellt und in einem öffentlichen Akt nach Mekka 
überführt wurde.24

Unter den Fatimiden (909–1171) florierte die ṭirāz-Produktion wie niemals zuvor, 
da der ägyptische Flachsanbau die Textilproduktion begünstigte und eine große 
Bandbreite an unterschiedlichen Qualitäten von Leinenstoffen hervorbrachte.25

3.2  Techniken der Textilverarbeitung und inhaltliches Repertoire 
der Inschriften

Mit der Wahl der Technik wird auch Einfluss genommen auf das Repertoire an ver-
fügbaren Texten einer textilen Inschrift. Generell gilt, dass es weniger aufwändig 
ist, bereits gewebten Stoff mit einer Inschrift zu versehen, als ihn während des Web-
prozesses einzuarbeiten. Auch die Möglichkeiten für Korrekturen und Veränderungen 
im Nachhinein sind weitaus eher bei dieser Variante gegeben.26 Zwei Webtechniken 
waren im vormodernen Mittleren Osten besonders verbreitet, und zwar Bildweberei 
und das Weben an Zugwebstühlen. Letztere Technik setzte sich zu Beginn der Mamlu-
kenzeit (d. h. Mitte des 13. Jahrhunderts) durch und erlaubte eine regelrechte „Massen-
produktion“ verzierter bzw. inskribierter Textilien, weil das Einweben komplexerer, 
auch reproduzierbarer, Muster und Schriftbänder dadurch erleichtert wurde.27

Stickereien waren jedoch die wichtigste Technik, um Textilien mit Inschriften 
zu versehen. Diese Praxis ersetzte seit Ende der Fatimidenzeit sukzessive die zuvor 

23 Dagegen lenken Golombek u. Gervers 1977 und Sokoly 1997 den Blick auf das Material, seine Her-
stellung, Verarbeitung und Verbreitung. 
24 Stillman u. Sanders 2000, 536 a–b.
25 Stillman u. Sanders 2000, 536 b–537 b.
26 Blair 1997, 96.
27 Walker 2000, 179.



578   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

gebräuchliche Bildwebetechnik als Möglichkeit, mit relativ einfachen Mitteln farbige 
und schrifttragende Designs anzufertigen.28 Das inhaltliche wie stilistische Repertoire 
der ṭirāz-Textilien reicht von historisch relevanten Daten über  Ehrenbezeichnungen 
für Potentaten bis hin zu Segenswünschen und Gedichtversen.29 Das älteste Frag-
ment einer solchen Inschrift wird der Umayyadenzeit zugerechnet und beinhaltet 
den Namen des Kalifen Marwān II. (reg. 744–750).30 Eine recht typische Form liegt 
uns aus dem 9./10. Jahrhundert vor: Im Kūfī-Duktus wird dort der abbasidische Kalif 
mit Segenswünschen bedacht, der Name des beauftragenden Wezirs sowie Ort und 
Datum der Produktion genannt. Außerdem gibt es noch diverse Varianten; zum Bei-
spiel finden wir auf Stücken aus dem fatimidischen Kairo oft Worte, die Rückschlüsse 
auf die ismailitische Ausrichtung des Islams zulassen. Im Laufe des 10. Jahrhunderts 
wurde die stilistische Ausprägung der Inschriften elaborierter und dekorativer; so 
etwa waren mit floralen Elementen verzierte Buchstaben gebräuchlich. Historisch 
nicht eindeutige Phrasen wurden im folgenden Jahrhundert beliebter, die Lesbarkeit 
der Inschriften aber gleichzeitig reduziert – eine Entwicklung, die allerdings nicht 
andauern sollte.31 Ab dem 13. Jahrhundert wurden Textilien dann immer seltener 
beschriftet, da der Trend zu gemusterten Materialien ging.32

Fallbeispiel: Der Krönungsmantel Rogers II. 
(1097–1154)
Der so genannte Krönungsmantel Rogers II. beinhaltet eine gestickte Inschrift in kufi-
schem Duktus, die entlang des Saums verläuft (Abb. 7). Demnach wurde die Robe 
im Jahre 528 der Hiǧra, d. h. 1133/34 n. Chr., hergestellt und ist somit das früheste 
erhaltene textile Objekt aus sizilianischer Produktion.33 Bei der Krönung Rogers 1130 
kann es entgegen seiner Bezeichnung also nicht zur Verwendung gekommen sein.34 
Über den Gebrauch und die Wirkung des bestickten Textils zu seiner Entstehungszeit 
ist wenig bekannt. Im Zuge seiner Objektgeschichte sollte er jedoch viele Jahre nach 
seiner Produktion eine umso wirkungsvollere Präsenz entfalten. Erstmals urkundlich 
erwähnt wurde der Mantel in Kombination mit anderen Kleidungsstücken im Jahr 
1246, als König Konrad IV. die Burg Trifels in der Rheinpfalz mitsamt den „ keyserlichen 

28 Walker 2000, 189.
29 Stillman u. Sanders 2000, 536 b.
30 Blair 1997, 97.
31 Blair 1997, 98–99.
32 Blair 1997, 103.
33 Bauer 2004b, 118; Bauer 2004a.
34 Bauer 2004b, 115; Grabar 2005, 30.



 Einweben und Aufnähen   579

Zeychen“ (d. h. den Reichsinsignien/Reichskleinodien) übernahm.35 Weitere Statio-
nen des Gewandes waren ab 1424 Nürnberg und ab 1796 Regensburg; seit 1800 wird 
es (mit einigen Unterbrechungen) in Wien aufbewahrt.36

Die Krönungsgewänder der römisch-deutschen Könige waren eine über viele 
Jahrhunderte gewachsene Kombination verschiedener symbolträchtiger und macht-
politisch wirksamer Einzelstücke, die jedoch nicht immer zusammen verwendet 
wurden. Einige Teile, wie etwa der Sternenmantel Heinrichs II. (heute in Bamberg, 
→Textilien), oder die Cappa Leonis Karls V. (heute Teil des Aachener Domschatzes) 
erfuhren im Laufe der Zeit einen Wandel an Bedeutungszuschreibungen, indem sie 
aus dem Arrangement des Krönungsornats ausgelagert und für den liturgischen 
Gebrauch umgewidmet wurden.37 Eine bestimmte Grundausstattung, zu der auch 
der hier beschriebene Mantel Rogers zählt, blieb jedoch seit dem 12./13. Jahrhundert 
bestehen.38 Ab dem 14. Jahrhundert wurde der Mantel zusammen mit den anderen 
Reichsinsignien im Rahmen der spätmittelalterlichen Heiltumsweisungen zu einem 
Objekt öffentlich sichtbarer Heiligenverehrung inszeniert. Eine entscheidende Rolle 
dürfte hier auch der immer wichtiger werdende Bezug zu Karl dem Großen gespielt 
haben, auf den das Stück nun zurückgeführt wurde;39 Zeugnis davon legt etwa die 

35 Bauer 2004a, 85.
36 Bauer 2004a, 92.
37 Keupp 2009, 67–68, vgl. auch Bauer 2004b, 115 sowie Keupp 2010, besonders 201–283.
38 Keupp 2009, 68.
39 Bauer 2004a, 89–91.

Abb. 7: Der Krönungsmantel Rogers II., 1,46 m x 3,45 m, 1133/34 in Palermo hergestellt, Seide, 
bestickt mit Goldfäden und verziert mit Perlen, heute im Kunsthistorischen Museum, Wien (CC BY-SA 
3.0 Aiwok).



580   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

berühmte Darstellung Kaiser Karls durch Albrecht Dürer von 1512/13 ab, die neben 
dem roten Mantel die in den palermitanischen Hofwerkstätten gefertigte Alba zeigt 
(Abb. 8).40

Signifikanterweise spielte die arabische Inschrift im Zuge dieser spannenden 
Objektgeschichte eine untergeordnete bis vollkommen vernachlässigte Rolle. Die 
Übersetzung der Inschrift lautet:

Dies gehört zu dem, was im königlichen Schatzhaus gefertigt wurde, das reich an Glück ist, 
an Hochachtung und Herrlichkeit, Vollkommenheit, langem Leben, Gefälligkeit, freundlicher 
Aufnahme, Wohlergehen, Güte, Erhabenheit, Stolz, Schönheit, Erreichen des Anvertrauten und 
Erhofften, [reich an] guten Tagen und Nächten ohne Ende oder Wandlung, [reich an] Macht wie 
Fürsorge, Bewahrung und Schutz, Glück und Gesundheit, Sieg und Geschicklichkeit, in Palermo 
(madīna ṣiqulīya), im Jahre 528.41

Oleg Grabar hat in jüngerer Zeit darauf hingewiesen, dass die Inschrift des Roger-
Mantels im Vergleich zu anderen bekannten arabischen textilen Texten inhaltlich 
wie stilistisch untypisch ist.42 Zwar enthalte sie Informationen über Ort und Datum 
seiner Entstehung, halte sich aber bedeckt hinsichtlich des Herstellers, Stifters und/
oder (zukünftigen) Besitzers und erwähne an keiner einzigen Stelle Gott.43 Grabar ver-
mutet aufgrund paläographischer und inhaltlicher Kriterien, dass der Entstehungs-
kontext der Inschrift außerhalb der professionellen Palastwerkstätten in eher privat- 
höfischem Rahmen zu suchen ist.44

Ob die Inschrift zur Lektüre überhaupt konzipiert war, ist unklar,45 ist sie doch, so 
das Objekt tatsächlich als Umhang getragen wird, in der Regel durch den Faltenwurf 
nur schwer erkennbar. Sehr viel präsenter – aber nicht weniger kryptisch – ist demge-
genüber die Ikonographie des Krönungsmantels. Der Löwe scheint hier seine Krallen 
in das darunter liegende Kamel zu fahren – eine Interpretation, die an politische, 

40 Bauer 2004a, 91.
41 Übersetzung Rebecca Sauer nach der Edition Al-Samman 1982, 34. Auf die Herausforderung einer 
angemessenen Übersetzung weist Grabar mit Verweis auf zahlreiche Vorarbeiten 2005, 47 hin. Vgl. 
auch desselben Übersetzungsangebot (2005, 39) sowie die deutsche Übersetzung in al-Samman 1982, 
34. Vgl. ebd. Problematisierung des Terminus „ḫizāna“ (als „königliche Kammer“) und Grabar 2005, 
39 („treasury or household“). Allgemein dazu s. Ibn Manẓūrs (st. 1233) Lisān al-ʿArab, wo der Begriff 
mit Verweis auf die zwei Koranverse 6:50 und 15:21 in Verbindung gebracht wird mit dem Wortfeld 
„unsichtbar“, „uneinsehbar“, „schwer verständlich“ und ganz grundsätzlich als „Ort, an dem etwas 
verborgen liegt“ definiert wird denn speziell als Schatzkammer: Ibn Manẓūr 1955-56, XIII, 139-140. Die 
hier gewählte Lösung („Schatzhaus“) soll offen für mehrere Zuschreibungen sein.
42 Grabar 2001, 243; Grabar 2005, 39–42.
43 Grabar 2005, 40.
44 Grabar 2005, 40–42. Demgegenüber geht Bauer 2004b (116–119) von professionellen Kunsthand-
werkern aus. Al-Samman 1982, 32 weist bereits darauf hin, dass Textilien für diese Kūfī-Ausführung 
ein eher unübliches Medium sind.
45 Grabar 2005, 42.



 Einweben und Aufnähen   581

Abb. 8: Bildnis Karls des Großen, das Albrecht 
Dürer zwischen 1511 und 1513 im Auftrag der 
Reichsstadt Nürnberg anfertigte. Karl der 
Große trägt hier den Krönungsmantel Rogers 
und die ebenfalls in Palermo entstandene Alba 
(© gemeinfrei).

circum-mediterrane muslimisch-christli-
che Konkurrenz den ken lässt.46

Hier diente ein besticktes Gewand, 
dessen Besitzer zunächst nicht klar 
personalisiert war, Jahrhunderte nach 
seiner Entstehung also in zeremoniellem 
Rahmen durch seine vestimentäre Erhö-
hung zur Abgrenzung des Herrschers von 
anderen Personen. Gleichzeitig wurden 
im Arrangement mit anderen Objekten 
Heilserwartungen damit verknüpft.

Literaturverzeichnis
Allgrove-McDowell (2003): Joan Allgrove-McDowell, „Industries of the Near East and Europe in 

prehistory:  Ancient Egypt, 5000-332 BC“, in: David Jenkins (Hg.), The Cambridge History of 
Western Textiles, Bd. 1, Cambridge, 30–39.

Battiscombe (1956): C. F. Battiscombe (Hg.), The Relics of Saint Cuthbert, Oxford.
Bauer (2004a): Rotraud Bauer, „Zur Geschichte der sizilischen Gewänder, später Krönungsgewänder 

der Könige und Kaiser des Heiligen Römischen Reiches“, in: Wilfried Seipel (Hg.), Nobiles 
Officinae. Die königlichen Hofwerkstätten zu Palermo zur Zeit der Normannen und Staufer im 
12. und 13. Jahrhundert, Kunsthistorisches Museum Wien, 31. März – 13. Juni 2004/Palermo, 
Palazzo dei Normanni, 17. Dezember 2003 – 10. März 2004, Wien, 85–95.

46 Z. B. Keupp 2009, 68; zur Deutung des bildlichen Repertoires vgl. Keupp 2009, 68 und Grabar 
2005, 35–38.



582   Susanne Enderwitz, Robert Folger, Rebecca Sauer

Bauer (2004b): Rotraud Bauer, „Der Mantel Rogers II. und die siculo-normannischen Gewänder 
aus den königlichen Hofwerkstätten in Palermo“, in: Wilfried Seipel (Hg.), Nobiles Officinae. 
Die königlichen Hofwerkstätten zu Palermo zur Zeit der Normannen und Staufer im 12. und 13. 
Jahrhundert, Kunsthistorisches Museum Wien, 31. März – 13. Juni 2004/Palermo, Palazzo dei 
Normanni, 17. Dezember 2003 –  10. März 2004, Wien, 115–123.

Blair (1997): Sheila Blair, „Inscriptions on Medieval Islamic Textiles“, in: Muhammad ’Abbas 
Muhammad Salim (Hg.), Islamische Textilkunst des Mittelalters. Aktuelle Probleme 
(Riggisberger Berichte 5), Riggisberg, 95–104.

Blöcher (2010): Heidi Blöcher, „Beobachtungen zum Opus Anglicanum an Mitren aus dem 
13. Jahrhundert“, in: Uta-Christiane Bergemann u. Annemarie Stauffer (Hgg.), Reiche Bilder: 
Aspekte zur Produktion und Funktion von Stickereien im Spätmittelalter, Regensburg, 83–96.

Crowfoot u. Davies (1941): G. M. Crowfoot u. N. de G. Davies, „The tunic of Tut’ankhamun“, in: Journal 
of Egyptian Archaeology 27, 113–130.

Foot (2011): Sarah Foot, Æthelstan. The first king of England, Newhaven u. a.
Golombek u. Gervers (1977): Lisa Golombek u. Veronica Gervers, „Ṭirâz fabrics in the Royal Ontario 

Museum“, in: Veronica Gervers (Hg.), Studies in Textile History in Memory of Harold B. 
Burnham, Toronto, 82–125.

Gervers (1977): Veronica Gervers (Hg.), Studies in Textile History in Memory of Harold B. Burnham, 
Toronto.

Glegg Hyer (2012): Martin Glegg Hyer, „Reduce, Reuse, Recycle: Imagined and Reimagined Textiles 
in Anglo-Saxon England“, in: Medieval Clothing and Textiles 8, 49–62.

Grabar (2005): Grabar, Oleg, „The Experience of Islamic Art“, in: Irene A. Bierman (Hg.), The 
Experience of Islamic Art on the Margins of Islam, Reading, 11–59.

Grabar (2001): Oleg Grabar, „The Crusades and the Development of Islamic Art“, in: Angeliki E. Laiou 
u. Roy Parviz Mottahedeh (Hgg.), The Crusades from the Perspective of Byzantium and the 
Muslim World, Washington, 235–245.

Grönwoldt (1964): Ruth Grönwoldt, Textilien I: Webereien und Stickereien des Mittelalters, Hannover.
Ibn Manẓūr ( 1955–56): Ibn Manẓūr (st. 1233), Lisān al-ʿArab, 15 Bde., Beirut.
Jenkins (2003): David Jenkins (Hg.), The Cambridge History of Western Textiles, Bd. 1, Cambridge.
Keupp (2009): Jan Keupp, „Die Krönungsgewänder im Wandel der Zeit“, in: Jan Keupp, Peter Pohli, 

Hans Reiter, Katharina Schober u. Stefan Weinfurther (Hgg.), „…die keyserlichen zeychen…“. 
Die Reichskleinodien – Herrschaftszeichen des Heiligen Römischen Reiches, Regensburg, 
59–71.

Keupp (2010): Jan Keupp, Die Wahl des Gewandes. Mode, Macht und Möglichkeitssinn in 
Gesellschaft und Politik des Mittelalters, Ostfildern.

Macpherson (2004): Ian Macpherson, Motes y Glosas in the Cancionero General, London.
Montaner Frutos (2002): Alberto Montaner Frutos, „Emblemática caballeresca e identidad del 

caballero“, in: Eva Belén Carro Carbajal, Laura Puerto Moro u. María Sánchez Pérez (Hgg.), 
Libros de caballerías (de Amadis al Quijote), Salamanca, 267–306.

Owen-Crocker (2006): Gale R. Owen-Crocker,  „The Embroidered Word: Text in the Bayeux Tapestry“, 
Medieval Clothing and Textiles 2, 35–59.

Rogers u. Wild (2003): Penelope Walton Rogers u. John Peter Wild, „Introduction“, in: David 
Jenkins (Hg.), The Cambridge History of Western Textiles, Bd. 1, Cambridge, 1–6.

Piccolo (2004):  Paci Piccolo, Parliamo di Moda: Manuale di storia del costume e della moda. Bd. 1: 
Dalla Preistoria al Trecento, Bologna.

Al-Samman (1982): Al-Samman, Tarif, „Arabische Inschriften auf den Krönungsgewändern des 
heiligen römischen Reiches“,  Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 78, 7–34.

Selzer (2010): Stephan Selzer, „Devisen an reichfürstlichen Höfen des Spätmittelalters: Umrisse 
eines Forschungsfeldes“, in: Uta-Christiane Bergemann u. Annemarie Stauffer (Hgg.), Reiche 



 Einweben und Aufnähen   583

Bilder: Aspekte zur Produktion und Funktion von Stickereien im Spätmittelalter, Regensburg, 
115-128.

Sauer (2015): Rebecca Sauer, „The textile performance of the written word“, in: Susanne Enderwitz, 
Rebecca Sauer (Hgg.), Communication and Materiality. Written and Unwritten Communication 
in Pre-modern Societies (Materiale Textkulturen 8), Berlin/München/Boston.

Selzer (2010): Stephan Selzer, „Devisen an reichsfürstlichen Höfen des Spätmittelalters. Umrisse 
eines Forschungsfeldes“, in: Uta-Christiane Bergemann u. Annemarie Stauffer (Hgg.), Reiche 
Bilder. Aspekte zur Produktion und Funktion von Stickereien im Spätmittelalter. Beiträge 
der internationalen Fachtagung des Deutschen Textilmuseums Krefeld und des Zentrums 
zur Erforschung antiker und mittelalterlicher Textilien an der Fachhochschule Köln (20. – 21. 
November 2008), Regensburg, 115–128.

Serjeant (1972): Robert Bertram Serjeant, Islamic Textiles: Material for a history up to the Mongol 
conquest, Beirut.

Sokoly (1997): Jochen A. Sokoly, „Towards a Model of Early Islamic Textile Institutions in Egypt“, in: 
Muhammad Abbas Muhammad Salim (Hg.), Islamische Textilkunst des Mittelalters: Aktuelle 
Probleme (Riggisberger  Berichte 5), Riggisberg, 115–121.

Stillman (2000): Yedida Kalfon  Stillman, Arab Dress. From the Dawn of Islam to Modern Times, 
Leiden.

Stillman u. Sanders (2000): Yedida Kalfon Stillman u. Paula Sanders, „Ṭirāz“, in: Peri J. Bearman u. a. 
(Hg.), The Encyclopaedia of Islam 2, Vol. X, Leiden, 534b–538b.

Walker (2000): Bethany J. Walker, „Rethinking Mamluk Textiles“, Mamluk Studies Review 4, 167–195.
Wild (2003): John Peter Wild, „Textile industries of the early medieval world to AD 1000: the later 

Roman and early Byzantine east, AD 300–100“, in: David Jenkins (Hg.): The Cambridge History 
of Western Textiles, Bd. 1, Cambridge, 140–153.

Witte (1910): Fritz Witte, „Über sogenannte ‚englische Stickereien‘ des XV. und XVI. Jahrhunderts“, 
Zeitschrift für christliche Kunst 7, 213–220.




