Klaus Oschema (Mittelalterliche Geschichte), Michael R. Ott (Germanistik)
Menschenhaut

1 Systematik der Hautbeschriftung (beim lebenden
Menschen)

Zeichen und Markierungen, die unmittelbar am oder auf dem menschlichen Korper
angebracht sind, gelten als besonders stark symbolisch aufgeladen. Die ,,in das
Fleisch“! eingeschriebenen Zeichen, die Schriftcharakter oder -dhnlichkeit (->Schrift-
zeichen) annehmen konnen, werden in diversen Kulturen eingesetzt, um Personen
sozial zu verorten und ihre Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft auszudriicken. Dabei
konnen die Zeichen positiv einen besonders hohen Status ausdriicken,? oder negativ
das unfreie, besiegte oder straffillig gewordene Individuum kennzeichnen, bis hin
zur klaren Ausgrenzung.® Zeichen religisen oder magisch-apotropiischen Charak-
ters verweisen zudem iiber die soziale Sphéare im engeren Sinne hinaus.

Mit etwa 1,6 Quadratmetern ist die Haut das Organ des Menschen mit der gréfiten
Oberfldche.* Als duflere Hiille begrenzt sie den Korper, bleibt dabei aber poros-
durchldssig.’ Sie stellt einen potentiellen Schrift- und Zeichentridger zur Verfiigung,
der unterschiedlich stark sichtbare Bereiche aufweist und auf verschiedene Weise
beschrieben werden kann. Buchstdblich oberflachlich bleibt das Auftragen von Farb-
stoffen oder anderer Substanzen: Die auf diese Weise angebrachten Markierungen
zeichnen sich durch ihre Verginglichkeit aus (-Auftragen, Malen und Zeichnen),
wie bei anderen Tragermaterialien kdnnen sie geloscht oder radiert werden. Zum Teil
mogen sie in ihrer »>Materialitdt auch von vorneherein auf den ephemeren Auftrag

Dieser Beitrag ist im SFB 933 ,,Materiale Textkulturen®“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Emblematisch im Titel von Pitts 2003; weitere Literatur bei Nyffenegger 2013, 267f. Die breite Lite-
ratur zur Tatowierung, aber auch zu weiteren Methoden der Markierung der Haut, ist hier nicht ange-
messen wiederzugeben. Vgl. zuletzt etwa Landfester 2012; Rush 2005; Oettermann 1995*.

2 Noch heute das ,,Moko“ bei den Maori s. Scutt u. Gotch 19862, 31f.; dhnlich bei den Nomaden der
Pazyryk-Region, s. Gilbert 2000, 15 sowie Rudenko 1970.

3 Zur griechisch-romischen Antike s. Jones 2000 und Jones 1987, 143 und 146-150. Die Spatantike und
das frithe Mittelalter analysiert Gustafson 2000; zum spéteren europdischen Mittelalter s. Groebner
2005.

4 Die Zahl variiert stark nach Kérpergrof3e und -umfang; zum zitierten Wert s. Lexikon Medizin 1997,
740; vgl. auch Benthien 20012, 11. Zu medizinischen und biologischen Aspekten s. einzelne Beitrige
in Jung 2007.

5 Vgl. zu Aspekten der Begrenzung und Durchdringung Benthien 20012, 25-75; zu vormodernen Vor-
stellungen s. auch Pigeaud 2005.

© 2015, Oschema, Ott.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.



440 — Klaus Oschema, Michael R. Ott

hin ausgerichtet sein, was aber die Vorstellung einer spirituellen Dauerhaftigkeit
nicht ausschlief3t, wie etwa die Markierung des Kreuzes mit geweihtem Wasser auf
der Stirn des T4uflings im christlichen Taufritual zeigt.®

Neben dieser ephemeren Zeichenproduktion kann die Haut des lebenden Men-
schen aber auch dauerhaft beschrieben werden, indem man Farbpartikel in die Haut
selbst einbringt, wie es beim ,,Tatowieren® der Fall ist.” Andere Techniken kommen
ohne Farbstoffe aus, indem sie die Oberflachenstruktur der lebenden Haut dauerhaft
verandern: Hierzu zdhlen Brandmale sowie weitere Methoden der ,Skarifizierung®,
die fiir markante Narbenbildung bei bewusst beigebrachten Verletzungen (Ritzungen)
sorgen.® All diese Markierungen besitzen zwei Besonderheiten: Sie pragen unaus-
16schlich das duflere Erscheinungsbild des Kérpers und sie evozieren als (Memorial-)
Zeichen den Schmerz,” der mit dem Einschreibevorgang verbunden war.

Je nach Verfahren ist die Schrift materiell verschieden: Brandmale und Skarifizie-
rungsnarben verdndern die Oberflachenstruktur der Haut, die Schriftzeichen erschei-
nen als raumlich erhabene und farblich veranderte Strukturen. An tatowierten Stellen
heilt die Haut dagegen (idealiter) wieder vollstdndig aus. Die Schrift wird hier als farb-
lich markierte Form lesbar, die meist feiner und préziser angelegt ist als im Fall von
Narbenstrukturen.’® Konstante und systematische Differenzen in der Deutung der
jeweiligen Schriftelemente scheinen mit dem Gebrauch unterschiedlicher Techniken
allerdings nicht verbunden zu sein.

Im Folgenden stellen wir zunédchst verschiedene historische Erscheinungsformen
schrifttragender Menschenhaut vor, bevor wir zentrale Fragenstellungen und Pro-
bleme der Forschung erldutern. Der letzte Abschnitt bietet schlielich Uberlegungen
zu weiteren theoretischen und forschungspraktischen Perspektiven.

2 Historische Erscheinungsformen

Der Auftrag von Farbe auf die Haut des Menschen wird bereits in Schriftquellen der
Antike erwadhnt. Im Unterschied zur Tatowierung oder Skarifizierung, die bei giinsti-

6 Mef3ner 2005; ergdnzend Heinz 2001.

7 Die Pigmente miissen ca. 2,5-5 mm unter der Hautoberflache eingebracht werden: Ndher an der
Oberflache werden sie durch die natiirliche Regenerierung der Epidermis wieder abgestofen, bei
einer tieferen Einbringung kénnen sie durch die Lymphfliissigkeit ausgewaschen werden. Der Begriff
,2Tatowierung” geht auf das polynesische tattoo zuriick. Das Wort etablierte sich in den europdischen
Sprachen, nachdem James Cook 1774 den tatowierten Polynesier Omai von seinen Reisen mitbrachte
und dem europadischen Publikum vorfiihrte, s. etwa Landfester 2012, 11.

8 Zu den afrikanischen Yoruba s. Drewal 1988, 88 und 90 (mit Abb. 28).

9 Interessanterweise erscheint das Stichwort ,,pain“ in Pitts 2003 recht zuriickhaltend und in Verbin-
dung mit jenem der Lust, s. etwa Pitts 2003, 12.

10 Landfester 2012, 22.



Menschenhaut =— 441

gen Erhaltungsbedingungen auch archiologisch nachzuweisen ist,** fallt der materi-
elle Nachweis ephemerer Schriftzeichen jedoch schwer.

Die alttestamentlichen Schriften enthalten explizite normative Vorgaben: Im Pen-
tateuch begegnen Verbote, den menschlichen Kérper dauerhaft zu markieren (u. a.
Lev 19,28), mit Ausnahme der Beschneidung, die den Bund der Israeliten mit Gott
ausdriickt.'? Diese Vorschriften gelten in erster Linie fiir die Angehorigen des Volkes
Israel, wahrend Sklaven — wie auch nach den Vorgaben des babylonischen Codex
Hammurabi®® — korperlich gekennzeichnet werden konnten (Ex 21,6).

Ephemere Zeichen sind hiervon nicht erfasst, und so begegnet im lateinischen
Hochmittelalter das Bildmotiv des Priesters Aaron, der die Glaubigen durch ein
T-férmiges Kreuz auf der Stirn kennzeichnet." Beispiele des ,,Aufmalens“ kennen
auch weitere Kulturen, oft im Zusammenhang mit para-magischen oder religiosen
Vorstellungen. So verspricht der Handschmuck aus Henna-Malereien bei der Hoch-
zeitsvorbereitung besonderes Ehegliick und soll zugleich erotisch-animierend wirken
(Indien, Maghreb).”® Der Korperschmuck von Kriegern unterschiedlicher Kulturen
soll wohl Kampfkraft zum Ausdruck bringen und steht im Zusammenhang mit den
jeweiligen Minnlichkeitsvorstellungen.® Schriftzeichen im engeren Sinne begegnen
hier selten, wenngleich die Markierungen symbolischen Verweischarakter besessen
haben mégen und in diesem Sinne ,lesbar® waren (- Lesen und Entziffern).

Dies gilt auch fiir das unter giinstigen Umstinden an menschlichen Uberresten
nachweisbare ,Tatowieren®, das u.a. bei der als ,,0tzi“ bekannten Eis-Mumie vom
Hauslabjoch belegt ist (4. Jahrtausend v. Chr.)Y, an dgyptischen Mumien der Zeit
um 2000 v. Chr."® oder beim Nomadenvolk der Pazyryk-Region im 6.-2. Jahrhun-
dert v. Chr.” Die Zeichen, die vorrangig aus geometrisch-figurativen Elementen beste-
hen, besafien wohl meist Symbolcharakter, erscheinen aber nicht im engeren Sinne
als Schrift, 4hnlich wie die aufwendigen Tatowierungen (Moko) der Maori.

Die Geschichte der Tatowierung verlief im vormodernen Christentum dhnlich
wechselvoll wie in anderen Kulturen (China, Japan): In der romischen Rechtspraxis

11 Vgl. die Hinweise in den FN 17 und 18.

12 S. Landfester 2012, 37 sowie Lewy 2003, 2f.; Lewy 2003, 3, der Hinweis auf das Verbot der Tatowie-
rung im friithen Islam in den Hadithen. Das Mal, mit dem Gott Kain nach dem Mord an Abel markiert
(Gen 4,15), steht aufgrund seines Autors aufierhalb dieser Logik.

13 Landfester 2012, 34f.

14 Beispiele bereits bei Male 1922, 156f.; markiert werden ,,Kreuzfahrer.

15 Vgl. Belhassen 1976 (allerdings ohne historische Tiefenscharfe).

16 Schwarz 2007, 180 und 183.

17 Spindler u.a. 2000, 225234, mit Hinweis auf die Pazyryk-Funde und weitere Parallelen (229).
Spindler erkldrt die nachweisbaren Tatowierungen vorrangig als medizinisch-therapeutische Male
(233), schlief3t dabei aber die M6glichkeit der Selbsttitowierung weitgehend aus (227).

18 Gilbert 2000, 11; Bianchi 1988.

19 Vgl. die in FN 2 genannten Titel.



442 — Klaus Oschema, Michael R. Ott

diente sie zur stigmatisierenden Kennzeichnung von Delinquenten oder Unfreien.
Manche der friihen Christen markierten dann auf diese Weise ihre Zugehorigkeit zur
christlichen Sekte wihrend der Zeit der Verfolgungen.?® Mit der fortschreitenden Eta-
blierung des Christentums wurde die Praxis jedoch wieder marginalisiert: Ihr Einsatz
zur Kennzeichnung von Delinquenten wurde zum Signum iibergrof3er Grausamkeit,*
und wahrend ein Konzil in Northumberland 787 solche Tatowierungen lobte, die
den Glauben bezeugten, verurteilte es entschlossen den profanen Einsatz durch
die ,,Heiden“ (gemeint sind wohl die schottischen Pikten).?> Ab dem 9. Jahrhundert
begegnen vorerst keine Schriftquellen mehr, die von der Tatowierung in christlichen
Gebieten berichten.

Nahere Zeugnisse erscheinen im lateinischen Europa dann wieder zum spéten
13. Jahrhundert mit den Berichten, die den Kontakt von Gesandten und Reisen-
den mit den Mongolen und Chinesen schildern: Marco Polo erzidhlt von elaborier-
ten, dekorativ-figiirlichen Korperdekorationen der Einwohner in der chinesischen
Provinz Tonkin.?® Tatsdchlich wurden in China wie in Japan in dieser Zeit Titowierun-
gen, teils mit konkreten Schriftzeichen, wohl vorrangig als Strafmarkierung einge-
setzt.>* Wahrend christliche Theologen die Ablehnung der Tatowierung und der Ein-
schreibung in den Korper vor allem mit der ,,Gottesebenbildlichkeit des Menschen
begriindeten,® fiihrten in der griechischen Antike, aber auch im vormodernen und
neuzeitlichen China und Japan insbesondere kulturelle Erwdgungen zur Ausgren-
zung der als ,,barbarisch“ empfundenen Praxis.?¢

Daher iiberrascht nicht, dass im lateinischen Christentum Kérpermarkierungen—
Einritzungen wie Brandzeichen - vor allem im Kontext gesteigerter Religiositdat und
mystischer Bewegungen begegnen: So markierten sich wohl einzelne Teilnehmer des
ersten Kreuzzugs mit Brandzeichen in Form des Kreuzes®” und der spitmittelalterli-
che Mystiker Heinrich Seuse ritzte sich den Jesusnamen in die Brust ein.?® Im letzteren
Fall besaf3 die Kérpermarkierung klar Schriftcharakter, war aber keine Tatowierung.
In metaphorischer Darstellung begegnet das Motiv der ,Besiegelung‘ des menschli-

20 Scutt u. Gotch 19862, 65.

21 Gustafson 2000, 18-21, mit Beispielen zu Constantius II., Konstantin VI. und insbesondere Kaiser
Theophilus, der zwei verurteilten Bischofen laszive Verse auf die Stirn schreiben lief3.

22 Knapp hierzu Gilbert 2000, 150.

23 Bruna 2005, 391-394; vgl. Scutt u. Gotch 19862, 26: Provinz Yunnan.

24 Gilbert 2000, 77f.

25 Scutt u. Gotch 19862, 26.

26 Scutt u. Gotch 19862, 42f. (China und Japan).

27 Nachweise bei Bruna 2005, 395. Die verbreiteten Hinweise, die mittelalterlichen Kreuzfahrer hat-
ten sich in Jerusalem tdtowieren lassen, projizieren unzuldssig friithneuzeitliche Quellen auf friihere
Phasen zuriick: zeitgendssische Belege existieren nicht. Vgl. zu den Zeugnissen ab dem spiten 16.
Jahrhundert Lewy 2003.

28 Vgl. Fallbeispiel 4.



Menschenhaut =— 443

chen Korpers (-Siegeln, Stempeln und Prigen), nicht zuletzt in Heiligenviten des
spiten Mittelalters.?®

Die Belege fiir das mittelalterlich-christliche Schreiben auf der Haut des lebenden
Menschen verweisen also in den Bereich improvisierter, religios inspirierter Prakti-
ken, die keineswegs die technische Raffinesse der Tatowierung besaflen, wie sie in
anderen Kulturen praktiziert worden sein mag. Auch ist davon auszugehen, dass bei
der vorsitzlichen Anbringung dauerhafter Schriftzeichen in der Haut vorzugsweise
die Praxis der Tatowierung Anwendung fand, wahrend das Skarifizieren durch Ritzen
oder Brennen wohl eher im Bereich der situativen Ekstase zu finden sein diirfte.

3 (Probleme der Er-)Forschung

Zumindest fiir das vormoderne Europa und Nordafrika erschwert die geringe Zahl
klarer Belege die Auseinandersetzung mit schrifttragender Menschenhaut: Erstens
sind die vergénglichen schrifttragenden Menschenkorper nur selten (aufgrund einer
beabsichtigten oder zufilligen Mumifizierung) in ausreichender Qualitit erhalten,
zweitens sind die erhaltenen Tdtowierungen selten als Schriftzeichen zu werten. Bei
textlichen Nachrichten iiber ->Geschriebenes auf Menschenhaut, die seit der Antike
existieren, erschweren drittens terminologische Unsicherheiten die Deutung der
Zeugnisse. Eine klare Abgrenzung zwischen nicht-schriftlichen Zeichen und Schrift-
zeichen sowie zwischen Tatowierung und Skarifizierung ist daher zumeist nicht
moglich.

Seit den 1980er Jahren bietet die Forschung Neuansitze zur Deutung der bekann-
ten Hinweise in >Metatexten: Auch wenn der Bezug zu realen Praktiken unsicher
bleibt, schlugen vor allem Christopher P. Jones und Mark Gustafson vor, antike und
frithmittelalterliche Textzeugnisse, die zuvor als Fiktion oder als Beleg fiir Skarifizie-
rungen gelesen wurden, als Hinweise auf Tatowierungen zu lesen.>® Unabhéngig von
der individuellen Einschadtzung ldsst sich festhalten, dass es auf jeden Fall méglich
war, vom Schreiben auf Haut zu erzdhlen.

Hierauf baut Ulrike Landfester auf, die sich speziell mit der Tatowierung in der
europdischen Schriftkultur beschaftigt. Thr zufolge geht es in der einschldgigen Dis-
kursgeschichte ,von Anfang an durchweg um titowierte Schriftzeichen [...]. Orna-
mentale oder figiirliche Tatowierungen gelten demgegeniiber schon dem griechisch-
romischen wie spdter dann auch dem christlichen Zivilisationschauvinismus als

29 Nyffenegger 2013.

30 Jones 1987 und Gustafson 1997. Die Erforschung vormoderner Tdtowierungen hangt nicht zuletzt
mit einem gesteigerten Interesse am Korper in der kulturwissenschaftlich-historischen Forschung zu-
sammen, s. Zeuch 2003, 9; vgl. zur anthropologischen Forschung zu Kérper und Schrift Schildkrout
2004.



444 — Klaus Oschema, Michael R. Ott

Ausdruck der Barbarei“*!. Dass die Diskursgeschichte (zumindest in Antike und Mit-
telalter) offenbar Schriftzeichen favorisiert, ist zwar ein wichtiger Befund zur text-
kulturellen Reflexion vormoderner Gesellschaften; solche Diskurse stehen jedoch
in einem komplexen und nicht notwendigerweise mimetischen Verhaltnis zu realen
Praktiken jenseits des Erzdhlens.

4 Theoretische Perspektiven

Der menschliche Koérper als Schrifttrdager ist schwierig zu fassen — so verwundert es
kaum, dass die Menschenhaut im SFB 933 (bisher) keine Rolle spielt, obwohl gerade
die moderne Titowierung jiingst intensiv erforscht wird.>? Die Auseinandersetzung
mit entsprechenden Phdnomenen in der Vormoderne kann hier einen wichtigen
Beitrag zu diszipliniibergreifenden und weitrdumigen Untersuchungen leisten. Ins-
besondere aus Sicht einer Text-Anthropologie und in Abgrenzung zu anderen Mate-
rialien ware etwa die kulturelle Spezifik der Menschenhaut als potentieller Ort von
Schriftzeichen niher zu bestimmen (>Naturmaterialien). Die folgenden Uberlegun-
gen umreiflen einige Punkte, die fiir eine solche kulturelle Positionierung relevant
sein konnten.

Die Auswahl des zu beschreibenden Korperteils ist insbesondere hinsichtlich der
Sichtbarkeit und damit auch der Effektivitiat des Geschriebenen relevant (>Prédsenz).
Dabei ist zu unterscheiden zwischen der Sichtbarkeit fiir andere und jener fiir den/
die Schrifttrdger/in selbst. Die Sichtbarkeit fiir andere hdngt eng mit der Bekleidung
sowie der graphischen Gestaltung des Geschriebenen zusammen. So sind etwa
bestimmte Kérperpartien nur in spezifischen Situationen und nur fiir bestimmte Per-
sonen sichtbar. Das schrifttragende Individuum kann im Gegenzug das beschriebene
Korperteil (etwa die Stirn) mitunter nur dann sehen (und das Geschriebene somit nur
dann lesen), wenn eine reflektierende Oberfliche zur Verfiigung steht, welche die
Schrift (spiegelverkehrt) abbildet. Ansonsten bleibt ihm nur der Blick der Anderen,
um am —Lesen teilzuhaben.** In solchen Fillen markiert schon die Auswahl der
beschriebenen Kérperpartie, dass das Geschriebene ,,nach auflen” gerichtet ist: Die
Markierungen von Sklaven oder Straftiatern wurden daher — um die Sichtbarkeit fiir
andere zu gewahrleisten — auf den Handen oder Gesichtern so angebracht, dass ein
dauerhaftes Abdecken durch Textilien kaum moglich war.

Der Realitadtsgehalt anderer, symbolisch aufgeladener Beziige zwischen tatowier-
tem Korperteil und schriftlicher Botschaft, die in Literatur und Quellen aufscheinen,

31 Landfester 2012, 9f.
32 Hinweise zur jiingeren Forschung bei Landfester 2012.
33 Gustafson 2000, 25, spricht von den ,eyes of others“ und dem ,,gaze of the onlooker*.



Menschenhaut =—— 445

ist oft nur schwer einzuschatzen: 1896 beschrieb Cesare Lombroso die auf dem Penis
eines angeblichen Vergewaltigers tdtowierten Buchstaben ,,M.S.“ (fiir ,,Mia sorella“,
da der Betreffende versucht habe, seine Schwester zu entjungfern),** und die jiidische
Mischna kennt trotz des grundsitzlichen Verbots der Kérpermarkierung kontroverse
Ansichten zum Tragen des Gottesnamens auf unterschiedlichen Kérperteilen.

Der menschlichen Haut als (potentiellem) Schrifttrager kommt zudem aus ver-
schiedenen Griinden eine materiale Sonderfunktion zu: Menschenkdrper sind aus
sich selbst heraus mobil (>Mobile und immobile Schrifttrager) und verfiigen durch
Sprache, Gestik, Mimik sowie Kleidung {iber Kommunikationsfahigkeiten, die durch
auf oder in die Haut angebrachte Schriftzeichen erweitert werden. Werden Schrift-
zeichen nicht nur auf die Haut aufgemalt, so wird das Geschriebene zu einem dauer-
haften Teil des beschrifteten Menschen, so dass etwa Tatowierungen fiir eine (durch
die Lebenszeit begrenzte und deshalb relativ) permanente Form des Geschriebenen
stehen.

Tatowierungen und Skarifizierungen verweisen zudem auf die spezifische Mate-
rialitdt des lebenden Kérpers, auf Verletzungen, Wunden und Blut, und somit auch
auf schmerzhafte Akte des Einschreibens und auf Praktiken des Memorierens und
Erinnerns.?® Durch das (relativ dauerhafte) Beschreiben werden Menschenkorper —
analog zu anderen, nicht-lebendigen Beschreibmaterialien — zu ->Artefakten und im
Sinne einer Text-Anthropologie in mehrfacher (und wortlicher) Hinsicht zum ,,0rt*
des Textes.

Versteht man schlief3lich die Schrift, wie vom Soziologen Alois Hahn vorge-
schlagen, als ein Medium, das eigentlich ,,die Abwesenheit des Korpers erlaubt®,
so wird durch die beschriftende Tdtowierung eben dieses Medium wieder an die
Anwesenheit des Korpers ,,zuriickgebunden®.?” Im Falle einer ,,Selbsttitowierung als
Autokalligraphie“® schliefllich kann sich der Schreibende und Texttriger selbst zum
schrifttragenden Artefakt machen.

34 Siehe Oettermann 1995%, 68-70 (mit Abb.); zu den literarischen Reflexen von Lombrosos Werk in
diesem Zusammenhang s. Landfester 2012, 303-312.

35 Belege bereits bei Délger 1929, 200.

36 Vgl. zur Verbindung von Erinnerung und Schmerzen Nietzsche 19882, 295: ,,Man brennt Etwas ein,
damit es im Gedachtniss bleibt: nur was nicht aufhort, weh zu thun, bleibt im Gedachtniss®.

37 Hahn 1993, 206.

38 Hahn 1993, 211.



446 — Klaus Oschema, Michael R. Ott

Fallbeispiel 1: Eine tatowierte Christin aus dem
Sudan

In den Sammlungen des British Museum befindet sich die Mumie einer jungen Frau
aus dem Gebiet des heutigen Sudan (et-Tereif, J]-3-23 Grab 50, Skelett 195), deren Uber-
reste auf den Zeitraum von 655-775 n. Chr. datiert werden.?® Eine Infrarot-Reflekto-
graphie zeigt, dass die Frau am Oberschenkel titowiert war: Sie trug ein Monogramm,
das sich aus den griechischen Buchstaben fiir ,,Michael“ zusammensetzt, Ahnlichkei-
ten mit der Darstellung eines Engels aufweist, auch an ein Kreuz erinnert — und fiir
den Erzengel Michael steht (Abb. 1). In einer Region, in der zur fraglichen Zeit sowohl
das Christentum wie auch der Islam verbreitet waren, ist dieses Tattoo ein klares, aber
zugleich eingeschrankt sichtbares Bekenntnis zum Christentum.

Abb. 1: Tatowiertes Monogramm des Erzengels Michael, photographiert mit Hilfe der Infrarot-Reflek-
tografie (© The Trustees of the British Museum, EA83133).

39 Taylor u. Antoine 2014, 170-185.



Menschenhaut =— 447

Fallbeispiel 2: Buchstaben als Siindenmale in der
,Divina Commedia“

Im neunten Gesang des Fegefeuers gelangt Dantes fiktionales Alter Ego zum Eingang
des Lauterungsberges. An der Pforte sitzt als Wachter ein Engel auf einer diaman-
tenen Stufe. Nach Dantes demiitiger Bitte um Einlass —ritzt der Engel, bevor er die
Pforte aufschlief3t, mit seinem Schwert in die Stirn des Protagonisten sieben Mal den
Buchstaben P:

In Andacht warf ich mich nieder zu den heiligen Fiiflen;
Erbarmen erbat ich und daf} er mir 6ffnete,

doch vorher schlug ich mir dreimal auf die Brust.

Sieben P schrieb er mir auf die Stirn mit der Spitze

des Schwertes und: ,Trachte, wihrend du im Innern bist,
diese Wunden abzuwaschen’, sagte er.°

Der Buchstabe P steht fiir ,,peccatum® (,,Siinde*), und das Niederknien des Protago-
nisten vor dem Engel verweist, ebenso wie die Bitte um Erbarmen und das Schla-
gen auf die Brust, auf christliche Bu3praktiken: Dante schickt sich an, einen Berg zu
besteigen, dessen Bewohner Bufle tun miissen, um in das himmlische Paradies aufge-
nommen zu werden. Der Lauterungsberg ist nach den Sieben Todsiinden gegliedert,
was der Siebenzahl des eingeritzten Buchstabens entspricht. Beim Aufstieg werden
die Buchstaben nach und nach getilgt; so fiihlt sich der Protagonist im zwolften
Gesang ploétzlich leichter und Vergil weist ihn darauf hin, dass ihm ein P genommen
wurde (XII, 115ff.). Dante, der die eingeritzten Zeichen selbst nicht zu sehen vermag,
kann sie aber erfiihlen: als er mit der Hand seine Stirn betastet, spiirt er dort nur
noch sechs Buchstaben. Bei der Einritzung verspiirt er {ibrigens keine Schmerzen: die
buchstabenférmigen Wunden bezeichnen also, schmerzen aber nicht.

Fallbeispiel 3: Pergament aus Menschenhaut?

Einen ambivalenten Schauder 16st die M6glichkeit aus, menschliche Haut wie >Per-
gament zu behandeln und damit als Schrifttrager aufzubereiten. Texte der Antike und
Vormoderne kennen vor allem das Abziehen der Haut als Strafe,** wobei diese Haut
zuweilen als symboltrachtiges Erinnerungsobjekt weiterverwendet wird: Herodot
schildert in seinen Historien das Schicksal des kauflichen Richters Sisamnes, der zur

40 Dante 2003, 229, V. 109-114.
41 Vgl. Benthien 20012, 76-110.



448 — Klaus Oschema, MichaelR. Ott

Abb. 2: Otanes sitzt auf dem Richterstuhl, der mit der Haut seines Vaters iiberzogen ist. Gerard
David, Diptychon mit dem Urteil des Cambyses (Detail), um 1498 (© Lukas-Art in Flanders vzw,
Aufnahme Dominique Provost).



Menschenhaut =—— 449

Strafe fiir seine Korrumpierbarkeit auf Befehl des Cambyses bei lebendigem Leibe
gehdutet wurde. Die abgezogene Haut wurde dann auf dem Richterstuhl angebracht
und sollte dort Sisamnes’ Sohn Otanes, der dem Vater im Amt nachfolgte, dauerhaft
an dessen Vergehen erinnern.*? Im spaten Mittelalter griff man dieses Exempel auch
im Bild auf, wie das zweiteilige Gemalde zeigt, das Gerard David im Auftrag der Réte
der Stadt Briigge zum Schmuck der dortigen Ratshalle schuf.** Sisamnes’ Haut iiber-
mittelt hier zwar eine Botschaft, indem sie den neuen Richter vor den Folgen der
Bestechlichkeit warnt (Abb. 2). Diese Mitteilung geht aber alleine von der Materialitét
des Objekts aus und benoétigt erzdhlende Erinnerung; Schrift spielt hier keine Rolle.
In der europdischen Moderne soll praparierte Menschenhaut als Einbandma-
terial fiir Biicher verwendet worden sein.** Tragfihige Belege fiir einen systemati-
schen Gebrauch als Schrifttrdger im engeren Sinne begegnen aber weder hier noch
andernorts. Ohne ausdriicklich von einem ,,Tabu“ sprechen zu wollen, scheinen
doch die meisten Gesellschaften, die iiber Schrift verfiigten, vor dem Einsatz von
(toter) Menschenhaut als Schreibmaterial zuriickgeschreckt zu haben. Herodot
schitzte sogar den Gebrauch von ->Pergament statt >Papyrus als barbarisch ein.*®

Fallbeispiel 4: Heinrich Seuse und der Gottesname in
der Brust

Der Mystiker Heinrich Seuse (gest. 1366), hinterliefy mit seinem ,,Exemplar“ eine auto-
biographische Kompilation aus vier Schriften, die zahlreiche Hinweise zu seinem
mystischen Erleben enthdlt. Einen der Héhepunkte stellt dabei der Moment dar, in
dem sich Seuse nach eigener Aussage den Namen Christi in Form des Christusmono-
gramms ,,JHS* in die Brust schnitt. Der Monch bezeichnete diese Einschreibung, die
etwa auf Hohe des Herzens als dem topischen Ort der Liebe stattfand, als ,,ewiges
Minnezeichen®, von dessen Bedeutung auch die Darstellung im Bild zeugt (Abb. 3).
Das selbst beigebrachte Stigma erlaubte auch die Herstellung personaler Bin-
dungen in der religidsen Devotion: Wie Valentin Groebner unterstrich, stellte

42 Herodot 2006, V 25-26.

43 Das Diptychon hangt heute im Groeningemuseum in Briigge; vgl. de Vos 2002, 189-198 und 216
(mit Abbildungen und weiterfithrenden Literaturhinweisen).

44 Findeutige Belege sind kaum beizubringen; die Literatur kennt Verweise auf einzelne Bande
aus dem ,,fonds Sorbonne“ in der Bibliothéque nationale de France (Paris), s. Franklin 1867-1873,
Bd. 1, 297, sowie jiingst auf mehrere Biicher in Harvard, s. http://blogs.law.harvard.edu/hough-
ton/2013/05/24/bound-in-human-skin/ (Stand 31.3.2014). Zumindest hier wurden wohl DNA-Analy-
sen erstellt, aber ohne Kklare Ergebnisse. Fiir eine Auflistung angeblich in Menschenhaut gebundener
Biicher s. Cim 1905-1908, Bd. 3, 292-303.

45 Herodot 2006, V 58.



450 —— Klaus Oschema, Michael R. Ott

Abb. 3: Heinrich Seuse ritzt sich das Christusmonogramm in die eigene Brust. Heinrich Seuse,
Exemplar, um 1370 (© Licence Ouverte 1.0 = CC-BY 2.0; Photo & collection Bibliothéque Nationale et
Universitaire Strasbourg, MS 2929, fol. 1v [Detail]).

man ,,Kontaktreliquien® her, indem man Tiicher auf die Wunde legte, die dann an
~Freunde, Gefolgsleute und Forderer Seuses versandt wurden — eine Art protofotogra-
fische Verbreitung“.*® Der menschliche Korper steht hier gleich in zweierlei Hinsicht
mit der Schrift in Verbindung: Zum einen als Tréger des eingeritzten Christusmono-
gramms, zum anderen aber auch als die Substanz, welche die Schrift in die auf die
Wunde gelegten Tiicher iibertragt (> Textilien).

46 Groebner 2004, 77.



Menschenhaut =— 451

Literaturverzeichnis

Belhassen (1976): Badreddine Belhassen, ,,Le tatouage maghrébin“, Communication et langages 31,
56-67.

Benthien (2001%): Claudia Benthien, Haut. Literaturgeschichte — Kérperbilder — Grenzdiskurse,
Reinbek bei Hamburg.

Bianchi (1988): Robert S. Bianchi, ,Tattoo in Ancient Egypt®, in: Arnold Rubin (Hg.), Marks of
civilization. Artistic transformations of the human body, Los Angeles, 21-28.

Bruna (2005): Denis Bruna, ,Le ,labour dans la chair‘. Témoignages et représentations du tatouage
au Moyen Age“, Micrologus 13 (La pelle umana), 389-407.

Cim (1905-1908): Albert Cim, Le Livre. Historique, Fabrication, Achat, Classement, Usage et entretien,
5 Bde., Paris.

Dante (2003): Dante Alighieri, Die géttliche Komddie, in Prosa libersetzt von Walter Naumann,
Darmstadt.

de Vos (2002): Dirk de Vos, Fldmische Meister, Antwerpen/Kdln.

Dolger (1929): Franz Joseph Dolger, ,,Die religiose Tatowierung im paldstinensischen Judentum und
bei den heidnischen Nachbarstammen*, Antike und Christentum 1, 197-201.

Drewal (1988): Henry John Drewal, ,,Beauty and Being: Aesthetics and Ontology in Yoruba Body Art*,
in: Arnold Rubin (Hg.), Marks of civilization. Artistic transformations of the human body, Los
Angeles, 83-96.

Franklin (1867-1873): Alfred Franklin, Les anciennes bibliothéques de Paris: églises, monastéres,
colléges, séminaires, institutions, fondations hdpitaux des origines au Moyen Age jusqu’au 19e
siécle, 3 Bde., Paris.

Gilbert (2000): Steve Gilbert (Hg.), Tattoo history. A source book. An anthology of historical records
of tattooing throughout the world, New York.

Groebner (2004): Valentin Groebner, Der Schein der Person. Steckbrief, Ausweis und Kontrolle im
Europa des Mittelalters, Miinchen.

Groebner (2005): Valentin Groebner, ,,Maculae. Hautzeichen als Identifikationsmerkmale zwischen
dem 14. und dem 16. Jahrhundert®, Micrologus 13 (La pelle umana), 345-358.

Gustafson (1997): W. Mark Gustafson, ,,Inscripta in fronte: Penal Tattooing in Late Antiquity®,
Classical Antiquity 16, 79-105.

Gustafson (2000): Mark Gustafson: ,,The Tattoo in the Later Roman Empire and Beyond*, in: Jane
Caplan (Hg.), Written on the Body. The Tattoo in European and American History, Princeton,
17-31.

Hahn (1993): Alois Hahn, ,,Handschrift und Tatowierung®, in: Hans Ulrich Gumbrecht u. K. Ludwig
Pfeiffer (Hgg.), Schrift (Materialitat der Zeichen A 12), Miinchen, 201-217.

Heinz (2001): Andreas Heinz, ,,Kreuzeszeichen/Bekreuzigung, Religion in Geschichte und
Gegenwart 4, 1757.

Herodot (20063): Herodot, Historien, 2 Bde., herausgegeben und iibersetzt von Josef Feix,
Diisseldorf.

Jones (1987): Christopher P. Jones, ,,Stigma: Tattooing and Branding in Graeco-Roman Antiquity*,
The Journal of Roman Studies 77, 139-155.

Jones (2000): Christopher P. Jones, ,,Stigma and Tattoo“, in: Jane Caplan (Hg.), Written on the Body.
The Tattoo in European and American History, Princeton, 1-16.

Landfester (2012): Ulrike Landfester, Stichworte. Tdtowierung und europdische Schriftkultur (Blaue
Reihe Wissenschaft 18), Berlin.

Lewy (2003): Mordechay Lewy, ,,Jerusalem unter der Haut. Zur Geschichte der Jerusalemer Pilgertd-
towierung®, Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 55, 1-39.

Lexikon Medizin (1997): Lexikon Medizin, Miinchen/Wien/Baltimore.



452 —— Klaus Oschema, MichaelR. Ott

Male (1922): Emile Male, L’art religieux du Xile siécle en France. Etude sur les origines de
I’iconographie du Moyen Age, Paris.

MeBner (2005): Reinhard MefBner, ,Taufe. VI. Liturgiegeschichtlich*, Religion in Geschichte und
Gegenwart 8, 80—-85.

Nietzsche (19882): Friedrich Nietzsche, ,,Zur Genealogie der Moral®, in: Giorgio Colli u. Mazzino
Montinari (Hgg.), Friedrich Nietzsche. Jenseits von Gut und Bose. Zur Genealogie der Moral
(Kritische Studienausgabe 59) Miinchen, 245-412.

Nyffenegger (2013): Nicole Nyffenegger, ,,Saint Margaret’s Tattoos: Empowering Marks on White
Skin“, Exemplaria 25, 267-283.

Oettermann (1995): Stephan Oettermann, Zeichen auf der Haut. Die Geschichte der Titowierung in
Europa, Hamburg.

Pigeaud (2005): Jackie Pigeaud, ,La peau comme frontiére*, Micrologus 13 (La pelle umana), 23-53.

Pitts (2003): Victoria L. Pitts, In the flesh. The cultural politics of body modification, New York.

Rudenko (1970): Sergei I. Rudenko, Frozen tombs of Siberia. The Pazyryk burials of Iron Age
horsemen, Berkeley.

Rush (2005): John A. Rush, Spiritual Tattoo. A cultural history of tattooing, piercing, scarification,
branding, and implants, Berkeley.

Schildkrout (2004): Enid Schildkrout, ,Inscribing the body*, Annual Review of Anthropology 33,
319-344.

Schwarz (2007): Markus Schwarz, ,.Von der Sprache unserer Haut (Afrika)“, in: Ernst G. Jung (Hg.),
Kleine Kulturgeschichte der Haut, Darmstadt, 177-188.

Scutt u. Gotch (19862): R. W. B. Scutt u. Christopher Gotch, Art, sex, and symbol. The mystery of
tattooing, New York.

Spindler (2000): Konrad Spindler u. a., Der Mann im Eis. Neue sensationelle Erkenntnisse iiber
die Mumie aus den Otztaler Alpen. Vollstindig durchgesehene und erweiterte Taschenbuch-
ausgabe, Miinchen.

Taylor u. Antoine (2014): John H. Taylor u. Daniel Antoine, Ancient lives. New dicsoveries. Eight
mummies, eight stories, London.

Zeuch (2003): Ulrike Zeuch, ,,Einleitung®, in: Ulrike Zeuch (Hg.), Verborgen im Buch. Verborgen im
Korper. Haut zwischen 1500 und 1800, Wiesbaden, 9-12.



Zwischen Materialien und Praktiken






