
Klaus Oschema (Mittelalterliche Geschichte), Michael R. Ott (Germanistik)

Menschenhaut

1  Systematik der Hautbeschriftung (beim lebenden 
Menschen)
Zeichen und Markierungen, die unmittelbar am oder auf dem menschlichen Körper 
angebracht sind, gelten als besonders stark symbolisch aufgeladen. Die „in das 
Fleisch“1 eingeschriebenen Zeichen, die Schriftcharakter oder -ähnlichkeit (→Schrift-
zeichen) annehmen können, werden in diversen Kulturen eingesetzt, um Personen 
sozial zu verorten und ihre Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft auszudrücken. Dabei 
können die Zeichen positiv einen besonders hohen Status ausdrücken,2 oder negativ 
das unfreie, besiegte oder straffällig gewordene Individuum kennzeichnen, bis hin 
zur klaren Ausgrenzung.3 Zeichen religiösen oder magisch-apotropäischen Charak-
ters verweisen zudem über die soziale Sphäre im engeren Sinne hinaus.

Mit etwa 1,6 Quadratmetern ist die Haut das Organ des Menschen mit der größten 
Oberfläche.4 Als äußere Hülle begrenzt sie den Körper, bleibt dabei aber porös-
durchlässig.5 Sie stellt einen potentiellen Schrift- und Zeichenträger zur Verfügung, 
der unterschiedlich stark sichtbare Bereiche aufweist und auf verschiedene Weise 
beschrieben werden kann. Buchstäblich oberflächlich bleibt das Auftragen von Farb-
stoffen oder anderer Substanzen: Die auf diese Weise angebrachten Markierungen 
zeichnen sich durch ihre Vergänglichkeit aus (→Auftragen, Malen und Zeichnen), 
wie bei anderen Trägermaterialien können sie gelöscht oder radiert werden. Zum Teil 
mögen sie in ihrer →Materialität auch von vorneherein auf den ephemeren Auftrag 

Dieser Beitrag ist im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Emblematisch im Titel von Pitts 2003; weitere Literatur bei Nyffenegger 2013, 267f. Die breite Lite-
ratur zur Tätowierung, aber auch zu weiteren Methoden der Markierung der Haut, ist hier nicht ange-
messen wiederzugeben. Vgl. zuletzt etwa Landfester 2012; Rush 2005; Oettermann 19954.
2 Noch heute das „Moko“ bei den Maori s. Scutt u. Gotch 19862, 31f.; ähnlich bei den Nomaden der 
Pazyryk-Region, s. Gilbert 2000, 15 sowie Rudenko 1970.
3 Zur griechisch-römischen Antike s. Jones 2000 und Jones 1987, 143 und 146-150. Die Spätantike und 
das frühe Mittelalter analysiert Gustafson 2000; zum späteren europäischen Mittelalter s. Groebner 
2005.
4 Die Zahl variiert stark nach Körpergröße und -umfang; zum zitierten Wert s. Lexikon Medizin 1997, 
740; vgl. auch Benthien 20012, 11. Zu medizinischen und biologischen Aspekten s. einzelne Beiträge 
in Jung 2007.
5 Vgl. zu Aspekten der Begrenzung und Durchdringung Benthien 20012, 25–75; zu vormodernen Vor-
stellungen s. auch Pigeaud 2005.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.
© 2015, Oschema, Ott.



440   Klaus Oschema, Michael R. Ott

hin ausgerichtet sein, was aber die Vorstellung einer spirituellen Dauerhaftigkeit 
nicht ausschließt, wie etwa die Markierung des Kreuzes mit geweihtem Wasser auf 
der Stirn des Täuflings im christlichen Taufritual zeigt.6 

Neben dieser ephemeren Zeichenproduktion kann die Haut des lebenden Men-
schen aber auch dauerhaft beschrieben werden, indem man Farbpartikel in die Haut 
selbst einbringt, wie es beim „Tätowieren“ der Fall ist.7 Andere Techniken kommen 
ohne Farbstoffe aus, indem sie die Oberflächenstruktur der lebenden Haut dauerhaft 
verändern: Hierzu zählen Brandmale sowie weitere Methoden der ‚Skarifizierung‘, 
die für markante Narbenbildung bei bewusst beigebrachten Verletzungen (Ritzungen) 
sorgen.8 All diese Markierungen besitzen zwei Besonderheiten: Sie prägen unaus-
löschlich das äußere Erscheinungsbild des Körpers und sie evozieren als (Memorial-)
Zeichen den Schmerz,9 der mit dem Einschreibevorgang verbunden war.

Je nach Verfahren ist die Schrift materiell verschieden: Brandmale und Skarifizie-
rungsnarben verändern die Oberflächenstruktur der Haut, die Schriftzeichen erschei-
nen als räumlich erhabene und farblich veränderte Strukturen. An tätowierten Stellen 
heilt die Haut dagegen (idealiter) wieder vollständig aus. Die Schrift wird hier als farb-
lich markierte Form lesbar, die meist feiner und präziser angelegt ist als im Fall von 
Narbenstrukturen.10 Konstante und systematische Differenzen in der Deutung der 
jeweiligen Schriftelemente scheinen mit dem Gebrauch unterschiedlicher Techniken 
allerdings nicht verbunden zu sein.

Im Folgenden stellen wir zunächst verschiedene historische Erscheinungsformen 
schrifttragender Menschenhaut vor, bevor wir zentrale Fragenstellungen und Pro-
bleme der Forschung erläutern. Der letzte Abschnitt bietet schließlich Überlegungen 
zu weiteren theoretischen und forschungspraktischen Perspektiven.

2  Historische Erscheinungsformen
Der Auftrag von Farbe auf die Haut des Menschen wird bereits in Schriftquellen der 
Antike erwähnt. Im Unterschied zur Tätowierung oder Skarifizierung, die bei günsti-

6 Meßner 2005; ergänzend Heinz 2001.
7 Die Pigmente müssen ca. 2,5–5 mm unter der Hautoberfläche eingebracht werden: Näher an der 
Oberfläche werden sie durch die natürliche Regenerierung der Epidermis wieder abgestoßen, bei 
einer tieferen Einbringung können sie durch die Lymphflüssigkeit ausgewaschen werden. Der Begriff 
„Tätowierung“ geht auf das polynesische tattoo zurück. Das Wort etablierte sich in den europäischen 
Sprachen, nachdem James Cook 1774 den tätowierten Polynesier Omai von seinen Reisen mitbrachte 
und dem europäischen Publikum vorführte, s. etwa Landfester 2012, 11.
8 Zu den afrikanischen Yoruba s. Drewal 1988, 88 und 90 (mit Abb. 28).
9 Interessanterweise erscheint das Stichwort „pain“ in Pitts 2003 recht zurückhaltend und in Verbin-
dung mit jenem der Lust, s. etwa Pitts 2003, 12.
10 Landfester 2012, 22.



 Menschenhaut   441

gen Erhaltungsbedingungen auch archäologisch nachzuweisen ist,11 fällt der materi-
elle Nachweis ephemerer Schriftzeichen jedoch schwer.

Die alttestamentlichen Schriften enthalten explizite normative Vorgaben: Im Pen-
tateuch begegnen Verbote, den menschlichen Körper dauerhaft zu markieren (u. a. 
Lev 19,28), mit Ausnahme der Beschneidung, die den Bund der Israeliten mit Gott 
ausdrückt.12 Diese Vorschriften gelten in erster Linie für die Angehörigen des Volkes 
Israel, während Sklaven – wie auch nach den Vorgaben des babylonischen Codex 
Hammurabi13 – körperlich gekennzeichnet werden konnten (Ex 21,6).

Ephemere Zeichen sind hiervon nicht erfasst, und so begegnet im lateinischen 
Hochmittelalter das Bildmotiv des Priesters Aaron, der die Gläubigen durch ein 
τ-förmiges Kreuz auf der Stirn kennzeichnet.14 Beispiele des „Aufmalens“ kennen 
auch weitere Kulturen, oft im Zusammenhang mit para-magischen oder religiösen 
Vorstellungen. So verspricht der Handschmuck aus Henna-Malereien bei der Hoch-
zeitsvorbereitung besonderes Eheglück und soll zugleich erotisch-animierend wirken 
(Indien, Maghreb).15 Der Körperschmuck von Kriegern unterschiedlicher Kulturen 
soll wohl Kampfkraft zum Ausdruck bringen und steht im Zusammenhang mit den 
jeweiligen Männlichkeitsvorstellungen.16 Schriftzeichen im engeren Sinne begegnen 
hier selten, wenngleich die Markierungen symbolischen Verweischarakter besessen 
haben mögen und in diesem Sinne ‚lesbar‘ waren (→Lesen und Entziffern).

Dies gilt auch für das unter günstigen Umständen an menschlichen Überresten 
nachweisbare „Tätowieren“, das u. a. bei der als „Ötzi“ bekannten Eis-Mumie vom 
Hauslabjoch belegt ist (4. Jahrtausend v. Chr.)17, an ägyptischen Mumien der Zeit 
um 2000 v. Chr.18 oder beim Nomadenvolk der Pazyryk-Region im 6.–2. Jahrhun-
dert v. Chr.19 Die Zeichen, die vorrangig aus geometrisch-figurativen Elementen beste-
hen, besaßen wohl meist Symbolcharakter, erscheinen aber nicht im engeren Sinne 
als Schrift, ähnlich wie die aufwendigen Tätowierungen (Moko) der Maori.

Die Geschichte der Tätowierung verlief im vormodernen Christentum ähnlich 
wechselvoll wie in anderen Kulturen (China, Japan): In der römischen Rechtspraxis 

11 Vgl. die Hinweise in den FN 17 und 18.
12 S. Landfester 2012, 37 sowie Lewy 2003, 2f.; Lewy 2003, 3, der Hinweis auf das Verbot der Tätowie-
rung im frühen Islam in den Hadithen. Das Mal, mit dem Gott Kain nach dem Mord an Abel markiert 
(Gen 4,15), steht aufgrund seines Autors außerhalb dieser Logik.
13 Landfester 2012, 34f.
14 Beispiele bereits bei Mâle 1922, 156f.; markiert werden „Kreuzfahrer“.
15 Vgl. Belhassen 1976 (allerdings ohne historische Tiefenschärfe).
16 Schwarz 2007, 180 und 183.
17 Spindler u. a. 2000, 225-234, mit Hinweis auf die Pazyryk-Funde und weitere Parallelen (229). 
Spindler erklärt die nachweisbaren Tätowierungen vorrangig als medizinisch-therapeutische Male 
(233), schließt dabei aber die Möglichkeit der Selbsttätowierung weitgehend aus (227).
18 Gilbert 2000, 11; Bianchi 1988.
19 Vgl. die in FN 2 genannten Titel.



442   Klaus Oschema, Michael R. Ott

diente sie zur stigmatisierenden Kennzeichnung von Delinquenten oder Unfreien. 
Manche der frühen Christen markierten dann auf diese Weise ihre Zugehörigkeit zur 
christlichen Sekte während der Zeit der Verfolgungen.20 Mit der fortschreitenden Eta-
blierung des Christentums wurde die Praxis jedoch wieder marginalisiert: Ihr Einsatz 
zur Kennzeichnung von Delinquenten wurde zum Signum übergroßer Grausamkeit,21 
und während ein Konzil in Northumberland 787 solche Tätowierungen lobte, die 
den Glauben bezeugten, verurteilte es entschlossen den profanen Einsatz durch 
die „Heiden“ (gemeint sind wohl die schottischen Pikten).22 Ab dem 9. Jahrhundert 
begegnen vorerst keine Schriftquellen mehr, die von der Tätowierung in christlichen 
Gebieten berichten.

Nähere Zeugnisse erscheinen im lateinischen Europa dann wieder zum späten 
13. Jahrhundert mit den Berichten, die den Kontakt von Gesandten und Reisen-
den mit den Mongolen und Chinesen schildern: Marco Polo erzählt von elaborier-
ten, dekorativ-figürlichen Körperdekorationen der Einwohner in der chinesischen 
Provinz Tonkin.23 Tatsächlich wurden in China wie in Japan in dieser Zeit Tätowierun-
gen, teils mit konkreten Schriftzeichen, wohl vorrangig als Strafmarkierung einge-
setzt.24 Während christliche Theologen die Ablehnung der Tätowierung und der Ein-
schreibung in den Körper vor allem mit der „Gottesebenbildlichkeit“ des Menschen 
begründeten,25 führten in der griechischen Antike, aber auch im vormodernen und 
neuzeitlichen China und Japan insbesondere kulturelle Erwägungen zur Ausgren-
zung der als „barbarisch“ empfundenen Praxis.26

Daher überrascht nicht, dass im lateinischen Christentum Körpermarkierungen– 
Einritzungen wie Brandzeichen – vor allem im Kontext gesteigerter Religiosität und 
mystischer Bewegungen begegnen: So markierten sich wohl einzelne Teilnehmer des 
ersten Kreuzzugs mit Brandzeichen in Form des Kreuzes27 und der spätmittelalterli-
che Mystiker Heinrich Seuse ritzte sich den Jesusnamen in die Brust ein.28 Im letzteren 
Fall besaß die Körpermarkierung klar Schriftcharakter, war aber keine Tätowierung. 
In metaphorischer Darstellung begegnet das Motiv der ‚Besiegelung‘ des menschli-

20 Scutt u. Gotch 19862, 65.
21 Gustafson 2000, 18-21, mit Beispielen zu Constantius II., Konstantin VI. und insbesondere Kaiser 
Theophilus, der zwei verurteilten Bischöfen laszive Verse auf die Stirn schreiben ließ.
22 Knapp hierzu Gilbert 2000, 150.
23 Bruna 2005, 391–394; vgl. Scutt u. Gotch 19862, 26: Provinz Yunnan.
24 Gilbert 2000, 77f.
25 Scutt u. Gotch 19862, 26.
26 Scutt u. Gotch 19862, 42f. (China und Japan).
27 Nachweise bei Bruna 2005, 395. Die verbreiteten Hinweise, die mittelalterlichen Kreuzfahrer hät-
ten sich in Jerusalem tätowieren lassen, projizieren unzulässig frühneuzeitliche Quellen auf frühere 
Phasen zurück: zeitgenössische Belege existieren nicht. Vgl. zu den Zeugnissen ab dem späten 16. 
Jahrhundert Lewy 2003.
28 Vgl. Fallbeispiel 4.



 Menschenhaut   443

chen Körpers (→Siegeln, Stempeln und Prägen), nicht zuletzt in Heiligenviten des 
späten Mittelalters.29

Die Belege für das mittelalterlich-christliche Schreiben auf der Haut des lebenden 
Menschen verweisen also in den Bereich improvisierter, religiös inspirierter Prakti-
ken, die keineswegs die technische Raffinesse der Tätowierung besaßen, wie sie in 
anderen Kulturen praktiziert worden sein mag. Auch ist davon auszugehen, dass bei 
der vorsätzlichen Anbringung dauerhafter Schriftzeichen in der Haut vorzugsweise 
die Praxis der Tätowierung Anwendung fand, während das Skarifizieren durch Ritzen 
oder Brennen wohl eher im Bereich der situativen Ekstase zu finden sein dürfte.

3  (Probleme der Er-)Forschung
Zumindest für das vormoderne Europa und Nordafrika erschwert die geringe Zahl 
klarer Belege die Auseinandersetzung mit schrifttragender Menschenhaut: Erstens 
sind die vergänglichen schrifttragenden Menschenkörper nur selten (aufgrund einer 
beabsichtigten oder zufälligen Mumifizierung) in ausreichender Qualität erhalten, 
zweitens sind die erhaltenen Tätowierungen selten als Schriftzeichen zu werten. Bei 
textlichen Nachrichten über →Geschriebenes auf Menschenhaut, die seit der Antike 
existieren, erschweren drittens terminologische Unsicherheiten die Deutung der 
Zeugnisse. Eine klare Abgrenzung zwischen nicht-schriftlichen Zeichen und Schrift-
zeichen sowie zwischen Tätowierung und Skarifizierung ist daher zumeist nicht 
möglich. 

Seit den 1980er Jahren bietet die Forschung Neuansätze zur Deutung der bekann-
ten Hinweise in →Metatexten: Auch wenn der Bezug zu realen Praktiken unsicher 
bleibt, schlugen vor allem Christopher P. Jones und Mark Gustafson vor, antike und 
frühmittelalterliche Textzeugnisse, die zuvor als Fiktion oder als Beleg für Skarifizie-
rungen gelesen wurden, als Hinweise auf Tätowierungen zu lesen.30 Unabhängig von 
der individuellen Einschätzung lässt sich festhalten, dass es auf jeden Fall möglich 
war, vom Schreiben auf Haut zu erzählen.

Hierauf baut Ulrike Landfester auf, die sich speziell mit der Tätowierung in der 
europäischen Schriftkultur beschäftigt. Ihr zufolge geht es in der einschlägigen Dis-
kursgeschichte „von Anfang an durchweg um tätowierte Schriftzeichen [...]. Orna-
mentale oder figürliche Tätowierungen gelten demgegenüber schon dem griechisch-
römischen wie später dann auch dem christlichen Zivilisationschauvinismus als 

29 Nyffenegger 2013.
30 Jones 1987 und Gustafson 1997. Die Erforschung vormoderner Tätowierungen hängt nicht zuletzt 
mit einem gesteigerten Interesse am Körper in der kulturwissenschaftlich-historischen Forschung zu-
sammen, s. Zeuch 2003, 9; vgl. zur anthropologischen Forschung zu Körper und Schrift Schildkrout 
2004.



444   Klaus Oschema, Michael R. Ott

Ausdruck der Barbarei“31. Dass die Diskursgeschichte (zumindest in Antike und Mit-
telalter) offenbar Schriftzeichen favorisiert, ist zwar ein wichtiger Befund zur text-
kulturellen Reflexion vormoderner Gesellschaften; solche Diskurse stehen jedoch 
in einem komplexen und nicht notwendigerweise mimetischen Verhältnis zu realen 
Praktiken jenseits des Erzählens. 

4  Theoretische Perspektiven
Der menschliche Körper als Schriftträger ist schwierig zu fassen – so verwundert es 
kaum, dass die Menschenhaut im SFB 933 (bisher) keine Rolle spielt, obwohl gerade 
die moderne Tätowierung jüngst intensiv erforscht wird.32 Die Auseinandersetzung 
mit entsprechenden Phänomenen in der Vormoderne kann hier einen wichtigen 
Beitrag zu disziplinübergreifenden und weiträumigen Untersuchungen leisten. Ins-
besondere aus Sicht einer Text-Anthropologie und in Abgrenzung zu anderen Mate-
rialien wäre etwa die kulturelle Spezifik der Menschenhaut als potentieller Ort von 
Schriftzeichen näher zu bestimmen (→Naturmaterialien). Die folgenden Überlegun-
gen umreißen einige Punkte, die für eine solche kulturelle Positionierung relevant 
sein könnten. 

Die Auswahl des zu beschreibenden Körperteils ist insbesondere hinsichtlich der 
Sichtbarkeit und damit auch der Effektivität des Geschriebenen relevant (→Präsenz). 
Dabei ist zu unterscheiden zwischen der Sichtbarkeit für andere und jener für den/
die Schriftträger/in selbst. Die Sichtbarkeit für andere hängt eng mit der Bekleidung 
sowie der graphischen Gestaltung des Geschriebenen zusammen. So sind etwa 
bestimmte Körperpartien nur in spezifischen Situationen und nur für bestimmte Per-
sonen sichtbar. Das schrifttragende Individuum kann im Gegenzug das beschriebene 
Körperteil (etwa die Stirn) mitunter nur dann sehen (und das Geschriebene somit nur 
dann lesen), wenn eine reflektierende Oberfläche zur Verfügung steht, welche die 
Schrift (spiegelverkehrt) abbildet. Ansonsten bleibt ihm nur der Blick der Anderen, 
um am →Lesen teilzuhaben.33 In solchen Fällen markiert schon die Auswahl der 
beschriebenen Körperpartie, dass das Geschriebene „nach außen“ gerichtet ist: Die 
Markierungen von Sklaven oder Straftätern wurden daher – um die Sichtbarkeit für 
andere zu gewährleisten – auf den Händen oder Gesichtern so angebracht, dass ein 
dauerhaftes Abdecken durch Textilien kaum möglich war.

Der Realitätsgehalt anderer, symbolisch aufgeladener Bezüge zwischen tätowier-
tem Körperteil und schriftlicher Botschaft, die in Literatur und Quellen aufscheinen, 

31 Landfester 2012, 9f.
32 Hinweise zur jüngeren Forschung bei Landfester 2012.
33 Gustafson 2000, 25, spricht von den „eyes of others“ und dem „gaze of the onlooker“.



 Menschenhaut   445

ist oft nur schwer einzuschätzen: 1896 beschrieb Cesare Lombroso die auf dem Penis 
eines angeblichen Vergewaltigers tätowierten Buchstaben „M.S.“ (für „Mia sorella“, 
da der Betreffende versucht habe, seine Schwester zu entjungfern),34 und die jüdische 
Mischna kennt trotz des grundsätzlichen Verbots der Körpermarkierung kontroverse 
Ansichten zum Tragen des Gottesnamens auf unterschiedlichen Körperteilen.35

Der menschlichen Haut als (potentiellem) Schriftträger kommt zudem aus ver-
schiedenen Gründen eine materiale Sonderfunktion zu: Menschenkörper sind aus 
sich selbst heraus mobil (→Mobile und immobile Schriftträger) und verfügen durch 
Sprache, Gestik, Mimik sowie Kleidung über Kommunikationsfähigkeiten, die durch 
auf oder in die Haut angebrachte Schriftzeichen erweitert werden. Werden Schrift-
zeichen nicht nur auf die Haut aufgemalt, so wird das Geschriebene zu einem dauer-
haften Teil des beschrifteten Menschen, so dass etwa Tätowierungen für eine (durch 
die Lebenszeit begrenzte und deshalb relativ) permanente Form des Geschriebenen 
stehen.

Tätowierungen und Skarifizierungen verweisen zudem auf die spezifische Mate-
rialität des lebenden Körpers, auf Verletzungen, Wunden und Blut, und somit auch 
auf schmerzhafte Akte des Einschreibens und auf Praktiken des Memorierens und 
Erinnerns.36 Durch das (relativ dauerhafte) Beschreiben werden Menschenkörper – 
analog zu anderen, nicht-lebendigen Beschreibmaterialien – zu →Artefakten und im 
Sinne einer Text-Anthropologie in mehrfacher (und wörtlicher) Hinsicht zum „Ort“ 
des Textes.

Versteht man schließlich die Schrift, wie vom Soziologen Alois Hahn vorge-
schlagen, als ein Medium, das eigentlich „die Abwesenheit des Körpers erlaubt“, 
so wird durch die beschriftende Tätowierung eben dieses Medium wieder an die 
Anwesenheit des Körpers „zurückgebunden“.37 Im Falle einer „Selbsttätowierung als 
Autokalligraphie“38 schließlich kann sich der Schreibende und Textträger selbst zum 
schrifttragenden Artefakt machen.

34 Siehe Oettermann 19954, 68–70 (mit Abb.); zu den literarischen Reflexen von Lombrosos Werk in 
diesem Zusammenhang s. Landfester 2012, 303–312.
35 Belege bereits bei Dölger 1929, 200.
36 Vgl. zur Verbindung von Erinnerung und Schmerzen Nietzsche 19882, 295: „Man brennt Etwas ein, 
damit es im Gedächtniss bleibt: nur was nicht aufhört, weh zu thun, bleibt im Gedächtniss“.
37 Hahn 1993, 206.
38 Hahn 1993, 211.



446   Klaus Oschema, Michael R. Ott

Fallbeispiel 1: Eine tätowierte Christin aus dem 
Sudan

In den Sammlungen des British Museum befindet sich die Mumie einer jungen Frau 
aus dem Gebiet des heutigen Sudan (et-Tereif, J-3-23 Grab 50, Skelett 195), deren Über-
reste auf den Zeitraum von 655–775 n. Chr. datiert werden.39 Eine Infrarot-Reflekto-
graphie zeigt, dass die Frau am Oberschenkel tätowiert war: Sie trug ein Monogramm, 
das sich aus den griechischen Buchstaben für „Michael“ zusammensetzt, Ähnlichkei-
ten mit der Darstellung eines Engels aufweist, auch an ein Kreuz erinnert – und für 
den Erzengel Michael steht (Abb. 1). In einer Region, in der zur fraglichen Zeit sowohl 
das Christentum wie auch der Islam verbreitet waren, ist dieses Tattoo ein klares, aber 
zugleich eingeschränkt sichtbares Bekenntnis zum Christentum.

39 Taylor u. Antoine 2014, 170–185.

Abb. 1: Tätowiertes Monogramm des Erzengels Michael, photographiert mit Hilfe der Infrarot-Reflek-
tografie (© The Trustees of the British Museum, EA83133).



 Menschenhaut   447

Fallbeispiel 2: Buchstaben als Sündenmale in der 
„Divina Commedia“

Im neunten Gesang des Fegefeuers gelangt Dantes fiktionales Alter Ego zum Eingang 
des Läuterungsberges. An der Pforte sitzt als Wächter ein Engel auf einer diaman-
tenen Stufe. Nach Dantes demütiger Bitte um Einlass →ritzt der Engel, bevor er die 
Pforte aufschließt, mit seinem Schwert in die Stirn des Protagonisten sieben Mal den 
Buchstaben P:

In Andacht warf ich mich nieder zu den heiligen Füßen;
Erbarmen erbat ich und daß er mir öffnete,
doch vorher schlug ich mir dreimal auf die Brust.
Sieben P schrieb er mir auf die Stirn mit der Spitze
des Schwertes und: ‚Trachte, während du im Innern bist,
diese Wunden abzuwaschen‘, sagte er.40

Der Buchstabe P steht für „peccatum“ („Sünde“), und das Niederknien des Protago-
nisten vor dem Engel verweist, ebenso wie die Bitte um Erbarmen und das Schla-
gen auf die Brust, auf christliche Bußpraktiken: Dante schickt sich an, einen Berg zu 
besteigen, dessen Bewohner Buße tun müssen, um in das himmlische Paradies aufge-
nommen zu werden. Der Läuterungsberg ist nach den Sieben Todsünden gegliedert, 
was der Siebenzahl des eingeritzten Buchstabens entspricht. Beim Aufstieg werden 
die Buchstaben nach und nach getilgt; so fühlt sich der Protagonist im zwölften 
Gesang plötzlich leichter und Vergil weist ihn darauf hin, dass ihm ein P genommen 
wurde (XII, 115ff.). Dante, der die eingeritzten Zeichen selbst nicht zu sehen vermag, 
kann sie aber erfühlen: als er mit der Hand seine Stirn betastet, spürt er dort nur 
noch sechs Buchstaben. Bei der Einritzung verspürt er übrigens keine Schmerzen: die 
buchstabenförmigen Wunden bezeichnen also, schmerzen aber nicht. 

Fallbeispiel 3: Pergament aus Menschenhaut?

Einen ambivalenten Schauder löst die Möglichkeit aus, menschliche Haut wie →Per-
gament zu behandeln und damit als Schriftträger aufzubereiten. Texte der Antike und 
Vormoderne kennen vor allem das Abziehen der Haut als Strafe,41 wobei diese Haut 
zuweilen als symbolträchtiges Erinnerungsobjekt weiterverwendet wird: Herodot 
schildert in seinen Historien das Schicksal des käuflichen Richters Sisamnes, der zur 

40 Dante 2003, 229, V. 109–114.
41 Vgl. Benthien 20012, 76–110.



448   Klaus Oschema, Michael R. Ott

Abb. 2: Otanes sitzt auf dem Richterstuhl, der mit der Haut seines Vaters überzogen ist. Gerard 
David, Diptychon mit dem Urteil des Cambyses (Detail), um 1498 (© Lukas-Art in Flanders vzw, 
Aufnahme Dominique Provost).



 Menschenhaut   449

Strafe für seine Korrumpierbarkeit auf Befehl des Cambyses bei lebendigem Leibe 
gehäutet wurde. Die abgezogene Haut wurde dann auf dem Richterstuhl angebracht 
und sollte dort Sisamnes’ Sohn Otanes, der dem Vater im Amt nachfolgte, dauerhaft 
an dessen Vergehen erinnern.42 Im späten Mittelalter griff man dieses Exempel auch 
im Bild auf, wie das zweiteilige Gemälde zeigt, das Gerard David im Auftrag der Räte 
der Stadt Brügge zum Schmuck der dortigen Ratshalle schuf.43 Sisamnes’ Haut über-
mittelt hier zwar eine Botschaft, indem sie den neuen Richter vor den Folgen der 
Bestechlichkeit warnt (Abb. 2). Diese Mitteilung geht aber alleine von der Materialität 
des Objekts aus und benötigt erzählende Erinnerung; Schrift spielt hier keine Rolle.

In der europäischen Moderne soll präparierte Menschenhaut als Einbandma-
terial für Bücher verwendet worden sein.44 Tragfähige Belege für einen systemati-
schen Gebrauch als Schriftträger im engeren Sinne begegnen aber weder hier noch 
andernorts. Ohne ausdrücklich von einem „Tabu“ sprechen zu wollen, scheinen 
doch die meisten Gesellschaften, die über Schrift verfügten, vor dem Einsatz  von 
(toter)   Menschenhaut als Schreibmaterial zurückgeschreckt zu haben. Herodot 
schätzte sogar den Gebrauch von →Pergament statt →Papyrus als barbarisch ein.45

Fallbeispiel 4: Heinrich Seuse und der Gottesname in 
der Brust

Der Mystiker Heinrich Seuse (gest. 1366), hinterließ mit seinem „Exemplar“ eine auto-
biographische Kompilation aus vier Schriften, die zahlreiche Hinweise zu seinem 
mystischen Erleben enthält. Einen der Höhepunkte stellt dabei der Moment dar, in 
dem sich Seuse nach eigener Aussage den Namen Christi in Form des Christusmono-
gramms „IHS“ in die Brust schnitt. Der Mönch bezeichnete diese Einschreibung, die 
etwa auf Höhe des Herzens als dem topischen Ort der Liebe stattfand, als „ewiges 
Minnezeichen“, von dessen Bedeutung auch die Darstellung im Bild zeugt (Abb. 3).

Das selbst beigebrachte Stigma erlaubte auch die Herstellung personaler Bin-
dungen in der religiösen Devotion: Wie Valentin Groebner unterstrich, stellte 

42 Herodot 20063, V 25–26.
43 Das Diptychon hängt heute im Groeningemuseum in Brügge; vgl. de Vos 2002, 189–198 und 216 
(mit Abbildungen und weiterführenden Literaturhinweisen).
44 Eindeutige Belege sind kaum beizubringen; die Literatur kennt Verweise auf einzelne Bände 
aus dem „fonds Sorbonne“ in der Bibliothèque nationale de France (Paris), s. Franklin 1867–1873, 
Bd. 1, 297, sowie jüngst auf mehrere Bücher in Harvard, s. http://blogs.law.harvard.edu/hough-
ton/2013/05/24/bound-in-human-skin/ (Stand 31.3.2014). Zumindest hier wurden wohl DNA-Analy-
sen erstellt, aber ohne klare Ergebnisse. Für eine Auflistung angeblich in Menschenhaut gebundener 
Bücher s. Cim 1905-1908, Bd. 3, 292–303.
45 Herodot 20063, V 58.



450   Klaus Oschema, Michael R. Ott

man „ Kontaktreliquien“ her, indem man Tücher auf die Wunde legte, die dann an 
„Freunde, Gefolgsleute und Förderer Seuses versandt wurden – eine Art protofotogra-
fische  Verbreitung“.46 Der menschliche Körper steht hier gleich in zweierlei Hinsicht 
mit der Schrift in Verbindung: Zum einen als Träger des eingeritzten Christusmono-
gramms, zum anderen aber auch als die Substanz, welche die Schrift in die auf die 
Wunde gelegten Tücher überträgt (→Textilien).

46 Groebner 2004, 77.

Abb. 3: Heinrich Seuse ritzt sich das Christusmonogramm in die eigene Brust. Heinrich Seuse, 
Exemplar, um 1370 (© Licence Ouverte 1.0 = CC-BY 2.0; Photo & collection Bibliothèque Nationale et 
Universitaire Strasbourg, MS 2929, fol. 1v [Detail]).



 Menschenhaut   451

Literaturverzeichnis
Belhassen (1976): Badreddine Belhassen, „Le tatouage maghrébin“, Communication et langages 31, 

56-67.
Benthien (20012): Claudia Benthien, Haut. Literaturgeschichte – Körperbilder – Grenzdiskurse, 

Reinbek bei Hamburg.
Bianchi (1988): Robert S. Bianchi, „Tattoo in Ancient Egypt“, in: Arnold Rubin (Hg.), Marks of 

civilization. Artistic transformations of the human body, Los Angeles, 21–28. 
Bruna (2005): Denis Bruna, „Le ‚labour dans la chair‘. Témoignages et représentations du tatouage 

au Moyen Âge“, Micrologus 13 (La pelle umana), 389-407.
Cim (1905-1908): Albert Cim, Le Livre. Historique, Fabrication, Achat, Classement, Usage et entretien, 

5 Bde., Paris.
Dante (2003): Dante Alighieri, Die göttliche Komödie, in Prosa übersetzt von Walter Naumann, 

Darmstadt.
de Vos (2002): Dirk de Vos, Flämische Meister, Antwerpen/Köln.
Dölger (1929): Franz Joseph Dölger, „Die religiöse Tätowierung im palästinensischen Judentum und 

bei den heidnischen Nachbarstämmen“, Antike und Christentum 1, 197–201.
Drewal (1988): Henry John Drewal, „Beauty and Being: Aesthetics and Ontology in Yoruba Body Art“, 

in: Arnold Rubin (Hg.), Marks of civilization. Artistic transformations of the human body, Los 
Angeles, 83–96.

Franklin (1867-1873): Alfred Franklin, Les anciennes bibliothèques de Paris: églises, monastères, 
collèges, séminaires, institutions, fondations hôpitaux des origines au Moyen Age jusqu’au 19e 
siècle, 3 Bde., Paris.

Gilbert  (2000): Steve Gilbert (Hg.), Tattoo history. A source book. An anthology of historical records 
of tattooing throughout the world, New York.

Groebner (2004): Valentin Groebner, Der Schein der Person. Steckbrief, Ausweis und Kontrolle im 
Europa des Mittelalters, München.

Groebner (2005): Valentin Groebner, „Maculae. Hautzeichen als Identifikationsmerkmale zwischen 
dem 14. und dem 16. Jahrhundert“,  Micrologus 13 (La pelle umana), 345–358.

Gustafson (1997): W. Mark Gustafson, „Inscripta in fronte: Penal Tattooing in Late Antiquity“, 
Classical Antiquity 16, 79–105.

Gustafson (2000): Mark Gustafson: „The Tattoo in the Later Roman Empire and Beyond“, in: Jane 
Caplan (Hg.), Written on the Body. The Tattoo in European and American History, Princeton, 
17–31.

Hahn (1993): Alois Hahn, „Handschrift und Tätowierung“, in: Hans Ulrich Gumbrecht u. K. Ludwig 
Pfeiffer (Hgg.), Schrift (Materialität der Zeichen A 12),  München, 201–217.

Heinz (2001): Andreas Heinz, „Kreuzeszeichen/Bekreuzigung“, Religion in Geschichte und 
Gegenwart 4, 1757.

Herodot (20063): Herodot, Historien, 2 Bde., herausgegeben und übersetzt von Josef Feix, 
Düsseldorf.

Jones (1987): Christopher P. Jones, „Stigma: Tattooing and Branding in Graeco-Roman Antiquity“, 
The Journal of Roman Studies 77, 139–155.

Jones (2000): Christopher P. Jones, „Stigma and Tattoo“, in: Jane Caplan (Hg.), Written on the Body. 
The Tattoo in European and American History, Princeton, 1–16.

Landfester (2012): Ulrike Landfester, Stichworte. Tätowierung und europäische Schriftkultur (Blaue 
Reihe Wissenschaft 18), Berlin.

Lewy (2003): Mordechay Lewy, „Jerusalem unter der Haut. Zur Geschichte der Jerusalemer Pilgertä-
towierung“, Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 55, 1–39.

Lexikon Medizin (1997): Lexikon Medizin,  München/Wien/Baltimore.



452   Klaus Oschema, Michael R. Ott

Mâle (1922): Émile Mâle, L’art religieux du XIIe siècle en France. Étude sur les origines de 
l’iconographie du Moyen Age, Paris.

Meßner (2005): Reinhard Meßner, „Taufe. VI. Liturgiegeschichtlich“, Religion in Geschichte und 
Gegenwart 8, 80–85.

Nietzsche (19882): Friedrich Nietzsche, „Zur Genealogie der Moral“, in: Giorgio Colli u. Mazzino 
Montinari (Hgg.), Friedrich Nietzsche. Jenseits von Gut und Böse. Zur Genealogie der Moral 
(Kritische Studienausgabe 59) München, 245–412.

Nyffenegger (2013): Nicole Nyffenegger, „Saint Margaret’s Tattoos: Empowering Marks on White 
Skin“, Exemplaria 25, 267–283.

Oettermann (19954): Stephan Oettermann, Zeichen auf der Haut. Die Geschichte der Tätowierung in 
Europa, Hamburg.

Pigeaud (2005): Jackie Pigeaud, „La peau comme frontière“, Micrologus 13 (La pelle umana), 23–53.
Pitts (2003): Victoria L. Pitts, In the flesh. The cultural politics of body modification, New York.
Rudenko (1970): Sergei I. Rudenko, Frozen tombs of Siberia. The Pazyryk burials of Iron Age 

horsemen, Berkeley.
Rush (2005): John A. Rush, Spiritual Tattoo. A cultural history of tattooing, piercing, scarification, 

branding, and implants, Berkeley. 
Schildkrout (2004): Enid Schildkrout, „Inscribing the body“, Annual Review of Anthropology 33, 

319–344.
Schwarz (2007): Markus Schwarz, „Von der Sprache unserer Haut (Afrika)“, in: Ernst G. Jung  (Hg.), 

Kleine Kulturgeschichte der Haut, Darmstadt, 177–188.
Scutt u. Gotch (19862): R. W. B. Scutt u. Christopher Gotch, Art, sex, and symbol. The mystery of 

tattooing, New York.
Spindler (2000): Konrad Spindler u. a., Der Mann im Eis. Neue sensationelle Erkenntnisse über 

die Mumie aus den Ötztaler Alpen. Vollständig durchgesehene und erweiterte Taschenbuch-
ausgabe, München.

Taylor u. Antoine (2014): John H. Taylor u. Daniel Antoine, Ancient lives. New dicsoveries. Eight 
mummies, eight stories, London.

Zeuch (2003): Ulrike Zeuch, „Einleitung“, in: Ulrike Zeuch (Hg.), Verborgen im Buch. Verborgen im 
Körper. Haut zwischen 1500 und 1800, Wiesbaden, 9–12.




Zwischen Materialien und Praktiken




