
Melanie Trede (Kunstgeschichte Japans)

Papier oder Seide?

Thema dieses Boxtextes sind Werke, die Kalligrafie und Malerei im Japan des 14. und 
15.  Jahrhunderts kombinieren. Im Zentrum steht die Frage nach der Wahl des 
Beschreibstoffes und deren Konsequenzen: Warum wird manchmal →Papier, manch-
mal Seide (→Textilien) gewählt? Welche visuellen Effekte erlauben die beiden Materi-
alien und wie steht es um die künstlerisch-technischen Praktiken, die vom →Material 
gefordert werden? Und weiter: Welche materialbezogenen und – damit einherge-
hend – politischen, sozialen, ökonomischen oder devotionalen Bedeutungen sind mit 
der Entscheidung für Papier oder Seide verbunden? Bevor ich diese Fragen anhand 
eines einzigartigen Fallbeispiels aus dem Jahr 1433 diskutiere, gilt es zunächst, sich 
einen Überblick über die Bandbreite der Beschreibstoffe und die Einfuhr von Seide 
und Papier in Japan zu verschaffen.

→Schriftzeichen wurden in China, Korea und Japan auf einer Vielzahl von Text-
trägern mit unterschiedlichen Werkzeugen geritzt, gemeißelt oder getrieben: von 
Knochen (→Naturmaterialien), →Stein, →Metall über Bambus und →Holz zu den am 
häufigsten eingesetzten Beschreibstoffen Papier und Seide. Gemäß den stofflichen 
Qualitäten des Schreibgrundes sind auch die Funktionen und Gebrauchsweisen 
unterschiedlich: die auf Tierknochen eingeritzten Schriftzeichen dienten im spät-
shang-zeitlichen China (ca. 1200–1045 v. u. Z.) Orakelsprüchen, während in Stein 
gemeißelte Texte für ein religiös motiviertes Streben nach Wissenserhaltung für 
die Ewigkeit gedacht waren. Dies lässt sich an den Beispielen der direkt in den Fels 
gehauenen oder auf Steintafeln gemeißelten Sūtrentexte und ihren Kommentaren 
in China,1 oder den für kommemorative Zwecke hergestellten (Grab-)Stelen in den 
drei ostasiatischen Kulturen feststellen. Auch die im südlichen Japan der Mitte des 
12. Jahrhunderts in zahlreiche Kupferplatten getriebenen Sūtrentexte, die ihrerseits 
in Reliquienbehälter aufbewahrt und vergraben wurden, sollten für ein langes Nach-
leben der buddhistischen Lehre sorgen.2 

Schmale, lange Bambusspleißen oder Holzleisten waren vermutlich das früheste 
Beschreibmaterial für längere mit Pinsel und Tusche geschriebene Texte in China 
und wurden, zusammengebunden und auseinanderrollbar, für unterschiedliche 
Inhalte eingesetzt. →Holz fand auch in anderen Formaten Verwendung. Ein Beispiel, 
das in Japan für dokumentarische Zwecke verwendet wurde, ist das sogenannte 
 munafuda  ( japanisch), ein Holztäfelchen, das im Firstbalken japanischer Gebäude 

Dieser Beitrag ist im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Ledderose 2011.
2 Seki 1990.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.
© 2015, Trede.



412   Melanie Trede

zum Zeitpunkt des Richtfestes angebracht wurde. Darauf wurden mit Tusche Infor-
mationen zu Stifter, Erbauer, Gründe für den Bau, Datum etc. festgehalten. Eine 
andere weit verbreitete Verwendung von Holz als Schreibgrund sind die japanischen 
Votivtafeln, deren gemalte und/oder geschriebene Inhalte unterschiedlicher Thema-
tiken, ganz ähnlich wie im christlichen Zusammenhang, der jeweiligen Gottheit oder 
dem Heiligen dargebracht wurden. Diese sogenannten ema (Pferde-Bilder) – entstan-
den als Ersatz für das aufwändig zu unterhaltende, lebendige, heilige Pferd – werden 
unterhalb der Dächer eigens hierfür errichteter offener Gebäude (emadō) in Tempel-
Schrein-Komplexen befestigt. Wind und Wetter aber doch ausgesetzt, verschlechtert 
sich der Erhaltungszustand der Votivtafeln in absehbarer Zeit. Trotzdem zog man 
Holz wegen seiner stabileren, härteren, leichteren oder kostengünstigeren Qualitäten 
anderen Beschreibstoffen vor.

1  Seide und Papier in Japan
Die für administrative, religiöse, literarische, ästhetische und andere Wissensver-
mittlungen am weitesten verbreiteten Beschreibstoffe waren aber Seide oder Papier 
(→Textilien, →Papier). Während die chinesische Seidenraupenzucht über Korea 
zwischen 200 v. u. Z. bis 300 n. u. Z. Japan erreichte,3 wurde die Papierherstellung 
über die gleiche Route wohl erst zu Beginn des siebten Jahrhunderts bekannt.4 Beide 
Materialien setzte man schon bald als Beschreibstoffe ein, denn etwa zeitgleich mit 
der Verbreitung des Knowhows von Papierherstellung etablierte sich die schriftliche 
Kommunikation mit chinesischen Schriftzeichen ab Mitte des siebten Jahrhunderts 
in Japan.5

Zwar war die Herstellung sowohl von Papier als auch von Seide aufwändiger als 
die Vorbereitung der oben genannten Naturprodukte (→Naturmaterialien) für das 
Beschreiben; sie eigneten sich aber wegen ihrer besonderen Qualitäten besser als 
Schreibgrund für die Dokumentation von Wissen. Hierzu gehören unter anderem ihre 
potentiell unendlich erweiterbare Höhe und vor allem Länge für unterschiedliche 
Schriftstücke oder Bildformate, die dauerhafte Aufnahmefähigkeit und Fixierbarkeit 
von Tusche und Pigmenten sowie das geringe spezifische Gewicht und damit ihre 
unkomplizierte Transportfähigkeit (→Rollen).

3 Furusawa 1997.
4 So stellt dies die 720 verfasste, erste historische „Chronik Japans“ (Nihon shoki) für das Jahr 610 fest, 
als der Mönch Donchō als Gesandter des koreanischen Reiches Goguryeo nach Japan kam und die 
Herstellungstechnik vermittelte. Papieranalysen und eine Beschreibung der historischen Entwick-
lung von Papierherstellung in Japan liefern Enomae, Hotate und Han in: Enomae (ohne Jahr).
5 Lurie 2011.



 Papier oder Seide?   413

Gegenüber der kostspieligeren Seide, die auch weniger unmittelbar auf die kalli-
grafisch-ästhetischen Ansprüche der mit Pinsel und Tusche aufgetragenen Schriftzei-
chen reagieren konnte, setzte sich das Papier als wesentlicher Beschreibgrund durch. 
Dies gilt seit dem 8. Jahrhundert in erster Linie für das schriftliche Festhalten von 
Annalen, administrativen oder politischen Schriften, Gedichtanthologien oder für 
Sūtrentexte. Letztere wurden auch mit Illuminationen versehen, so etwa das Sūtra 
von Ursache und Wirkung in Vergangenheit und Gegenwart (Kako genzai e-ingakyō) aus 
dem 8. Jahrhundert, das als das früheste erhaltene Werk mit Kalligrafie und Malerei 
im Querrollenformat in Japan gilt. 

2  Papier oder Seide: zwei illuminierte Querrollen 
aus Japan
Im Jahr 1433 stiftete Shogun Ashikaga Yoshinori (1394–1441, reg. 1428–1441) dem 
Konda Hachiman Schrein in der südlich von Osaka gelegenen Stadt Habikino ein Set 
von fünf Querrollen. Drei der heute noch erhaltenen und als „Wichtiges Kulturgut“ 
ausgezeichneten Rollen sind auf Seide kalligrafiert und gemalt (Abb. 1), während die 
anderen zwei Rollen aus Papier bestehen. Die auf Seide gemalten Rollen sind, wie 
in der ostasiatischen Malerei und Kalligrafie üblich, auf mehreren Schichten Papier 
montiert, um Stabilität zu garantieren und, wie unten ausgeführt, spezifisch einge-
setzte Farbgebungen zu ermöglichen. 

Die beiden papiernen Querrollen erzählen in abwechselnden Text- und Bildpas-
sagen die „Karmischen Ursprünge der Hachiman Gottheit“ (Hachiman-Rollen). Hach-
iman wurde seit dem neunten Jahrhundert als Manifestation des prähistorischen 
Kaisers Ōjin interpretiert und als Ahnherr und Schutzgottheit zunächst des Kaiser-
hauses, seit dem elften Jahrhundert aber auch des aufstrebenden Militäradels ange-
sehen.6 Mit den erfolgreich abgewehrten Mongoleneinfällen 1274 und 1281 wandelte 
sich Hachiman zu einer flächendeckend verehrten (Kriegs-)Gottheit in Japan, deren 
Schutzmacht man die erfolgreiche Abwehr der ausländischen Feinde zuschrieb. 

Die ebenfalls mit Tusche kalligrafierten und zusätzlich aus Mineral- und Pflan-
zenpigmenten gewonnenen starken Farben sowie mit Gold auf Seide gemalten drei 
anderen gestifteten Rollen hingegen geben in 21 abwechselnden Text- und Bild-
passagen die „Karmischen Ursprünge des Kaiserlichen Tumulus Konda“ wieder, in 
dem Kaiser Ōjin begraben wurde (Tumulus-Rollen).7 Neben dem Tumulus wurde der 

6 Zur Geschichte der Verehrung von Hachiman siehe Repp 2002, 169–192.
7 In schriftlichen Erwähnungen werden die Rollen bis ins 19. Jahrhundert immer als ein zusammen-
hängendes Querrollenwerk bezeichnet; ikonografisch und materiell unterscheiden sie sich aber so, 
dass sie in der modernen Kunstgeschichte getrennt behandelt werden—nicht zuletzt auch wegen des 



414   Melanie Trede

Konda Hachiman Schrein als Verehrungszentrum Kaisers Ōjin und der Hachiman-
Gottheit erbaut.

Die beiden Rollensets unterscheiden sich in ihren Gesamtlängen von ca. 44 bzw. 
42 Metern nicht wesentlich voneinander, aber neben der Höhe von den üblichen 
35,5 cm der Hachiman-Rollen stechen die ungewöhnlich große Höhe für eine Quer-
rolle von 42,5 cm der drei Tumulus-Rollen ins Auge. Besonders auffällig ist aber der 
Beschreibstoff Seide. Denn es gibt nur zwei erhaltene Präzedenzfälle früherer Quer-
rollensets aus Japan, die auf Seide eine Geschichte narrativ und piktorial entwickeln, 
und bis ins 17. Jahrhundert bleiben diese drei Werke aus Seide mit ihrer Materialität 

politischen Gehalts der Hachiman-Legende. Die Tumulus-Rollen sind weitaus häufiger reproduziert 
worden; am ehesten einsehbar sind sie im Band des Sammelwerkes zu japanischer Querrollenmalerei 
in Komatsu 1995. Beide wurden von der Stadt Habikino farbig reproduziert und mit Transkriptionen 
versehen in Habikino-shi 1991.

Abb. 1: Montierung der 3 Tumulus-Rollen mit besticktem Brokatstoff und Wappen des Konda-
Schreins sowie durchbrochenen Metallarbeiten als Knäufe, die goldfarbenen Papierstreifen geben 
den Titel der Rollen an mit Rollennummerierungen von rechts nach links, 17. Jahrhundert, Karmische 
Ursprünge des Kaiserlichen Tumulus Konda, 3 Querrollen, Höhe 42,5 cm, 1433, Konda Hachiman 
Schrein, Habikino (aus Habikino-shi 1991, 1).



 Papier oder Seide?   415

einzigartig. Die beiden Vorläuferrollen gehören auch der Gattung von buddhistischen 
Ursprungsgeschichten bzw. Hagiografien an: das auf 1299 datierte Rollenset stellt die 
Hagiographie des Mönchs Ippen (Ippen hijiri-e) dar, und das zehn Jahre später gestif-
tete Rollenwerk gibt die „Mirakulösen Erscheinungen der Kasuga-Gottheit“ (Kasuga 
gongen kenki-e) wieder.8 

Zwei Fragen drängen sich auf: warum wurden Querrollen in Japan so selten auf 
Seide gemalt und warum wählte Yoshinori dieses Material nur für die Tumulus-Rolle? 
Immerhin stiftete er am selben Tag zusätzlich noch zwei weitere Hachiman-Rollen 
aus Papier, und zwar dem Iwashimizu Hachiman Schrein südlich von Kyoto und dem 
Usa Hachiman Schrein in Ōita auf der südlichen Insel Kyushu; kein anderes Querrol-
lenwerk auf Seide gab Yoshinori vorher oder nachher in Auftrag. 

Auch wenn in China – dem großen kulturellen Vorbild Japans – Querrollen häufig 
auf Seide ausgeführt wurden, stellte man in Japan die viele Meter messenden Quer-
rollen seit dem 8. Jahrhundert fast ausschließlich aus Papier her, war es doch ein-
facher, die einzelnen Papiere aneinander zu kleben und mit Montierungspapier zu 
hinterfangen als Seidenbahnen miteinander zu verbinden und zu montieren. Bud-
dhistische Gottheiten und andere Ikonografien der Verehrung im Format vertikaler 
Hängerollen wurden dagegen meist aus Seide hergestellt. Gerade der Mehraufwand 
von Montierung und Kosten entsprach der Devotion des Stifters. Aber auch die Mög-
lichkeit, die Seide auf der Rückseite mit Pigmenten oder gar mit Gold zu hinterfan-
gen, erlaubt es, der sichtbaren Oberfläche durch das Seidengewebe hindurch einen 
besonderen Glanz und eine außergewöhnliche Farbtiefe zu verleihen, die das Papier 
kaum zulässt. Bei Hängerollen mit ikonischen Darstellungen, die zur Andacht und 
Verehrung dienten, kam ein solcher Effekt dem buddhistisch-ästhetisch konnotier-
ten Begriff des shōgon gleich, das majestätische Feierlichkeit und visuelle Pracht mit 
der heiligen Bedeutung des Dargestellten bei religiösen Weiheakten verband.9 Diese 
Technik aber in narrativen Querrollen zur Verehrung einer Gottheit anzuwenden, ist 
nicht nur enorm arbeitsintensiv, sondern die Einzelszenen werden im Vergleich zu 
Hängerollen durch das meterlange, zeitaufwändige Entrollen kürzer und von einem 
nur kleinen Publikum angeschaut. Die Dimension dieser zeit- und kostenintensiven 
Praktik des beidseitigen Farbauftrags wie auch ihrer ausdifferenzierten und unter-
schiedlichen Anwendung wurde erst im vergangenen Jahrzehnt genauer bekannt, 
nachdem wichtige Restaurierungsberichte öffentlich zugänglich gemacht wurden.10 
Auch die Tumulus-Rollen sind mit Gold und Pigmenten auf der Rückseite bemalt.

8 Übersetzungen der Querrollentexte ins Deutsche bzw. Englische sind in Ehmke 1992 und Tyler 1990 
zu finden.
9 Geyger-Klein 1981, 32–41.
10 Kunaichō Sannomaru Shōzōkan 2008 und Kunaichō Sannomaru Shōzōkan 2012.



416   Melanie Trede

3  Die Rolle des Stifters 
Dass nun Yoshinori speziell für seine Tumulus-Rollen Seide verwenden ließ, kann 
vor dem zeitpolitischen und religiösen Hintergrund verstanden werden. Zentral für 
dieses Verständnis ist das am Ende der Rollen festgehaltene Nachwort (Kolophon), 
das die Stimme Yoshinoris annimmt bzw. wiedergibt:

Als ich in früheren Jahren zu diesem Schrein pilgerte und drei Rollen der Karmischen Ursprünge 
ansah, fehlten Inhalte an vielen Stellen oder waren vereinfacht wiedergegeben, die Malereien 
waren noch nicht fertiggestellt. Da vervollständigte ich die fehlenden Stellen der alten Rollen 
und strebte damit das Verdienst einer neuen Kopie an. Um die vergangenen magischen Wirkun-
gen bekannt zu machen und damit ein gutes Vorbild für die Zukunft zur Verfügung zu stellen, 
stifte ich demütig diese Rollen dem HEILIGTUM;11 und damit man von der Gottheit Lehre lernen 
möge, blickt meine Wenigkeit zum Mysterium, das die Weisheit und Heiligkeit widerscheinen 
lässt, mit tiefer Ehrfurcht auf.12

Yoshinori erwähnt also eine Vorgängerrolle, die er am Schrein gesehen hatte und für 
nicht angemessen gegenüber der Gottheit hielt. Diese Vorgängerrolle ist in einzelnen 
Fragmenten erhalten und deutet aus stilistischen Gründen auf ein Entstehungsdatum 
im 14. Jahrhundert hin.13 Vergleiche der einzelnen Szenen mit den 1433er Rollen von 
Yoshinori zeigen, wie genau sich die Maler im Dienste des Shogun an das Vorbild 
hielten (Abb. 2 und 3), aber auch welche Szenen sie „vervollständigten“ bzw. opulen-
ter ausgestalteten (leider sind, wie so häufig im Fragmentierungsprozess von Kalli-
grafie-Malerei-Werken, alle Kalligrafiepassagen herausgetrennt worden).14 Was uns 
hier aber besonders interessiert, ist die Tatsache, dass die Tumulus-Rolle aus dem 
14. Jahrhundert auf Papier gemalt worden war. Die Rolle hat mit ihren 32 cm Höhe 
zudem die üblichen Maße einer illuminierten Querrolle.

Offensichtlich hat Yoshinori mit den außergewöhnlichen Maßen und dem Mate-
rial Seide eine dezidierte Wahl getroffen, die im Kolophon ihre Begründung findet: 
der Gottheit einen ihr angemessenen Schatz zu stiften.

Die jüngste kunsthistorische Forschung stellt eine unmittelbare Verbindung 
zwischen den Tumulus-Rollen mit dem erwähnten, auf Seide gemalten Rollenset 

11 Vor diesem Wort hōzen (wörtl. „vor dem Schatz“), das die Gottheit bezeichnet, ist ein auratisches 
Spatium eingefügt, das die Ehrfurcht vor dem Nachstehenden zum Ausdruck bringt, hier mit Kapitäl-
chen zum Ausdruck gebracht.
12 Ich danke den Professoren Aizawa Masahiko, Seijō University, Tokyo, und Michael Friedrich, 
Universität Hamburg, für ihre sorgfältige Durchsicht und Verbesserungen meiner Übersetzung. Dank 
geht auch an Dominik Wallner für seine editorische Hilfe.
13 Bis 2004 waren nur zwei als Querrolle montierte Fragmente der Vorgängerrolle im Tokyo Natio-
nalmuseum bekannt. Seitdem konnten aber drei weitere Szenenfragmente in einer Stuttgarter Pri-
vatsammlung und eine Szene in einem Auktionskatalog von 1940 identifiziert werden; siehe hierzu 
Trede 2004, 261.
14 Trede 2004, 261–270.



 Papier oder Seide?   417

Ab
b.

 2
 (o

be
n)

: B
au

 d
es

 G
ra

bt
um

ul
us

, K
ar

m
is

ch
e 

Ur
sp

rü
ng

e 
de

s 
Ka

is
er

lic
he

n 
Tu

m
ul

us
 K

on
da

, F
ra

gm
en

t e
in

er
 Q

ue
rro

lle
; T

us
ch

e 
un

d 
Pi

gm
en

te
 a

uf
 P

ap
ie

r, 
Hö

he
 3

1,
8 

cm
, 1

4.
 Ja

hr
hu

nd
er

t (
Pr

iv
at

sa
m

m
lu

ng
, S

tu
ttg

ar
t; 

Fo
to

: M
el

an
ie

 Tr
ed

e)
.

Ab
b.

 3
 (u

nt
en

): 
Di

e 
ko

m
po

si
to

ris
ch

e 
un

d 
m

ot
iv

is
ch

e 
Ko

pi
e 

vo
n 

de
r V

or
gä

ng
er

ro
lle

 (A
bb

. 2
) w

ird
 d

eu
tli

ch
; B

au
 d

es
 G

ra
bt

um
ul

us
, K

ar
m

is
ch

e 
Ur

sp
rü

ng
e 

de
s 

Ka
i-

se
rli

ch
en

 Tu
m

ul
us

 K
on

da
, R

ol
le

 I,
 S

ze
ne

 3
; T

us
ch

e,
 P

ig
m

en
te

 u
nd

 G
ol

d 
au

f S
ei

de
, H

öh
e 

42
,5

 cm
, 1

43
3,

 K
on

da
 H

ac
hi

m
an

 S
ch

re
in

, H
ab

ik
in

o 
(a

us
: H

ab
ik

in
o-

sh
i 

19
91

, 8
–1

0)
.



418   Melanie Trede

der Kasuga-Gottheit her, das von Saionji Kinhira (1264–1315), einem Aristokraten 
der einflussreichen Fujiwara-Familie, in Auftrag gegeben worden war. Vergleichbar 
mit den Hachiman-Rollen wird hier die Wirkmächtigkeit der Ahngottheit (Kasuga) 
der Fujiwara glorifiziert.15 Gleichzeitig mit dem Kasuga-Rollenset wurden die auf 
Papier ausgeführten Rollen „Illuminierte Geschichte des Xuanzang Tripitaka“ (Genjō 
Sanzō-e) in Auftrag gegeben. Vergleichbar mit den Hachiman-Rollen von 1433 wird 
hier eine Geschichte des abenteuerlichen Bewältigens und Aneignens festländischer 
(indischer im Falle von Xuanzang, koreanischer im Falle von Hachiman) Weisheiten 
oder Güter zelebriert. Somit gleichen sich die beiden Sets von 1309 und 1433 in Mate-
rialiät und Inhalt und es liegt nahe zu vermuten, dass der Stifter Yoshinori tatsäch-
lich die Tumulus- und Hachiman-Rollen als Antwort seiner Familie der Minamoto auf 
die Kasuga-Rollen der Fujiwara konzipierte. Denn in den 1430er Jahren war Yoshinori 
in einen intensiven Austausch von illuminierten Querrollen mit dem Kaiser und 
dessen Vater involviert, bei denen auch die Kasuga-Querrollen auftraten.16 Zudem 
war  Yoshinori mit seiner Ernennung zum Shogun im Jahr 1428 auch zum Familien-
vorstand der Minamoto avanciert, ein Rang, der ihm von seinem Neffen Mochiuji im 
Nordosten Japans erst durch administrativen Ungehorsam, dann aber auch offen mit 
kriegerischen Angriffen streitig gemacht wurde. Somit erhoffte sich Yoshinori mit der 
Stiftung dieses opulenten Querrollenwerks den Schutz der Hachiman-Gottheit gegen 
seinen unmittelbaren Widersacher, aber auch persönliche und machtpolitische Vor-
teile.17

An diesem Fallbeispiel lässt sich ablesen, welche Implikationen die Wahl eines 
bestimmten Beschreibstoffes mit sich bringen kann: von religiöser Verehrung und 
Verweis auf illustre Vorbilder über individuelle Machtbestätigung bis hin zu politi-
schen Strategien. Als Resultat dieser Materialitätspräferenz und den inhärenten visu-
ellen Verwendungsmöglichkeiten der Seide ergab sich aber auch für das Nachleben 
der Rollen über die Jahrhunderte eine dichte Rezeption in Gestalt von zahlreichen 
Kopien, Adaptionen in andere Kontexte und schließlich der Einschreibung in den 
modernen Kunstkanon Japans.18 Weitreichende Konsequenzen eines Materials und 
seiner Stiftungsgeschichte also, die der Patron, Shogun Yoshinori, in seinem Kolo-
phon bereits zum Stiftungsmoment, dem 21. Tag des vierten Monats im Jahr 1433, als 
Ziel formuliert hatte.

15 Takagishi 2008, 77–83.
16 Die shogunale Familie der Ashikaga war außerdem durch Heirat mit den Fujiwara verbunden, 
siehe Brock 1995, 458.
17 Zu den politischen Hintergründen dieser Stiftung siehe Trede 2004, 270–274.
18 Trede 2012, 38–54.



 Papier oder Seide?   419

Literaturverzeichnis
Brock (1995): Karen Brock, „The Shogun’s ‚Painting Match‘“, Monumenta Nipponica 50, 433–484.
Ehmke (1992): Franziska Ehmke (Hg.), Die Wanderungen des Mönchs Ippen: Bilder aus dem mittelal-

terlichen Japan, Köln 1992. 
Enomae (ohne Jahr): Toshiharu Enomae, Michihisa Hotate u. Yoon-Hee Han, „History, analysis and 

database of traditionally-handmade Japanese Paper“, http://www.enomae.com/publish/pdf/
CJKSPH09_Toshiharu_Enomae.pdf (Stand 1.5.2014)

Furusawa (1997): Toshiharu Furusawa, „The History of Sericulture in Japan – The Old and Innovative 
Technique for Industry“, in: Report, Center for Bioresource Field Science, Kyoto, 87, http://
shodhganga.inflibnet.ac.in/bitstream/10603/11142/14/14_chapter%204.pdf (Stand 
16.10.2014)

Geyger-Klein (1981): Bettina Geyger-Klein, „Shinhakken no shiki sōka shōkinzu byōbu ni tsuite. Dai 
nibu, jō. Chūsei makki Kano-ha no ‚kinbyōbu‘ no ichirei no yōshiki bunseki oyobi sono zuzō 
ni tsuite no chūkai: ‚Flowers, Birds and Insects.‘ A Newly Discovered Pair of Late Muromachi 
Period ‚Kinbyōbu‘ Screens by an Anonymous Kano Artist“, Kokka 1047, 32–41.

Habikino-shi (1991): Habikino-shi (Hg.), Emakimonoshū. Konda sōbyō engi, Jingū kōgō engi 
(Sammlung von Illuminierten Querrollen: Die Karmischen Ursprünge des Konda Tumulus und 
der Kaiserin Jingū), Habikino-shi.

Komatsu (1995): Shigemi Komatsu (Hg.), Hakone gongen engi, Konda sōbyō engi (Über die 
Ursprungslegenden der Hakone-Gottheit und des Kaiserlichen Tumulus Konda), Serie: 
Zokuzoku Nihon emaki taisei: denki, engi hen, Bd. 7, Tokyo.

Kunaichō Sannomaru Shōzōkan (2008): Kunaichō Sannomaru Shōzōkan (Hg.), Itō Jakuchū „Dōshoku 
sai-e“ – Shūri jigyō hōkokusho (Itō Jakuchū’s Painting Series „Colorful Paintings of Animals and 
Plants“ – Restoration Report), Tokyo.

Kunaichō Sannomaru Shōzōkan (2012): Kunaichō Sannomaru Shōzōkan (Hg.), Kasuga gongen 
kenki-e – Shūri jigyō hōkokusho („Painting of the Miraculous Appearances of the Kasuga 
Deity“ – Restoration Report), Tokyo.

Ledderose (2011): Lothar Ledderose, „Commentary on the Rock“, in: Bridges to Heaven. Essays 
on East Asian art in honor of Professor Wen C. Fong, hg. v. Jerome Silbergeld, Princeton, NJ, 
557–568.

Lurie (2011): David B. Lurie, Realms of literacy: early Japan and the history of writing, Cambridge.
Repp (2002): Martin Repp, „Hachiman – Protecting kami of the Japanese Nation“, in: Religion and 

National Identity in the Japanese Context, hg. v. Klaus Antoni u. a., Münster, 169–192.
Seki (1990): Hideo Seki, Kyōzuka to sono ibutsu (Sutrenhügel und ihre Inhalte). Nihon no bijutsu, 

Bd. 292, Tokyo.
Takagishi (2008): Akira Takagishi, Muromachi emaki no maryoku: Saisei to sōzō no chūsei (Die 

Magie illuminierter Querrollen der Muromachi-Zeit: Wiedergeburt und Imagination im 
Mittelalter), Tokyo.

Trede (2004): Melanie Trede, „Appell an den Kriegsgott: Ikonographische Innovationen im Dienst 
politischer Rivalität“, in: Konflikt, hg. v. Frank Pfetsch, Heidelberger Jahrbücher, 255–277.

Trede (2012): Melanie Trede, „‚Konda sōbyō engi emaki‘ no denrai ni tsuite no ichikōsatsu (On 
the transmission of the Illuminated Handscrolls of the Karmic Origins of the Konda Imperial 
Tumulus), Ajia yūgaku 154, Sonderausgabe zu „The Iconology of Cultural Imagination: Space 
and Body in Japanese Religion“, hg. v. Abe Yasurō u. Itō Nobuhiro, 38–54.

Tyler (1990): Royall Tyler, The Miracles of the Kasuga Deity, New York.




