Sarah Kiyanrad (Islamwissenschaft), Michael R. Ott (Germanistik),
Antonia Sarri (Papyrologie) unter Mitarbeit von Enno Giele (Sinologie)

Naturmaterialien

Der Begriff ,Naturmaterialien“ bezeichnet Gegenstinde, die aufgefunden werden
(kénnen) und ohne gréflere Manipulation als beschreibbares ->Material zur Verfi-
gung stehen. Die Bandbreite der Materialien, die mit geringem Manipulationsauf-
wand beschriftet werden konnen, ist ,naturgemaf3“ grof3. Neben Horn, Knochen,
Zihnen, Elfenbein, Muscheln, Schneckenhdusern und Schildkrétenpanzer — also
Materialien von Tieren und Menschen - ist etwa auch an Baumrinde, Palmblétter
und (Edel-)steine zu denken; selbst Kiirbisse werden mancherorts mit Inschriften ver-
sehen.! Hinzu kommt ->Geschriebenes, das hochgradig ephemer ist, etwa ->Schrift-
zeichen in Staub oder Sand,? und Schriftzeichen, die mit Naturmaterialien dargestellt
werden — man denke etwa an Aste, die so gelegt werden, dass sie Buchstaben formen.

Gemaf3 obiger Definition zdhlen einfache Einritzungen in Baumrinde zu den
Naturmaterialien, demgegeniiber gehoren sorgfaltig hergestellte Holztafeln und
-stdbe (>Holz), die etwa mit Runen oder chinesischen Schriftzeichen versehen sind
(und mitunter zum Zweck des Beschriftens hergestellt wurden), eher nicht zu diesen
»hatlirlichen“ Materialien. Da allerdings der Grad der Manipulation je nach Mate-
rial, Gegenstand und den am Gegenstand vollzogenen Praktiken unterschiedlich
ist, sind die Grenzen zwischen ,natiirlichen“ Gegenstanden einerseits und ,,kiinst-
lichen“ >Artefakten andererseits flieBend:® Ein aufgefundenes Holzstiick, das mit
wenig Aufwand entrindet und mit >Schriftzeichen versehen wird, ist ebenso schwer
innerhalb einer solchen bindren Opposition zuzuordnen wie eingeritzte Buchstaben
auf zuvor von Zweigen abgeschnitzten Spanen,* beschriebenes >Leder und Ostraka
(siehe dazu unten das zweite Fallbeispiel). Zudem gibt es Materialien, die regelméaf3ig

Dieser Beitrag ist im SFB 933 ,,Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Frembgen 2010, 29 (Abb. 15a-15b).

2 Vgl. etwa das Johannes-Evangelium 8,6-8.

3 Diese Schwierigkeit, zwischen ,,natiirlichen” und ,kiinstlichen*“ Materialien zu unterscheiden, un-
terschitzt Konrad Ehlich, der aber immerhin auf ,,Naturmaterialien* hinweist (auch wenn er sie nicht
mit einem eigenen Begriff versieht): ,,Fiir die Visualisierung von Sprache wird also jeweils eine Ober-
flache verwendet, die in sich kontinuierlich, glatt und von einer gewissen zweidimensionalen Erstre-
ckung sein muf3. In den seltensten Fallen sind solche Oberflachen von Natur aus da. Thre Herstellung
bedarf also der Arbeit, und diese bedarf einer gewissen Entwicklung von Werkzeugen.“ (Ehlich 2007,
770).

4 Von solchen mit Buchstaben versehenen Spanen erzdhlt im frithen 13. Jahrhundert der Tristan-
Roman Gottfrieds von Straflburg (Gottfried von StrafSburg 2004, V. 14427-14434).

© 2015, Kiyanrad, Ott, Sarri, Giele.
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.



398 — SarahKiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

mehrfach modifiziert werden, beispielsweise ungebrannte Tontafeln (- Ton); einmal
gebrannt, wird das Geschriebene stabilisiert und kann gegebenenfalls archiviert
werden,” bietet dann aber nur noch begrenzte Moglichkeiten der Weiterbearbeitung
bzw. Glossierung. Schlieflich sind immobile Gegenstiande (->Mobile und immobile
Schrifttrdger) zu beriicksichtigen, die in der Natur anzutreffen und aufgrund ihrer
Materialitat relativ leicht zu manipulieren sind. Man denke nur an Héhlenwande, die
sich zum —>Auftragen oder >Meif3eln von Schrift eignen, wohingegen bei der Anferti-
gung ,monumentaler Inschriften“ ein hoherer Aufwand zu betreiben ist.

Gerade aber diese Grenzbereiche, die eine Differenzierung zwischen ,,natiirli-
chen” und ,,kiinstlichen“ Materialien erschweren, diirften geeignet sein, iiber poten-
tiell beschreibbare Materialien nachzudenken, die innerhalb bestimmter Gesell-
schaften und zu bestimmten Zeiten nicht benutzt wurden und bei denen es sich somit
um nicht realisierte Alternativen einer - Textkultur handelt. Dies bedeutet, dass die
Diskussion von Naturmaterialien auch die Frage nach den vorhandenen materiellen
Alternativbeschreibstoffen einschlief3t, und damit die Frage nach der kulturellen
->Bedeutung der Beschreibstoffe. Deshalb ermoglicht eine Auseinandersetzung mit
Naturmaterialien, die nur zu bestimmten Zeiten und von bestimmten Gesellschaften
als Schrifttrager genutzt wurden, ein Nachdenken {iber die spezifische gesellschaft-
liche Funktion des jeweiligen Materials sowie iiber die mit den jeweiligen Gegen-
standen verbundenen Praktiken und ->Kontexte. Gerade dann, wenn es sich um zer-
brechliche, seltene oder ephemere Materialien handelt, ist die Entscheidung fiir das
Beschriften des Naturmaterials eine Entscheidung fiir genau dieses Material und alle
damit verbundenen Schwierigkeiten und Nachteile.

Naturmaterialien eignen sich in aller Regel nicht fiir Zwecke der Archivierung
(->Sammeln, Ordnen und Archivieren), bzw. wurden oftmals aus je individuell zu
rekonstruierenden Griinden nicht archiviert, auch wenn der jeweilige rdumliche und
klimatische Kontext einzelne Artefakte langfristig erhalten kann. Die auf den Gegen-
standen angebrachten Texte sind gemeinhin kurz, bis hin zu einzelnen Schriftzei-
chen. Weil gerade Geschriebenes auf ephemeren Naturmaterialien schwer zu archi-
vieren ist und derartige Textartefakte ,naturgemaf3*“ selten erhalten sind, sind es
—>Metatexte, die iiber solche Naturmaterialien Auskunft geben konnen und auf diese
Weise aufler- und ungewdhnliche textkulturelle Praktiken tradieren. Fiktionale Meta-
texte — soweit jeweils eine Unterscheidung zwischen ,fact and fiction” {iberhaupt
moglich ist — konnen dariiber hinaus durch Erzahlung solcher Materialien Auskunft
geben iiber die imagindre Dimension der jeweiligen Textkultur und damit auch iiber
(von realen Méglich- und Wirklichkeiten mehr oder weniger weit entfernte) Grenzbe-
reiche des Schreibens.

5 Ein vergleichbares ,,Problem“ der Abgrenzung besteht bei >Wachs, das vor seiner industriellen
Herstellung intensiv bearbeitet werden muss, um - insbesondere als Wachstafel (und dann insbeson-
dere im Verbund mit Holz) — als Schrifttrager zu fungieren.



Naturmaterialien =—— 399

Inwieweit die Wahl des jeweiligen Naturmaterials — und damit auch die Ent-
scheidung gegen andere Materialien — als signifikant gelten kann, ist von Fall zu Fall
und von Kultur zu Kultur zu untersuchen. Immerhin kann die Wahl eines Schulter-
knochens im Gegensatz etwa zu Rippenknochen nicht nur mit der Gr63e der Oberfla-
che zu tun haben, sondern ebenso mit Symboliken, Traditionen und Ritualen, die mit
der Lebensform der jeweiligen Gruppe in Zusammenhang stehen. So bilden beispiels-
weise Kamele und/oder Schafe die Lebensgrundlage vieler nomadischer Gesellschaf-
ten, was einerseits zur kultischen Erhéhung der Tiere fiihren kann, andererseits aber
auch den Zugriff auf Knochen sicherstellt. Auch kann das Geschriebene bekannte Orte
markieren, den Ort aber gleichzeitig in einen Erinnerungsort verwandeln, an dem
sich die Geschichte oder die Mythen einer Gruppe prasentieren — so dass das sakrale
Moment der Beschreibungspraktiken deutlich wird.® An solchen ,,Erinnerungsorten
geht Geschriebenes in der Regel mit Bildern einher. Was dem Betrachter zunéchst
als archaische Form der Schriftlichkeit auf schlicht ,,vorhandenen“ Stoffen erschei-
nen mag, kann Teil komplexer Rituale gewesen sein. Moglicherweise hat bei diesen
Ritualen gerade die Vergdnglichkeit des Stoffes eine Rolle gespielt: In islamischen
magischen Heilritualen wurden Schalen beispielsweise mit einem Safrangemisch
beschrieben, wobei das Geschriebene dann mit Wasser ausgewaschen, vom Kranken
getrunken und auf diese Weise in den Kérper aufgenommen wurde. Das Auflosen des
Geschriebenen im Wasser war hier gerade Bedingung fiir den Heilungsprozess.

Zudem eignen sich Zeugnisse auf Naturmaterialien auch, um die Entstehung
von Schrift, das Miteinander von Oralitdt und Literalitdt, sowie in gewissen Fallen
das allmahliche Werden von Textkulturen nachzuvollziehen, denn ist das Naturma-
terial einmal beschrieben, lebt der Mensch in einer Welt, in der ihm sein ,,natiirli-
ches* Umfeld als potentieller Schrifttrdger erscheint. Die ,,beschriebene* Welt kann
dann nicht nur die Zeitgenossen mit Geschriebenem konfrontieren, sondern — wenn
die schrifttragenden Artefakte erhalten bleiben — auch spéatere Generationen. In den
arabischen geographischen und historischen Quellen sind beispielsweise die dgypti-
schen Hieroglyphen immer wieder Gegenstand der Reflexion und die Orte, an denen
sie angebracht sind, werden oft als magisch aufgeladen gedeutet.

Je nach Harte, Grof3e und Stabilitdt des Schrifttragers sind unterschiedliche Tech-
niken des Schreibens und unterschiedliche Schreibgerédte nétig, um Schriftzeichen
auf Naturmaterialien anzubringen. Wahrend etwa fiir Geschriebenes in Staub oder
Sand ein Finger geniigt, benétigt man fiir Ritzungen (>Ritzen) auf hartem Mate-
rial oder dessen Bemalung einen spitzen und harten Gegenstand bzw. geeignetes
Beschreibwerkzeug. Dementsprechend ist bei Naturmaterialien davon auszugehen,
dass unterschiedlich groler Aufwand zu treiben ist (und getrieben wurde), um die
jeweiligen Artefakte mit Schriftzeichen zu versehen. Aus diesem Grund lasst sich
auch nicht pauschal sagen, dass Naturmaterialien fiir spontanes oder alltdgliches

6 Vgl. Assmann 1992, 87-103.



400 — Sarah Kiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

Schreiben verwendet wurden; im Gegenteil: Gerade in Gesellschaften, in denen
Geschriebenes wenig verbreitet ist oder eine geringe Rolle spielt, kann die Wahl
»hatilirlicher” Materialien die Besonderheit und gegebenenfalls die Sakralitdat des
Geschriebenen markieren. Auch die verwendeten Farben und deren Ausgangsstoffe
sowie die Schreibgerite konnen iiber magisches Potential verfiigen. Hinzuweisen ist
schlief3lich auf die mit den Materialeigenschaften des jeweiligen Schrifttrdgers und
des verwendeten Schreibwerkzeugs zusammenhadngenden paldographischen Eigen-
schaften des Geschriebenen; diesen Aspekt gilt es freilich nicht nur bei Naturmateri-
alien, sondern bei allen Beschreibstoffen zu beachten (->Wachs).

Fallbeispiel 1: Das Orakel iiber die konigliche Geburt

Einer populdren Geschichte zufolge verdanken wir die Entdeckung des ersten aus-
gereiften Schriftsystems in China einer Krankheit; genauer gesagt dem Bemiihen
von verschiedenen Personen in Nordchina kurz vor der Wende zum 20. Jahrhun-
dert, Krankheitssymptome mithilfe von Knochenpulver zu heilen. Demnach hétte
ein armer Handwerker namens Li Cheng aus der Provinz Henan aus der Not heraus
seine eiternden Abszesse und blutenden Wunden mit einem sehr saugfahigen Pulver
behandelt, das er aus Knochen herstellte, die Bauern in seinem Heimatbezirk Anyang
zu Tausenden aus dem Boden geholt und weggeworfen hatten. Angespornt durch tat-
sdchliche oder vermeintliche Wirksamkeit vertrieben er und die Bauern dieses Pulver
wenig spiter als ,,Drachenknochen“-Allheilmittel, das auch mit Wasser verriihrt
getrunken wurde, an Apotheken bis in die ferne Hauptstadt Beijing, wo man im Jahre
1899 gerade unter einer Malaria-Epidemie litt. Auf diese Weise gelangten offenbar
noch nicht pulverisierte Knochenstiicke in die Hande eines erkrankten Schriftgelehr-
ten und Politikers namens Wang Yirong (1845-1900), der darauf eingeritzte Schriftzei-
chen erkannte und sofort anfing, alle erhiltlichen Stiicke aufzukaufen. Darin folgten
ihm - oder, nach anderer Darstellung, gingen ihm voran — mindestens ein halbes
Dutzend anderer Gelehrter, Chinesen wie auch westliche Missionare. Dies trieb in
kiirzester Zeit den Preis fiir beschriftete ,,Drachenknochen” in die Héhe und fiihrte
ebenso schnell zu zahlreichen Filschungen. Aufierdem bewirkte es, dass geschifts-
tlichtige Mittelsmanner den Ursprungsort der Knochen lange geheim hielten, um von
ihrer Monopolstellung zu profitieren. Erst 1928 kam es im Dorf Xiaotun bei Anyang
zu einer groflangelegten Grabung der staatlichen Forschungsinstitution Academia
Sinica, die iiber mehrere Jahrzehnte das freilegte, was als letzte Hauptstadt, Konigs-
palast und Friedhofe des Reiches der Shang-Dynastie (ca. 1700-1045 v. Chr.) gedeutet
wird.

Hier sowie an wenigen anderen Orten wurden bisher mehr als 100.000 Inschrif-
tenfragmente auf Schulterknochen (scapulae) von Rindern und Brustpanzern



Naturmaterialien =—— 401

7

(plastra) von Schildkréten aus der Zeit von ca. 1200 bis 1000 v. Chr. ausgegraben.
Beide Materialien sind die flachigsten Teile des Skelettes der jeweiligen Tierart.® Bei
den Schulterblattern wurde das obere Ende zusétzlich noch flacher gesagt. Aufler-
dem reprdsentierten diese Materialien wahrscheinlich auch ein erhebliches 6kono-
misches (wie auch 6kologisches) Prestige, entweder weil zu ihrer Herstellung wich-
tige Wirtschaftstiere geopfert werden mussten oder weil sie zum Teil kostspielig von
weit aus dem Siiden importiert wurden, was zumindest teilweise auf die Brustpanzer
zuzutreffen scheint.

Die Riick- bzw. Innenseite dieser Knochen wurde meist systematisch mit tiefen,
langlichen Kerben versehen, an deren Rand dann ein gliithendes Objekt gehalten
wurde, von dem nur die Brennspuren zeugen (Abb. 1). Dadurch entstanden kontrol-
liert h-formige Risse auf der Auf3en- bzw. Vorderseite, die offenbar die Grundlage fiir
Wahrsagungen bildeten. Dadurch hat sich der populdre Ausdruck ,,Orakelknochen®
fiir diese Materialien eingebiirgert. Diese Art der Divination ist bereits fiir das 4. Jahr-
tausend v. Chr. nachgewiesen. Erst in der spaten Shang-Zeit scheint man allerdings
dazu iibergegangen zu sein, die Divination schriftlich direkt auf den Knochen festzu-
halten. Doch auch wahrend der etwa zwei Jahrhunderte, fiir die wir solche Inschriften
besitzen, lassen sich Verdnderungen feststellen.®

Abb. 1: Riickseite (mit Brandspuren) und Vorderseite (mit Divinations-Inschrift) eines Rinderschul-
terblattes (scapula) aus Anyang, Henan Provinz, China, 12. Jahrhundert. v. Chr. (© Lowell Georgia/
Photo Researchers, New York).

7 Lii 1995, insbesondere 143f.; Wang 2001; Hansen 2000, 20f.

8 Genau genommen besteht das Exoskelett von Schildkréten nicht nur aus Knochensubstanz, son-
dern auch aus einer duf3eren Horn- bzw. Keratinschicht.

9 Im Folgenden beruhend auf Keightley 1999a, 245.



402 — Sarah Kiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

Die hier vorgestellte beriihmte Inschrift (Heji 14002f) (Abb. 2) auf einem plastron,
dessen unterer Teil abgebrochen ist, ist typisch fiir die frithe Phase zu Anfang des
12. Jahrhunderts unter Kénig Wuding: Die grof3ziigig dimensionierten Zeichen der
Inschrift bedecken fast die gesamte obere Hilfte der Platte. Spatere Schrift ist haufig
viel kleiner. Die zwei Hilften des paarig strukturierten Textes (s. u.) sind spiegelbild-
lich angeordnet. Der erste Teil, beginnend mit einem kreuzférmigen Zykluszeichen
rechts oben, wird in Spalten von rechts nach links gelesen. Der zweite, der das Thema
negativ formuliert, beginnt auf der linken Seite gegeniiber. Hier laufen die Spalten
von links nach rechts. Vor allem im unteren Teil der Platte sieht man deutlich einzelne
Zahlzeichen, die die vorbereiteten Risse mit Nummern identifizieren. Die friihen
Platten sind davon regelrecht iibersdt — bis zu zwanzig Mal wurde auf einer einzi-
gen Platte geweissagt. Spatere Orakelknochen weisen im Allgemeinen nur bis zu drei
Risse auf, und die Texte erscheinen auch nicht mehr spiegelbildlich und paarig. Sind
die Themen der Divination anfangs noch vielfdltig und reichen von politischen Ent-
scheidungen iiber Angriffskriege und durch bevorstehenden Regen zu rettende Ernte
bis zur Ursache fiir des Kénigs Zahnschmerzen, so sind die Inschriften des 11. Jahr-
hunderts inhaltlich wesentlich beschrénkter, uniformer und konziser. Aufierdem sind
die Weissagungen der spiteren Periode, die man bisher gefunden hat, ausnahmslos
positiv.

Eine wichtige Frage nach dem Charakter friiher Schriftlichkeit ist bis heute nicht
vollstandig geklart, namlich, ob es neben den umstédndlich zu ritzenden Knochen-
inschriften auch schon andere Formen der Schrift gab. Da man auf einigen ,,Orakel-
knochen“ noch Spuren von mit roter Farbe (und Pinsel?) aufgebrachten Schriftzeichen
findet, ist dies wahrscheinlich. Andererseits hat man unter den Knocheninschrif-
ten auch solche gefunden, die ganz offensichtlich zu Ubungszwecken angefertigt
wurden. Bei einigen fehlen alle horizontalen Striche in den Schriftzeichen. Vielleicht
sollten sie spater hinzugefiigt werden, nachdem die Schreibunterlage um 90 Grad
hitte gedreht werden miissen. Das verweist nicht nur auf méglicherweise originales
Schreibtraining in diesem Medium, sondern auch auf die Schwierigkeiten, die das
Material bietet.®

Die hier dargestellte Plastron-Inschrift Heji 14002f (Abb. 2) befragt die Ahnen zu
der bevorstehenden Niederkunft der koniglichen Nebenfrau (=Fu) Hao, deren mit
hunderten von Jadeschnitzereien, Ritualbronzen und -waffen reichhaltig ausgestatte-
tes, unberiihrtes Grab man ebenfalls in Anyang gefunden hat. Aus anderen Inschrif-
ten geht hervor, dass eben diese Fu Hao nicht nur staatlichen Ritualen vorstand,
sondern sogar Truppen siegreich in die Schlacht gefiihrt hat. Wie viele andere Divi-
nationen auch ist diese in vier verschiedene Abschnitte unterteilt, die sich im zweiten

10 Smith 2011, 187; Tsien 2004, 30.



Naturmaterialien =—— 403

Teil des Textes bis auf den dritten Abschnitt wiederholen. Diese Abschnittsgliederung
ist in eckigen Klammern vorangestellt:'

Rechte Seite:
»Einleitung:] Weissagung am jiashen-Tag (21. Tag eines Sechzigerzyklus). Que
weissagte.
[Thema:] Fu Haos Niederkunft wird gut gehen.
[Vorhersage:] Der Konig las die Risse und sagte: Wenn es an einem ding-Tag
geschieht, wird es gut gehen; Wenn es an einem geng-Tage geschieht, wird es
langes Gliick geben.
[Uberpriifung:] 31ster Tag, an einem jiayin-Tag kam sie nieder. Es war nicht gut.
Es war ein Mddchen.“

Linke Seite:

»Einleitung:] Weissagung am jiashen-Tag (21. Tag eines Sechzigerzyklus). Que
weissagte.

[Thema:] Fu Haos Niederkunft wird nicht gut gehen.

[Oberpriifung:] 31ster Tag, an einem jiayin-Tag kam sie nieder. Es war wirklich
nicht gut. Es war ein Mddchen.*

Abb. 2: Unterseite eines Schildkrétenpanzers (plastron, Nr. Heji 14002f) als Photo und Abklatsch mit
Divinationsinschrift aus Anyang, Henan Provinz, China, 12. Jahrhundert v. Chr. (© Institute of History
and Philology, Academia Sinica, Taiwan, R.0.C.).

11 Ubersetzung angelehnt an Keightley 1999a, 243, und Keightley 1999b, 34.



404 — Sarah Kiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

Fallbeispiel 2: Kalksteinostraka

Kalksteinbruchstiicke (Ostraka) wurden in Agypten — vermutlich als Alternative
zu Tonostraka (- Ton mit Abb. 4) — als Beschreibmaterial verwendet. Bislang sind
nur vergleichsweise wenige beschriftete Kalksteinostraka publiziert; die Artefakte
stammen in der Regel aus Wiistenregionen. Wie die Exemplare aus Ton wurden auch
Kalksteinostraka mit Tinte beschrieben. Ein Beispiel stellt P. Mon. Epiph. 611'* dar, das
im Epiphaniuskloster gefunden und auf das 6.-7. Jahrhundert n. Chr. datiert wurde.
Es beinhaltet den ersten Vers der Ilias in vierfacher Wiederholung — wahrscheinlich
handelt es sich um eine Schuliibung.

Fallbeispiel 3: Knochen als Beschreibmaterial in der
islamisch gepragten Welt

Von der Spétantike bis ins Mittelalter wurden Knochen (arabisch ‘azm) vom arabi-
schen Raum bis nach Horasan als Beschreibmaterialien genutzt; dabei wurden ins-
besondere Rippen (arabisch dil‘) und Schulterblétter (arabisch kitf) von Schafen,
Ziegen und Kamelen verwendet.® So wird vom Propheten Muhammad {iberliefert, er
habe “Ali b. Abi Talib nach dem Essen einmal dazu aufgefordert, ihm einen Schulter-
knochen zu bringen, auf dass er auf ihn etwas schreibe, das der muslimischen
Gemeinschaft nach seinem Tod erhalten bleibe.’ An anderer Stelle ist zu lesen, das
Geschriebene auf dem Schulterknochen beziehe sich auf die Nachfolge Muhammads
durch Aba Bakr.> Auch aus einer weiteren Passage geht hervor, dass es Tradition war,
das Testament auf einem Schulterknochen zu ,,verewigen®.'® Auerdem heifit es, dass
der Prophet befahl, den Vers 169 der Sure al-Nisa’ auf einen Schulterknochen schrei-
ben zu lassen.” Zu den genauen Bearbeitungstechniken sowie den Schreibgeriten
sind in den literarischen Quellen, die die Knochen erwidhnen, meist keine detaillier-
ten Informationen vorhanden; jedoch zeigen erhaltene Artefakte, wie eine Scapula in
der Sammlung des Heidelberger Instituts fiir Papyrologie (Abb. 3), dass wohl regelma-
Big mit Tusche oder Tinte gearbeitet wurde. Zudem offenbaren die Textstellen sowie
die erhaltenen materiellen Zeugnisse, dass religiose wie profane Texte gleicherma-
Ben auf Knochen festgehalten werden konnten. Die abgebildete Scapula beinhaltet

12 Crum u. Evelyn-White 1926, Tafel XIV. Zu den weiteren erhaltenen Beispielen zdhlen die ebenfalls
mit Tinte beschriebenen Kalksteinostraka aus Deir el-Bahari; Eajtar 2006, 393-405.

13 Grohmann 1967, 111.

14 al-Hasimi 1410 Q, Bd. 2, 187-188.

15 al-Hasimi 1410 Q, Bd. 3, 134.

16 al-Hasimi 1410 Q, Bd. 3, 259.

17 al-Hasimi 1410 Q, Bd. 4, 159, 160.



Naturmaterialien =—— 405

vermutlich einen Orakeltext; damit materialisiert sich in ihr eine Tradition, die sich
wohl mit dem Mongolensturm in der islamischen Welt verbreitete. Auch viele Jahr-
hunderte spater wurden einzelne Gegenstande weiterhin aus Knochen gefertigt und
mit Inschriften versehen. Als Beispiel mdgen Loffelgriffe dienen, die mit religiosen
Formeln und Surenversen verziert wurden.'®

Abb. 3: Beschrifteter Schulterknochen (© Institut fiir Papyrologie, Universitdt Heidelberg, P. Heid.
Inv. Arab. 1204).

Fallbeispiel 4: Strauf3eneierschalen

Weil sie als Beschreibstoff extrem zerbrechlich sind, eignen sich von vornherein
nur bestimmte Eierschalen zur Beschriftung bzw. Gravur — zumindest wenn man
vom Wunsch nach dauerhafter Haltbarkeit und nicht nur zeitlich begrenzter Zierde
ausgeht, die uns heute z.B. noch von Ostereiern bekannt ist. Ob der sehr harten
Schale wurden die Menschen schon vor tausenden von Jahren auf die Eierschalen
des grofiten Vogels der Welt, des Strauf3es, aufmerksam. So zeigt ein entsprechendes
Exemplar aus Sas (Susa), dass dort bereits im 3. Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung
Straueneier bemalt wurden.” In altgriechischen Quellen finden sich zudem Hin-
weise auf beschriftete Eier, die bei magischen Ritualen verwendet wurden.?° Damals
war der afrikanische Strauf3, Struthio camelus, nicht nur im siidlichen Afrika, sondern
auch auf der Arabischen Halbinsel und in Teilen Asiens beheimatet. Spéter spielten

18 Vgl. Maddison u. Savage-Smith 1997, 135 (Nr. 68 und 69).
19 De Mecquenem 1943, 82 (Abb. 68.3).
20 Dzwiza 2013, 60.



406 —— Sarah Kiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

Straufleneierschalen auch in muslimisch gepragten Kulturen als Beschreibmaterial
eine Rolle. Auf einem muslimischen Friedhof in Fustat/Alt-Kairo wurde beispielsweise
eine Straufleneierschale mit aufgemalter Beschriftung gefunden; dies ist im muslimi-
schen Kontext der wohl dlteste Fund eines solchen Artefakts. Die Schale wurde auf
950-1050 n. Chr. datiert; das auf ihr Geschriebene konnte wegen der vielfach zer-
stérten Schale jedoch nicht gelesen werden.”* Auf einem mamlukischen Friedhof in
Qusair al-qadim wurden mehrere Fragmente von Strauf3eneierschalen gefunden; eine
von ihnen war mit einer Beschriftung versehen. Diese besteht aus zwolf Zeilen arabi-
schen Textes, der mit Tinte auf die Schale aufgetragen wurde, und ein Gedicht mit
anschlieSendem Gebet zum Inhalt hat.?? Dionisius Albertus Agius, der den Text ediert
hat, vermutet, dass solche Eierschalen, die ihren Platz an heiligen Orten wie Mauso-
leen hatten, eine Art Kontakt zwischen Lebenden und Toten herstellen sollten - tat-
sachlich ist auf der beschriebenen Schale im Gebetsteil ein entsprechender Hinweis
auf einen Verstorbenen erhalten.? Dass Straufieneierschalen auch in Moscheen zum
Einsatz kamen, legt eine Passage bei Ibn Battiita (gest. 1377) nahe, in der er von Strau-
Beneierschalen berichtet, die sich in einer Hafenmoschee am Roten Meer befanden.?*
Wie wir aus Reiseberichten erfahren, hingen in der Hagia Sophia zu Istanbul noch im
19. Jahrhundert StrauBeneierschalen von den Decken.? Auch aus dem Iran stammen
mehrere gravierte Straufleneierschalen, die als ,,Gemmen* benutzt wurden.?® Manche
von ihnen sind mit religidsen Motiven im weitesten Sinne — Derwischen, dem ,,guten
Samariter“* etc. — aber einige auch mit dezidierten Fruchtbarkeitsmotiven wie einer
nackten Frau, Fischen und Vogeln verziert. Schliefllich zeigt ein Exemplar, dass auch
im Iran Straufleneierschalen mit Geschriebenem versehen wurden — auf ihm heif3t es
»Keiner ist so grof} wie Gott“.?® Zugleich wird hierdurch deutlich, dass die Strauf3en-
eier sich ob ihrer Festigkeit sowohl zum Be-schreiben, wie auch zum Ein-schreiben
respektive Gravieren eigneten.

In den arabischen und persischen Quellen finden sich nur wenige Hinweise, die
uns etwas iiber die Sicht auf den Vogel Strauf3 und seine Eier verraten. In den Augen
der Rechtsgelehrten war das Tier eher negativ gepragt — bose Geister konnten sich
als Strauf3 zeigen.” In der arabischen Bevolkerung wurde der méinnliche Vogel auch

21 Kubiak u. Scanlon 1989, 64.

22 Agius 2005, 367.

23 Agius 2005, 370-372.

24 Tbn Battiita 1417 Q, Bd. 2, 100.

25 Lethaby 1975, 255.

26 Sommerville 1889, 22-23.

27 Moglicherweise ist dies ein Hinweis darauf, dass auch die iranischen Christen Strauf3eneierscha-
len benutzten.

28 Sommerville 1889, 23 (Nr. 1640).

29 El-Zein 2009, 92.



Naturmaterialien =—— 407

abii al-baid, Eivater, genannt, briitet das mannliche Tier doch auch iiber den Eiern.*°
In der Geschichte der Barmakiden wird von einem irakischen Handler berichtet, der
nach China reiste und dem Kaiser dort den Vogel Strauf3 beschrieb; seine Darstellung
beinhaltet u. a., dass der Vogel in der Lage sei, geschmolzenes Eisen zu verschlin-
gen.! Aus diesem Grund wurden die Vogel wohl auch ,,Feuerfresser® (Neupers. dtas-
hwar) genannt.>® Ein anderer Bericht weist einerseits darauf hin, dass Straufieneier
Konigen als Geschenke dargebracht wurden; andererseits beinhaltet er eine weitere
Wundergeschichte. Demnach befand sich ein Strauf3enei iiber zwei Jahre in der konig-
lichen Schatzkammer; als man es nach zwei Jahren halbiert habe, sei ein lebendiges
StrauBenkind herausgeschliipft.*

Eier symbolisierten in zahlreichen Kulturen das Prinzip der ewigen Regeneration:>*
,»Als Fruchtbarkeitsgabe zu Jahresanfang und Aussaat (Ostereier) dient es ebenso wie
als Abbild der Wiedergeburt im Totenkult.“>> Beide Aspekte tauchen in muslimisch
gepriagten Kulturen auf, die freilich Erbe weitaus &lterer Traditionen sind.>® Einer-
seits bemalte (und beschrieb?) man am 21. Médrz zum Neujahrsfest Nowriiz, das man
aus der babylonischen Kultur {ibernommen hatte, Eier und legte sie auf das tradi-
tionelle, mit sieben Gegenstdnden bestiickte Neujahrstuch. Weiterhin kamen - wie
oben bemerkt — die StrauBeneier in Mausoleen und Friedhofen zum Einsatz.?” Im
spaten Mittelalter wurden solche Eier dann in christliche Lander exportiert, wo sie als
Symbol der Wiederauferstehung in keiner Kirche fehlen durften.>® Noch heute werden
insbesondere in muslimisch geprdgten Landern Afrikas Strauf3eneier mit Koranver-
sen beschrieben und zum Verkauf angeboten.

30 Wanes 2011, 102.

31 Tarih-e Barmakiyan 1385 S., 162.

32 Tarih-e Barmakiyan 1385 S., 163.

33 Hwand-Mir 1380 S., Bd. 4, 695.

34 Hansmann u. Kriss-Rettenbeck 1977, 90.

35 Hansmann u. Kriss-Rettenbeck 1977, 132.

36 In Mesopotamien wurden bemalte Straufeneierschalen Toten bereits im 3. Jahrhundert v. Chr.
beigegeben, wobei moglich ist, dass sie hauptsachlich als Trinkbehélter dienen sollten; vgl. Moorey
1994, 128.

37 Hansmann u. Kriss-Rettenbeck 1977, 132.

38 Wanes 2011, 103. Vgl. auch den Artikel ,Ei“ im Lexikon des Mittelalters: ,,In seiner Symbolik als
populédre Bildgestalt wie als Nahrungsmittel vorwiegend auf Ostern bezogen, bezeichnet das Ei in
der mittelalterlichen wie nachmittelalterlichen Allegorese den Bedeutungsbereich des neuen Lebens,
fiir dessen Werden die Schale durchbrochen wird. Damit ist es Zeichen der Auferstehung und der
Hoffnung auf kiinftiges Leben (ovum spes: Melito von Sardes, 2. Jahrhundert), aber auch der Zeugung
und Fruchtbarkeit, des noch verschlossenen und dennoch existenten Lebens, woraus es in der reli-
gidsen Bildersprache seinen Sinn als Symbol des ewigen Lebens wie gleichermaf3en seine Funktion
als Fruchtbarkeit verheiflende Liebesgabe bezieht.“ (Daxelmiiller u. Biedermann 1986 [Abkiirzungen
aufgeldst]).



408 — Sarah Kiyanrad, Michael R. Ott, Antonia Sarri, Enno Giele

Literaturverzeichnis

Agius (2005): Dionisius A. Agius, ,,,Leave your homeland in search of prosperity‘: The ostrich egg
in a burial side at Quseir al-gadim in the Mamluk period®, in: Urbain Vermeulen u. Jo van
Steenbergen (Hgg.), Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid and Mamluk Eras IV. Proceedings
of the 9" and 10" International Colloquium organized at the Katholieke Universiteit Leuven in
May 2000 and May 2001, Leuven, 355-380.

Assmann (1992): Jan Assmann, Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitdt in friithen Hochkulturen, Miinchen.

Ibn Battata (1417 Q): Abl ‘Abd Allah Muhammad Ibn Battidta, Rihla Ibn Battita, Ar-Ribat.

Crum u. Evelyn-White (1926): Walter E. Crum u. Hugh G. Evelyn-White (Hgg.), The Monastery of
Epiphanius at Thebes, Teil ll, New York.

Daxelmdiiller u. Biedermann (1986), Christoph Daxelmiiller u. Hermenegild M. Biedermann, ,,Ei“, in:
Lexikon des Mittelalters, Bd. 3, Miinchen/Ziirich, 1663-1665.

Dzwiza (2013): Kirsten Dzwiza, Schriftverwendung in antiker Ritualpraxis anhand der griechischen,
demotischen und koptischen Praxisanleitungen des 1.—7. Jahrhunderts, Erfurt/Heidelberg.

Ehlich (2007): Konrad Ehlich, ,,Funktion und Struktur schriftlicher Kommunikation*, in: Konrad
Ehlich, Sprache und sprachliches Handeln, Bd. 3: Diskurs — Narration — Text — Schrift, Berlin/
New York, 749-792.

Frembgen (2010): Jiirgen W. Frembgen (Hg.), Die Aura des Alif, Miinchen.

Gottfried von Stralburg (2004): Gottfried von Stralburg, Tristan, Bd. 1: Text. Hg. v. Karl Marold,
Berlin/New York.

Grohmann (1967): Adolf Grohmann, Arabische Paldographie, 1. Teil, Wien.

Hansen (2000): Valerie Hansen, The Open Empire. A History of China to 1600, New York/London.

Hansmann u. Kriss-Rettenbeck (1977): Lieselotte Hansmann u. Lenz Kriss-Rettenbeck, Amulett und
Talisman. Erscheinungsform und Geschichte, Miinchen.

al-Hasimi (1410 Q): Muhammad b. Sa‘d b. Moni‘ al-Hasimi, at-Tabaqgat al-kubra, tahqiq Muhammad
‘Abd al-Qadir ‘Ata, Bairat.

Hwand-Mir (1380 S.): Giyas ad-Din b. Hamam ad-Din Hwand-Mir, Tarih-e habib as-siyar, Tehran.

Keightley (1999a): David Keightley, ,,Chapter Four: The Shang: China‘s First Historical Dynasty*, in:
Michael Loewe u. Edward L. Shaughnessy (Hgg.), The Cambridge History of Ancient China. From
Origins of Civilization to 221 B.C., Cambridge, 232-291.

Keightley (1999b): David Keightley, ,,At the Beginning: The Status of Women in Neolithic and Shang
China“, Nan Nii. Men, Women, and Gender in Early and Imperial China, 1-63.

Kubiak u. Scanlon (1989): Wladyslaw B. Kubiak u. George T. Scanlon (Hgg.), Fustat Expedition Final
Report, Indiana.

tajtar (2006): Adam tajtar, Deir El-Bahari in the Hellenistic and Roman periods, a study of an
Egyptian temple based on greek sources, Warschau.

Lethaby (1975): William R. Lethaby, Architecture, Mysticism and Myth, New York.

Lii (1995): Weida Lii B4%3% (Hg.), Jiaguwen zhi fu B & X2 R (Der Vater der Plastron- und Knochen-
inschriften), Jinan.

Maddison u. Savage-Smith (1997): Francis Maddison u. Emilie Savage-Smith, Science, Tools &
Magic. Part One. Body and Spirit, Mapping the Universe (The Nasser D. Khalili Collection of
Islamic Art, Band 12), Oxford.

de Mecquenem (1943): Roland de Mecquenem u. a., Archéologie susienne, Paris.

Moorey (1994): Peter R. S. Moorey, Ancient Mesopotamian Materials and Industries, The Archaeo-
logical Evidence, Oxford.



Naturmaterialien =—— 409

Smith (2011): Adam Smith, ,,Chapter 5: The Evidence for Scribal Training at Anyang®, in: Li Feng u.
David Prager Branner (Hgg.), Writing & Literacy in Early China. Studies from the Columbia Early
China Seminar, Seattle/London, 172-205.

Sommerville (1889): Maxwell Sommerville, Manual Descriptive of a Collection of Talismans Engraved
on Stones and Metals of Various Countries and Epochs, Illustrative of What Man Has Worn for
His Protection From Accident and Disease: Also, Ancient Gems, Babylonian Cylinders, Persian
Seals, Etc. ..., Philadelphia.

Tarih-e Barmakiyan (1385 $.): Tarih-e Barmakiyan, gerd-awarandeh Seyyed Sadeq Saggadr, Tehran.

Tsien (20042): Tsuen-hsuin Tsien, Written on Bamboo & Silk. The Beginnings of Chinese Books &
Inscriptions, Chicago.

Wanes (2011): Wanes, David (Hg.), Food Culture and Health in pre-modern Muslim Societies, Leiden.

Wang (2001): Tao Wang, ,,Oracle Bones and Western Sinology*, in: Cang Jie. Actes du colloque
international commémorant le centenaire de la découverte des inscriptions sur os et carapaces,
Paris, 91-116.

el-Zein (2009): Amira el-Zein, Islam, Arabs and the intelligent world of the Jinn, New York.






