
Andrea Jördens (Papyrologie), Sarah Kiyanrad (Islamwissenschaft), 
Joachim Friedrich Quack (Ägyptologie)

Leder

Bearbeitete Tierhäute standen wohl in allen Kulturen zur Verfügung. Entsprechend 
nahe liegt der Gedanke, sie auch für Mitteilungen zu nutzen. Ein entwicklungs-
geschichtlich frühes Beispiel wird man in den nicht enthaarten Fellen zu sehen 
haben, auf denen manche nordamerikanische Indianerstämme ihre „Stammeschro-
nik“ niederlegten.1 Seinen Höhepunkt sollte dies in den kostbaren, aus hochverfeiner-
tem →Pergament gefertigten →Artefakten des europäischen Mittelalters erleben. Zwi-
schen diesen beiden Polen ist jedoch eine lange und allzu oft verkannte Geschichte 
anzunehmen. So war Leder – das anders als Pergament grundsätzlich gegerbt und 
vor allem nicht in noch nassem Zustand gespannt und getrocknet wurde – im Alten 
Orient und Asien offenbar über Jahrhunderte hinweg der Beschreibstoff der Wahl. 

Ein Hauptproblem der Verwendung von Tierhäuten stellte dabei ihre bekannt 
leichte Verderblichkeit dar. Verfahren, die ihnen Dauerhaftigkeit verleihen sollten, 
gehören daher zu den ältesten Menschheitstechniken überhaupt. Von einer eigentli-
chen Gerbung kann in vorchristlicher Zeit allerdings noch kaum die Rede sein; erst 
um die Zeitenwende und vor allem mit den Römern scheinen sich Gerbungstechniken 
verbreitet zu haben, die heutiger Auffassung nach diesen Namen verdienen.2 Auch 
die früheren Verfahren ließen jedoch widerstandsfähige und lange haltbare Leder-
produkte entstehen, die vielfältig einsetzbar waren und, sofern dünn genug, auch als 
Beschreibstoff taugten. 

Ein spezifisches Problem ist allenfalls darin zu sehen, dass Leder sich in der 
Regel „nur auf der Haarseite (Narbenseite) gut beschreiben (lässt), da die Fleisch-
seite durch die Gerbung zu uneben ist und Schreibflüssigkeiten zu stark aufsaugt“.3 
Wie gravierend dies unter den antiken Formen der Gerbung auch ausgefallen sein 
mag, passt dies bestens zu den Beobachtungen, dass die frühen Rollen aus der judä-
ischen Wüste die Beschriftung üblicherweise auf der Haarseite tragen4 und die weit 

Dieser Beitrag ist im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Fuchs u. a. 2001, 36f. mit einem von den Dakota „beschrifteten“ Büffelfell in Abb. 43 (undatiert).
2 Vgl. bereits Reed 1972, besonders 258f. mit Hinweis auf die mit den Römern verbreitete Produktion 
von „fully-tanned leather“, das im Unterschied zu anderen Behandlungsformen unter UV-Licht kei-
nerlei Fluoreszenz mehr aufweist; zuletzt besonders van Driel-Murray 2008, die hier wie auch in ihrer 
Behandlung der ägyptischen Evidenz in van Driel-Murray 2000 den Gebrauch des Leders als Schrift-
träger allerdings nicht näher in den Blick genommen hat.
3 Fuchs u. a. 2001, 33.
4 So besonders Tov 2004, 68f.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.
© 2015, Jördens, Kiyanrad, Quack.



324   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

überwiegende Zahl der schrifttragenden →Artefakte aus Leder in der Tat nur auf einer 
Seite beschrieben ist. Eine Beschriftung beider Seiten scheint sich häufiger allein bei 
den in lederne Gebetskapseln eingelegten tefillin zu finden, was vielleicht auf gewisse 
textsortenspezifische Differenzen deuten mag.5 

Bei →Pergament hingegen stellte eine zweiseitige Beschriftung – wie bei der hier 
vorherrschenden Codexform auch schwerlich anders zu denken – den Regelfall dar, 
selbst wenn es hinsichtlich Glätte, Farbe und Aussehen zwischen Haar- und Fleisch-
seite immer gewisse Abweichungen gab.6 Nach den Erkenntnissen von Raymond Reed 
setzt dies unterschiedliche Produktionsprozesse voraus, die nicht allein die Frage der 
Gerbung, sondern vor allem die der Faserstruktur betreffen.7 Die für das Pergament 
charakteristischen Veränderungen der Faserstruktur ergaben sich nämlich nur dann, 
wenn die bereits enthaarte und gekalkte, aber nach wie vor nasse Tierhaut in einem 
Spannrahmen gleichzeitig gedehnt und getrocknet wurde. Dies stellte offenbar eine 
technologische (Neu-)Entwicklung dar, die möglicherweise tatsächlich erst im helle-
nistischen Pergamon zu verorten ist, so dass das Pergament zurecht seinen bis heute 
gebräuchlichen Namen trüge.8 

Leder war hingegen schon sehr viel früher im Alten Orient gebräuchlich, wie 
nicht zuletzt die wiederholt anzutreffende „Darstellung des Schreibers mit Griffel und 
Tontafel (oder Wachstafel) und seines Kollegen mit der Lederrolle auf neu assyrischen 
Reliefs und Wandgemälden seit der Mitte des 8. Jahrhunderts“ anzeigt (Abb. 1).9 Wenn 
Leder als Beschreibstoff eigenen Ranges gleichwohl kaum im kulturellen Bewusstsein 
verankert ist, liegt dies zu einem guten Teil sicher daran, dass die ältere Forschung – 
an materialen Fragen oft weniger interessiert, vor allem aber noch der klassischen 
Bildungstradition verhaftet – jeden aus Tierhaut verfertigten Beschreibstoff kurzer-
hand zum Pergament erklärte, was sich erst in den letzten Jahren zu ändern beginnt. 
Tatsächlich wird man an nahezu allen Stellen, an denen in der Literatur von schrift-
tragenden Artefakten aus Tierhäuten im vorhellenistischen Osten die Rede ist, das 
dort verwendete „Pergament“ bzw. „parchment“ zuversichtlich durch „Leder“ erset-
zen dürfen.

5 So zumindest Tov 2004, 70. Leitend könnte hierbei der Versuch gewesen sein, auf diesen zum 
Schutz gedachten Artefakten möglichst viel Text niederzulegen, was schließlich auch in den winzi-
gen Schriftzeichen zum Ausdruck kam. Für eine möglicherweise vergleichbare textsortenspezifische 
Einordnung vgl. auch Fallbeispiel 2.
6 So zumal bei der „südlichen“ Variante, die die früheren Unterschiede offenbar bewusst und jeden-
falls deutlich länger bewahrte, vgl. Santifaller 1953, 77ff. und besonders 80ff.
7 Grundlegend hierzu Reed 1972, 118ff., besonders 120; anders aber noch Kramer 2011, 89.
8 Ähnlich auch schon Ibscher 1937, 5, vgl. auch 10 sowie Santifaller 1953, 78f., wenngleich ohne die 
erst von Reed 1972 herausgearbeiteten chemischen und physikalischen Details; für die antiken Be-
schreibungen auch Kramer 2011, 89.
9 Radner 2011, 388 mit Abb. 1; vgl. auch bereits Dougherty 1928, 129f.; Wendel 1974, 207 (dazu unten 
FN 14); Millard 2003, 231.



 Leder   325

In Ägypten ist dieser Beschreibstoff hingegen nur selten nachzuweisen, da ihm die 
klimatischen Verhältnisse des Nillandes offenbar unzuträglich waren.10 Gleichwohl 
ist Leder als Schreibmaterial im Alten Ägypten in Form erhaltener Originale bereits 

10 Eindrucksvoll hierzu Ibscher 1937, 6.

Abb. 1: Assyrisches Relief mit Schreiberdarstellung (640–620 v. Chr.) (© The Trustees of the British 
Museum, ME 124955).



326   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

aus dem späten Alten Reich ca. 2200 v. Chr. bezeugt, allerdings weitaus seltener als 
→Papyrus.11 Als Textgattungen sind literarische Texte, Totenbücher, Abschriften von 
Bauinschriften, wissenschaftliche Texte, juristische Texte und Abrechnungen belegt, 
so dass es schwerfällt, ein eindeutiges spezifisches Spektrum zu erkennen. Allerdings 
ist zu vermuten, dass Leder als vergleichsweise wertvolles Material in Ägypten bevor-
zugt für besonders wichtige Aufzeichnungen verwendet wurde. Dem entspricht auch, 
dass man sich in mehreren Texten auf autoritative Vorlagen wichtiger Handbücher 
auf Lederrollen beruft bzw. in der monumentalisierten Inschrift der Annalen Thut-
mosis’ III. (15. Jahrhundert v. Chr.) auf eine ausführlichere Fassung auf Lederrollen 
im Tempelarchiv verwiesen wird. Einen Sonderfall stellt die perserzeitliche Korres-
pondenz des Satrapen Aršama (griechisch Arsames) dar, die allerdings ohnehin eher 
in den vorderasiatischen Kontext zu stellen ist (Fallbeispiel 1). Wie weit das kürzlich 
edierte „Berliner ‚Notizbuch‘ aus Leder“12 – ein kaiserzeitliches Doppelblatt, auf dem 
die Ausgaben für erledigte Dammarbeiten vermerkt wurden – einen sonst vollständig 
untergegangenen Artefakttyp repräsentiert, ist kaum zu entscheiden. 

Wie bereits an den genannten Schreiberdarstellungen abzulesen, gestalteten sich 
die Verhältnisse im Alten Orient genau umgekehrt. Tatsächlich finden sich auch in 
Keilschrifttexten zahllose Hinweise auf Leder als Schreibmaterial; die darauf fest-
gehaltenen Texte konnten religiösen, aber auch ökonomischen Inhalts sein. Anders 
als die gleichzeitig verfertigten Keilschrifttafeln (→Ton) gingen die schrifttragenden 
Artefakte aus Leder allerdings weitgehend verloren. Damit teilten sie das Schicksal 
ihrer ebenfalls aus organischem Material bestehenden Schwesterprodukte. Denn 
ebenso wie im Fall von →Papyrus oder →Wachs bedurfte es besonderer Bedingungen, 
unter denen einzelne Zeugnisse dieser einst weitverbreiteten Artefakte zu überleben 
vermochten, die aber in den feuchten Tiefebenen Mesopotamiens in der Regel nicht 
bestanden. 

Schon die unterschiedliche Barttracht der beiden Schreiber des oben abgebilde-
ten Reliefs verweist darauf, dass mit den beiden Schreibmaterialien unterschiedliche 
kulturelle Praktiken verbunden waren. Tatsächlich konnte sich vom 7. Jahrhundert 
v. Chr. an neben der weiterhin gebräuchlichen Keilschrift zunehmend die mit Tinte auf 
Leder geschriebene aramäische Alphabetschrift etablieren.13 Hierfür waren auf höchs-
ter Ebene zwei getrennte Kanzleien zuständig; die königlichen Dokumente wurden 
der dreisprachigen Inschrift des Achaimenidenkönigs Dareios I. (ca. 549–486 v. Chr.) 
in Bīsitūn zufolge u. a. auf Leder (Altpers. carmā) geschrieben.14 An längeren Texten 
ist aus den mesopotamischen Kernlanden lediglich die auf einem Ostrakon (→Ton) 
niedergelegte Abschrift eines um 650 v. Chr. in Babylonien ausgefertigten und nach 

11 Weber 1969, 13–17.
12 So die Überschrift in der Edition von SB XXVI 16551 durch Poethke 2001.
13 Hierzu wie zum Folgenden jetzt eingehend Radner 2011; allgemein auch Millard 2003.
14 Schmitt 2009, 87, der carmā allerdings noch mit „Pergament“ übersetzt. 



 Leder   327

Assur gelangten Briefes bekannt.15 Auf die allfälligen „Unterschiede im Umgang mit 
Sprachen und Schriftsystemen in der staatlichen Verwaltung und im privaten Schrift-
gebrauch“ sei lediglich hingewiesen.16

Aus flexiblem Material wie Leder, später wohl auch Papyrus gefertigte Texte 
lassen sich gelegentlich aus sekundären Objekten wie etwa aus Ton gefertigten Ringen 
erschließen, die in der Art von Serviettenringen über die gerollten Urkunden gezogen 
wurden, um die Siegelabdrücke aufzunehmen (→Siegeln, Stempeln und Prägen).17 
Vor allem aber ist aus →Metatexten von der Existenz schrifttragender Artefakte aus 
Leder zu erfahren, was sich keineswegs auf die zeitgenössischen keilschriftlichen 
Quellen beschränkt.18 Vielmehr waren diese Praktiken überregional verbreitet und 
auch den Nachbarkulturen vertraut. So wurde erst vor wenigen Jahren ein in Olbia 
an der nördlichen Schwarzmeerküste gefundener Bleibrief (→Metall) publiziert, der 
wohl noch aus dem späteren 6. Jahrhundert v.  Chr. datiert und dem Empfänger in 
einer Vermögensstreitigkeit die Übergabe von diphtheria – wörtlich „kleinen Tierhäu-
ten“, also offenkundig auf Leder niedergelegten Schriftstücken – anempfiehlt.19

In der griechischen Literatur scheint die im Vorderen Orient übliche Verwendung 
von diphtherai als Schriftträger geradezu ein Gemeinplatz geworden zu sein. In einer 
vielfach zitierten Passage kommt Herodot auf diesen – aus der Sicht eines gebilde-
ten Griechen der klassischen Zeit demnach bereits sehr befremdlichen – Umstand zu 
sprechen: „Die Bücher nennen die Ioner seit alter Zeit ‚Tierhäute‘, weil sie einst aus 
Mangel an Bast der Papyrosstaude Ziegen- und Schafhäute verwendeten. Selbst bis 
auf meine Zeit schreiben noch viele der Barbaren auf derartige Tierhäute“ (Herodot 
V 58, 3).20 Gar auf basilikai diphtherai suchte sich der Arzt und Geschichtsschreiber 
Ktesias von Knidos zu berufen, der an der Wende vom 5. zum 4. Jahrhundert v. Chr. 
als Leibarzt Artaxerxes’ II. am Perserhof gewirkt und ein auf Lederrollen angelegtes 
königliches Archiv für seine Geschichte Persiens genutzt haben will.21 Auch später 
noch schrieb man Völkerschaften jenseits des eigenen Gesichtskreises gerne entspre-
chende Praktiken zu. So sollen im Fall der phoinikischen Gründung Karthago bei der 
nahenden Zerstörung der Stadt durch die Römer diphtherai hierai „heilige (Texte auf) 
Tierhäute“ verborgen und dadurch bewahrt worden sein.22 Auch der Brief des Inder-

15 Vgl. zuletzt Radner 2011, 390f. mit Abb. 2.
16 Vgl. jetzt Radner 2011, 392ff., das Zitat 393 in der Einleitung.
17 So offenbar besonders in hellenistischer Zeit, vgl. zuletzt Bencivenni 2014, 161 sowie allgemein 
schon Bowman 1948, 77.
18 Eine frühe Übersicht bei Dougherty 1928; vgl. auch Millard 2003.
19 SEG (Supplementum Epigraphicum Graecum) LIV 694, besonders Z. 5ff.
20 Hier in der Übersetzung von Richtsteig 1961, 139f. (unter Ersetzung des leicht irreführenden 
„Felle“ durch „Tierhäute“).
21 So nach Diodor, II 32, 4 = FGrHist 688 T 3 bzw. F 5.
22 Hierzu wie mit weiteren Beispielen Kramer 2011, 88f.



328   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

königs Poros an Augustus mit dem Angebot eines Freundschaftsbündnisses sei zwar 
in griechischer Sprache, aber auf Leder geschrieben gewesen.23 

Im frühen Griechenland war dies nicht anders, ja hielt sich mancherorts bis 
in klassische Zeit. Auf die auf „schwarzbeschriebenen Tierhäuten“ festgehaltenen 
Sprüche des delphischen Orakels wies etwa Euripides in einer inzwischen verlore-
nen Tragödie hin.24 Gewisse Berühmtheit erlangten die Spartaner damit, schriftli-
che Nachrichten an ihre fern der Heimat eingesetzten Befehlshaber diesem Medium 
anzuvertrauen. Zwar bieten die zeitgenössischen Quellen keine weiteren Details über 
das üblicherweise als skytale „Rundstab“ bezeichnete Format,25 doch sollte der als 
befremdlich empfundene Name schon bald die Annahme befördern, dass sie dazu 
„den Rundstab mit einem weißen Lederriemen umwickelten“.26 Dies trug den Spar-
tanern den Verdacht ein, ein ausgeklügeltes Verschlüsselungssystem erfunden zu 
haben: Der auf diese Weise eng um die skytale gewickelte Lederriemen sei quer zur 
Umwickelung beschrieben, aber in wieder gelöster Form versandt worden, wodurch 
die Nachricht nur für den einen Empfänger lesbar gewesen sei, dem man einen Rund-
stab identischer Stärke mit auf den Weg gegeben hatte – eine erst von kaiserzeitlichen 
Autoren überlieferte Darstellung, deren historischer Gehalt fraglich ist.

Die wenigen schrifttragenden Artefakte auf Leder, die trotz all dieser Widrigkei-
ten aus der Antike überlebten, zeichnen ein ungleich nüchterneres Bild. Neben den 
bereits erwähnten ägyptischen Funden sind in den letzten Jahrzehnten vor allem in 
Baktrien, dem heutigen Afghanistan, neue Zeugnisse zutage getreten. Dies betrifft 
zum einen bemerkenswerterweise erneut die Korrespondenz eines Satrapen (vgl. 
Fallbeispiel 1).27 Zum anderen wurden kürzlich zwei griechische Urkunden aus der 
Zeit von 220 bis 170 v. Chr. aus einem bislang nicht identifizierten baktrischen Amphi-
polis ediert, die, sieht man einmal von den Namen ab, in Schrift und Sprache kaum 
von denen des ägyptischen Alexandria zu unterscheiden sind.28 Auch die baktrischen 
Dokumente aus dem späteren 4. und 5. Jahrhundert n. Chr. – Verträge, Wirtschafts-
texte, Briefe und einige buddhistische Schriften – sind zum weit überwiegenden Teil 
auf Leder geschrieben.29 Dasselbe gilt für hunderte von Texten in Kharoṣṭhī, die an 
der südlichen Seidenstraße ergraben wurden.

Besonderes Interesse verdient der „Fund von Avroman“ in der persisch-kurdi-
schen Gebirgsregion, wo in einem luftdicht versiegelten Tongefäß eine Reihe versie-

23 Vgl. nur Strabon XV 1, 73 (p. 719).
24 Euripides, Fr. 627 Nauck.
25 Hierzu wie zum folgenden Kelly 1985, mit sorgfältiger Überprüfung des gesamten Materials.
26 So Athenaios, Deipn. X 451d, mit Verweis auf eine Erklärung des frühhellenistischen Dichters und 
Kommentators Apollonios Rhodios.
27 Naveh u. Shaked 2012.
28 Clarysse u. Thompson 2007.
29 Sims-Williams 2000–2012.



 Leder   329

gelter Dokumente auf Leder entdeckt wurde.30 Die drei allein geretteten Urkunden – 
eine davon noch im Originalzustand – waren teils griechisch (so in den Jahren 88/87 
bzw. 22/21 v. Chr.), teils mittelpersisch in aramäischer Schrift (so 53 n. Chr.) abgefasst 
und betrafen sämtlich Verkäufe von Weingärten. Als verschnürte und mit Tonsiegeln 
gesicherte Sechszeugendoppelurkunde besaßen sie ein im gesamten Vorderen Orient 
verbreitetes Format, das in stärker urbanisierten Gegenden, wo man über andere 
Sicherungssysteme verfügte, zu dieser Zeit längst außer Gebrauch gekommen war 
(→Beurkundungen, Fallbeispiel 3). Auch in dem Militärlager von Dura Europos am 
Euphrat wurden noch schrifttragende Artefakte auf Leder gefunden, und zwar nicht 
nur aus seleukidischer, sondern auch aus römischer Zeit, wiewohl im 3. Jahrhundert 
n. Chr. eindeutig der Papyrus die Oberhand gewann.31

Die beeindruckendste Evidenz ist jedoch seit den 1950er Jahren mit den umfang-
reichen Funden in den Höhlen des Toten Meers (insbesondere Qumran) zutage getre-
ten. Diese auch religionsgeschichtlich in ihrer Bedeutung kaum zu überschätzenden 
Artefakte wurden in der Regel aus relativ feinem Leder (von Schafen und Ziegen; viel-
leicht auch Gazelle und Steinbock)32 hergestellt, das offenbar erst spät eine Gerbung 
erhielt.33 Nur bei etwa einem Viertel der vom 2. Jahrhundert  v. Chr. bis 68 n.  Chr. 
datierenden Texte liegen Abschriften und Übersetzungen der biblischen Bücher vor, 
daneben blieb auch anderes religiöses Schrifttum in hebräischer und aramäischer 
Sprache auf solch pergamentartigem Leder erhalten. 

Dies lässt zugleich die Regelhaftigkeit der Verwendung dieses Beschreibstoffs in 
der jüdischen Kultur erkennen, die für die weiterhin im antiken Format der Querrolle 
gestaltete Torah bis heute besteht. Dies war schon dem Verfasser der „Gründungsle-
gende“ der griechischsprachigen Septuaginta, des sogenannten „Aristeasbriefes“, in 
der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr. bestens geläufig: Für die Übersetzung 
des Gesetzestextes müsse man geeignete Personen aus Jerusalem gewinnen, „da er bei 
ihnen auf Tierhäute in hebräischen Buchstaben geschrieben“ sei.34 In dem privaten 
Schriftgut, das sich in anderen, vor allem während des Bar-Kokhba-Aufstandes in den 
130er Jahren als Fluchtorte genutzten Höhlen fand, ist der Anteil an  schrifttragenden 

30 So trotz des Titels ihres Aufsatzes Minns 1915, bes. 24.
31 In der Edition in P. Dura werden insgesamt 49 „parchments“ und 109 Papyri gezählt, wobei nach 
S. 4 nicht eigens zwischen Pergament und Leder unterschieden ist. Das HGV gibt ebenso wie Cotton 
u. a. 1995, 219ff. nur bei P. Dura 17 (um 180 n. Chr.) und 131 (etwa 219–225 n. Chr.) eindeutig „Leder“ 
an, doch dürfte dies bei deutlich mehr Artefakten der Fall sein. Als terminus ante quem ist die sasani-
dische Eroberung im Jahr 256 n. Chr. anzusetzen.
32 Woodward u. a. 1996.
33 Hierzu besonders Reed 1972, 105f., 261f., zu den Unterschieden gegenüber der günstigeren  diftera 
94ff., besonders 100; wenig dazu bei Tov 2004, der die sonstigen Fragen zu den Praktiken jedoch 
eingehend behandelt.
34 Vgl. nur Aristeas 3; hiernach offenbar auch Josephus, Ant. Iud. XII 89, der allerdings von „golde-
nen Buchstaben“ auf den diphtherai wissen will.



330   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

Artefakten auf →Papyrus dagegen erneut deutlich höher, was demnach wohl nicht 
nur auf die zwischenzeitlich erfolgte Einverleibung dieser Gebiete in das Römische 
Reich und die spätere Zeitstellung zurückzuführen ist.

Auch noch nach der Islamisierung war im Gebiet des Nahen und Mittleren 
Ostens Leder als Beschreibstoff35 bekannt. Noch im 10. Jahrhundert n. Chr. berichtet 
Ibn al-Nadīm (gest. 995 oder 998 n. Chr.), dass die alten Perser u. a. die Haut von 
Schafen, Kühen und Wasserbüffeln beschrieben.36 Gemäß dem mittelpersischen, 
zoroastrischen Werk Ardā Wīrāz-nāmag wurden das Awesta und die Zand-Schriften 
mit goldener Tinte auf Kuhhaut geschrieben.37 Unter den Sasaniden hielt man Steu-
erberichte auf weißem Leder (arabisch suḥuf bīḍ) fest; anscheinend ging von diesem 
ein so schlechter Geruch aus, dass man das Leder mit Safran färbte und mit Rosen-
wasser parfümierte.38 Manichäisch-mittelpersische Amulette wurden gelegentlich 
ebenfalls auf Tierhaut geschrieben, wobei in den Editionen bislang nur selten auf 
das konkrete Material verwiesen wird. Al-Balāḏurī berichtet, dass in Syrien unter 
islamischer Herrschaft zunächst auf →Papier geschrieben wurde; der Abbasidenkalif 
al-Maʾmūn (gest. 833) ordnete jedoch an, dass wie unter den Sasaniden mit Safran 
gefärbte, parfümierte Haut benutzt werden sollte.39 Ibn Ḫaldūn (gest. 1406) weiß 
in der ausführlichen Einleitung zu seiner Universalgeschichte von einem Buch zu 
berichten, das sich im Besitz des Propheten befunden und seinen Namen von seinem 
Material, dem Leder eines jungen Bullen, bekommen habe.40 Der arabische Geograph 
Šams al-Dīn Muḥammad b. Aḥmad al-Muqaddasī (10./11. Jahrhundert) berichtet in 
Aḥsan al-taqāsīm fī maʿrifat al-aqālīm, dass sich in der Stadt Adraḥ ein vom Prophe-
ten Muḥammad auf Haut geschriebener Vertrag befand.41 Diesen soll der Prophet auf 
rotes Leder geschrieben haben; der Vertrag enthielt eine Regelung zur Kopfsteuer.42 
In Tārīḫ-e Qom, einer Lokalgeschichte aus dem 10. Jahrhundert, heißt es, dass der 
vierte Kalif ʿAlī b. Abī Ṭālib die Surenverse LXXIV, 11; LXXXV, 7 und LXXXVIII, 11 auf 
einem Stück Haut „verewigt“ haben soll.43 Weiterhin ergibt sich aus einem Bericht, 
dass er, wie zuvor Muḥammad, Befehle ebenfalls auf Leder schrieb.44 Glauben wir 

35 Wenngleich die Terminologie der Beschreibstoffe bei mittelalterlichen arabischen Autoren wenig 
trennscharf wirkt, ist es aufgrund der hier verwendeten Textstellen plausibel, dass mit den genann-
ten Begriffen nicht etwa Pergament oder andere Schreibunterlagen gemeint sind, sondern Leder sui 
generis.
36 Ibn al-Nadīm 1872, Bd. 1, 21.
37 Jamasp-Asa 1902, Bd. 1, 7.
38 Al-Balāḏurī 1956, 446.
39 Al-Balāḏurī 1956, 447.
40 Ibn Ḫaldūn 1408 Q, Bd. 1, 416.
41 Al-Muqaddasī 1411 Q, 178.
42 Al-Balāḏurī 1956, 67.
43 Qomī 1361 Š, 188.
44 Al-Balāḏurī 1956, 669.



 Leder   331

den Quellen, wäre damit darauf zu schließen, dass gleichermaßen administrative 
als auch religiöse Texte auf Leder geschrieben wurden. Damit ergibt sich eine Par-
allele zu einem anderen in diesem Kulturraum weitverbreiteten Beschreibmaterial, 
nämlich Knochen (→Naturmaterialien). Im Gegensatz dazu mögen einige Hinweise 
darauf hindeuten, dass Leder als Beschreibmaterial in gewissen Kontexten geringer 
geschätzt wurde als z. B. Metalle: So liest man in einem Buch über Prophetenmedi-
zin, dass menstruierende Frauen wohl Lederamulette, aber keine aus →Metall tragen 
durften.45 Leder, so scheint es hier, durfte mit dem „unrein“ gedachten Körper der 
Frau in Berührung kommen, während dies für Metalle nicht galt.

Fallbeispiel 1: Dokumente des Aršama

Eine Gruppe von auf Leder geschriebenen Dokumenten in aramäischer Sprache 
und Schrift, die angeblich in Ledersäcken aufbewahrt waren, wurde in Ägypten im 
Kunsthandel erworben und gelangte schließlich in die Bodleian Library.46 Es handelt 
sich um Dokumente, welche den persischen Satrapen Ägyptens namens Aršama 
und sein in Ägypten liegendes Gut betreffen. Sie sind mutmaßlich in der Zeit direkt 
nach der Niederschlagung des indigenen Aufstandes unter Führung des Inaros (um 
450 v. Chr.) zu situieren; einige betreffen unsichere Eigentumsfragen im Zusammen-
hang der betreffenden Unruhen. Die Texte wurden gefaltet und versiegelt (wie Papy-
rusbriefe). Diese Dokumente sind sämtlich in Vorderasien (wohl Babylonien oder 
Susa) geschrieben und von dort nach Ägypten gelangt, meist als Briefe, die dorthin 
geschickt wurden, in einem Fall als Dokument, das dem auf Reise ausgeschickten 
Verwalter bei jeder Station die Versorgung absichert. Die Schriftstücke selbst sind 

45 Newman 2000, 55–56.
46 „Bodleian Libraries“ http://arshama.bodleian.ox.ac.uk/ (Stand 15.9.2014)

Abb. 2: Brief des Aršama (Arsames) (© The Bodleian Library, University of Oxford, Pell. aram. IX. int.)



332   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

auf dem Rekto  geschrieben; auf der 
anderen Seite befindet sich die Angabe 
von Absender und Empfänger sowie 
eine kurze Angabe, worum es geht; letz-
tere erleichterte es in der Verwaltung, 
das jeweils  be nötigte  Do kument  heraus-
zugreifen, ohne seinen Inhalt im Detail 
konsultieren zu müssen. Einzelne demo-
tische Notizen zeigen, dass nach Er halt 
der Schriftstücke in Ägypten Zusätze 
ge macht wurden. Die Tatsache, dass alle 
Schriftstücke in Vorderasien abgefasst 
wurden, dürfte nicht ohne Relevanz für 
die Auswahl  des   Beschreibmaterials  ge-
wesen sein; dort war einerseits Papyrus 
vergleichsweise teurer und schwerer zu 
beschaffen als in Ägypten selbst, ande-
rerseits gehörte Aršama als Mitglied der 
Achaimenidenfamilie zur höchsten per-
sischen Elite, für welche die Verwendung 
von Leder wohl auch ein Statussymbol 
war.

Fallbeispiel 2: Koptische 
magische Texte

1868 konnte das Britische Museum von 
dem Privatsammler Robert James Hay u. a. 
fünf beschriebene Lederstücke erwerben, 
die angeblich aus Theben stammten und 
stark nachgedunkelt waren, so dass das 
brüchige Material nur unter Infrarotbe-
leuchtung noch etwas erkennen ließ. 
Sie waren im 6./7. Jahrhundert n.  Chr. 
zumeist auf beiden Seiten mit sogenann-
ten „magischen“ Texten in sahidischem 
Koptisch beschrieben und teilweise mit 
Zeichnungen ausgestattet worden. Das 
größte dieser Artefakte ist 64,5 cm lang 

Abb. 3: „The London Hay cookbook“ verso 
(Z. 60–118; 6./7. Jahrhundert n. Chr.) (© The 
Trustees of the British Museum, EA 10391).



 Leder   333

und 19 cm breit; unter dem Namen „The London Hay cookbook“ geläufig, wechseln 
in insgesamt 118 Zeilen Anrufungsformeln, Beschwörungsgebete und Anweisungen 
einander ab, in die gelegentliche Zeichnungen sowie Bibelzitate eingelegt sind.47 Die 
übrigen vier Stücke sind deutlich kleiner, teilen jedoch die Eigenschaft, Formulare 
zu sein, da nirgends Personennamen begegnen. Bevorzugtes Thema ist auch hier die 
mehr oder weniger konkrete, teilweise sogar recht drastisch ausgemalte Gewinnung 
von Liebe und Gunst.48 Neue, noch unpublizierte Beispiele magischer Leder finden 
sich im Universitätsmuseum von Pennsylvania.49

Die im 7. Jahrhundert n. Chr. als Federprobe auf einem Lederstück niedergelegten 
koptischen Hymnen könnten hingegen auch in einen schulischen Kontext gehören,50 
was sich im Fall einer griechischen Parallele dadurch stützen ließe, dass die erste der 
drei auf dem Trishagion basierenden Hymnen als Akrostichon konzipiert ist.51 Ande-
rerseits mögen auch diesen Texten Schutzfunktionen zugeschrieben worden sein, so 
dass sie den magischen Lederstücken der Sammlung Hay vielleicht näher stehen, als 
man vermuten sollte.

Die Verwendung von Leder zu dieser Zeit und zumal in einem Land, in dem der 
Papyrus seit alters her heimisch war, stellt ohne Zweifel eine große Besonderheit 
dar und hat vermutlich auch eine archaische Anmutung besessen. Insofern liegt der 
Gedanke nahe, dass man sich durch die Wahl dieses Materials nicht nur eine längere 
Haltbarkeit in der Handhabung versprach, sondern davon auch noch einmal die 
Wirkung der Sprüche zu verstärken erhoffte. Man mag dazu auf die Empfehlung in 
magischen Papyri verweisen, Zauberwörter mit Tinte auf Hyänenleder zu schreiben – 
als Rezept gegen Husten.52

Literaturverzeichnis
Al-Balāḏurī (1956): Aḥmad b. Yaḥyā al-Balāḏurī, Futūḥ al-buldān, taḥqīq Salāḥ ad-Dīn al-Munağğis, 

al-Qāhira.
Bencivenni (2014): Alice Bencivenni, „The King’s Words: Hellenistic Royal Letters in Inscriptions“, in: 

Karen Radner (Hg.), State Correspondence in the Ancient World. From New Kingdom Egypt to the 
Roman Empire, Oxford, 141–171, 235–243.

Bowman (1948): Raymond A. Bowman, „Arameans, Aramaic, and the Bible“, Journal of Near Eastern 
Studies 7, 65–90.

47 Kropp 1931, I 55–62 # M bzw. II 40–53 # 14; = TM (http://www.trismegistos.org) 100015.
48 Crum 1934 = TM 99554; 99562; 99565; 99566.
49 R. A. Kraft 2009, PPennMuseum Pictures and Designs on Papyrus, Paper, and Vellum http://ccat.
sas.upenn.edu/rak/ppenn/pictures/PPennPictures.html (Stand 15.9.2014)
50 P. Ryl. Copt. 51 = TM 107899.
51 P. Mich. XIX 799 = TM 66102.
52 So in PGM (Papyri Graecae magicae) VII, 203 und 206 (3. Jahrhundert n. Chr.) = TM 60204.



334   Andrea Jördens, Sarah Kiyanrad, Joachim Friedrich Quack

Clarysse u. Thompson (2007): Willy Clarysse u. Dorothy J. Thompson, „Two Greek Texts on Skin from 
Hellenistic Bactria“, ZPE 159, 273–279.

Cotton u. a. (1995): Hannah M. Cotton, Walter E. H. Cockle u. Fergus G. B. Millar, „The Papyrology of 
the Roman Near East: A Survey“, Journal of Roman Studies 85, 214–235.

Crum (1934): Walter E. Crum, „Magical Texts in Coptic“, The Journal of Egyptian Archaeology 20, 
51–53 (I); 195–200 (II).

Dougherty (1928): Raymond P. Dougherty, „Writing upon Parchment and Papyrus among the 
Babylonians and the Assyrians“, Journal of the American Oriental Society 48, 109–135.

Fuchs u. a. (2001): Robert Fuchs, Christiane Meinert u. Johannes Schrempf, Pergament. Geschichte – 
Material – Konservierung – Restaurierung, München.

Ibn Ḫaldūn (1408 Q): Tārīḫ-i Ibn Ḫaldūn, taḥqīq Ḫalīl Šaḥāda, Beirut.
Ibscher (1937): Hugo Ibscher, „Der Kodex“, Jahrbuch der Einbandkunst 5, 3–15.
Jamasp-Asa (1902): Jamasp-Asa, Dastur Kaikhusru Dastur Jamaspji: Arda Viraf Nameh, Bombay.
Kelly (1985): Thomas Kelly, „The Spartan Scytale“, in: John W. Eadie u. Josiah Ober (Hgg.), The Craft 

of the Ancient Historian (Essays in Honor of Chester G. Starr), Lanham/New York/London, 
141–169.

Kramer (2011): Johannes Kramer, „Papyrus in den antiken und modernen Sprachen“, in: Johannes 
Kramer (Hg.), Von der Papyrologie zur Romanistik (Archiv für Papyrusforschung und verwandte 
Gebiete Beiheft 30), Berlin, 83–116.

Kropp (1931): Angelicus M. Kropp O.P., Ausgewählte Koptische Zaubertexte, 3 Bde., Brüssel.
Millard (2003): Alan Millard, „Aramaic Documents of the Assyrian and Achaemenid Periods“, in: 

Maria Brosius (Hg.), Ancient Archives and Archival Traditions. Concepts of Record-Keeping in 
the Ancient World, Oxford, 230–240.

Minns (1915): Ellis H. Minns, „Parchments of the Parthian Period from Avroman in Kurdistan“, The 
Journal of Hellenic Studies 35, 22–65.

Al-Muqaddasī (1411 Q): Abū ʿAbd-allāh Muḥammad b. Aḥmad Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm fī 
maʿrifat al-aqālīm, al-Qāhira.

Ibn al-Nadīm (1872): Abū ʾl-Faraǧ Muḥammad b. Abī Yaʿqūb b. Isḥāq an-Nadīm al-Warrāq, Kitāb 
al-fihrist, mit Anmerkungen hg. v. Gustav Flügel, 2 Bde., Leipzig.

Naveh u. Shaked (2012): Joseph Naveh u. Shaul Shaked, Aramaic documents from Ancient Bactria, 
London.

Newman (2000): Andrew J. Newman (Hg.), Islamic Medical Wisdom: The Ṭibb al-Aʾimma, übers. v. 
Batool Ispahany, Qum.

Poethke (2001): Günther Poethke, „Ein Berliner ,Notizbuch‘ aus Leder“, in: Caris B. Arnst u. a. (Hgg.), 
Begegnungen. Antike Kulturen im Niltal (Festgabe für E. Endesfelder), Leipzig, 399–403.

Qomī (1361 Š): Qomī, Ḥassan b. Moḥāmmad b. Ḥassan, Tārīḫ-e Qom, Tehrān.
Radner (2011): Karen Radner, „Schreiberkonventionen im Assyrischen Reich. Sprachen und 

Schriftsysteme“, in: Johannes Renger (Hg.), Assur – Gott, Stadt und Land, 5. Internationales 
Colloquium der Deutschen Orient-Gesellschaft 18.–21. Februar 2004 in Berlin, Wiesbaden, 
385–403.

Reed (1972): Raymond Reed, Ancient Skins Parchments and Leathers, London/New York .
Richtsteig (1961): Eberhard Richtsteig, Herodot (Historien III), München.
Santifaller (1953): Leo Santifaller, Beiträge zur Geschichte der Beschreibstoffe im Mittelalter. Mit 

besonderer Berücksichtigung der päpstlichen Kanzlei, Graz/Köln.
Schmitt (2009): Rüdiger Schmitt, Die altpersischen Inschriften der Achaimeniden, Editio minor mit 

deutscher Übersetzung, Wiesbaden, .
Sims-Williams (2000–2012): Nicholas Sims-Williams, Bactrian documents from Northern 

Afghanistan, 3 Bde., London.
Tov (2004): Emanuel Tov, Scribal Practices and Approaches Reflected in the Texts Found in the Judean 

Desert (Studies on the Texts of the Desert of Judah 54), Leiden/Boston.



 Leder   335

van Driel-Murray (2000): Carol van Driel-Murray, „Leatherwork and Skin Products“, in: Paul T. 
Nicholson u. Ian Shaw (Hgg.), Ancient Egyptian Materials and Technology, Cambridge, 
299–319.

van Driel-Murray (2008): Carol van Driel-Murray, „Tanning and Leather“, in: John P. Oleson (Hg.), The 
Handbook of Engineering and Technology in the Classical World, Oxford, 483–495.

Weber (1969): Manfred Weber, Beiträge zur Kenntnis des Schrift- und Buchwesens der alten Ägypter, 
Köln.

Wendel (1974): Carl Wendel, „Das griechische Buchwesen unter babylonischem Einfluß“, in: Werner 
Krieg (Hg.), Carl Wendel. Kleine Schriften zum antiken Buch- und Bibliothekswesen, Köln, 
200–209.

Woodward u. a. (1996): Scott R. Woodward, Gila Kahila, Patricia Smith, Charles Greenblatt, Joe 
Zias u. Magen Broshi, „Analysis of Parchment fragments from the Judean Desert using DNA 
Techniques“, in: Donald W. Parry u. Stephen D. Ricks (Hgg.), Current Research and Techno-
logical Developments on the Dead Sea Scrolls. Conference on the Texts from the Judean Desert, 
30. April 1995 Jerusalem, Leiden/New York/Köln, 215–238.




