Jirgen Paul Schwindt (Klassische Philologie)

(Radikal)Philologie*

Nachrichten aus der Alten Welt sind selten geworden. Von Zeit zu Zeit dringen Infor-
mationen in die breitere Offentlichkeit, die fiir ein paar Tage oder sogar Wochen die
Aufmerksambkeit kulturell engagierter Gazetten erregen konnen. Die mediale Prapara-
tion vor allem der sogenannten Neufunde folgt in der Regel der Erwartung, es miisse
zu dem schon Bekannten etwas hinzukommen, das leicht als evident Neues vorge-
stellt werden konne: das Bruchstiick eines Mosaiks (-Mosaizieren) oder Frieses,
eines »>Papyrus oder Kodex. Es versteht sich, dafl nach dieser Logik der Prasentation
die materialen Bild- und Editionswissenschaften im Vorteil sind, die in unregelmafi-
gen Abstdnden, aber doch haufig genug ihre Zuwéchse zu Protokoll geben kénnen.

Dabei diirften die aufregendsten Neuerungen auf Arbeitsgebieten erwartet
werden, die sich schwerlich in die Logik einer nach dem genannten Kriterium verfah-
renden Leistungsbemessung fiigen. Mit anderen Worten: Nachrichten aus der Alten
Welt sind vor allem dort zu gewinnen, wo der Bestand scheinbar gesichert ist, wo er
schon Teil des unendlichen Flusses der Daten und Querverweise geworden ist, der die
Informationen transportiert. Es hat sich noch zu wenig herumgesprochen, daf3 den
Altertumswissenschaften die grofite Gefahr von jenem Denken droht, das mit Begriff
und Vorstellung der ErschliefBung verbunden ist. Nun kann man sich die Erschlie-
Bung bisher unbestellten Landes auch als einen Prozess vorstellen, der die Spuren
des Abenteuers seiner Bearbeitung und Kolonisation am Ende nicht einfach abwirft,
sondern in sich als bleibende Herausforderung zum Weiterdenken bewahrt. Die Klas-
sische Altertumswissenschaft aber hat mitunter zu schnell ihren Frieden mit den von
aufden an sie herangetragenen Einstellungen und Erwartungen gemacht. Zu oft ist sie
dem Schrittmuster der allgemeinen 6ffentlichen Fortschrittsverwaltung gefolgt.

Die mangelnde Orientierung gerade in jenen Bereichen, die jahrhundertelang
die Faszination der Altertumswissenschaften ausgemacht haben, mag man mit
akademischer Betriebsblindheit oder auch mit den menschlich-allzumenschlichen
Opportunismen gegeniiber dem herrschenden Zeitgeist erkldaren. Unverzeihlich ist
die geringe ,,Aufmerksamkeit aufs Kleinscheinende*, als die Karl Philipp Moritz seine

* Dieser Text ist geschrieben auf Einladung des Herausgebers des Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir
europdisches Denken. Unter dem rubrum ,,Nachrichten aus der Alten Welt*“ waren Skizzen zeitgends-
sischer Profile altertumswissenschaftlicher Forschung zu liefern. Mit Blick auf die enge Beriihrung
mit den im SFB 933 gefiihrten Debatten zur Epistemologie der Textwissenschaften erscheint der Text
hier — abweichend von seiner origindren Bestimmung und um einige Abschnitte verkiirzt — als Erst-
veroffentlichung. Ich danke den Herausgebern der Materialen Textkulturen (MTK) fiir die freundliche
Duldung der Gattungsmischung.

© 2015, Schwindt.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.



236 —— Jiirgen Paul Schwindt

,Erfahrungsseelenkunde® bestimmt hat,* der Mangel an theoretischer Neugierde und
an jener Lust, die den Aufbau einer noch ungesicherten wissenschaftlichen Erkennt-
nis begleitet.

Darf man es nicht von jedem, der ein mehr als oberflachliches Verhiltnis zum
Kern seiner Profession, in unserem Fall also den Texten, unterhélt, verlangen, daf} er
auf drei Dinge, Fragen oder Herausforderungen eine Antwort vorbringen kann?

1. Er sollte eine Antwort wissen auf die Frage, nach welcher Methode er verfahre,
wenn er das tut, was von ihm vor allem erwartet wird: wenn er also liest.

2. Auch sollte er nicht um Antwort verlegen sein, wenn es darum geht, die Eigen-
tiimlichkeit des Faches zu bestimmen, das er qua Profession betreibt: hier also
der Philologie.

3. Er wird zuletzt auch nicht um die Frage herumkommen, wie er seine Stellung zu
jenem Feld der Antriebskréfte und Energien bestimme, das die Philologie spa-
testens seit ihrer Neubegriindung in der europdischen Renaissance gepragt und
wohl auch zu prédgen nicht aufgeh6rt hat: dem Humanismus.?

Niichtern betrachtet geht es um die Bestimmung von Methode, Fach und szientifi-
scher Disposition. Wenn im folgenden unter dem rubrum der ,,(Radikal)Philologie*
eine vorldufige Einschatzung der epistemischen Situation, wie sie sich in den letzten
Jahren in Heidelberg in steter Auseinandersetzung mit radikalen jungen Lesern ent-
wickelt hat, versucht wird, so seien doch zwei Worte vorweggeschickt, die die Erwar-
tungen, von denen wir ausgegangen waren, und die Irrtiimer, die wir nur knapp ver-
mieden, betreffen.

Zunachst die Erwartungen: Es wird nicht jedem unmittelbar einleuchten, wie
man aus der Untersuchung jener Instrumente, Disziplinen und Institutionen, die zur
Hervorbringung, Abschépfung, Verwaltung und Verwertung des Neuen gedacht sind,
neue wissenschaftliche Erkenntnisse generieren wird. Dies mochte jedoch, so unsere
Erwartung, dann der Fall sein, wenn es zutrifft, daf3
1. iiber die Art der Gegenstandsbehandlung erst in der Auseinandersetzung mit

dem Gegenstand entschieden wird,

2. die Disziplin sich in der fortschreitenden Differenzierung ihrer an den Gegenstan-
den entwickelten Untersuchungsverfahren unentwegt verdndert,

1 Siehe Pauly 2006.

2 Den Humanismus fassen wir, ohne hier auf seine unterschiedlichen historischen Auspragungen
(vom Ersten bis zum Dritten Humanismus) eingehen zu kénnen, als die diejenige Form der Aufkla-
rung, die an die Stelle theologisch begriindeter Transzendenzauffassungen das teleologische Modell
der Selbstbildung und Selbstvervollkommnung des Menschen durch den vernunftgeleiteten Ge-
brauch, die Pflege und die Nachahmung der iiberlieferten Formen menschliche Rede (in Sprache,
Literatur und Kultur) gesetzt hat.



(Radikal)Philologie =—— 237

3. die episteme als die Gesamtheit der fiir méglich und sinnvoll gehaltenen Kkriti-
schen Gegenstandsbeziige auch in kleinsten, basalen ,,wissenschaftlichen“ Ope-
rationen Verdnderungen an ihr selber gewartigen muf3.

Lange dachten wir (und das war ein Irrtum), daf3 wir an zwei grofien, auf unabseh-
bare Dauer angelegten Projekten arbeiteten. Da war zum einen die Reformulierung
des tradierten literaturgeschichtlichen Programms, die die romische Textkultur nicht
langer als die mehr oder weniger sinnvolle Abfolge der Epochen, Gattungen, Werke
und Autoren schildern, sondern als ,Literaturgeschichte der Intensitdt* die Zeichen
der Texte neu lesen und deuten sollte. Dazu bedurfte es der Entwicklung eines Lek-
tlireverfahrens, das die Texte nicht ldnger als Zeugnisse einer etwa noch auf anderem
Wege zu erschlieflenden Weltanschauung mifibrauchte, sondern diese in ihren man-
nigfachen tentativen Prozeduren der Selbstherstellung und allmdhlichen Sinnverfer-
tigung ernstndhme.

Gleichzeitig arbeiteten wir, so war unsere Uberzeugung, mit vielen anderen
iiberall in der Welt an der Wiedergewinnung eines interessante(re)n Begriffes und
Konzeptes von Philologie, das dieses alte Universitatsfach fiir andere systematische
Disziplinen attraktiv machen sollte.

Eine Folge beider Groflunternehmen sollte oder mufite die Revision oder auch
vollstandige Ablésung eines iiberlebten Begriffs von Humanismus sein, an dessen
Stelle das Modell einer epistemischen, jedenfalls szientifischen Philologie treten
wiirde.

Wenn wir heute zu der Auffassung gelangt sind, daf} die lange getrennten Unter-
suchungen um ein und dieselbe Frage, namlich die nach der Eigentiimlichkeit des
Verhiltnisses von Literatur und Erkenntnis, von Text und Philologie, von Literatur-
theorie und Philologietheorie, kreisten, so ist dies eine Einsicht, die sich erst in der
langjdahrigen Beschaftigung mit unterschiedlichsten griechischen und lateinischen
Texten in Vorlesungen, Seminaren, Kolloquien und Ubungen entwickelt hat. Begin-
nen wir — dem obigen Fragenkatalog folgend — mit dem Lesen.

1 Das athematische Lesen

Das athematische Lesen scheint mit seinem Namen auf eine Form der Lektiire zu ver-
weisen, die weniger als andere Leseverfahren geeignet ist, solche Nachrichten zu pro-
duzieren, die auch den Nichtfachmann fesseln konnen. Weil es an dem, was man ein
Thema nennt,? nicht oder nur beildufig interessiert ist, wird es sich schwertun, das,
was am Ende doch als Ergebnis herausspringen mag, einem der vertrauten thema-

3 Die Thematologie, also die ,Lehre vom Thema“, ist in den philologischen Wissenschaften noch
kaum nach ihrer epistemischen Seite entwickelt. Vgl. Schwindt 2009.



238 — Jiirgen Paul Schwindt

tischen Blécke zuzuordnen. Wenn aber die Zuordnung mifllingt, scheitert die Kom-
munikation mit einem nur auf Informationserwerb bedachten Publikum prima facie
schon auf der Ebene der blofien Anbahnung.

Was aber ist nun das, was den athematischen Leser soweit beschiftigen und
sogar fesseln kann, daf} es ihm die Zuordnung seiner Funde zu vertrauten Sichtwei-
sen entbehrlich scheinen 14f3t? Es ist sein Interesse an dem, was dem Thema voraus-
oder fernliegt, das ihn anhilt, um das manifest Thematische zunachst einen Bogen zu
machen. Der athematische Leser meidet die Themen also nicht, weil sie ihn langwei-
len, sondern weil sie ihn in seiner Suche nach den multiplen Materialien resp. Bau-
steinen des Semantischen behindern, die entweder dezidiert unthematisch bleiben
werden oder aber in der einen und anderen Weise auf den Themenbildungsprozef3
einwirken, vielleicht sogar selbst thematisch werden konnen. Wie der Genetiker und
Mikrobiologe sein Tatigkeitsfeld am anderen, gleichsam unsichtbaren Ende der Skala
moglicher humanmedizinischer Handlungen gefunden hat, so briitet der athemati-
sche Leser iiber den ersten Beriihrungen, Ansteckungen und Kettenreaktionen des
Stofflichen im energetischen Feld der Texte.

Wem der Sinn solcher Untersuchungen nicht einleuchten will, lese einmal wieder
eine Horaz-Ode und erinnere sich daran, wie schwer die Bestimmung eines Themas in
diesem Kraftfeld unruhig-bewegter Zeichen fallen muf3. Nietzsches Dictum, wonach
,»(i)n gewissen Sprachen ... Das [sic], was hier erreicht ist, nicht einmal zu wollen
sei,* ist seither noch manchem redlich bemiihten Erklirer sauer aufgestof3en. Jede
thematische Lektiire fithrt unweigerlich zu einer Verformung, die das Gedichtete bis
zur Unkenntlichkeit entstellt. Wenn man gleich dem Eréffnungsgedicht der ersten
Oden-Sammlung nur das entnehmen wollte, daf3 der Dichter hier die iiberlieferten
Lebensformen des ehrgeizigen (philétimos), des erwerbstiichtigen (philochrématos),
des hedonistischen (philhédonos) und des weisheitsliebenden (philésophos) Men-
schen programmatisch Revue passieren ldf3t und ihnen die eine kiinstlerische,
musenpriesterliche Existenzweise voranstellt, die ihn als die ihm gemadfe ,,zu den
Sternen“ erhebt, so wird man fragen, wozu es zum Ausdruck einer so schlichten
Anordnung einer so komplexen Sprachgebung bedurft habe.

Man muf3 sich vergegenwartigen, dafi die philologische Nacherzdhlung soge-
nannter Gedichtinhalte oft mehr mit der rekonstruktiven Phantasie der Nacherzidhler
zu tun hat als mit dem, was in den Gedichten der Fall ist. Von der Existenzform des
seinem Ehrgeiz lebenden Olympioniken zeigt uns die besagte Ode nur die Rennbahn
(curriculum), den Staub (pulvis), den knapp vermiedenen Wendepunkt (meta evitata)
und die glithenden Wagenréder (fervidae rotae), dann den Palmzweig (palma), der
die Sieger ,,zu den weltbeherrschenden Géttern erhebt“. Die Erzahlung eines Sach-
verhalts ist schon im Ansatz vermieden. Gezeigt werden Bilder, nein, Fragmente von
Bildern, die sich in einer konventionellen Lektiire leicht zu vertrauteren Ansichten

4 Nietzsche (1889), §1, 154f.



(Radikal)Philologie =—— 239

vervollstandigen lassen. Eine solche Technik des Schreibens lief3e sich eher mit der
Schnittpraxis des avancierten klassisch-modernen Films vergleichen und wohl auch
eher in die Sprache des Films iibersetzen als in die geschwatzige philologische Nach-
erzdhlung, die immer mehr geben zu miissen meint, als in den Texten gesagt ist, und
dariiber das Wesentliche aus den Augen verliert. In einem Film lief3e sich wohl auch
besser als in der philologischen Nachrede darstellen, wie aus der zunédchst dunklen
Beziehungslosigkeit der Worter blitzartig immer neue Bruchstiicke des vermeinten
Ganzen auftauchen. Die Stiarke der gebrauchten Vokabeln liegt also gerade nicht in
ihrer am Ende nach Auflosung in der semantischen Totale strebenden, latenten Funk-
tionalitdt, sondern in ihrer je fiir sich bedeutenden Fahigkeit, etwas auszusagen, das
sich im Strom der Eindriicke noch selbst zur Geltung bringen mag. Die Logik dieses
Sprechens ist mithin eine, die am Gesagten nicht nur die grammatikalisch indizierte
Verweisfunktion, sondern immer zugleich auch die splendide Isolation, fast méchte
man sagen, die Inselbildung der Worter zur Geltung bringt. Sie ist darin den aus medi-
zinischen und mantischen Kontexten vertrauten Traum- und Wahnlogiken naher ver-
wandt als der Allerweltsvernunft philologischer Rechnungspriifung. Wer nun besorgt
ist, das athematische Lesen mdchte den Philologen um den Lohn einer langen Ein-
iibung ins rekonstruierende Lesen bringen, erwage auch, wie sehr eine solche neue
Lektiire Erkenntnis dort zu generieren oder freizusetzen vermag, wo man sie nicht
erwartet hatte.

Es fiigen sich ja all die eigenwilligen, oft grotesk fragmentierten Bilder zu einer
Galerie, in der bestimmte Vorstellungsweisen und Formen der Perspektivierung der
Gegenstdnde leichter als solche hervortreten konnen. Jetzt fallen auch manche iiber
der porésen Gegenstandlichkeit der fragmentierten Bilder bisher {ibersehenen Worter
auf, die sich im Verein mit anderen dhnlichen Ausdriicken zur Anzeige einer Bewe-
gungsrichtung formieren, die gerade vor dem Hintergrund traditioneller Annahmen
iiber den Gedichtinhalt mit einem Mal sprechend wird. So fallt auf, daf3 der im Gedicht-
schluf3 so pragnante Zug ins Vertikale (die die Sterne beriihrende Stirn des lyrischen
Ichs) schon die ersten Bilder bestimmt: den Palmzweig, der die Sieger zu den Gé6ttern
erhebt, die tobende Menge, die den Politiker auf der Stufenleiter des Erfolges nach
oben zu hieven trachtet. Die Bewegung der Elevation ist also nicht etwas, das der Ode
an ihrem Ende als ein metaphysisches Versatzstiick aufgepfropft ist und gleichsam
verordnet wird, sondern bestimmt schon den Duktus der ersten Gedichtbilder. Was
hierdurch erreicht wird, ist nichts Geringes. Das Denkbild der Erhebung: hier ist es
materialisiert und nach seinen elementaren Bewegungsrichtungen zur Darstellung
gebracht.

Und noch etwas wird sichtbar, wenn wir iiber der Lust an der Vervollstandigung
der Dichtungsfragmente, d. h. an der Ergdnzung des Ungesagten, die doch immerhin
vorhandenen Textstiicke nicht aus dem Auge verlieren: Auch die nicht unberiihmte
Bewegung der Trennung und Sekretion (me secernunt populo) ist in allen fritheren
Bildern, so unterschiedlich sie sein m6gen, vorbereitet. Die Bewegung der profilieren-
den Isolation des Einen, der dem, wozu er sich berufen fiihlt, nachjagen wird, legt den



240 — )iirgen Paul Schwindt

Grund fiir die finale Praparation der Rede vom himmelwdrts fahrenden Dichter. Fiir
Emphatisierungen nach Art der dlteren deutschen und angloamerikanischen Inter-
pretationsschule besteht kein Anlaf}. Nicht von Auslese (Elite) und Selbsterhebung
(Metaphysik) handelt das sogenannte Programmgedicht des Horaz, sondern von
einer Welt, in deren irrer Zersplitterung in kleinste Teile (vom Staub bis zum Scheitel)
aus dem Physischen die Kontur eines Immateriellen herauswéchst. Dieses ist aber
nur 1) fragmentarisch und 2) in den Denkbildern der Materialitit zu haben. Jede Uber-
setzung ins Unsinnlich-Schodngeistige verbietet sich. Noch die Auffahrt des lyrischen
Ichs zu den Sternen verbleibt ganz in der sinnlich-materiellen Welt: Oder wie sonst
sollen wir die einfache Schluflaussage verstehen: sublimi feriam sidera vertice? Da
trifft einer mit dem héchsten Punkt seines Scheitels auf Sternengrund. Das Sekreti-
ons- oder Elevationsdenken des Dichtungstexts ist eines, das nach Mafigabe einfa-
cher Bewegungen im Raum gestrickt ist. Es kommt nicht iiberfallartig und {iberra-
schend, sondern ist ertraglich gemacht durch eine Neigungsrichtung, die von langer
Hand vorbereitet ist.

2 Die radikale Philologie

Was hier als athematisches Lektiireverfahren beschrieben ist, kann das herkommli-
che Philologie-Verstdndnis nicht unberiihrt lassen. Die Philologie meinte, dem (gar
nicht unverstindlichen) Uberdrufl an emphatisch-asthetischen Lektiiren dadurch
begegnen zu sollen, daf3 sie den Schwerpunkt ihres Tuns von den Texten auf diverse
Verfahren der Applikation und Unterstellung nicht-textbasierter Theorien und
Modelle verlegte. Was man von den Kultur- und Sozialwissenschaften mehr fliich-
tig als profund gelernt hatte, iibertrug man, oft ohne die rechte Besinnung auf die
Chemie des Unvertraglichen, auf den Umgang mit Texten. Erkenntnis sollte jetzt nicht
mehr vorrangig in der Auseinandersetzung mit diesen, sondern durch die Konfronta-
tion mit Kontexten erreicht werden.

Dabei ist die Philologie gut beraten, wenn sie sich von allen trivialen Sinnstif-
tungsleistungen solange entfernt halt, wie sie sich nicht auf eine neue Intensitat des
Lesens eingelassen hat. Die philologische Lektiire darf nicht immer schon mit dem
rechnen, was der Text am Ende doch wohl noch sagen will, sondern muf3 auf den
Grund dessen zu kommen suchen, wo Sinn und Sinnstiftungsverfahren generiert
werden. Sie muf3 verstehen lernen, dafl Texte sehr viel mehr iiber ihre Geschichte,
die Geschichte ihrer Entstehung und allmahlichen Verfertigung, verraten, wenn wir
die Instrumente der Untersuchung schon bei den Wurzeln der Sprachgebung anset-
zen. Eine so agierende Philologie haben wir zuerst 2005/06 als ,,Radikalphilologie*
beschrieben.’ An Horaz 1, 1 wiirde sie — wie eben skizzenhaft ausgefiihrt — deutlich

5 Schwindt 2006.



(Radikal)Philologie =— 241

machen konnen, wie die musenpriesterliche Ideologie des augusteischen Dichters
etwas ist, das man tunlichst nicht mit metaphysikdhnlichen Konzepten behandeln
und so bis in sein absurdes Gegenteil verzerren sollte. Eher sollte man sich begniigen
zu zeigen, wie Dichtung denkt, wenn sie Unsterblichkeit sagt, oder genauer (denn sie
sagt ja nicht ,,Unsterblichkeit*), wie Dichtung dasjenige aussagt, das wir als Unsterb-
lichkeit denken mégen. Radikalphilologische Lektiiren gewinnen dort Boden zuriick,
wo bei der unendlichen Zerstreuung und Aufgeregtheit des akademischen Betriebes
schon lange niemand mehr gegraben oder gar gesiedelt hat. Sie arbeiten daran, die
Signaturen, Embleme und Wasserzeichen der Literatur wieder lesbar zu machen und
all das der wissenschaftlichen Beobachtung und Deutung neu zuzufiihren, das man
langst als ,,gedeutet” inventarisiert und in den Archiven abgelegt hatte.

Die radikalphilologische Praxis hat nun aber zu Weiterungen gefiihrt, die in den
Anfangen nicht abzusehen waren. Das immer detailliertere Verstandnis vom Aufbau
der Ordnung komplexer literarischer Texte erlaubte, an die Beschreibung eines
Zusammenhangs zu denken, der so noch nie beobachtet worden war: Es geht um
die eigentiimliche philologische Disposition der Texte selbst. Diese antizipieren die
philologische Geste des Bedachts auf das Wort, wenn sie sich in einen Raum hinein
entwerfen, in welchem sie der hochsten Aufmerksamkeit sicher sein kénnen: als phi-
lologoumena, als Worte, die mit ihrem Eintritt in den Text wohl auf nichts weniger
gestimmt sind als darauf, sogleich durch andere Worte ersetzt zu werden, sondern
vielmehr den Anspruch vertreten sollten, dafd sie immer auch an und fiir sich wahrge-
nommen und wertgeschitzt werden.

Nur eine Literaturwissenschaft, die entgegen allen Lippenbekenntnissen nicht
aufgehort hat, Texte vor allem als die graphischen Manifestationen eines mehr oder
weniger ausgepragten auktorialen Willens anzusehen, kann sich gegen die Einsicht
verschlief3en, dafl in den Texten etwas in betrachtlichem Mafde wirksam ist, das man
die Selbstorganisation einer zwar verfafiten, aber doch auch anderem als dem Willen
ihres Urhebers verpflichteten Versammlung der Zeichen nennen kann. An das Pos-
tulat der heautonomen, d.h. der selbstgesetzgeberischen Verfassung der Literatur
kniipfen sich komplizierte Uberlegungen, die nur eine hier nicht weiter zu verfolgende
Kritik der philologischen Vernunft aufzuklaren hoffen kdnnte. Dort wiare dann von den
Ubertragungsleistungen im Verkehr der Interpreten und Texte, von den tabuisierten
Zonen philologisch-literarischer Grenziiberschreitung und — schliefilich — auch der
Selbstbegegnung des Philologen in der Literatur zu reden.

Doch auch in einer konservativeren Ansicht des Problems wird Philologie sich mit
der Vorstellung beschiftigen miissen, dafi sich das, was wir herkémmlicherweise als
die poetische Tatigkeit bezeichnen, nicht leicht von dem trennen 14f3t, was wir als die
philologische Tatigkeit anzusehen gewohnt sind: Philologie ist in einem pragnanten
Sinne die Umkehrung der poetischen Bewegung. Als solche ist sie markant zugleich
der Raum, in den hinein sich die Dichtung entwirft. Sie ist der Widerstand, an dem
der poetische (Selbst)Entwurf seine Kontur gewinnt. Philologie macht die Einstellun-
gen und Entscheidungen der Dichtung riickgangig und kehrt an den Punkt zuriick,



242 —— Jiirgen Paul Schwindt

von wo sie ausging. Das aber gelingt nicht, wenn sie sich an Themen, Stoffe und
Motive halt, sondern wenn sie die Struktur der Erkenntnis des literarischen Textes
erkennen und beschreiben kann. Die Erkenntnis der Literatur aber wird sich nur dem
erschliefien, der sie in der philologischen Rekonstruktion noch einmal als poetische
Erkenntnis zu denken vermag. Daf3 Dichtung anders denkt als das Recht, die Religion
und Philosophie, ist oft bemerkt worden. Wie sie denkt, dariiber wird die Philolo-
gie mehr zu sagen wissen als selbst die Philosophie: Die Philologie ist ein besonders
schoner und wiirdiger Name fiir das Denken der Dichtung.

Wollen wir noch etwas iiber den Humanismus sagen? Man kann es bedauern, daf
das so lange unhinterfragt gebliebene Biindnis der Welt der iiberlieferten Texte mit
der Anschauung vom ,gesitteten Menschen“ zerriittet ist. Aber ist es erst zerriittet,
seit Unkenntnis und Langeweile, die Modeleiden der Gegenwart, den Humanismus
so gut wie manch andere ldstige Weltanschauung in den weitldufigen Arsenalen der
Ideengeschichte entsorgt haben?

3 Die Erkenntnis der Literatur und die szientifische
Philologie

Vermutlich hatte der Humanismus immer schon nur in einem sehr dufierlichen Sinne
mit den Texten zu tun. Er stand eher fiir den Behauptungscharakter derselben und fiir
die Glaubensstirke des lesenden Publikums. Der Humanismus ist eine wenig konse-
quente Spielart der Philosophie. Anders steht es mit dem Bild vom Menschen, das die
Texte selbst transportieren, mit den Effekten, den Schatten- und Lichteinwiirfen, die
den Umrif3 des Menschen auch dort bewahren, wo die poetische Aufbau- oder eben
auch die radikalphilologische Abbaubewegung sich aller Parteinahme fiir die Sache
des Menschen begeben hat.

Zur Erinnerung an diesen Menschen brauchen wir, so scheint es, den ererbten
Humanismus nicht. Seine Instrumente sind zu grob, um auf das Format der Erkennt-
nis der Texte zu passen. Die Philologie wird sich den Texten anders ndahern, anders
in sie hineinzukommen suchen und anders sich in ihnen bewegen, als es dem Huma-
nismus aus eigener Anstrengung moglich war. Die Textwissenschaft braucht keinen
ideologischen Uberbau, der anderes verspricht, als die Texte hergeben, und der diese,
wenn iiberhaupt, immer nur nach seinen eigenen Mafigaben liest. Wenn es eine
Dimension der Textarbeit gibt, die auf den ersten Blick nicht durch die Texte selbst
gedeckt zu sein scheint, dann ist es die Scheu oder das Verlangen der Philologie, in
diesen etwas zu begegnen, das ihr selbst dhnlich ist, jenem Willen zum Aufbau, der
auf ihren eigenen, energischen Willen zum Abbau trifft. Doch weit entfernt von der
Anmutung, das Literaturstudium diene etwa der Selbsterfahrung, wird Philologie
sich auch eingestehen miissen, daf} sie sich selbst nur in der Erkenntnis der Erkennt-
nisweise des anderen greifen und haben kann. Wenn, wie schon bemerkt, die Philo-



(Radikal)Philologie =—— 243

logie zugleich das Denken der Dichtung bezeichnet, dann wird sie sich solange nicht
selbst verstehen, wie sie der Konfrontation mit der Erkenntnisweise der Literatur aus
dem Wege geht.

Die geforderte Durchdringung der Texte nun hat mit Philosophie nur wenig zu
tun. Der Philologie eignet vielmehr eine Form des Erkennens, die die Erkenntnis der
Texte zur Entfaltung bringt und dann am wirksamsten ist, wenn sie bis zur Unkennt-
lichkeit im Text und seiner Nachbildung aufzugehen scheint. Bevor wir das philologi-
sche Erkenntnisstreben unter Romantik- oder gar Mystikverdacht stellen, sollten wir
uns daran erinnern, daf3 die verschiedenen europdischen Renaissancen eines aus der
Literatur gespeisten erkenntnistheoretischen Zweifels in aller Regel Antwort zu geben
versuchten auf Fragen, mit denen der rationalistische Schulbetrieb nicht zu Rande
gekommen war.

Das Wissen der Literatur ab- und auszuschopfen, mag eine historisch-positivi-
stisch verfahrende Philologie geniigen. Die Erkenntnisweisen der Texte zu verstehen
und zu beschreiben, braucht es eine Philologie, die nicht erst bei Themen, Stoffen
und Motiven beginnt und auch nicht schon bei den ersten Elementen der Sprache
stehen bleibt. Die Philologie kann sich anders als Philosophie, Geschichte und Kul-
turwissenschaft nicht in einem Schatzhaus der Einsichten einrichten: ,,(D)enn fremde
Ideen sind fiir mich keine“, sagte der grof3e Bockh® — und behielt recht. Der Glanz der
Philologie erlischt, sowie sie den Text aus den Augen verliert. Das Wissen der Philo-
logie ist ein Sehen und Sichtbarmachen. In guten Momenten leuchtet sie im Gegen-
schein des literarischen Texts. Es wird in solchen Momenten sein, daf3 die Philologie
im Denken der Literatur sich selbst erkennt.

Literaturverzeichnis

Bockh (1877): August Bockh, Encyklopddie und Methodologie der philologischen Wissenschaften,
hg. v. Ernst Bratuscheck, Leipzig.

Nietzsche (1889): Friedrich Nietzsche, ,,Was ich den Alten verdanke®, in: Friedrich Nietzsche, Gétzen-
Ddmmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt (KSA 6), Berlin/New York 1980,
154-160.

Pauly (2006): Yvonne Pauly, ,,Aufmerksamkeit aufs Kleinscheinende®, in: Yvonne Pauly (Hg.), Karl
Philipp Moritz an der Schule. Ein Projekt der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften und des Evangelischen Gymnasiums zum Grauen Kloster, Oldenburg, 71-95.

Schwindt (2006): Jiirgen Paul Schwindt, ,,Schwarzer Humanismus. Brauchen wir eine neue Alte
Philologie?“, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europdisches Denken 60 (2006), 1136-1150.

Schwindt (2009): Jiirgen Paul Schwindt, ,,Thaumatographia, or What is a Theme?*“, in: Philip Hardie
(Hg.), Paradox and the Marvellous in Augustan Literature and Culture, Oxford, 145-162.

6 A.Bockh 1877, 20.






