
Tino Licht (Mittellatein)

Ludwig Traubes Überlieferungsphilologie

Grundlage kulturwissenschaftlicher Erkenntnis ist traditionell die kritische Edition. 
Wir haben uns daran gewöhnt, selbst die entlegensten, singulär überlieferten Texte 
jederzeit zur Verfügung zu haben, weil diese wissenschaftlich publiziert und die 
Publikationen in den Bibliotheken und im Internet greifbar sind. Insbesondere im 
19. Jahrhundert wurden enorme Anstrengungen unternommen, das seit der Antike 
tradierte Schrifttum zu edieren. Kaum eine Disziplin könnte darauf verzichten, die 
damals begonnenen, schon durch die schiere Textmasse imposanten und teils noch 
nicht abgeschlossenen Corpora zum Sujet ihrer Wissenschaft zu nehmen. Der Text, so 
darf man die Zuversicht von Editionsunternehmen formulieren, ist im Druck adäquat 
verfügbar, wenn nur die Qualität einer Ausgabe den Anforderungen der kritischen 
→Edition gerecht wird. Doch es haben sich früh die Stimmen erhoben, welche auf Ver-
luste aufmerksam gemacht haben, die sich beim Übertragen und Kondensieren der 
Überlieferung in die Editionen ergaben. Der Aussagewert von Schrift, Schriftträger 
und Anordnung (→Layouten und Gestalten), das heißt die Signifikanz des →Artefakts 
und des Artefaktarrangements, können bei diesem Verfahren kaum in die Bewertung 
einbezogen werden, wodurch für das Verständnis der Texte erhellende bzw. unab-
dingbare Informationen verloren gehen. In diesem Boxtext wird am Beispiel der 
Vergilüberlieferung von jenem ersten erfolgreichen Versuch berichtet, die Theorie 
einer „Philologie auf Artefaktbasis“ zu formulieren. Der Ansatz ist in Konzepten und 
Schlagwörtern wie „Überlieferungsgeschichte“ und „New Philology“ aufgegangen.1

Im Überlieferungsstrom der römischen Antike war Vergil immer außer Gefahr. 
Seine Verse waren in Wände →geritzt und in →Steine geschlagen worden, Gramma-
tiker hatten aus ihnen Belege, Centonizatoren Baumaterial gewonnen, Dichter und 
Kommentatoren in Imitation, Zitat und Erläuterung das Interesse an seinem Werk 
wach gehalten.2 Das von Iuvencus (um 330 n. Chr.) geschaffene erste christliche 
Epos schilderte das Leben des Gottessohnes im Ton der Aeneis,3 im Gartengedicht 
imitierte der karolingische Hofdichter Walahfrid Strabo (gest. 849) die Georgica,4 die 

Dieser Beitrag ist im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Löser 2004, 236.
2 Einen breiten Überblick zur Vergilrezeption (leider mit krudem Dekadenzmodell) bietet Comparetti 
19373, 32–34 (Pompejanische Wandinschriften und weitere Inschriftengattungen), 39–41, 84f. (Gram-
matiker), 64–75 (Centones, Kommentare), 84–90 (Dichter des 6. Jahrhunderts), in vieler Hinsicht 
überboten durch die „kommentierte Anthologie“ von Ziolkowski u. Putnam 2008.
3 Roberts 2004.
4 Ausgabe Berschin 2007, 10–13.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.
© 2015, Licht.



184   Tino Licht

von Metellus von Tegernsee (gest. 1165) gedichteten „Rinderwunder“ des heiligen 
Quirinus kleideten sich in das Gewand der 10 Eklogen.5 Vergil überstand auch jene 
Zeit unbeschadet, die seiner Überlieferung vielleicht am bedrohlichsten war, die Zeit 
seiner Verdrängung aus der Schule. Im 12. Jahrhundert hatte Walter von Châtillon 
(gest. 1185) ein lateinisches Alexanderepos geschaffen, das im Schulunterricht die 
Aeneis ersetzte.6 Zur selben Zeit wurde in St. Gallen eine spätantike Vergilzimelie, 
die das Kloster viele Jahrhunderte bewahrt hatte, mit liturgischen Texten reskribiert.7 
Vergil schien im nordalpinen Raum so vernachlässigt, dass der italienische Kulturhis-
toriker Giuseppe Toffanin ein „secolo senza Roma“ ausgemacht hat.8 Doch die Fackel 
wurde in der volkssprachlichen Literatur weitergetragen.9 Wenn heute einmal im 
Wüstenklima die Reste eines alten lateinischen →Papyrus gefunden werden, handelt 
es sich zumeist um einen Vergiltext, an dem Schüler im antiken und spätantiken 
Ägypten ihre Sprachkenntnisse festigten.10

Angesichts dieser Überlieferungsverhältnisse war Vergil als einziger Autor des 
römischen Altertums prädestiniert, etwas Authentisches, die Spuren seiner Hand 
oder den Schatz seiner Redaktion hinterlassen zu haben, etwas, das dem Bedürfnis 
nach Unmittelbarkeit entgegenkommt, den Abstand zum Autor in der materialen Hin-
terlassenschaft auf ein Minimum reduziert. So eine Handschrift, die allen anderen an 
Autorität überlegen ist, meinte das 19. Jahrhundert ermittelt zu haben, und der veran-
schlagte Zeugniswert wurde im (noch heute gültigen) Namen eingefangen, Vergilius 
Augusteus: „Die Schrift erscheint mithin als eine prächtige Capital, das schönste auf 
uns gelangte Erzeugniß der vollendeten Kunst alt-Römischer Schreiber, wie sie der 
Zeit des Augustus angehörte […]“.11

Dass die repräsentative, großformatige Handschrift in Capitalis quadrata, der 
urrömischen Schrift der Inscriptiones, etwas Monumentales, Altrömisches repräsen-
tiert und die neuzeitlichen Gelehrten verführt hat, kann man verstehen, und doch ist 
es merkwürdig, dass noch im 19. Jahrhundert jemand glauben konnte, der Codex sei 
in der Zeit des Augustus entstanden. Man verfügte ja schon über die Informationen, 
dass die antike Buchform die Rolle (→Rollen, Blättern und (Ent)Falten), der antike 
Beschreibstoff Papyrus gewesen ist. Ein Pergamentcodex (→Pergament) passte nicht 
in das Rom der frühen Kaiserzeit, auch wenn die Schrift etwas anderes signalisieren, 

5 Klopsch 1985, 164f.
6 Berschin 20122, 13.
7 St. Gallen, Stiftsbibliothek, 1394, 7–49 (Vergilius Sangallensis); in der Literatur wird die Palimp-
sestierung meist ins 12. Jahrhundert datiert (z. B. Seider 1976, 152), paläographisch gehört die obere 
Schrift aber ins fortgeschrittene 13. Jahrhundert (gotische Minuskel mit Bogenverbindungen).
8 Toffanin 1942.
9 Das 13. Jahrhundert ist die Zeit der Vergilsagen; dazu ausführlich Spargo 1934.
10 Vgl. die Aufstellung der 26 antiken und spätantiken Vergilhandschriften und Vergilreste bei Seider 
1976.
11 Pertz 1863, 101.



 Ludwig Traubes Überlieferungsphilologie   185

auch wenn der Codex durch sein grandioses Auftreten den Betrachter täuschen sollte. 
Wie aber datiert man eine Handschrift, wenn sie außerhalb der Schriftgeschichte 
steht? Dazu muss man die Spuren finden, die der Mensch im Artefakt hinterlassen 
hat. Der Vergilius Augusteus ist Produkt einer Geisteshaltung, die das Römische ohne 
Stilsicherheit bewundert. Der Auftraggeber suchte nicht den angemessenen, sondern 
den betonten Ausdruck des Römertums; das ist nicht römisch, sondern – das sei ohne 
Abwertung gesagt – barbarisch. Somit führt die Datierung in eine Germanengründung 
auf römischem Boden, in der das Römertum eine gezielte Aufwertung erfuhr: Italiens 
Ostgotenzeit. Ein Fremdelement ist dabei in das Römische eingedrungen, die Initiale. 
Es war antiker Gewinn, den Buchstaben von seinem Ausgangspunkt, dem Bild, zu 
trennen, gewissermaßen den Abstraktionsgrad der Schrift von allen Einflüssen ihres 
Ursprungs frei zu halten. Die Initiale, die Verschmelzung von Bild und Buchstabe, ist 
in dieser Hinsicht ein Rückschritt, ein archaisierendes Element, ganz ähnlich wie auf 
das Grabmonument von Theoderich dem Großen (gest. 526) in Ravenna, einem sonst 
ganz römisch anmutenden Bau, ein Monolith aufgesetzt worden ist, als handele es 
sich um ein „Hünengrab“.12 Der Vergilius Augusteus sagt nichts über Vergil und nichts 
über Augustus, aber den Geist des gotischen Italien fängt er wie kaum eine zweite 
Handschrift ein. Der Textträger wird zum Zeugen der Kulturgeschichte.

Seit wann gelingt es uns, auf diese Weise in den materialen Hinterlassenschaf-
ten zu lesen, Raum, Zeit und Mensch in Beziehung zu setzen und in den Artefakten 
sichtbar zu machen? Für den lateinischen Bereich ist das die Leistung eines Mannes, 
der auf solcher Philologie der Überlieferung einen neuen  Wissenschaftszweig 

12 Bovini 1977, 43f., 49.

Abb. 1: Vergilius Augusteus in Capitalis quadrata mit (nicht der inhaltlichen Gliederung, sondern 
dem Schmuck dienender) Seiteninitiale; Italien, 6. Jahrhundert (© Staatsbibliothek zu Berlin – Preu-
ßischer Kulturbesitz (SBB-PK), Ms. lat. fol. 416, fol. 1v [Ausschnitt]).



186   Tino Licht

 herausgebildet hat: Ludwig Traube (1861–1907). Um seine Leistung ermessen zu 
können, muss eine zweite Vergilhandschrift mit klangvollem Namen, der Vergilius 
Romanus,13 in Erinnerung gerufen werden. Für diese hatte sich im 19. Jahrhundert 
eine gewaltige Datierungsspanne ergeben, besonders ausgedehnt dadurch, dass es 
sich um eine illustrierte, mit Miniaturen versehene Handschrift handelt, bei der von 
kunsthistorischer Seite „Barbarei“, im Kulturmodell des 19.  Jahrhunderts also „Mit-
telalterliches“ sichtbar war; Extrempositionen vertraten eine Entstehung im 13. Jahr-
hundert. Die Voten von paläographischer Seite gingen angesichts der Schriftqualität 
(Capitalis rustica) in entgegengesetzte Richtung: 2. Jahrhundert. Mehr als tausend 
Jahre hatten sich aufgetürmt, und erst Traube konnte den Berg abtragen.14 Schlüs-
sel war ihm jener Schreiber, der vor unbestimmter Zeit den Vergiltext abgeschrieben 
(→Abschreiben und Kopieren) und dabei einen winzigen Fehler begangen hatte: Er 
verwendete eine Ausdrucksform von Schrift, die für christliche Texte reserviert war, 
nämlich die zur Aufwertung des einen Gottes ersonnene Kontraktionskürzung DS für 
DEUS. In der Götterwelt des Vergil hatte dieses Nomen sacrum nichts zu suchen, es 
war dem Kopisten versehentlich in die Feder gelaufen.15 Damit war bekannt, dass 
das kulturelle Klima ein Nebeneinander von altrömischer Tradition und Christentum 
kannte; das 2., 3. und große Teile des 4. Jahrhunderts schieden aus, die Verwendung 
des dünnen italienischen →Pergaments und der zeittypische „Tintenfraß“ legten das 
6. Jahrhundert nahe.16 Traube war damit schon zum heute gültigen Ergebnis gelangt, 
auch wenn die paläographisch-philologische Forschung inzwischen mehr Argumente 
beitragen kann.17

Traube war es nicht vergönnt, den Ertrag eines vollen Gelehrtenlebens einzubrin-
gen, weshalb seine Ansätze aus Artikeln und Mitschriften extrahiert werden.18 Er pos-
tulierte eine Überlieferungsphilologie, bei der am Artefakt die Auseinandersetzung 
des historischen Individuums mit dem Text ergründet werden sollte: 

Schon die Abschreibung irgend eines Schriftstellertextes ist eine kleine historische Tatsache, all 
das, was dieser und jeder folgende Schreiber von Eigenem absichtlich oder unbewußt hinzutut, 
seine Fehler und Verbesserungen, seine Randbemerkungen bis herab zum einfachsten Avis au 
lecteur, dem Zeichen für nota und require oder der weisenden Hand — all diese kurzen, fast 
stummen Winke und Zeichen können als geschichtliche Zeugnisse gedeutet werden.19 

Diente die Philologie bis dahin zuvorderst der Edition und unterschied zwischen 
wertvollen und wertlosen Textzeugen, erhöhte sich nun die Bedeutung jedes einzel-

13 Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3867; Seider 1976, 144–147.
14 Traube III 1920, 213–220.
15 Traube III 1920, 218.
16 Traube III 1920, 219f.
17 Petrucci 1981, 65–67.
18 Traube I–III 1909, 1911 u. 1920.
19 Traube 19102, 6.



 Ludwig Traubes Überlieferungsphilologie   187

nen Artefakts. „Selbst solche Handschriften, die jeden Wert einzubüßen scheinen, da 
ihre unmittelbaren Vorlagen noch erhalten sind und aufgefunden wurden, können 
bei historischer Betrachtung ihren Wert zurückgewinnen.“20 Für die Auswertung gibt 
es keinen vorgezeichneten Weg. „Hat man das Material gesammelt, so tritt an den 
Forscher heran, was in jeder Wissenschaft geschehen muß: er muß sich ein Verfahren 
erfinden oder ausbilden, welches imstande ist die Stummheit des Materials zu über-
winden, er muß geschickt fragen.“21 Die geschickte Frage an das Artefakt – Traube 
ist mit dieser Prämisse zum Nestor der Lateinischen Philologie des Mittelalters als 
Universitätsfach geworden.

Seiner Strategie verdanken wir atemberaubende Entdeckungen, etwa in der Ori-
ginalhandschrift der Libri Karolini, einem Gutachten, das Karl der Große (gest. 814) 
in der Auseinandersetzung mit Byzanz und mit Fragen der Bilderverehrung hat anfer-
tigen lassen.22 Im Original der Libri Karolini sind am Rand tironische Noten ange-
bracht, also Zeichen jener Kurzschrift, die Karl nach Ausweis seiner Kulturerlasse in 
den Schulen vermittelt wissen wollte. Die Noten waren bene, eleganter, acute, optime, 
catholice, sapienter, tota mire usw. aufzulösen: knappe, zustimmende, sprachlich 
derbe, mit der Hoheit des Entscheidungsträgers aufgeladene Kommentare. Wer 
könnte diese formuliert haben? In der geschickten Frage war die Antwort schon ent-
halten: Nur Karl selbst durfte diese Worte äußern, und ein Stenograph, der die in den 
Kulturerlassen angemahnte Kurzschrift der tironischen Noten beherrschte, trug des 
Kaisers Zustimmung am Rand der Handschrift ein. Allen Implikationen und Interpre-
tationen dieses Vorgangs war die Tür geöffnet: die Verlesung des Gutachtens (→Rezi-
tieren, Vorlesen und Singen) vor dem Kaiser, das spätantik-imperiale Hofzeremoniell, 
bei dem die Verlautbarungen in Kurzschrift eingefangen wurden, die Demonstration 
von Deutungshoheit, die an den Cäsaropapismus eines Iustinian (gest. 565) gemah-
nen sollte. Als man dann noch entdeckte, dass die Noten gar nicht direkt eingetragen 
worden waren, sondern der Wortlaut zunächst ausgeschrieben, dann in Kurzschrift 
übertragen und das Konzept radiert worden war, trat das Ostentative vollends zu Tage: 
Karl der Große in der Fülle seines Anspruchs samt Darbietung von auf die Dauer nicht 
zu stabilisierenden, spätantiken Kulturkompetenzen. Bedenkt man, wie rasch nach 
ihm der errichtete Bau zusammenbrach, wirkt die Szene grotesk, aber man erkennt 
Bemühen und Optimismus einer Zeit, die an das alte Kaisertum anknüpfen wollte.

Für Erkenntnisse und Entdeckungen mit den Mitteln einer Philologie auf Arte-
faktgrundlage öffnet sich noch immer ein fast unbestelltes Feld. Aus editorisch 
„wertlosen“ Vergilhandschriften des Mittelalters kann man zum Beispiel erfahren, 

20 Traube 19102, 7.
21 Traube II 1911, 18.
22 Die Signatur der Originalhandschrift lautet Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 7207; die 
richtige Bewertung der tironischen Noten gelang Wolfram von den Steinen; in der Ausgabe Freeman 
1998, 48–50 ist die Forschung zu den Randnotizen in Kurzschrift mustergültig nachgezeichnet.



188   Tino Licht

dass seit karolingischer Zeit die Aeneis an ihrer wichtigsten Stelle immer seltener im 
alten Wortlaut gelesen wurde: Sie begann mit Ille ego qui quondam gracili  modulatus 
avena  […]. Vier Verse waren dem Arma virumque cano [...] vorangestellt worden, 
weil im 9. Jahrhundert jemand Vergilvita und -kommentar ernst genommen hat und 
meinte, dort vier authentische Eingangsverse entnehmen zu dürfen.23 Seine Haltung 
hat überzeugt. Die Handschriften tradierten von da an immer häufiger den erweiter-
ten Text; auch Petrarca (gest. 1374) las in seinem Vergilcodex Ille ego qui quondam ...

23 Austin 1968, 107; vgl. auch Ziolkowski u. Putnam 2008, 22f.
24 Faksimiliert von Galbiati 1930; zum Codex Berschin 1986, 116–121.

Abb. 2: Libri Karolini, a. 793, Hofschule Karls des Großen; am Rand wurde der Wortlaut perfecte 
siquidem radiert und in tironische Noten übertragen (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 
7207, fol. 89r [Ausschnitt]).

Abb. 3: Vergilcodex Petrarcas mit den vier Zusatzversen Ille ego qui quondam [...] am Beginn der 
Aeneis; Südfrankreich, Anfang des 14. Jahrhunderts (Veneranda Biblioteca Ambrosiana – Milano/De 
Agostini Picture Library, Ms. A 49 INF. fol. 52v).24



 Ludwig Traubes Überlieferungsphilologie   189

Mit dem Wissen um diesen Eingriff, der nur in der materialen Hinterlassen-
schaft zu verfolgen ist, kann man eine vermeintlich frühchristliche Dichtung datie-
ren. Das anonyme Carmen de passione Domini, das schon als Werk des Laktanz 
galt,25 inzwischen aber in das 5. oder 6. Jahrhundert datiert wird,26 hat als vierten 
Vers Ille ego qui casus hominum miseratus acerbos. Diese Imitation wäre ohne den 
veränderten Eingang der Aeneis nicht zu erklären.27 Damit ist das Gedicht nach 
dem 9. Jahrhundert entstanden, und weil es nur italienische Handschriften des 15. 
Jahrhunderts überliefern, hat Samuel Brandt gut daran getan, das von spätmit-
telalterlicher Kreuzesmystik und Bildlichkeit kündende Carmen als „Erzeugniss 
eines italienischen Humanisten“ zu enttarnen.28 Die traditionell arbeitenden Phi-
lologen haben ihn zum Schweigen gebracht.29

Literaturverzeichnis
Austin (1968): Roland G. Austin, „Ille ego qui quondam ...“, The Classical Quarterly 18, 107–115.
Berschin (1986): Walter Berschin, „Glossierte Vergil-Handschriften dreier Aetates Virgilianae“, 

in: Peter Ganz (Hg.), The role of the book in medieval culture, Bd. 2, Turnhout, 115–127.
Berschin (20122): Walter Berschin, „Einführung“, in: Walter von Châtillon, Alexandreis. Das Lied 

von Alexander dem Großen (übers. von Gerhard Streckenbach), Darmstadt, 9–23.
Berschin (2007): Walter Berschin (Hg.), Walahfrid Strabo. De cultura hortorum (Hortulus). Das 

Gedicht vom Gartenbau, Heidelberg.
Bovini (1977): Giuseppe Bovini, Das Grabmal Theoderichs des Grossen, Ravenna.
Brandt (1891): Samuel Brandt, „Über das Lactanz zugeschriebene Gedicht De passione Domini“, 

in: Commentationes Wölfflinianae, Leipzig, 77–84.
Brandt (1893): Samuel Brandt, „[Lactanti] carmen de passione Domini“, in: Lucii Caeli Firmiani 

Lactanti opera omnia, hg. v. Samuel Brandt, Bd. 2, Wien, 148–151.
Comparetti (19373): Domenico Comparetti, Virgilio nel medio evo, Bd. 1, hg. v. Giorgio Pasquali, 

Florenz.
Freeman (1998): Ann Freeman (Hg.), Opus Caroli regis contra synodum (libri Carolini), Hannover.
Galbiati (1930): Giovanni Galbiati (Hg.), Francisci Petrarcae Vergilianus codex, Mailand.
Klopsch (1985): Paul Klopsch, „Mittellateinische Bukolik“, in: Jean-Yves Tilliette (Hg.), Lectures 

médiévales de Virgile, Rom, 145–165.
Löser (2004): Freimut Löser, „Postmodernes Mittelalter? ,New Philology‘ und ,Überlie-

ferungsgeschichte‘“, in: Arthur Groos u. Hans-Jochen Schiewer (Hgg.), Kulturen der 
Manuskriptzeitalters, Göttingen, 215–236.

25 Ausgabe Brandt 1893.
26 Dazu ausführlich Roncoroni 1975.
27 Der Verseingang Ille ego qui kommt – vgl. Martin 1938, 157 – antik häufiger vor, entscheidend 
ist daher der ganze Vers.
28 Brandt 1891, 84.
29 Weyman 1926, 16–20; Martin 1938.



190   Tino Licht

Martin (1938): Josef Martin, „Ein frühchristliches Kreuzigungsbild?“, in: Reinhard Herbig (Hg.), 
Würzburger Festgabe für Heinrich Bulle, Stuttgart, 151–168.

Pertz (1863): Georg Heinrich Pertz, „Über die Berliner und die Vaticanischen Blätter der ältesten 
Handschrift des Virgil“, in: Abhandlungen der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin, 97–116.

Petrucci (1981): Armando Petrucci, „Virgilio nella cultura scritta romana“, in: Virgilio e noi, Genua, 
51–72.

Roberts (2004): Michael Roberts, „Vergil and the Gospels. The Evangeliorum libri IV of Juvencus“, in: 
Roger Rees (Hg.), Romane memento. Vergil in the fourth century, London, 47–61.

Roncoroni (1975): Angelo Roncoroni, „Sul de passione Domini pseudolattanziano“, Vigiliae 
Christianae 29, 208–221.

Seider (1976): Richard Seider, „Beiträge zur Geschichte und Paläographie der antiken Vergil-
handschriften“, in: Herwig Görgemanns u. Ernst A. Schmidt (Hg.), Studien zum antiken Epos, 
Meisenheim, 129–172.

Spargo (1934): John W. Spargo, Virgil the necromancer. Studies in Virgilian legends, Cambridge.
Toffanin (1942): Giuseppe Toffanin, Il secolo senza Roma. Il rinascimento del secolo XIII, Bologna.
Traube I–III (1909, 1911 u. 1920): Ludwig Traube, Vorlesungen und Abhandlungen, 3 Bde., hg. v. 

Franz Boll, München.
Traube (19102): Ludwig Traube, Textgeschichte der Regula S. Benedicti (Abhandlungen der Königlich 

Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Philologische und Historische 
Klasse 25, 2), München.

Weyman (1926): Carl Weyman, Beiträge zur Geschichte der christlich-lateinischen Poesie, München.
Ziolkowski u. Putnam (2008): Jan M. Ziolkowski u. Michael C. J. Putnam (Hg.), The Virgilian Tradition. 

The First Fifteen Hundred Years, New Haven/London.


