Tino Licht (Mmittellatein) .
Ludwig Traubes Uberlieferungsphilologie

Grundlage kulturwissenschaftlicher Erkenntnis ist traditionell die kritische Edition.
Wir haben uns daran gewohnt, selbst die entlegensten, singulér iiberlieferten Texte
jederzeit zur Verfiigung zu haben, weil diese wissenschaftlich publiziert und die
Publikationen in den Bibliotheken und im Internet greifbar sind. Insbesondere im
19. Jahrhundert wurden enorme Anstrengungen unternommen, das seit der Antike
tradierte Schrifttum zu edieren. Kaum eine Disziplin kénnte darauf verzichten, die
damals begonnenen, schon durch die schiere Textmasse imposanten und teils noch
nicht abgeschlossenen Corpora zum Sujet ihrer Wissenschaft zu nehmen. Der Text, so
darf man die Zuversicht von Editionsunternehmen formulieren, ist im Druck addquat
verfiighar, wenn nur die Qualitdt einer Ausgabe den Anforderungen der kritischen
—Edition gerecht wird. Doch es haben sich friih die Stimmen erhoben, welche auf Ver-
luste aufmerksam gemacht haben, die sich beim Ubertragen und Kondensieren der
Uberlieferung in die Editionen ergaben. Der Aussagewert von Schrift, Schrifttriger
und Anordnung (-Layouten und Gestalten), das heif3t die Signifikanz des > Artefakts
und des Artefaktarrangements, konnen bei diesem Verfahren kaum in die Bewertung
einbezogen werden, wodurch fiir das Verstandnis der Texte erhellende bzw. unab-
dingbare Informationen verloren gehen. In diesem Boxtext wird am Beispiel der
Vergiliiberlieferung von jenem ersten erfolgreichen Versuch berichtet, die Theorie
einer ,,Philologie auf Artefaktbasis* zu formulieren. Der Ansatz ist in Konzepten und
Schlagwoértern wie ,,Uberlieferungsgeschichte“ und ,,New Philology“ aufgegangen.!
Im Uberlieferungsstrom der rémischen Antike war Vergil immer aufler Gefahr.
Seine Verse waren in Wande —>geritzt und in ->Steine geschlagen worden, Gramma-
tiker hatten aus ihnen Belege, Centonizatoren Baumaterial gewonnen, Dichter und
Kommentatoren in Imitation, Zitat und Erlduterung das Interesse an seinem Werk
wach gehalten.? Das von Iuvencus (um 330 n. Chr.) geschaffene erste christliche
Epos schilderte das Leben des Gottessohnes im Ton der Aeneis,® im Gartengedicht
imitierte der karolingische Hofdichter Walahfrid Strabo (gest. 849) die Georgica,* die

Dieser Beitrag ist im SFB 933 ,,Materiale Textkulturen®“ entstanden, der durch die DFG finanziert wird.

1 Loser 2004, 236.

2 Einen breiten Uberblick zur Vergilrezeption (leider mit krudem Dekadenzmodell) bietet Comparetti
19373, 32-34 (Pompejanische Wandinschriften und weitere Inschriftengattungen), 39-41, 84f. (Gram-
matiker), 64-75 (Centones, Kommentare), 84-90 (Dichter des 6. Jahrhunderts), in vieler Hinsicht
iiberboten durch die ,,kommentierte Anthologie“ von Ziolkowski u. Putnam 2008.

3 Roberts 2004.

4 Ausgabe Berschin 2007, 10-13.

© 2015, Licht.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Lizenz.



184 —— Tino Licht

von Metellus von Tegernsee (gest. 1165) gedichteten ,,Rinderwunder“ des heiligen
Quirinus kleideten sich in das Gewand der 10 Eklogen.” Vergil iiberstand auch jene
Zeit unbeschadet, die seiner Ubetlieferung vielleicht am bedrohlichsten war, die Zeit
seiner Verdrangung aus der Schule. Im 12. Jahrhundert hatte Walter von Chatillon
(gest. 1185) ein lateinisches Alexanderepos geschaffen, das im Schulunterricht die
Aeneis ersetzte.® Zur selben Zeit wurde in St. Gallen eine spitantike Vergilzimelie,
die das Kloster viele Jahrhunderte bewahrt hatte, mit liturgischen Texten reskribiert.”
Vergil schien im nordalpinen Raum so vernachldssigt, dass der italienische Kulturhis-
toriker Giuseppe Toffanin ein ,,secolo senza Roma“ ausgemacht hat.® Doch die Fackel
wurde in der volkssprachlichen Literatur weitergetragen.” Wenn heute einmal im
Wiistenklima die Reste eines alten lateinischen »>Papyrus gefunden werden, handelt
es sich zumeist um einen Vergiltext, an dem Schiiler im antiken und spétantiken
Agypten ihre Sprachkenntnisse festigten.'®

Angesichts dieser Uberlieferungsverhiltnisse war Vergil als einziger Autor des
romischen Altertums pradestiniert, etwas Authentisches, die Spuren seiner Hand
oder den Schatz seiner Redaktion hinterlassen zu haben, etwas, das dem Bediirfnis
nach Unmittelbarkeit entgegenkommt, den Abstand zum Autor in der materialen Hin-
terlassenschaft auf ein Minimum reduziert. So eine Handschrift, die allen anderen an
Autoritat iiberlegen ist, meinte das 19. Jahrhundert ermittelt zu haben, und der veran-
schlagte Zeugniswert wurde im (noch heute giiltigen) Namen eingefangen, Vergilius
Augusteus: ,,Die Schrift erscheint mithin als eine prachtige Capital, das schonste auf
uns gelangte Erzeugnifd der vollendeten Kunst alt-Romischer Schreiber, wie sie der
Zeit des Augustus angehorte [...]«.*

Dass die reprdsentative, grofiformatige Handschrift in Capitalis quadrata, der
urrémischen Schrift der Inscriptiones, etwas Monumentales, Altrémisches reprasen-
tiert und die neuzeitlichen Gelehrten verfiihrt hat, kann man verstehen, und doch ist
es merkwiirdig, dass noch im 19. Jahrhundert jemand glauben konnte, der Codex sei
in der Zeit des Augustus entstanden. Man verfiigte ja schon iiber die Informationen,
dass die antike Buchform die Rolle (=Rollen, Blittern und (Ent)Falten), der antike
Beschreibstoff Papyrus gewesen ist. Ein Pergamentcodex (-Pergament) passte nicht
in das Rom der frithen Kaiserzeit, auch wenn die Schrift etwas anderes signalisieren,

5 Klopsch 1985, 164f.

6 Berschin 20122, 13.

7 St. Gallen, Stiftsbibliothek, 1394, 7-49 (Vergilius Sangallensis); in der Literatur wird die Palimp-
sestierung meist ins 12. Jahrhundert datiert (z. B. Seider 1976, 152), paldographisch gehort die obere
Schrift aber ins fortgeschrittene 13. Jahrhundert (gotische Minuskel mit Bogenverbindungen).

8 Toffanin 1942.

9 Das 13. Jahrhundert ist die Zeit der Vergilsagen; dazu ausfiihrlich Spargo 1934.

10 Vgl. die Aufstellung der 26 antiken und spatantiken Vergilhandschriften und Vergilreste bei Seider
1976.

11 Pertz 1863, 101.



Ludwig Traubes Uberlieferungsphilologie —— 185

_ GRICOLAEHIBERNOLAETISSINA PV IVERE b
CLABINVSAGERNNVILIOIANTVMSENMOESIACVITY

= INCIATERIPSASVASAMIRANTVRGARGARAM ESSES
 QUIDDICANIACTIOOQVISEATI N ECOMMINVSARVA

SHAINSEQVIIVRCVMVEOQRVITAMALEPLINGVIS HARNA

L DEINDESATISEINVINVMINDNC [ 2IVOSQSEQN v

Abb. 1: Vergilius Augusteus in Capitalis quadrata mit (nicht der inhaltlichen Gliederung, sondern
dem Schmuck dienender) Seiteninitiale; Italien, 6. Jahrhundert (© Staatsbibliothek zu Berlin - Preu-
Bischer Kulturbesitz (SBB-PK), Ms. lat. fol. 416, fol. 1’ [Ausschnitt]).

auch wenn der Codex durch sein grandioses Auftreten den Betrachter tauschen sollte.
Wie aber datiert man eine Handschrift, wenn sie auflerhalb der Schriftgeschichte
steht? Dazu muss man die Spuren finden, die der Mensch im Artefakt hinterlassen
hat. Der Vergilius Augusteus ist Produkt einer Geisteshaltung, die das Romische ohne
Stilsicherheit bewundert. Der Auftraggeber suchte nicht den angemessenen, sondern
den betonten Ausdruck des Romertums; das ist nicht romisch, sondern — das sei ohne
Abwertung gesagt — barbarisch. Somit fiihrt die Datierung in eine Germanengriindung
auf rémischem Boden, in der das Romertum eine gezielte Aufwertung erfuhr: Italiens
Ostgotenzeit. Ein Fremdelement ist dabei in das ROmische eingedrungen, die Initiale.
Es war antiker Gewinn, den Buchstaben von seinem Ausgangspunkt, dem Bild, zu
trennen, gewissermaflen den Abstraktionsgrad der Schrift von allen Einfliissen ihres
Ursprungs frei zu halten. Die Initiale, die Verschmelzung von Bild und Buchstabe, ist
in dieser Hinsicht ein Riickschritt, ein archaisierendes Element, ganz dhnlich wie auf
das Grabmonument von Theoderich dem Grof3en (gest. 526) in Ravenna, einem sonst
ganz rdmisch anmutenden Bau, ein Monolith aufgesetzt worden ist, als handele es
sich um ein ,,Hiinengrab*.*? Der Vergilius Augusteus sagt nichts iiber Vergil und nichts
iiber Augustus, aber den Geist des gotischen Italien fangt er wie kaum eine zweite
Handschrift ein. Der Texttrager wird zum Zeugen der Kulturgeschichte.

Seit wann gelingt es uns, auf diese Weise in den materialen Hinterlassenschaf-
ten zu lesen, Raum, Zeit und Mensch in Beziehung zu setzen und in den Artefakten
sichtbar zu machen? Fiir den lateinischen Bereich ist das die Leistung eines Mannes,
der auf solcher Philologie der Uberlieferung einen neuen Wissenschaftszweig

12 Bovini 1977, 43f., 49.



186 —— Tino Licht

herausgebildet hat: Ludwig Traube (1861-1907). Um seine Leistung ermessen zu
konnen, muss eine zweite Vergilhandschrift mit klangvollem Namen, der Vergilius
Romanus,® in Erinnerung gerufen werden. Fiir diese hatte sich im 19. Jahrhundert
eine gewaltige Datierungsspanne ergeben, besonders ausgedehnt dadurch, dass es
sich um eine illustrierte, mit Miniaturen versehene Handschrift handelt, bei der von
kunsthistorischer Seite ,,Barbarei“, im Kulturmodell des 19. Jahrhunderts also ,,Mit-
telalterliches* sichtbar war; Extrempositionen vertraten eine Entstehung im 13. Jahr-
hundert. Die Voten von paldographischer Seite gingen angesichts der Schriftqualitdt
(Capitalis rustica) in entgegengesetzte Richtung: 2. Jahrhundert. Mehr als tausend
Jahre hatten sich aufgetiirmt, und erst Traube konnte den Berg abtragen. Schliis-
sel war ihm jener Schreiber, der vor unbestimmter Zeit den Vergiltext abgeschrieben
(=>Abschreiben und Kopieren) und dabei einen winzigen Fehler begangen hatte: Er
verwendete eine Ausdrucksform von Schrift, die fiir christliche Texte reserviert war,
namlich die zur Aufwertung des einen Gottes ersonnene Kontraktionskiirzung DS fiir
DEUS. In der Gétterwelt des Vergil hatte dieses Nomen sacrum nichts zu suchen, es
war dem Kopisten versehentlich in die Feder gelaufen.”® Damit war bekannt, dass
das kulturelle Klima ein Nebeneinander von altrémischer Tradition und Christentum
kannte; das 2., 3. und grofde Teile des 4. Jahrhunderts schieden aus, die Verwendung
des diinnen italienischen >Pergaments und der zeittypische ,Tintenfraf3“ legten das
6. Jahrhundert nahe.! Traube war damit schon zum heute giiltigen Ergebnis gelangt,
auch wenn die paldographisch-philologische Forschung inzwischen mehr Argumente
beitragen kann."

Traube war es nicht vergénnt, den Ertrag eines vollen Gelehrtenlebens einzubrin-
gen, weshalb seine Ansitze aus Artikeln und Mitschriften extrahiert werden.*® Er pos-
tulierte eine Uberlieferungsphilologie, bei der am Artefakt die Auseinandersetzung
des historischen Individuums mit dem Text ergriindet werden sollte:

Schon die Abschreibung irgend eines Schriftstellertextes ist eine kleine historische Tatsache, all
das, was dieser und jeder folgende Schreiber von Eigenem absichtlich oder unbewuft hinzutut,
seine Fehler und Verbesserungen, seine Randbemerkungen bis herab zum einfachsten Avis au
lecteur, dem Zeichen fiir nota und require oder der weisenden Hand — all diese kurzen, fast
stummen Winke und Zeichen kénnen als geschichtliche Zeugnisse gedeutet werden.*

Diente die Philologie bis dahin zuvorderst der Edition und unterschied zwischen
wertvollen und wertlosen Textzeugen, erhhte sich nun die Bedeutung jedes einzel-

13 Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3867; Seider 1976, 144-147.
14 Traube III 1920, 213-220.

15 Traube III 1920, 218.

16 Traube III 1920, 219f.

17 Petrucci 1981, 65-67.

18 Traube I-III 1909, 1911 u. 1920.

19 Traube 19102, 6.



Ludwig Traubes Uberlieferungsphilologie =—— 187

nen Artefakts. ,,Selbst solche Handschriften, die jeden Wert einzubiifien scheinen, da
ihre unmittelbaren Vorlagen noch erhalten sind und aufgefunden wurden, kénnen
bei historischer Betrachtung ihren Wert zuriickgewinnen.“?° Fiir die Auswertung gibt
es keinen vorgezeichneten Weg. ,Hat man das Material gesammelt, so tritt an den
Forscher heran, was in jeder Wissenschaft geschehen muf3: er muf3 sich ein Verfahren
erfinden oder ausbilden, welches imstande ist die Stummbheit des Materials zu iiber-
winden, er muf} geschickt fragen.“*! Die geschickte Frage an das Artefakt — Traube
ist mit dieser Pramisse zum Nestor der Lateinischen Philologie des Mittelalters als
Universitatsfach geworden.

Seiner Strategie verdanken wir atemberaubende Entdeckungen, etwa in der Ori-
ginalhandschrift der Libri Karolini, einem Gutachten, das Karl der Grofle (gest. 814)
in der Auseinandersetzung mit Byzanz und mit Fragen der Bilderverehrung hat anfer-
tigen lassen.?? Im Original der Libri Karolini sind am Rand tironische Noten ange-
bracht, also Zeichen jener Kurzschrift, die Karl nach Ausweis seiner Kulturerlasse in
den Schulen vermittelt wissen wollte. Die Noten waren bene, eleganter, acute, optime,
catholice, sapienter, tota mire usw. aufzuldsen: knappe, zustimmende, sprachlich
derbe, mit der Hoheit des Entscheidungstrdgers aufgeladene Kommentare. Wer
konnte diese formuliert haben? In der geschickten Frage war die Antwort schon ent-
halten: Nur Karl selbst durfte diese Worte dufiern, und ein Stenograph, der die in den
Kulturerlassen angemahnte Kurzschrift der tironischen Noten beherrschte, trug des
Kaisers Zustimmung am Rand der Handschrift ein. Allen Implikationen und Interpre-
tationen dieses Vorgangs war die Tiir gedffnet: die Verlesung des Gutachtens (- Rezi-
tieren, Vorlesen und Singen) vor dem Kaiser, das spatantik-imperiale Hofzeremoniell,
bei dem die Verlautbarungen in Kurzschrift eingefangen wurden, die Demonstration
von Deutungshoheit, die an den Cisaropapismus eines Iustinian (gest. 565) gemah-
nen sollte. Als man dann noch entdeckte, dass die Noten gar nicht direkt eingetragen
worden waren, sondern der Wortlaut zundchst ausgeschrieben, dann in Kurzschrift
iibertragen und das Konzept radiert worden war, trat das Ostentative vollends zu Tage:
Karl der Grof3e in der Fiille seines Anspruchs samt Darbietung von auf die Dauer nicht
zu stabilisierenden, spdtantiken Kulturkompetenzen. Bedenkt man, wie rasch nach
ihm der errichtete Bau zusammenbrach, wirkt die Szene grotesk, aber man erkennt
Bemiihen und Optimismus einer Zeit, die an das alte Kaisertum ankniipfen wollte.

Fiir Erkenntnisse und Entdeckungen mit den Mitteln einer Philologie auf Arte-
faktgrundlage Offnet sich noch immer ein fast unbestelltes Feld. Aus editorisch
swertlosen“ Vergilhandschriften des Mittelalters kann man zum Beispiel erfahren,

20 Traube 19107 7.

21 Traube I11911, 18.

22 Die Signatur der Originalhandschrift lautet Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 7207; die
richtige Bewertung der tironischen Noten gelang Wolfram von den Steinen; in der Ausgabe Freeman
1998, 48-50 ist die Forschung zu den Randnotizen in Kurzschrift mustergiiltig nachgezeichnet.



188 — Tino Licht

Abb. 2: Libri Karolini, a. 793, Hofschule Karls des Gro3en; am Rand wurde der Wortlaut perfecte

siquidem radiert und in tironische Noten iibertragen (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat.
7207, fol. 89" [Ausschnitt]).

dass seit karolingischer Zeit die Aeneis an ihrer wichtigsten Stelle immer seltener im
alten Wortlaut gelesen wurde: Sie begann mit Ille ego qui quondam gracili modulatus
avena |[...]. Vier Verse waren dem Arma virumque cano [...] vorangestellt worden,
weil im 9. Jahrhundert jemand Vergilvita und -kommentar ernst genommen hat und
meinte, dort vier authentische Eingangsverse entnehmen zu diirfen.® Seine Haltung
hat {iberzeugt. Die Handschriften tradierten von da an immer haufiger den erweiter-
ten Text; auch Petrarca (gest. 1374) las in seinem Vergilcodex Ille ego qui quondam ...

G R R o i e
- =1

-

1

E sF
'3\
k

fingf erplanaso fanfode
o Pl hoo

103 Loz guDs
Be.00ChRE Pt e
%mﬁmmﬂsm” y @"M 1","? Q@?ﬁ" atnEhendnan
oG o Tyt Armaiymiganorveqpmibe
R K
E‘f,:;mumﬁ‘.:::w - o phagus AN uaie
o e Bitoraanis e imsiaatcoaie ]
1 wm“ﬁf“‘,h';}“' Wi fiper e edzes tnoms obir.
%{mﬂa:‘tﬂm‘“‘; 5 Wit quopatciopal Sa stécvzean
L«wﬁ q?g' m’:’m“w‘; Tnﬁm‘ctcpﬁréuﬂo gm"tnurhmnu
v ﬁig.nﬁﬂ%%,a o ( p*emﬁqmwnma e
ot sl u0 i cis meo quumicico
Wmampﬂ {
webeile. bac it figutae

Abb. 3: Vergilcodex Petrarcas mit den vier Zusatzversen llle ego qui quondam [...] am Beginn der

Aeneis; Siidfrankreich, Anfang des 14. Jahrhunderts (Veneranda Biblioteca Ambrosiana — Milano/De
Agostini Picture Library, Ms. A 49 INF. fol. 52v).2*

23 Austin 1968, 107; vgl. auch Ziolkowski u. Putnam 2008, 22f.
24 Faksimiliert von Galbiati 1930; zum Codex Berschin 1986, 116-121.



Ludwig Traubes Uberlieferungsphilologie —— 189

Mit dem Wissen um diesen Eingriff, der nur in der materialen Hinterlassen-
schaft zu verfolgen ist, kann man eine vermeintlich friihchristliche Dichtung datie-
ren. Das anonyme Carmen de passione Domini, das schon als Werk des Laktanz
galt,” inzwischen aber in das 5. oder 6. Jahrhundert datiert wird,?® hat als vierten
Vers Ille ego qui casus hominum miseratus acerbos. Diese Imitation wire ohne den
verinderten Eingang der Aeneis nicht zu erkldren.” Damit ist das Gedicht nach
dem 9. Jahrhundert entstanden, und weil es nur italienische Handschriften des 15.
Jahrhunderts iiberliefern, hat Samuel Brandt gut daran getan, das von spatmit-
telalterlicher Kreuzesmystik und Bildlichkeit kiindende Carmen als ,,Erzeugniss
eines italienischen Humanisten“ zu enttarnen.?® Die traditionell arbeitenden Phi-
lologen haben ihn zum Schweigen gebracht.?®

Literaturverzeichnis

Austin (1968): Roland G. Austin, ,llle ego qui quondam ...“ The Classical Quarterly 18, 107-115.

Berschin (1986): Walter Berschin, ,,Glossierte Vergil-Handschriften dreier Aetates Virgilianae®,
in: Peter Ganz (Hg.), The role of the book in medieval culture, Bd. 2, Turnhout, 115-127.

Berschin (2012%): Walter Berschin, ,Einfiihrung®, in: Walter von Chétillon, Alexandreis. Das Lied
von Alexander dem Grof3en (iibers. von Gerhard Streckenbach), Darmstadt, 9-23.

Berschin (2007): Walter Berschin (Hg.), Walahfrid Strabo. De cultura hortorum (Hortulus). Das
Gedicht vom Gartenbau, Heidelberg.

Bovini (1977): Giuseppe Bovini, Das Grabmal Theoderichs des Grossen, Ravenna.

Brandt (1891): Samuel Brandt, ,,Uber das Lactanz zugeschriebene Gedicht De passione Domini*,
in: Commentationes Wolfflinianae, Leipzig, 77-84.

Brandt (1893): Samuel Brandt, ,,[Lactanti] carmen de passione Domini“, in: Lucii Caeli Firmiani
Lactanti opera omnia, hg. v. Samuel Brandt, Bd. 2, Wien, 148-151.

Comparetti (1937): Domenico Comparetti, Virgilio nel medio evo, Bd. 1, hg. v. Giorgio Pasquali,
Florenz.

Freeman (1998): Ann Freeman (Hg.), Opus Caroli regis contra synodum (libri Carolini), Hannover.

Galbiati (1930): Giovanni Galbiati (Hg.), Francisci Petrarcae Vergilianus codex, Mailand.

Klopsch (1985): Paul Klopsch, ,,Mittellateinische Bukolik®, in: Jean-Yves Tilliette (Hg.), Lectures
médiévales de Virgile, Rom, 145-165.

Léser (2004): Freimut Loser, ,,Postmodernes Mittelalter? ,New Philology* und ,Uberlie-
ferungsgeschichte*“, in: Arthur Groos u. Hans-Jochen Schiewer (Hgg.), Kulturen der
Manuskriptzeitalters, Gottingen, 215-236.

25 Ausgabe Brandt 1893.

26 Dazu ausfiihrlich Roncoroni 1975.

27 Der Verseingang Ille ego qui kommt — vgl. Martin 1938, 157 — antik haufiger vor, entscheidend
ist daher der ganze Vers.

28 Brandt 1891, 84.

29 Weyman 1926, 16—20; Martin 1938.



190 — Tino Licht

Martin (1938): Josef Martin, ,,Ein friihchristliches Kreuzigungsbild?*, in: Reinhard Herbig (Hg.),
Wiirzburger Festgabe fiir Heinrich Bulle, Stuttgart, 151-168.

Pertz (1863): Georg Heinrich Pertz, ,,Uber die Berliner und die Vaticanischen Blitter der &ltesten
Handschrift des Virgil®, in: Abhandlungen der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu
Berlin, 97-116.

Petrucci (1981): Armando Petrucci, ,,Virgilio nella cultura scritta romana*, in: Virgilio e noi, Genua,
51-72.

Roberts (2004): Michael Roberts, ,Vergil and the Gospels. The Evangeliorum libri IV of Juvencus®, in:
Roger Rees (Hg.), Romane memento. Vergil in the fourth century, London, 47-61.

Roncoroni (1975): Angelo Roncoroni, ,,Sul de passione Domini pseudolattanziano®, Vigiliae
Christianae 29, 208-221.

Seider (1976): Richard Seider, ,,Beitrage zur Geschichte und Paldographie der antiken Vergil-
handschriften®, in: Herwig Gérgemanns u. Ernst A. Schmidt (Hg.), Studien zum antiken Epos,
Meisenheim, 129-172.

Spargo (1934): John W. Spargo, Virgil the necromancer. Studies in Virgilian legends, Cambridge.

Toffanin (1942): Giuseppe Toffanin, Il secolo senza Roma. Il rinascimento del secolo Xlll, Bologna.

Traube I-111 (1909, 1911 u. 1920): Ludwig Traube, Vorlesungen und Abhandlungen, 3 Bde., hg. v.
Franz Boll, Miinchen.

Traube (1910%): Ludwig Traube, Textgeschichte der Regula S. Benedicti (Abhandlungen der Kéniglich
Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Philologische und Historische
Klasse 25, 2), Miinchen.

Weyman (1926): Carl Weyman, Beitrdge zur Geschichte der christlich-lateinischen Poesie, Miinchen.

Ziolkowski u. Putnam (2008): Jan M. Ziolkowski u. Michael C. J. Putnam (Hg.), The Virgilian Tradition.
The First Fifteen Hundred Years, New Haven/London.



