
Generisches Wissen in kategorialen 
Inferenzstrukturen:  
Zur Metaphysik des Begrifflichen.  

Pirmin Stekeler-Weithofer, Leipzig 

1. Probleme des Standardmodells sprachlicher Weltabbildung  

Im Folgenden geht es um die Differenz zwischen der generischen Bedeu-
tung von Ausdrücken (Wörtern, Sätzen) und dem konkreten Sinnverstehen 
von einzelnen Sprechhandlungen (Äußerungen, Aussagen etc.).1 Dabei ist 
das Schreiben und Lesen von nicht bloß an Einzelpersonen adressierten 
Texten im Allgemeinen durchaus zu unterscheiden vom Sprechen und Hö-
ren in kommunikativen Kooperationen mit realen Gesprächspartnern. Die 
Performation und das Verstehen von konkreten Sprechakten hat nämlich 
eine ganz besondere Struktur.  

Wer einen Satz mit behauptender Kraft äußert, der sagt nicht ein-
fach, dass dem Satz qua Figur nach gewissen Kriterien der Wert das Wahre 
zugeordnet sei. Die Wahrheiten der Sätze der Arithmetik sind aber gerade 
so bestimmt, und zwar auf kontext- und situations-transzendente Weise. 
Das macht die besondere ‚Reinheit’ und die ‚Ewigkeit’ mathematischer 
Aussagen aus. Das Muster der zu einer abstrakten Mengenlehre ausgebau-
ten höheren Arithmetik mit ihren reellen Zahlen, Kardinalzahlen, Zahl-
funktionen, Funktoren und anderen ‚Abbildungen’ lässt sich aber keines-
wegs unmittelbar auf sachhaltige Aussagen über die Welt übertragen. Das 
aber wünscht man sich in der formalen Semantik. Diesen Wunsch zu erfül-
len ist ihr Programm seit Wittgensteins Tractatus. Das aber führt in eine 
bloß mengentheoretische Semantik, wie man sie von Rudolf Carnap über 
Richard Montague bis zur so genannten intensionalen Semantik der Mögli-
                                        
 1  Zur zugehörigen Unterscheidung zwischen generischen Handlungen und individu-

ellen Handlungen vgl. G. H. von Wright: „Die menschliche Freiheit“ in von 
Wright 1994, 213.  



192 Pirmin Stekeler-Weithofer 

chen Welten nach David Lewis und Saul Kripke verfolgen kann. Man 
denkt sich dabei die sachhaltigen Aussagen metaphorisch so, als seien den 
konkreten Sätzen, das heißt den Aussage-Äußerungen p, in funktionaler 
Abhängigkeit von der Bezugssituation durch allgemein gelernte Sinnkrite-
rien Wahrheitswerte, das Wahre oder das Falsche, zugeordnet. Dabei wird 
schon im Tractatus das Wort „Satz“ verstanden als Aussage, die insgesamt 
sagt, dass ein korrespondierender Sachverhalt ‚bestehe’ bzw. eine Tatsache 
sei. Die Korrespondenz selbst ist in diesem Bild durch die logische Form 
der Abbildung bestimmt, in welcher eine durchaus syntaktisch zu fassende 
logische Tiefenstruktur, kurz: Tiefengrammatik, des Satzes bzw. der Aus-
sage eine vermittelnde Rolle spielt. Diese korrespondiert ihrerseits auf ge-
wisse Weise der syntaktischen Konfiguration des Oberflächensatzes. Ins-
gesamt wird die Form der Abbildung (em)praktisch als bekannt und be-
herrscht unterstellt. Was Wittgenstein in seinem ganz offenbar idiosynkra-
tischen Gebrauch „Satz“ nennt, heißt bei F. Kambartel „konkreter 
Satz“ und ist im Sinn der konstatierenden Gesamtaussage ‚├p’ aufzufassen. 
Eine solche Konstatierung ist nach Wittgenstein wahr genau dann, wenn 
sich die Welt so verhält, wie die Aussage sagt. Der Zeichenkomplex ‚├p’ 
und Kambartels Rede von einem konkreten Satz sollen dabei zunächst nur 
klar machen, dass es sich um ausgesagte oder behauptete Sätze handelt, 
nicht bloß um syntaktische Satzfiguren oder Aussagetypen. 

Es sollte nicht schwer sein, dieses Standardmodell als eine Übertra-
gung der Logik der höheren Arithmetik auf die sprachliche Abbildung in-
nerweltlicher Tatsachen zu erkennen. Ein erstes Problem betrifft dann aber 
schon die wahrheitswertsemantischen (Wittgenstein) oder deduktioni-
stischen (Carnap, Tarski) Regelungen der formallogischen Wörter „nicht“, 
„und“ und „für alle“. Denn man arbeitet in der Tiefengrammatik mit den 
formallogischen Formeln oder Aussage-Formen, welche Frege zur Analyse 
der Logik mathematischer Sätze entwickelt hat. Man überträgt diese damit 
bedenkenlos auf Redebereiche, welche möglicherweise noch gar keine sor-
tale Gegenstandsbereiche sind, was aber nötig wäre, damit eine für die Sät-
ze der Arithmetik und Mengenlehre entwickelte Funktionslogik überhaupt 
sinnvoll angewendet werden kann. Als Projektionsregeln für Konstatierun-
gen werden außerdem ‚gezeigte’ Zuordnungen zwischen Elementaraussa-
gen und dem Bestehen bzw. Nicht-Bestehen elementarer Sachverhalte an-
genommen. Man kann sich das im Grunde nur nach Art der bekannten e-



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 193 

lementaren Prädikation vorstellen. Zu denken ist an Spracheinführungen 
oder Kontrollaussagen der Formen „das hier ist ein Apfel“, „dies dort ist 
eine Birne, kein Apfel“, „der da heißt Franz“ etc.. Wittgenstein selbst hat 
gewissermaßen ‚vorsichtshalber’ kein derartiges Beispiel für einen Ele-
mentarsatz oder einen elementaren Sachverhalt angegeben, und zwar des-
wegen, weil es diese nie rein geben kann. Das wiederum liegt daran, dass, 
wie Wittgenstein später selbst einsieht, praktisch alle prädikativen Unter-
scheidungen immer schon zusammen mit relationalen Aussagen, insbeson-
dere aber mit materialbegrifflichen Normalfallinferenzen auftreten. Man 
kann z.B. Farbprädikate nicht einfach durch einzelne Beispiele und Ge-
genbeispiele einführen, sondern immer nur im Gesamtsystem einer allge-
meinen Praxis der Farbdifferenzierung. Eine materiale Prädikatorenregel 
wie die, dass das, was rot ist, nicht grün ist, ist daher längst schon Bestand-
teil des ‚Begriffs’ des Roten bzw. Grünen. Das aber hat zur Folge, dass die 
Aussagen „das ist rot“ und „das ist grün“ nicht als logisch oder begrifflich 
von einander unabhängig verstehbar sind.  

Trotz der sich ergebenden Probleme bleibt die Vorstellung des 
Tractatus von einer Festlegung der Wahrheitsbedingungen für Kon-
statierungen bis heute in der formalen Semantik maßgeblich.2 Man abstra-
hiert damit davon, dass wir im normalen Reden und Verstehen keineswegs 
bloß formal (etwa ‚tiefensyntaktisch’) schließen, sondern immer auch in-
haltlich. Und das heißt, wir lassen keineswegs bloß ‚formallogisch allge-
meine’ Schlüsse, wie sie für arithmetische Aussagen über Mengen gültig 
sind, als korrekte Schlüsse zu. Das aber wird nicht angemessen be-
rücksichtigt. Stattdessen will man alles so weit ‚formalisieren’, dass in der 
entstehenden Tiefengrammatik eine logische Mengen- und Funktional-
struktur entsteht und die entsprechenden schematischen Schluss- und Re-
chenregeln anwendbar sind. Es wird nicht näher geprüft, ob bzw. wann das 
unterstellte Verfahren der Formalisierung sinnvoll möglich ist. Diese For-

                                        
 2  Es gibt später noch allerlei zusätzlichen Verwirrungen durch den holistischen Axi-

omatizismus bei Carnap und Quine und eine rein sprachinterne, linguistisch-
idealistische, weil ‚deflationäre’, ‚Wahrheits- bzw. Bedeutungstheorie’ bei Tarski 
bzw. Donald Davidson. Die Kritik am Tractatus-Modell betrifft diese und viele 
anderen Autoren erst recht. 



194 Pirmin Stekeler-Weithofer 

malisierung ist übrigens am Ende nichts anderes ist als eine Art Arith-
metisierung der Begriffslogik der Sprache.  

Um zu zeigen, warum wir hier allein schon aufgrund der Zeitlich-
keit weltbezogener Aussagen im Unterschied zur Situationsinvarianz von 
oberflächen- und tiefengrammatischen Strukturen in Probleme geraten, be-
trachte ich erst einmal ein durchaus schon hochkomplexes Beispiel, wie es 
intensiv in Andrea Kerns Analyse situationsbezogenen Wissens diskutiert 
wird.3  

Wenn mir ein Mitbewohner sagt, dass Milch im Kühlschrank sei, er 
habe das eben gesehen, dann bedeutet das nicht, dass er sich oder ich mir 
dessen ‚absolut gewiss’ sein kann, dass (noch) Milch im Kühlschrank ist. 
Es könnte z.B. eine leere Packung sein oder jemand hat unbemerkt eine 
andere weiße Flüssigkeit in das Milchglas gegeben. Es ist aber in aller Re-
gel unvernünftig, am Ende sinnlos, mit ‚allen möglichen’ derartigen ‚Mis-
fits’ zu rechnen, bis hin zu einem bösen Dämon wie bei Descartes. Das 
‚Einzelwissen’, dass Milch im Kühlschrank ist, ist ebenso wie das Allge-
meinwissen, wie Milch aussieht und schmeckt und welche weiteren Eigen-
schaften sie hat, ein, wie ich sagen möchte, bürgerliches oder endliches, 
d.h. im Blick auf zufällige Ausnahmen immer auch fallibles Wissen. Ein 
entsprechender Wissensanspruch wird nicht schon dadurch zu einer bloß 
subjektiv gut begründeten Überzeugung, dass in seinem Gebrauch zufällig 
etwas schief gehen kann. Wir sollten daher vorsichtig sein mit situations-
invarianten Regeln der Art „etwas ist ein Wissen nur dann, wenn es in ei-
nem idealen Sinn und sub specie aeternitatis wahr ist“. Die Regel „Wenn 
X weiß, dass p, dann ist p wahr“ ist selbst nur als generische richtig: 
Manchmal gehen wir mit dem Satz „p ist wahr“ (fast) genau so um wie mit 
Satz „ich weiß, dass p“. Manchmal können wir also von der Aussage 
„ich/er weiß, dass p“ schematisch zur Aussage „p ist wahr“ übergehen – 
und umgekehrt. Das bedeutet aber nicht, dass die Sätze überall für einan-
der substituierbar wären. Wohl aber bedeutet es, dass performative Wahr-
heitsansprüche der Form ‚p ist wahr’ oder auch nur ‚├p’ und Wissens-
ansprüche der Form ‚ich weiß, dass p’ auch im Fall ‚zufällig’ nötiger 
Retraktationen im Grunde ganz gleich behandelt werden. Denn wir modifi-
zieren im Nachhinein einen sich als irreführend (‚falsch’) herausstellenden 
                                        
 3  Vgl. Kern 2006. 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 195 

Wissensanspruch und sagen, uns vielleicht selbst korrigierend: ich meinte 
nur zu wissen, dass p, denn p war/ist gar nicht wahr. Wir sagen aber ent-
sprechend auch: ‚es schien (mir) bloß so, dass p (wahr sei)’.  

Es wäre offenbar absurd, wenn wir im Interesse einer mehr oder 
minder rechthaberischen Gewissheit, welche sich über Zeiten und Zufälle 
hinweg retten kann, ab jetzt immer bloß sagen würden: „Ich meine, im 
Kühlschrank ist Milch“ oder „es scheint so als sei Milch da“, nur weil die-
se abgeschwächte Aussage sich nicht so leicht als falsch herausstellen kann. 
Derartige Abschwächungen sind, wie W. Sellars klar sieht, erstens nur 
sinnvoll, wo wir schon wissen, was es heißt, die nicht abgeschwächte Aus-
sage: „Im Kühlschrank ist Milch“ mit guten Gründen zu machen und etwa 
auf einen Zweifel hin mit etwas mehr Betonung zu sagen: „Es ist wahr, ich 
habe sie gesehen“, oder: „Ich weiß es, ich habe sie probiert“. Der Dauer-
gebrauch der abgeschwächten Form würde, zweitens, den Kontrast zwi-
schen Sein und Schein zerstören und damit auch die Informationskraft der 
Aussage. Daher dürfen wir Aussagen, dass p, nur dann abschwächen zu 
„mir scheint, dass p“, wenn es schon gute Gründe für einen Zweifel gibt. 
Dazu sagt schon Hegel, dass wir unsere Zweifel in den bloß formalen 
Zweifel setzen sollten. Genauer, der epistemische Skeptizismus gerade 
auch in allen Versionen des subjektiven Empirismus ist sophistisch. Er ist 
eine Überreaktion auf die schlicht anzuerkennende Endlichkeit und zufälli-
ge Fallibilität alles realen Einzelwissens, einerseits, und auf die Entwick-
lungsfähigkeit des begriffsbestimmenden Allgemeinwissens, andererseits.  

Die ‚Normen’ bzw. impliziten ‚Regeln’ materialbegrifflichen 
Schließens sind in gewissem Sinn zugleich eine soziale Institution der 
Sprache und eines allgemeinen Wissens. Die Funktion des Allgemeinwis-
sens besteht in seiner Anerkennung als Lizenz zum inferenziellen Ge-
brauch der betreffenden Sätze. Sie artikulieren nämlich Inferenzregeln für 
den Normal- oder Defaultfall. Wir müssen freilich immer noch mit Urteils-
kraft bestimmen, ob der Einzelfall einer intendierten Anwendung nahe ge-
nug am Normalfall liegt. Diese Einsicht findet sich schon bei Platon. In 
eben diesem Verhältnis von verbal lehrbaren eidetischen Allgemeinwissen 
und entsprechend artikulierten Einzelerkenntnissen liegt die Endlichkeit 
oder Fallibilität unseres realen Welt-Wissens. Das heißt, im Einzelfall ha-
ben wir oft noch mit allerlei Zufälligkeiten zu rechnen. Und es ist das all-
gemein Relevante des Falles immer erst noch aktiv zu bestimmen. Diese 



196 Pirmin Stekeler-Weithofer 

logische Endlichkeit jedes sprachlichen Einzelbezugs auf die Welt ist als 
solche anzuerkennen und nicht etwa zu beklagen. Sie begrenzt den Sinn 
des prima facie durchaus verständlichen Wunsches, das Schließen durch 
eine Reduktion auf die Anwendung rein schematischer Deduktionsregeln 
leicht lernbar und exakt kontrollierbar zu machen und damit urteils- und 
erfahrungsfrei zu halten. Entsprechend wünschen wir uns eine alle irgend 
möglichen Anwendungsfälle abdeckende, in diesen Sinn universelle, also 
ausnahmslose, Sicherheit und eine zugehörige subjektive Gewissheit im 
weltbezogenen Wissen. Doch diese Wünsche sind nicht erfüllbar. Was sie 
ausmalen, sind kontrafaktische Illusionen, bestenfalls richtungsbestimmen-
de Ideale. Das ist am Ende die zentrale Einsicht des späteren Wittgenstein, 
die mit einer entsprechenden Einsicht Hegels auf vielleicht überraschende 
Weise zusammenfällt.  

R. B. Brandom hat in seiner Sprachphilosophie herausgearbeitet, 
dass und wie die Sprecher in Einzelaussagen auf der Grundlage geteilter 
Inferenznormen für die Hörer Schlusslinzenzen artikulieren. Nicht analy-
siert hat er den materialbegrifflichen Status der Grundlage, des generischen 
Allgemeinwissens, jedenfalls nicht über die formale Logik hinaus. So li-
zenziert z.B. die Äußerung des Bedingungssatzes „Wenn die Straße nass 
ist, hat es geregnet“ dazu, im Falle einer nassen Straße auf vorherigen Re-
gen zu schließen – statt etwa auf ein Spreng- oder Reinigungsfahrzeug. 
Entsprechend lizenziert uns ein beliebiger Satz S, der von einer andern Per-
son behauptet wird, im Zusammenhang mit einem sich aus einem kanoni-
schen Wissen als allgemein zulässig ergebenden Bedingungssatz der Form 
„Wenn S, dann S*“ dazu, aufgrund der Behauptung des anderen entweder 
zu behaupten (auszusagen), dass S*, oder S* einfach selbst wieder für wei-
tere Übergänge der geschilderten Art zu gebrauchen.  

2. Differenzielle und inferenzielle Gehalte  

Mit unseren Begriffen, artikuliert durch (prädikative) Wörter P und (situa-
tionsabhängige) Sätze S, klassifizieren wir also nicht einfach Dinge, Situa-
tionen oder Ereignisse, um dann bloß zu sagen, dass sie in dieser und nicht 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 197 

in jener Klasse liegen.4 Zumindest außerhalb der Mathematik ist eine Klas-
sifikation von etwas als etwas, also eines x, das ein Ding, eine Situation 
oder ein Ereignis sein mag, als ein P, nur sinnvoll, wenn sie erstens mehr 
oder minder gemeinsam nachvollzogen werden kann, und wenn sie zwei-
tens mit relevanten inferenziellen Folgerungen, so genannten Normaler-
wartungen, oder irgendwelchen relevanten und guten, also wichtigen und 
richtungsrichtigen Orientierungen verbunden ist. Ich weiß zum Beispiel 
nicht schon dann, was, sagen wir, ein Transistor ist, wenn ich Transistoren 
wiedererkennen und von anderen Teilen (etwa in Kisten von Geräteteilen) 
verlässlich unterscheiden kann. Das kann oft schon eine von uns entspre-
chend eingerichtete Sortiermaschine. Ich weiß es erst dann, wenn ich auch 
etwas darüber weiß, was man mit Transistoren Besonderes tun kann bzw. 
nicht tun kann. Auch in anderen Beispielfällen muss ich etwas darüber 
wissen, was normalerweise zu erwarten ist, wenn etwas ein P ist, etwa im 
Fall von Stühlen, Pflanzen, Tieren, Stoffen, aber auch von Planeten, Ato-
men oder deren Kernen. Man kann das durchaus auch als eine Einsicht des 
Amerikanischen Pragmatismus von William James, John Dewey bis 
Wilfrid Sellars, Richard Rorty und R. B. Brandom in die inferenzielle und 
pragmatische Dimension der Begriffe Bedeutung und Wahrheit, Sinnver-
stehen und Wissen ansehen. Dabei unterstelle ich hier erst einmal, es wäre 
schon klar, was Dinge, Qualitäten, Situationen, Sachverhalte oder Ereig-
nisse sind bzw. wie wir auf sie Bezug nehmen können, auch wenn es zu 
diesen unterschiedlichen Kategorien immer noch einiges zu klären gilt, 
zumal sie als solche noch keineswegs immer schon Klassen von ‚Entitäten’, 
also gegenstandsartige ‚Ontologien’ bilden.  

Einem x, das ein P ist, werden also qua P immer noch weitere Ei-
genschaften Q, R usf. zukommen. Oder es wird das x in gewissen Relatio-
nen R zu anderen Gegenständen y, z stehen. Indem wir solche Allgemein-
heiten artikulieren, drücken wir nicht immer schon ‚absolut notwendige’ 

                                        
 4  In der Wahrheitswertlogik Freges entstehen viele einstellige Satzformen der Form 

S(x) mit genau einer freien Zahl- oder Mengenvariable auf der Grundlage von Re-
lationen S(y1,y2,…,x), die, wie schon bei Platon, ihrerseits als parametrisierbare 
Satzformen Sy1, y2,…(x) aufgefasst werden. Es ist klar, wie man über Quantorenbin-
dungen der y-Variablen zu x-Prädikaten gelangt. 



198 Pirmin Stekeler-Weithofer 

oder in allen Einzelfällen automatisch gültige, sondern zumeist ‚nur’ gene-
rische Normalfallinferenzen aus.  

Universelle Quantifikationen oder Allaussagen in sortalen Gegen-
standsbereichen, wie etwa auch im Fall der Rede über alle einzelnen Äpfel 
in einem Korb, unterscheiden sich dabei wesentlich von generischen Aus-
sagen oder Allgemeinaussagen. Eine solche Allgemeinaussage wäre z.B., 
dass Menschen sprechen können und Tiere sich selbst bewegen. Manche 
können das nicht (mehr), obwohl sie (noch) leben. Gerade weil die formale 
mathematische Logik nur universelle Quantifikationen kennt, taugt sie 
nicht dazu, das Verhältnis zwischen generischen und empirischen Aussa-
gen darzustellen. Und weil sogar die mathematisierten Sätze der Geometrie 
in Bezug auf reale Körperformen selbst schon generische Sätze sind, wel-
che im Modus des Idealen allgemeine Aussagen über räumliche Gestalten 
zu artikulieren erlauben, ohne dabei über alle Einzelanwendungen sprechen 
zu können, können wir die realen Anwendungen der mathematischen 
Wahrheiten auf die Welt gerade nicht angemessen analysieren, wenn wir 
uns nur auf die formale Prädikatenlogik des ‚und’, ‚nicht’ und ‚für alle’ 
stützen.  

3. Semantik der Ausdrücke vs. Verstehen von Äußerungen  

Das philosophische Standardmodell sprachlicher Bedeutung orientiert sich 
dabei nicht erst seit Frege, Russell und Wittgenstein, sondern schon seit 
der Antike an der Idee situationsinvariant tradierbarer Inhalte, wie sie die 
Schrift, insbesondere aber die Zeichenschrift der Mathematik allererst er-
möglicht. Mathematik ist ‚die’ Wissenschaft über das durch situations-
invariante Zeichenfolgen und eben damit notwendigerweise immer sche-
matisch Lehrbare. Dabei haben schon Parmenides und Platon die Span-
nung bemerkt und das Verhältnis thematisiert zwischen dem Begriff einer 
‚ewigen’, bzw. generischen oder eidetischen, also möglichst situationsinva-
rianten, damit aber immer nur formalen (formen- oder strukturbezogenen) 
Wahrheit einerseits, einem in konkreten Fällen immer situations- und ge-
genwartsabhängigen ‚empirischen’ Weltbezug andererseits, wie er durch 
Wahrnehmung und Anschauung vermittelt ist. Die ‚Richtigkeiten’ im 
Weltbezug manifestieren sich im Glücken eines teils individuellen, teils 
kommunikativen und kooperativen Handelns, kurz, in einer diskurs-



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 199 

gestützten Praxis. In einer solchen bildet das Begründen im Kontrolldis-
kurs nicht, wie W. Sellars’ und R. B. Brandoms Entwürfe oder kartogra-
phischen Skizzen einer pragmatisch fundierten Sprachtheorie nahelegen, 
ein basales Sprachspiel, sondern gehören, wie man aus den Einsichten aus 
Wittgensteins Spätphilosophie entnehmen könnte, immer nur zur Selbst-
vergewisserung der Gemeinsamkeiten des Verstehens, Schließens und Ur-
teilens. Diese Gemeinsamkeiten entstehen dadurch, dass wir einen ge-
meinsamen Gebrauch durch allgemeine sinnbestimmende Differenzierun-
gen zusammen mit zugehören differenziellen Inferenzen entwickeln, und 
zwar über die Entwicklung generischen Wissens. Der Inhalt generischen 
Wissens ist also im Grunde dasselbe wie der jeweilige Begriff. Beide las-
sen sich logisch nur im Rahmen der Geschichte ihrer Entwicklung begrei-
fen. Das ist die zentrale Einsicht, mit der Hegel die irreführende Zeitlosig-
keit der Transzendentalphilosophie Kants und mit ihr die achrone Über-
zeitlichkeit der Begriffsanalysen im Logischen Empirismus des letzten 
Jahrhunderts weit hinter sich gelassen hat. Begriffe sind dabei nicht ein-
fach, wie bei Frege, als Prädikate zu deuten, sondern viel allgemeiner als 
eine Art Titelwörter, mit denen wir einen ganzen Bereich von Subthemen 
oder gar Praxisformen überschreiben.5 So ist insbesondere auch der Begriff 
des Wissens nicht einfach in der Form ‚x weiß, dass p’ durch vermeintlich 
zureichende und hinreichende Bedingungen zu definieren, zumal es im Fall 
generischen Wissens nicht darauf ankommt, ob eine oder viele Personen es 
kennen, sondern ob es ‚uns’ insgesamt verfügbar ist.  

Damit wird auch schon klar, wie sich ein kategorialer Begriff, etwa 
der Begriff der Zahl oder der Begriff des Tieres, des chemischen Stoffes 
oder des physischen Körpers, von bloßen sortalen bzw. prädikativen Aus-
sonderungen in schon formal konstituierten Gegenstandsbereichen unter-
scheiden. Denn um einen Titel für ganze Rede- und Gegenstandsbereiche 
zu verstehen, bedarf es eines gewissen Ausmaßes einer ‚holistischen’ Be-
herrschung des ganzen Bereiches. Frege hatte dagegen, nach meinem Ur-
teil zwar aus verständlichen Gründen, aber in irreführender Weise, den 

                                        
 5  In gewisser Weise ist z.B. der Begriff der natürlichen Zahl ‚holistisch’ bestimmt, 

nämlich durch die Art und Weise der Bestimmung der Richtigkeit aller arithmeti-
schen Sätze, in denen symbolische Terme ‚für’ natürliche Zahlen oder gebundene 
Variablen für solche Terme auftreten. 



200 Pirmin Stekeler-Weithofer 

Begriff der Zahl als sortale Aussonderung aus einem universalen Bereich 
‚aller möglichen Gegenstände’ zu definieren versucht, also einfach über 
eine ‚Definition’ eines komplexen Prädikats der Art „x ist eine Zahl genau 
dann, wenn A(x)“. Bis heute ist noch kaum bekannt, wann und wo derarti-
ge Definitionen sinnvoll möglich sind, wann und wo nicht. Frege ist ja 
auch mit seinen Zahldefinitionen nicht etwa bloß zufälligerweise ge-
scheitert. Denn es gibt keinen universalen sortalen Bereich aller möglichen 
Gegenstände sinnvoller Rede. Jeder ‚wohldefinierte’ Gegenstandbereich ist 
vielmehr lokal durch einen kategorialen Begriff und den zugehörigen gene-
rischen Wissensbereich bestimmt. Das hat, erstaunlicherweise, Aristoteles 
schon gewusst, ist aber bei Kant, Frege und in der Analytischen Philoso-
phie in Vergessenheit geraten.  

Zunächst aber ist noch auf die logischen Mehrdeutigkeiten der 
Verwendung von Wörtern wie „wir“ oder „uns“ hinzuweisen. Denn als 
distributives Wir würde es auf jeden von uns bzw. auf alle einzelnen Mit-
glieder einer Gruppe von Menschen verweisen, und sei es auf alle Men-
schen hier und heute, oder auf diejenigen, welche bisher lebten. Distributiv 
verwendet ist das „Wir“ z.B. dann, wenn wir sagen, dass wir beide, du und 
ich, gerade tanzen oder spazieren gehen, obgleich nur jeder für sich allein 
oder je mit jemandem anderen tanzt oder spazieren geht. Ein gemeinsames 
Wir setzt dagegen eine Art gemeinsames Projekt oder eine gemeinsame 
Praxis samt zugehöriger Arbeitsteilung oder besser Rollendifferenzierung 
voraus. Man denke etwa an den Fall, dass wir als Forscher etwas suchen 
oder erreichen. Dabei ist es zunächst gleichgültig, ob wir in die Praxis so-
zusagen hineingeboren wurden oder ein Projekt selbst in einer expliziten 
gemeinsamen Intention entwerfen.  

Im generischen Sinn verweist das Wort „wir“, in manchem ähnlich 
wie das Wörtchen „man“, nicht anders als ein generisches Satzsubjekt wie 
„die Forscher“, „die Deutschen“ oder auch „der Mensch“ auf ein gedachtes 
allgemeines Subjekt eines gemeinsamen Tun, zum Beispiel auch auf das 
generische Subjekt ‚unseres’ Wissens und Könnens. In diesem Sinn wissen 
wir, wie es auf dem Mond aussieht, oder weiß ‚man’, was Einsteins Relati-
vitätstheorie wirklich bedeutet, nicht, weil jeder von uns diese wüsste, son-
dern weil einige von uns das wissen. Gleiches gilt für unser Können. Nicht 
jeder von uns bzw. jeder einzelne Mensch, muss können, was ‚wir’ im ge-
nerischen oder auch prinzipiellen Sinn der Aussage ‚können’ bzw. was 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 201 

‚der Mensch kann’. Oft können etwas nur wenige; und doch können es 
dann wir Menschen, zum Beispiel 100 Meter schneller als in 10 Sekunden 
zu laufen.  

Im Bezug auf das generische Wir können sich viele einzelne, ja 
(fast) alle von uns in ihren Geltungsansprüchen irren, ohne dass ‚wir’ uns 
insgesamt irrten. Das generische Wir kann sich in seinem generischen Wis-
sen in gewissem Sinn nicht irren. Denn das generisch-allgemeine Wissen, 
die science générale, sozusagen, ist der Maßstab des Wahren, so wie Rous-
seaus volonté générale, wenn man sie recht versteht und etwa als Form ei-
nes ganz und gar rechtmäßig erlassene allgemeine Gesetzes deutet, nie Un-
recht sein kann, sondern das Recht sozusagen definiert, nämlich als (idea-
ler) Maßstab von Recht und Gerechtigkeit.  

Jetzt können wir uns besonderen Beispielen generischen Wissens 
zuwenden. Was also wissen wir in unserer Epoche? Und was wusste man 
in früheren Epochen, von dem wir heute sagen, dass man damals nur mein-
te, es zu wissen, weil es nur so schien als sei der Inhalt wahr? 

Ein großes Beispiel liefert dazu die Geometrie. Seit den Zeiten des 
Pythagoras ist sie ein Grundmuster für eine ideal formulierte und schema-
tisch verfasste allgemeine Theorie, nämlich im Blick auf Passungseigen-
schaften räumlicher Körperformen. Was aber heißt es, diese ‚Theorie’ für 
wahr oder richtig zu halten, unter Einschluss von Urteilen der Art, dass der 
vierte Winkel im Rechteck ein rechter Winkel ist (also in Kopien der ande-
ren drei Winkel passt) und dass es in einer Ebene zu jeder Geraden durch 
jeden Punkt genau eine Parallele gibt? Es bedeutet, dass man in dieser 
Theorie einen riesigen Bereich unserer Erfahrung im Umgang mit Körper-
formungen und geformten Körpern elegant darstellen und verbal schlie-
ßend ‚vorausberechnen’ kann. Das ist eine Art großes Faktum, das sich als 
solche grundsätzlich von Einzeltatsachen im Sinne des Tractatus unter-
scheidet, zumal die Prinzipien oder Axiome der Geometrie, wie man seit 
der Antike weiß, nicht unmittelbar durch Einzelwahrnehmungen widerleg-
bar oder begründbar ist. In genau diesem Sinne artikulieren sie keine einfa-
che ‚empirische’ Fakten. Die Geometrie beschreibt aber auch nicht einfach 
eine allgemeine Eigenschaft unserer ‚Sinnlichkeit’, wie Kants Analyse 
suggeriert.  

Newton erkennt dann schon, dass die platonisch-cartesische Idee 
einer mathematisierten Kinematik der Default-Bewegung von Festkörpern 



202 Pirmin Stekeler-Weithofer 

und der Dynamik der Richtungsänderungen und (anderen) Beschleunigun-
gen nicht ohne Berücksichtigung von Massenzahlen möglich ist. Leibniz 
anerkennt eben dies. Und er sieht die Notwendigkeit der Erweiterungen 
algebraischer Größenbereiche und Ausdrucksformen in der analytischen 
Geometrie durch ein kalkülmäßiges Rechnen mit ‚Infinitesimalen’, wobei 
sich erst später (etwa bei Lagrange) herausstellt, warum diese im Unter-
schieden zu den erst im 19. Jahrhundert durch Dedekind einigermaßen klar 
definierten reellen Zahlen als solche gar keine Größen sind, sondern bloß 
Notationsmomente des Integral- und Differentialkalküls. In Daltons Che-
mie wird die Wissenschaft von den Stoffen und den Stoffumwandlungen in 
chemischen Reaktionen (im Nachgang zu Lavoisier) auf eine neue theore-
tisch-modellartige Grundlage der generischen Darstellung und Erklärung 
der betreffenden Prozesse gestellt.  

Überall geht man dabei über die Empirie im Sinn einer bloßen 
Historia, der empirischen Sammlung einzelner Beobachtungsberichte und 
deren anekdotisch-zufälligen Erklärung weit hinaus, auch weit über durch 
bloße Statistiken gestützte Zukunftserwartungen; und zwar dadurch, dass 
generische Inferenzformen entwickelt werden, die als ‚wissenschaftliche 
Gesetze’, etwa von der Natur, also als ‚Naturgesetze’, festlegen, was ein 
vernünftiges materialbegriffliches Schließen oder Begründen in einem 
Wissensbereich ist, was nicht. Der auf Hume zurückgehende Empirismus 
bedroht eben dieses institutionelle Verständnis aller generischer Gesetze, 
also des allgemeinen Wissens und am Ende jedes Verstehens begrifflicher 
Inhalte, indem er sie ‚psychologistisch’ als bloße Gewohnheiten darstellt. 
Damit erkennen er und der Empirismus sie nicht als für einen Wissensbe-
reich relativ apriorische und doch nicht bloß terminologisch-analytische 
Setzungen.  

Ein Sonderfall der Entwicklung von Begriffen bzw. eines generi-
schen Wissens ist dabei der, dass wir, etwa im Rahmen einer so genannten 
Theorie, ein ganzes System expliziter Regeln vorschlagen, diese satzartig 
artikulieren und für ihren allgemeinen Gebrauch argumentieren. Was die-
sen Inferenzen material korrespondiert, wird gerade im Empirismus unter 
dem systematisch eher irreführenden, weil psychologistischen, Titel der 
Erwartung thematisiert. Der dabei ersichtliche Sog in eine subjektiv-
psychologistische Deutung generischen Wissens liegt darin, dass die Aner-
kennung von den durch dieses Wissen gestützten Normalinferenzen durch-



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 203 

aus immer auch eine Komponente der ‚Automatisierung’ von Schemata 
des Urteilens und Schließens durch Verleiblichung hat. Damit können und 
müssen wir, vom Einzelnen her gesehen, von Erwartungen und Gewohn-
heiten reden. Soweit behält Hume Recht. Er hat aber den transsubjektiven 
Status der erlernten bzw. internalisierten und damit in eine Art zweite Na-
tur verwandelten ‚impliziten’ Schemata des begrifflich denkenden Schlie-
ßens ganz offenbar unterschätzt.  

Insbesondere ist ein generischer Gebrauch von Sprache, der durch 
gemeinsame Kontrollen und Beurteilungen der Erfülltheit von gemeinsam 
anerkannten Bedingungen eine normative Form hat, von konkreten Einzel-
verwendungen zu unterscheiden. Hinzu kommt die Differenz zwischen der 
empraktischen Form der Existenz von Normen in einem generischen, also 
allgemeinen, Gebrauch und deren explizite Artikulation in einem System 
von allgemeinen Ausdrucks- und Inferenzformen bzw. Inferenzregeln.  

Die Beziehung zwischen (Formen in) einem allgemeinen Gebrauchs 
und (empirischen Verhältnissen in) einer einzelnen Verwendung wird 
schon von Platon thematisiert. Platons Dialektik lässt sich darüber hinaus 
schon als die Entwicklung einer möglicherweise zunächst bloß ahnenden 
Einsicht in die bis heute in ihrer Bedeutung noch kaum verstandene Diffe-
renz und Beziehung zwischen Sprechsprache und Schriftsprache deuten, 
und zwischen einem generischen Wissen über eine allgemeine Form oder 
Struktur (eidos) auf der einen Seite, der Anwendung der Form auf empiri-
sche Einzelfälle auf der anderen Seite. Hinzu kommt der Unterschied zwi-
schen dem Sinnverstehen im realen Gespräch und der Interpretation von 
Schriften. Denn diese werden wie Runen oder Buchenstäbe räumlich neben 
einander gelegt (legein) bzw. als Zeichenfolgen aufgeschrieben. Das so 
Geschriebene, der situationsinvariante logos, ist dann zunächst wieder zu 
lesen (legein), also in Vokalsprache umzuwandeln, und das Gesagte ist im 
Blick auf relevante Bezugsmöglichkeiten inferenziell auszulegen. 

4. Der synthetisch-apriorische Status von Allgemeinwissen  

Was aber ist der Status der inferenziellen Formen und Normen, Schemata 
und Regeln? Wie oder durch wen ist er bestimmt? Und wie verhalten sich 
implizite bzw. empraktische Normen zu explizit artikulierten Regeln und 
Bedingungssätzen?  



204 Pirmin Stekeler-Weithofer 

Um zu verstehen, wovon die Rede ist, wenn jemand von Wasser-
stoffbrennzellen oder Ähnlichem spricht, sollte man wohl wissen, erstens, 
dass durch Verbrennung (Oxydation) aus Wasserstoff Wasser (H2O) ent-
steht und vielleicht auch schon, dass dabei im Unterschied zur Ver-
brennung von organischen Energieträgern wie Kohle, Erdöl oder Erdgas 
kein unerwünschtes Kohlendioxid (CO2) entsteht. Um zu verstehen, was 
ein Wort wie „Karfreitag“ bedeutet oder warum „Waterloo“ nicht mehr 
bloß ein Ortsname ist, muss man ebenfalls schon einiges, jetzt über unsere 
europäische Kultur, Religion und Geschichte wissen. Entsprechendes gilt 
für Ausdrücke wie „Differentialquotient“, „Plancksches Wirkungsquan-
tum“ oder „Raumzeitkrümmung“.6  

Das Allgemeinwissen ist dabei im Allgemeinen nicht mehr weiter 
Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung, sondern seine Vorausset-
zung. Der Zweifel an dem, was als selbstverständlich anzuerkennen ist, ist 
daher nicht etwa tief, sondern eher unvernünftig. Und doch bedarf es dann 
oft auch der philosophischen Reflexion auf das Selbstverständliche; aber 
nicht so, wie Skeptiker und überskrupulöse Logiker meinen, die mit ein-
zelnen Beispielen allgemeines Wissen infrage stellen. Wie wichtig das sich 
damit ergebende Problem ist, sieht man daran, dass nicht einmal Statistiken 
in der Lage sind, generisches Wissen infrage zu stellen oder gar zu erzeu-
gen. Das hätte eine Einsicht Humes sein können; denn dieser erkennt ja die 
Unlösbarkeit des so genannten Induktionsproblems. Das Problem wird oft 
so dargestellt, als ginge es um die Frage, ob wir bzw. warum es vernünftig 
sei, aufgrund von Einzelfällen, von denen wir Erfahrungswissen post hoc 
im Sinn von empirischen, d.h. historisch-deskriptiven, Einzelaussagen ha-
ben, einfach durch Fortschreibung bisheriger Häufigkeiten auf neue Fälle 
praeter hoc schließen. Das aber wäre unmittelbar überhaupt nicht immer 

                                        
 6  In gewissem Sinn beginnt die wissenschaftliche Arbeit ebenso wie die berufsbe-

zogene Fachausbildung erst, nachdem eine entsprechende Lesefertigkeit als diszi-
plinäre und daher durchaus immer spartenbezogene Voraussetzung für ein lebens-
langes Weiterlernen gelegt ist – mit der Folge, dass ein Fachwechsel wie z.B. von 
der Physik zur Philosophie in aller Regel zu einem lebenslangen Dilettantismus 
und die so genannte Interdisziplinarität, wenn sie nicht in einer mühsamen Koope-
ration von disziplinär Gebildeten zu einem thematischen Problem besteht, zur 
Amateurwissenschaft mit ad-hoc-Urteilen ohne begrifflichen Tiefgang und ohne 
die Breite schriftlich tradierter Erfahrungen tendiert. 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 205 

vernünftig. Allerdings führt schon die Darstellung des Problems in die Irre. 
Denn es werden die generischen Inferenzformen, welche unsere empiri-
schen Schlüsse und Erwartungen leiten, keineswegs durch einzelne Beo-
bachtungen von Häufigkeiten begründet. Wie aber dann?  

Eine erste und wichtige Beobachtung dazu ist ebenso robust wie 
allbekannt. Wir lehren und lernen Handlungsweisen und die dazu gehöri-
gen Unterscheidungs- und Inferenzformen empraktisch. Das ist zunächst 
eine einfache pädagogische Tatsache. Dazu artikulieren wir manche dieser 
generischen Formen und ihren Geltungsbereich explizit. Dabei wissen wir 
im Allgemeinen, dass ihr Gebrauch im Einzelfall fallibel sein kann und 
fassen sie daher nicht einfach als empirische All-Aussagen auf. Wir versu-
chen sie auch nicht bloß auf unsere eigenen bisherigen Erfahrungen zu 
stützen, wie Hume in irreführender Weise unterstellt. Wir begründen 
bestenfalls, gemäß dem so genannten Schluss auf die beste aller erreichba-
ren Darstellungen bzw. Erklärung, dass es (noch) keine bessere allgemeine 
Defaultorientierungen als die bisher vorhandenen gibt. Das bedeutet immer 
nur dieses, dass aus den uns bekannten nach Möglichkeit die besten generi-
schen Darstellungen oder Erklärungen auszuwählen sind. Dabei ist eine 
generische Erklärung besser als eine andere, wenn die Einbettung von Ein-
zelfällen in das allgemeine System von (ggf. kausalen) Erklärungen bzw. 
in die erklärenden Theorien insgesamt zu einer besseren Orientierung führt. 
Dabei kann es sein, dass sich die Einfachheit der Regeln und des Lernens 
verbessert, aber auch die Adäquatheit der Erklärungen im Blicke auf die 
Vielfalt der Einzelanwendungen. Man hat dabei immer eine Art Reflexi-
onsgleichgewicht herzustellen. Reflektierende Urteilskraft ist dabei die 
Kunst, neue und hoffentlich bessere generische Erklärungen zu entwickeln. 

Wenn daher Karl Popper erklärt, dass Gesetze und Theorien immer 
nur vorläufig in der Wissenschaft akzeptiert werden, ist das in folgendem 
Sinn ebenso richtig wie trivial: Wir entwickeln unser generisches Wissen 
und eben damit unsere Begriffe gemeinsam, und zwar nach Möglichkeit 
unter Berücksichtigung der je besten Ideen für Artikulation und Darstel-
lung und der breitesten Erfahrung. Daraus folgt aber keineswegs „dass alle 
Gesetze und Theorien Vermutungen oder vorläufige Hypothesen sind.“7 
Denn unsere Unterscheidung zwischen Gesetzen und Vermutungen ist eine 
                                        
 7  Popper 1995. 86.  



206 Pirmin Stekeler-Weithofer 

Unterscheidung zwischen einem von uns als generischem Wir anerkannten 
Wissen und den epistemischen Haltungen einzelner Personen zu irgend-
welchen möglichen Aussagen, etwa auch zu Gesetzesalternativen oder al-
ternativen Theorien. 

Das führt uns offenbar auch zum Problem des Verhältnisses zwi-
schen synthetisch-apriorischen Aussagen zu empirischen Aussagen. Dabei 
ist erstens das Relationale im materialbegrifflichen Apriori zu beachten. 
Denn Aussagen der Art: ‚man kann nicht in die Vergangenheit reisen’ oder 
‚es gibt genau drei Raumdimensionen an physischen Festkörpern’, gehören 
zu den Voraussetzungen jeder empirischen Zeit- bzw. Ortsangabe, wie ein 
längerer Moment der Reflexion zeigen könnte. Viele derartigen Aussagen 
bestimmen und beschränken die Bereiche des physikalisch, chemisch, bio-
logisch oder dann etwa auch handlungsmäßig Möglichen auf gewisse abso-
lute Weise und begründen damit eine Art materialbegriffliche (nicht ein-
fach ‚empirische’) Notwendigkeit. Man denke etwa an die Aussage über 
die Lichtgeschwindigkeit als Maximalgeschwindigkeit, an chemische Re-
aktionsgesetze oder an andere so genannte Naturgesetze, denen zuwider 
handeln zu wollen noch unsinniger wäre als über ‚Möglichkeiten’ zu reden, 
welche nicht durch diese Notwendigkeiten oder Gesetze beschränkt sind.  

Wie aber ist generisches Wissen überhaupt, und wie sind formal- 
und materialsynthetische Naturgesetze insbesondere begründet? Und wie 
lassen sich entsprechende ‚Irrtümer’ widerlegen? Kurz: Was ist der wahr-
heitslogische Status eines konkreten materialbegrifflichen Apriori? Das 
und nur das ist die richtige Frage im Nachgang zu Kant, nicht die das 
Thema und seine Problem völlig ignorierende These, die seit Quine sogar 
als tief gilt, es seien alle sinnvollen Aussagen ‚irgendwie empirisch’, am 
Ende sogar die formalanalytischen.  

5. Wahrheitsbedingungen generischer Aussagen 

Die Frage betrifft die Wahrheitsbedingungen generischer Aussagen, wel-
che generisch berechtigte und nicht bloß subjektiv zufällige Defaulterwar-
tungen explizit artikulieren. Wie sind diese ‚gesetzt’? Und welche der im-
plizit gehandhabten, also empraktisch anerkannten Inferenzformen bzw. 
Normen sind ‚wirklich richtig’? Welche sind falsch oder beruhen auf Vor-
urteilen oder vorschnellen Urteilen?  



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 207 

Nicht nur Hume, sondern der gesamte Empirismus (miss)versteht 
die generischen Aussagen als universelle All-Aussagen. Doch das sind sie 
gerade nicht, wie ich unter anderem in einer Überlegung zur ‚Logik des 
Aber’ vorgeführt habe.8 Das ‚Aber’ signalisiert dabei mögliche Ausnah-
men von Normalfällen. So bewegen sich z.B. alle Körper stetig in Raum 
und Zeit. Aber subatomare Partikel wie Elektronen scheinen sich anders zu 
verhalten. Sie scheinen in gewisser unstetiger Weise zu ‚springen’.  

Viele Zaubertricks operieren, wie wir wissen, mit der Normalerwar-
tung, dass Dinge sich stetig im Raum bewegen und dass nichts einfach aus 
dem Nichts entsteht. Zauberer erzeugen ihre Illusionen nicht etwa dadurch, 
dass sie die Grundsätze vernünftigen Urteilens über Dingbewegungen au-
ßer Kraft setzen. Sondern sie zeigen uns, dass unsere Kontrolle solcher 
Stetigkeiten in der Wahrnehmung aufgrund der Perspektivität jeder An-
schauung immer auch defizitär ist. Die Kontrolle lässt sich eben dadurch 
austricksen, dass unsere Wahrnehmungen sozusagen selbst schon mit 
Normalerwartungen arbeiten. Häufig interpolieren wir Bewegungsstücke, 
als hätten wir sie gesehen oder haptisch gefühlt, obwohl das nicht so war. 
Die Überzeugung, dass immer alles mit rechten Dingen zugeht und dass es 
keine Zauberei gibt, die echte Wunder vollbringt, bedeutet dabei oft nur, 
dass wir – mit Recht – an den generischen Prinzipien der Stetigkeiten in 
Entstehungen und Bewegungen von dinglichen Körpern festhalten. 

Leider wird dieses sinnvolle Prinzip zumeist gleich mit einem uni-
versaldeterministischen Kausalprinzip verwechselt, nach dem angeblich 
die Vergangenheit und Gegenwart die Zukunft voll und ganz determinieren 
würden. Es gibt aber absolut keinen zureichenden Grund dafür, ein Kau-
salprinzip in dieser universellen Form für wahr zu erklären. Allerdings ist 
das Prinzip, alles Geschehen nach Möglichkeit kausal aus seinen Ursachen 
zu erklären, als generische Orientierung keineswegs sinnlos oder auch nur 
auf den Fall der physikalischen Mechanik der handlungsfreien (in diesem 
Sinn ‚natürlichen’) Bewegung von mittelgroßen Festkörpern zu begrenzen. 
Dennoch ist der Glaube an das Prinzip der Aberglaube, wie Wittgenstein 
sagt. Wittgensteins eigene, im Grunde durchaus noch logisch-empiristische, 
auch Russell verpflichtete Begründung dieser These im Tractatus reicht 
aber nicht aus. Denn als Glaube ist er Verzicht darauf, die reale Funkti-
                                        
 8  Stekeler-Weithofer 2009. 



208 Pirmin Stekeler-Weithofer 

onsweise derartiger methodischer Prinzipien begreifen zu wollen. Da ge-
gen ein dogmatisches Wollen oder Nichtwollen kein Kraut gewachsen ist, 
lässt sich der Glaube an einen universellen Kausalnexus auch nicht einfach 
als falsch beweisen, auch wenn er in einem weiteren Sinn argumentativ 
widerlegbar ist. Denn generische Prinzipien sind grundsätzlich bloß über 
freie Anerkennungen als ‚wahr’ gesetzt und müssen sich über ihre guten 
Orientierungen in einem pragmatisch-praktischen Gebrauch ‚bewähren’. 
Daher gibt es für generische Prinzipien keine ‚absoluten’ Beweise oder 
Gegenbeweise (Widerlegungen), sondern sie ergeben sich aus einem freien 
argumentativen Streit um die realiter bestmöglichen allgemeinen Orientie-
rungen bzw. deren expliziten Artikulationen. D.h. die ‚Wahrheit’ generi-
scher Inferenzen und Sätze besteht darin, dass sie sich in einem ge-
schichtlichen Prozess einer gemeinsamen Vernunftentwicklung bewähren, 
wobei nicht jede faktische Anerkennung, also der bloße Konsens einer 
Mehrheit, ausreicht. Denn es ist da immer noch die sokratisch-platonische 
Frage zu beantworten, ob die Mehrheitsmeinungen auch wirklich die reali-
ter bestmöglichen Theorien oder Darstellung- und Erklärungsformen aner-
kennen.  

Diese Anerkennung besteht außerdem nicht etwa bloß in der verba-
len Zustimmung zu expliziten Sätzen, sondern in einer konsequenten Infe-
renzpraxis bzw. der Anerkennung entsprechender generischer Inferenzen 
als ‚erlaubt’, ‚richtig’ oder ‚vernünftig’. Man sieht dabei, erstens, warum 
ein Explizitmachen generischer Inferenzformen so wichtig für eine selbst-
bewusste Vernunft werden kann, da wir jetzt eine explizite, d.h. zunächst 
bloß verbale, am Ende sogar schriftlich fixierte, Anerkennung mit einer 
realen, praktischen, konkreten konfrontieren können. Damit können wir 
sowohl das Verbale durch die Praxis des realen Tuns kontrollieren, als 
auch das reale Tun durch unser Reden. In eben dieser gegenseitigen Kon-
trolle besteht (Selbst)Bewusstsein und in nichts sonst. Diese Form des 
(Selbst)Bewusstseins geht weit über die bloß individuelle Vigilanz oder 
Wachheit, die Aufmerksamkeit oder Attention und die Geistesgegenwart 
oder Awareness hinaus. Sie gibt unserem Leben erst seine genuine Stabili-
tät und überpräsente, ‚überzeitliche’ Form. Daher gibt es auch kein rein 
privates Bewusstsein. Das individuelle Bewusstsein ist immer nur – frei-
lich perspektivisch-subjektive – Teilnahme an einer der Form nach allge-
meinen Praxis der Kontrolle von Reden durch Tun und Tun durch Reden, 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 209 

wenn man nur das „Reden“ hier weit genug versteht, nämlich unter Ein-
schluss aller Imaginationen der Einbildungskraft, und dann auch aller For-
men der Kommunikation, von der Mimik oder Geste bis zum Bild.  

Nicht die bloß verbalen Konsequenzen, sondern die praktischen 
Konsequenzen im Einzelhandeln und in der Kooperation mit anderen Per-
sonen geben unserem Reden Sinn. Trotz der Selbsteinbettung in den Prag-
matismus wird im Inferenzialismus von W. Sellars bis R. B. Brandom die-
se Tatsache durchaus noch unterschätzt und die Bedeutung der verbalen 
Schließens bzw. der Züge in einen Dialogspielen des Anerkennens und 
Gebens verbaler Gründe (giving and asking for reasons) überschätzt. 

Es gehört darüber hinaus zu jeder sprechaktbezogenen Logik, dass 
der, welcher eine relevante Ausnahme einer relevanten Normalinferenz  
(oder ‚Normalerwartung’) kennt, sie auch nennen muss. Denn nur dann 
erweist er sich als kooperativ, wobei schon H. P. Grice auf die Bedeutung 
derartiger Kooperationsmaximen hingewiesen hat, allerdings ohne die 
Spannung zu sehen, die in Bezug auf seinen subjektiven Intentionalismus 
der Bedeutung entsteht. Um gut zu kooperieren, muss ich auf die Frage, ob 
noch Milch im Kühlschrank, in einem entsprechenden Fall sagen: „es ist 
zwar noch Milch im Kühlschrank; aber sie ist sauer.“ Und ich darf nicht 
einfach sagen: „Ja“. Till Eulenspiegel, die Karikatur des scholastischen 
Gelehrten oder formalanalytischen Philosophen, würde dagegen darauf be-
stehen, dass ein ‚Ja’ hier ‚rein formal’, also im Sinn einer rein schemati-
schen Logik, ‚wahr’ sei. Damit sehen wir, wozu es führt, wenn wir alles 
nur aus dem formalen Blickwinkel verstehen möchten: Erst eine Art So-
phismuskritik gegen diese Art von ‚Prokrustik’9 macht ein robustes Sinn-
verstehen und vernünftiges Urteilen möglich.  

Daher entwickeln wir unser generisches Wissen gerade auch in sei-
ner verbalen (schriftlichen) Artikulation nicht etwa so, dass wir alle Ein-
zelausnahmen berücksichtigen würden, sondern eher so, dass wir relevante 
allgemeine Ausnahmetypen im logischen Modus der Besonderheiten ent-
wickeln, also unsere Begrifflichkeit weiterhin allgemein ausdifferenzieren. 
Die kategorialen Momente des Allgemeinen, Besonderen und Einzelnen, 
d.h. der je besonderen Anwendung allgemeiner Gesetzlichkeiten auf Ein-

                                        
 9  Vgl. dazu den Scherzartikel „Prokrustik“, in: H. J. Sandkühler et al.: Enzyklopädie 

Philosophie, Hamburg: Meiner, 2010. 



210 Pirmin Stekeler-Weithofer 

zelfälle, bleiben dabei immer erhalten. Erhalten bleibt damit auch die Auf-
gabe des Hörers oder Lesers, mit Relevanzbeurteilungen und Nachsicht die 
rechten Schlüsse zu ziehen, und das sind nie bloß formal-sophistische. 

6. Materiale Möglichkeiten und inhaltliche Notwendigkeiten  

Außerhalb eines schon anerkannten oder wenigstes als anerkennungswür-
dig vorgeschlagenen generischen Wissens gibt es keine gute Gründe, kei-
nen angemessenen Begriff der notwendigen Geltung und damit auch kei-
nen sinnvollen Begriff des Möglichen. Denn das Mögliche ist immer nur 
das, was wir unter Bezugnahme auf notwendige Unmöglichkeiten noch als 
berücksichtigenswert anerkennen bzw. was jeweils sinnvollerweise zu be-
rücksichtigen ist.  

Unsere räumlichen Ordnungen der Dinge und unsere zeitlichen 
Ordnungen von Ereignissen stützen sich entsprechend auf ein sehr allge-
meines Wissen, wie es sich etwa so erläutern lässt: Aus der Aussage, dass 
an einem gewissen Ort in Paris der Eiffelturm steht, folgt inhaltlich, dass 
sich am selben Ort kein anderes Bauwerk als dieser Turm befinden kann, 
also nicht z.B. das Trocadero. Dass zwei Köperdinge nicht denselben Ort 
einnehmen (können), ist aber offensichtlich keine rein formallogische 
Wahrheit. Formallogisch ist viel mehr möglich, als wir realiter im ver-
nünftigen Urteilen als sinnvolle Möglichkeiten zulassen bzw. zulassen soll-
ten. So ist es rein formallogisch sicher möglich, in die eigene Ver-
gangenheit zu reisen. In den Texten, in denen über solche Reisen geredet 
wird, kommt unser Normalbegriff des Zeitlichen durchaus völlig durch-
einander, so dass wir am Ende nicht mehr genau wissen, wovon wir reden. 
Formallogisch ist es zwar auch möglich, dass ein Gott für Joshua die Son-
ne anhält bzw. dass diese morgen nicht mehr ‚aufgeht’ – etwa weil die Er-
de sich aus irgend einer uns heute unbekannten Ursache nicht mehr dreht. 
Daraus folgt aber noch lange nicht, dass es irgend vernünftig wäre, mit sol-
chen bloß verbalen Möglichkeiten je zu rechnen. Das immerhin gibt sogar 
auch Hume zu, aber ohne daraus den Schluss zu ziehen, dass das bloß for-
malanalytische Schließen auf der Grundlage bloß verbalterminologischer 
Definitionen viel zu schwach ist, um auch nur einem einzigen weltbezoge-
nen Wort oder Satz (s)einen differenziellen und inferenziellen Inhalt zu 
geben.  



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 211 

Es ist sogar noch schlimmer. Humes Idee einer ‚sinnkritischen’ Phi-
losophie kollabiert gerade deswegen, weil es ihrer eigenen Methode zufol-
ge viel zu viele verbal vorstellbare Möglichkeiten gibt, etwa die, man kön-
ne mit Bäumen oder Katzen sprechen oder diese könnten mit einander wie 
wir sprechen, um von der möglichen Existenz von Göttern ganz zu 
schweigen. Entsprechendes gilt für Hundeliebhaber, die ihren Lieblingen 
ein Denken zusprechen, ohne dass ihnen die Differenz zu der Art und Wei-
se klar wäre, wie wir kontrollieren, ob ein Mensch (etwas) wirklich denkt 
oder ob wir das bloß meinen. 

Eine logische Kritik an transzendenten Überzeugungen braucht of-
fenbar einen anderen, weiteren Begriff des Logischen, wie er allein zu ei-
nem engeren Begriff des logisch bzw. sinnvoll Möglichen führen kann. 
Das ist Kants ursprüngliche Einsicht. Humes Kritik an ‚jeder’ Transzen-
denz, auch an der Transzendenz eines innerweltlichen Allgemeinwissens 
jenseits meiner wenigen eigenen Erfahrungen, ist am Ende nichts als blo-
ßer Dogmatismus und nicht etwa sinnkritische Philosophie. Schlimmer 
noch, aller Empirismus und alle bloß formalanalytische Philosophie ver-
hindern ein angemessenes Verständnis realer Wissenschaft. 

Es ist dabei insbesondere wichtig, bloß metaphorische bzw. figura-
tive Gebräuche (in Einzelfällen wenigstens grob oder im Allgemeinen) von 
Normalgebräuchen zu unterscheiden. Der figurative Gebrauch zeichnet 
sich nämlich dadurch aus, dass gewisse Normalfallinferenzen aus-
zuklammern oder besondere Vorsichtsmaßnahmen bei der Deutung zu be-
achten sind. Das Problem ist, dass man in der entsprechenden Abweichung 
von einem implizit als bekannt unterstellten Kanons offen lässt, welche 
Abweichungen zu beachten sind. Oft ist uns freilich gar nicht klar, wo und 
wie wir von einem Normalgebrauch zu einem metaphorischen Gebrauch 
übergehen, und was es umgekehrt heißt, dass wir durch gewisse Schemati-
sierungen Metaphern in typischen Kontexten auch wieder zurück in 
Normalgebräuche verwandeln.  

Das Wort „notwendig“ gehört dabei zu einer Modallogik, die kei-
neswegs bloß formal zu verstehen ist. Dann was formallogisch oder ma-
thematisch möglich ist, ist noch lange nicht physikalisch möglich, was 
physikalisch als möglich erscheinen mag ist noch lange nicht als biologi-
sche Möglichkeit realisiert etc. Im Grunde ist jede allgemeine Wissen-
schaft, soweit sie über die Historie des Berichtens von Einzelfakten hin-



212 Pirmin Stekeler-Weithofer 

ausgeht, Wissen von dem, was gemäß der Disziplin kategorial möglich und 
notwendig ist. Kurz, wissenschaftliches Wissen ist generisches Wissen, das 
als solches einen materialen Begriff des Notwendigen definiert, ggf. mit 
kontingenten Ausnahmen. Seine Entwicklung ist die Entwicklung der ka-
tegorialen Titelbegriffe der Disziplin, etwa der Zelle in der Zellbiologie 
oder des Begriffs des Tieres in der Zoologie.  

In gewissem Sinn ist dabei richtig, in einem anderen falsch zu sagen, 
es gebe keine notwendige Verknüpfung zwischen den Ereignissen in der 
Natur, sondern wir hätten diese Verknüpfungen bloß in unseren Theorien 
hergestellt. Es ist richtig insofern, als es keine Möglichkeit gibt, Möglich-
keiten oder Notwendigkeiten als solche irgendwie wahrzunehmen. Das 
Einzige, was als möglich oder unmöglich bewertet werden kann, sind In-
halte von Aussagen, wie Wittgenstein schon im Tractatus klar macht. Dort 
allerdings operiert er noch mit einem sehr engen Begriff der Notwendigkeit 
und damit mit einem sehr weiten Begriff des Möglichen, nämlich dem ei-
ner bloßen formalen Logik. Dieser Begriff muss kategorial ausdifferenziert 
werden. Und dies hat durch die Bestimmung des kategorial Notwendigen 
bzw. Möglichen in den je begrenzten Dimensionen disziplinbezogenen ge-
nerischen Wissens zu geschehen. Relevant dafür sind die zugehörigen ma-
terialbegrifflichen Normalitätsbedingungen und Unmöglichkeitsaussagen 
in den jeweiligen Dimensionen, also etwa der Physik, Chemie, Biologie 
oder auch in anderen Bereichen des Wissens und technischen Könnens.  

Es ergibt sich, dass die formalen Quantifikationen über so genannte 
mögliche Welten, wie sie in der neueren formanalytischen Philosophie üb-
lich geworden ist, ganz problematisch werden. Das schematisch Exakte ist 
hier klarerweise inhaltliche unstreng, vage und großzügig, und zwar auf-
grund eines eklatanten Mangels an Besonderungsregeln für Urteile über 
Möglichkeiten und Notwendigkeiten, um von der inhaltlichen Leerheit des 
Begriffs einer ganzen möglichen Welt gar nicht weiter zu sprechen. Denn 
die einzigen Konkretisierungen dieser Metapher sind mathematische Men-
genstrukturen. Das gilt klarer Weise für Autoren wie Montague und Kripke. 
Dem mystischen Überschwang bei David Lewis mit seinem Pathos realer 
pluraler Welten mag teilen, wer will. Dasselbe gilt für Putnams höchst va-
ge Thesen über so genannte Zwillingswelten. Wir wissen nämlich absolut 
nichts über diese ‚Welten’ außer dem, was uns die Sätze ihrer Schilderer 
sagen, die wir zunächst als ‚möglicherweise wahr’ und dann als ‚in der 



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 213 

möglichen Welt wahr’ betrachten sollen, ohne das wirklich ganz klar wäre, 
was das heißt. Es ist nämlich ganz unklar, was es heißen soll, dass ein Stoff 
praktisch alle Eigenschaften von Wasser hat, aber nicht H2O ist. Denn wel-
che praktischen chemischen Eigenschaften des Wassers soll er dann noch 
haben, welche nicht? Es ist erst recht unklar, was es heißt, nicht bloß will-
kürliche Aussagen über einen ‚Welt’ zu fällen, in der Personen in die Ver-
gangenheit reisen oder sich an andere Orte ‚beamen’ lassen können etc. 
Denn wir verstehen Möglichkeiten nur als Abwandlungen unserer Wirk-
lichkeit, und das wiederum nur, wenn unsere Normalfallinferenzen des 
Verstehens, also die materialbegrifflichen Bedingungen unseres generi-
schen Wissens auf hinreichen robuste Weise erfüllt bleiben. 

Die berühmte, nach meiner Einschätzung aber eher als berüchtigt 
anzusehende, Methode des Gedankenexperiments oder der eidetischen Va-
riation vergegenwärtigt uns daher am Ende nur ex negativo, was wirklich 
gilt oder was wir jedenfalls normalerweise als selbstverständlich annehmen. 
Der Fall ist logisch durchaus analog zu dem, dass wir aus der Denk-
Annahme, dass es eine größte Primzahl gäbe, zwar beweisen können, dass 
es keine gibt, aber ohne zu wissen, was es bedeuten würde, dass es ‚wirk-
lich’ eine solche Zahl geben könne.  



214 Pirmin Stekeler-Weithofer 

Literatur  
Brandom, R. B. 1994: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive 
Commitment. Cambridge, Ma.: Harvard Univ. Pr.; dt.: Expressive Vernunft. Frankfurt 
a. M., 2000.  

Carnap, R. 21968/1934: Logische Syntax der Sprache. Wien/New York. 

Carnap, R. 21956/1947: Meaning and Necessity. Chicago. 

Davidson, D. / Harman, G. (Hg.) 1972: Semantics of Natural Language. Dordrecht: 
Reidel. 

Etchemendy, J. 1990: The Concept of Logical Consequence. Cambridge, MA.: Har-
vard University Press. 

Evans, G. 1982: The Varieties of Reference. Oxford: Clarendon / Oxford Univ. Press. 

Evans, G. / Mc Dowell, J. (Hg.) 1976: Truth and Meaning. Essays in: Semantics. Ox-
ford: Clarendon. 

Frege, G. 1879: Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelsprache 
des reinen Denkens. Halle. Nachdruck in: Begriffsschrift und andere Aufsätze, hg. von 
Ignacio Angelelli. Hildesheim, 1964. 

Frege, G. 1962: Funktion, Begriff, Bedeutung, hg. von G. Patzig. Göttingen. 

Gettier, E. L. 1994: „Ist gerechtfertigte, wahre Meinung Wissen?“. In: Bieri, P. (Hg.): 
Analytische Philosophie der Erkenntnis. Frankfurt a. M., 11987, 91-93. 

Grice, H. P. 1989: Studies in: the Ways of Words. Cambridge, MA. / London. 

Kambartel, F. 1989: Philosophie der humanen Welt. Abhandlungen. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.  

Kern, A. 2006: Quellen des Wissens. Zum Begriff vernünftiger Erkenntnisfähigkeit. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Lewis, D. 1984: On the Plurality of Worlds. Oxford: Oxford Univ. Pr..  

Montague, R. 1974: Formal Philosophy, hg. von R. Thomason. New Haven / London: 
Yale University Press.  

Popper, K. 1995: Lesebuch. Ausgewählte Texte zu Erkenntnistheorie. Philosophie der 
Naturwissenschaften Metaphysik, Sozialphilosophie, hg. von D. Miller, J.C.B. Mohr, 
Tübingen. 

Putnam, H. 1975a: „The Meaning of ‚Meaning’“. In: Mind, Language and Reality: 
Philos. Papers, vol. 1. Cambridge: Cambridge Univ. Pr.. 

Rödl, S. 2003/2005: Kategorien des Zeitlichen. Eine Untersuchung der Formen des 
endlichen Verstandes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.  



Generisches Wissen in kategorialen Inferenzstrukturen 215 

Rorty, R. 1991a: Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Papers I. Cam-
bridge. 

Sellars, W. 1997: Empiricism and the Philosophy of Mind. Neue Edition mit einem 
Vorwort von R. Rorty und einem Kommentar: Study Guide v. R. B. Brandom. Cam-
bridge, MA.: Harvard Univ. Pr.  

Stekeler-Weithofer, P. 1986: Grundprobleme der Logik. Elemente einer Kritik der 
formalen Vernunft. Berlin: de Gruyter. 

Stekeler-Weithofer. P. 2009: „Zur Logik des Aber“. Allg. Ztschr. f. Philos. 2009(1). 

Tarski, A. 1956: „The Concept of Truth in Formalized Languages“. In: Woodger, J. H. 
(Hg. and Übers.). Logic, Semantics, Metamathematics. Oxford: Clarendon Press. 

Von Wright, G. H. 1994, Normen, Werte und Handlungen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.  

Wittgenstein, L. 1921: Tractatus. Oxford: Blackwell; dt. in: Werkausgabe, Bd. 1, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.  

Wittgenstein, L. 1953: Philosophical Investigations / Philosophische Untersuchungen. 
Oxford: Blackwell; dt. in: Werkausgabe, Bd. 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984. 

 




