
Und Gott war das Wort:  
Wittgensteins niedrige Absichten 

Esther Ramharter, Wien 

0) Aufriss des Problems 

Wittgenstein insistiert auf einer niedrigen Verwendung von Wörtern: 
Während doch die Worte ‚Sprache’, ‚Erfahrung’, ‚Welt’, wenn sie eine Ver-
wendung haben, eine so niedrige Verwendung haben, wie die Worte ‚Tisch’, 
‚Lampe’, ‚Tür’. (PU § 97) 

Dieser egalisierenden Wendung scheint jedoch folgende Stelle entgegen-
zustehen: 

Das Leben kann zum Glauben an Gott erziehen […] – das Leben kann uns 
diesen Begriff aufzwingen. Er ist dann etwa ähnlich dem Begriff ‚Gegenstand’. 
(VB, S. 571) 

Es würde uns verwundern, wenn hier statt „Gegenstand“ etwa „Lam-
pe“ stünde (etwas weniger vielleicht „Licht“). Nimmt Wittgenstein also 
doch eine in irgendeinem Sinn höhere Verwendung eines Begriffs in An-
spruch? Man könnte diesem Problem mit dem Hinweis zu entgehen versu-
chen, dass sich auch das erste Zitat nicht gegen „höhere Wörter“, sondern 
nur gegen „höhere Verwendungen“ richtet. Was kennzeichnet aber ein 
„höheres Wort“, wenn nicht die Verwendung? 

Der Begriff „Wort“, den Wittgenstein in Zusammenhängen wie PU 
§ 97 öfters gebraucht, wäre auch hier, als Alternative zu „Gegenstand“, ein 
naheliegender Kandidat – hat es eine Bedeutung, dass Wittgenstein statt-
dessen „Gegenstand“ wählt?1 

                                        
 1  Weinberg (1994, 74) bezieht sich auch auf diese Stelle, stellt aber – für seine Zwe-

cke gerechtfertigt –„Gegenstand“ unterschiedslos in eine Reihe mit Wörtern wie 
„thoughts“ und „sensations“. 



170 Esther Ramharter 

1) Der Kontext der zweiten Stelle (VB, S. 571) 

Die Notiz aus dem Jahr 1950, aus der die Stelle stammt, lautet vollständig 
wiedergegeben: 

Ein Gottesbeweis sollte eigentlich etwas sein, wodurch man sich von der Exis-
tenz Gottes überzeugen kann. Aber ich denke mir, daß die Gläubigen die sol-
che Beweise lieferten, ihren ‚Glauben’ mit ihrem Verstand analysieren und 
begründen wollten, obgleich sie selbst durch solche Beweise nie zum Glauben 
gekommen wären.2 Einen von der ‚Existenz Gottes überzeugen’ könnte man 
vielleicht durch eine Art Erziehung, dadurch, daß man sein Leben so und so 
gestaltet. 
Das Leben kann zum ‚Glauben an Gott’ erziehen. Und es sind auch Erfahrun-
gen, die dies tun; aber nicht Visionen, oder sonstige Sinneserfahrungen, die 
uns die ‚Existenz dieses Wesens’ zeigen, sondern z.B. Leiden verschiedener 
Art. Und sie zeigen uns Gott nicht wie ein Sinneseindruck einen Gegenstand, 
noch lassen sie ihn vermuten. Erfahrungen, Gedanken, – das Leben kann uns 
diesen Begriff aufzwingen.  
Er ist dann etwa ähnlich dem Begriff „Gegenstand”. (VB, S. 571) 

Ein Hinweis aus demselben Jahr auf Karl Barth (VB, S. 571) macht deut-
lich, dass Wittgenstein sich zu dieser Zeit zumindest ein wenig mit Gottes-
beweisen beschäftigt hat (auch in den Jahren davor gibt es einige Notizen 
dazu). Ich behaupte keineswegs, dass Wittgenstein sich eingehender mit 
einem der „Klassiker“ unter den Gottesbeweisen auseinandergesetzt hat, 
dennoch möchte ich etwas weiter ausholen und einige Bemerkungen zu 
Anselms Gottesbeweis machen, die, so scheint mir, Wittgensteins Überle-
gung in ein interessantes Licht rücken. Ich versuche zu zeigen, dass es Mo-
tivlagen gibt, die Wittgenstein in der Wahl des Wortes „Gegenstand“ be-
stimmt haben könnten3 und die jenen, die Anselm von Canterbury „id quo 
maius cogitari non potest“ konzipieren haben lassen, sehr ähnlich sind. 

Anselms Ontologisches Argument ist jenen von Descartes, Leibniz, 
etc. vom logischen Standpunkt4 überlegen, weil „id quo maius cogitari non 

                                        
 2  Wittgenstein scheint sich hier Karl Barth in einem eher kontroversen Punkt (vgl. 

Flasch 1989, 23) anzuschließen, nämlich darin, dass die Erfinder von Gottesbe-
weisen mit ihren Beweisen nicht überzeugen wollten. 

 3  Ein Motiv, das man für etwas hat, muss natürlich keineswegs eine Grundlage einer 
bewussten Entscheidung sein. 

 4  Das bedeutet nicht: hinsichtlich der Überzeugungskraft. 



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 171 

potest“ – wegen der Neutralität des „maius“ – diejenigen Zuschreibungen, 
die größer machen, im Unterschied zu den „perfectiones“ nicht inhaltlich 
einschränkt. Größer wird ein Ding für Anselm dadurch, dass ihm eine Ei-
genschaft mehr zukommt.5 „Eigenschaft“ ist ein logischer Begriff, „Perfek-
tion“ nicht (sondern ein metaphysischer). Die folgende formale Darstel-
lung kann sowohl als eine Formalisierung eines Arguments im Sinne Des-
cartes’ oder Leibniz’ angesehen werden als auch als eine inadäquate Re-
konstruktion des Anselmschen Beweises selbst. Die Relevanz der Unter-
scheidung zwischen rein logischen und metaphysisch-inhaltlichen Begrif-
fen lässt sich daran jedenfalls gut verdeutlichen. Zunächst in Anselmscher 
Terminologie: 

 
Es soll gezeigt werden: 

Rg  Gott existiert in Wirklichkeit.6 

Rekonstruktion mittels Prädikatenlogik 1. Stufe 
Die Prämissen lauten: 

xGxg¬∃  Es gibt nichts, das größer als Gott ist. 
x( Rx yGyx)∀ ¬ → ∃  Zu allem, was nicht wirklich ist, gibt es etwas 

Größeres. 
 

Dieses Argument überzeugt nicht, weil (die Variable) G eine inhaltlich 
(beliebig) bestimmbare Eigenschaft wie R auch ist. Es gibt daher keinen 
logischen Zusammenhang zwischen „größer sein“ und „real existieren“. In 
dieser Formulierung muss also (in der zweiten Prämisse) das implizit vor-
ausgesetzt werden, woraus eigentlich die Überzeugungskraft des Beweises 
kommen sollte. Wenn Descartes sagt, „[E]s steht mir nicht frei, Gott ohne 
Dasein – d.h. das vollkommenste Wesen ohne höchste Vollkommenheit – 
zu denken.“ (Descartes Meditationen, 5. Meditation, S. 60), dann kann man 

                                        
 5  Er verwendet „Existenz in Realität“ als Eigenschaft, und er gibt keine weitere Ein-

schränkung für das, was größer macht, an. 
 6  Die Debatte über „Existenz“ und „notwendige Existenz“ werde ich hier nicht be-

handeln. Den Standpunkt von Phillips 1963 und Phillips 1990 finde ich sich sehr 
berücksichtigenswert. Dort werden auch die Beiträge von Malcolm, Findlay, etc. 
miteinbezogen. 



172 Esther Ramharter 

dafür (wenn man das Argument als indirekten Beweis führt), die obige 
Formalisierung übernehmen, wobei G für „vollkommener“ steht. Dass aber 
„Existenz“ eine „Vollkommenheit“ ausmacht (daher aus Nicht-Existenz 
Nicht-Vollkommenheit folgt), ist eben eine inhaltliche Aussage, und keine 
logische Konsequenz; wenn man dagegen „Existenz“ als Prädikat auffasst, 
dann ist das Zutreffen dieses Prädikats auf ein Wesen „über das nichts 
Größeres“ gedacht werden kann, eine logische Folge, das zeigt die folgen-
de Rekonstruktion: 

Rekonstruktion mittels Prädikatenlogik 2. Stufe 
Mx:= F( Fx)¬∃ ¬  „worüber nichts Größeres gedacht werden 

kann“ wird definiert 
Mg  Diese Eigenschaft (2.Stufe) wird Gott zugesprochen. (Es gibt 

nichts/keine Eigenschaft, das/die Gott fehlt.) 
 

Daraus Rg zu folgern, ist trivial, aber funktioniert.7  
Der Beweis funktioniert gerade deswegen, weil einerseits zunächst 

keine verschieden „hohen“ Begriffe verwendet werden – wir sprechen über 
Dinge und über Gott, ob sie existieren, ebenso wie, ob sie blau sind oder 
wohlschmeckend –, andererseits aber das „maius“ einen besonderen Stel-
lenwert – eine spezielle Art eines „hohen“ Gebrauchs – dadurch erhält, 
dass es als etwas Übergeordnetes Besonderes leistet, nämlich Existenz als 
logische Konsequenz liefert.  

„Worüber es nichts Größeres gibt“ ist (1) nicht selbst eine Eigen-
schaft wie ein Sinneseindruck, aber (2) durch solche Eigenschaften, die wir 
sonst zur Charakterisierung von (wahrnehmbaren) Dingen verwenden, de-
finierbar und verwendet (3) alle diese Eigenschaften unterschiedslos, wählt 
also keine inhaltlich aus (im Unterschied zur zweiten Prämisse in der ers-
ten Rekonstruktion). Schon vor einem eingehenden Vergleich beginnt man 
hier eine Verwandtschaft mit Wittgensteins „Gegenstand“ zu ahnen. 

                                        
 7  Und es ist die einzige Weise, wie man „maius“ und „Existenz in Wirklichkeit“ im 

Rahmen einer der üblichen Logiken so fassen kann, dass die gewünschte Folge-
rung aus rein logischen Gründen – ohne zusätzliches Postulat – gelingt. 



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 173 

2) Der Kontext der ersten Stelle (PU § 97) 

In Bezug auf die erste Stelle gilt es einige begriffliche Klarstellungen zu 
dem Wortfeld um „niedrig“, „tief“, „hoch“, etc. vorzunehmen.8 

Wittgenstein mokiert sich über die Neigung der Philosophen, für die Wörter, 
die sie gebrauchen, eine außerordentliche, reine und erhabene Bedeutung in 
Anspruch zu nehmen. Aber ist es, auf der anderen Seite, selbstverständlich, 
dass das Wort „Tisch“ ausschließlich eine niedrige Verwendung hat? Gewiß 
hat es nicht nur eine einzige Verwendung, denn so mancher geht zum Tisch 
des Herrn, um das Heilige Abendmahl stehend einzunehmen – weil kein Tisch 
da ist. Und an einem sonnigen September haben zwei Kontrahenten in einer 
schwierigen Verhandlung ihre Karten ganz offen auf den Tisch gelegt, wäh-
rend sie im Stadtpark umherschlenderten. Wird in diesen Fällen das Wort 
„Tisch“ nicht auf eine überhöhte Weise verwendet? Sind das schon erste An-
zeichen philosophischer Infektion? (Heinrich 2003, S. 114) 

Natürlich gibt es Wörter mit verschieden „hoher“ Bedeutung (wobei dieses 
„hoch“ auch in einem höheren Sinn verwendet wird, also nicht im Sinne 
einer Längenangabe): Es gibt Wörter einerseits für Heiliges, Profanes, 
Vulgäres, Erhabenes, Niederträchtiges und Edles. Ein Tisch etwa wird ge-
weiht und erhält dadurch eine „höhere“ Bedeutung. 

Nun ist aber der Vorgang, in dem sich solch eine Redeweise einbürgert, von 
außen gesehen ein ziemlich gewöhnlicher Vorgang, nicht grundsätzlich ver-
schieden von jenem, in dem sich irgendeine gewöhnliche, (im überhöhten Sinn) 
niedrige Verwendung des Wortes „Tisch“ eingebürgert hat […]. (Heinrich 
2003, S.114f) 

Egal, wie „hoch“ Begriffe in ihrer Bedeutung oder Verwendung sind, wie 
wir sie gebrauchen, lernen wir immer auf die gleiche „niedrige“ Weise.9 

Werfen wir jetzt einen Blick auf die Stelle, um die es bei meinem 
Vergleich geht: 

Das Denken ist mit einem Nimbus umgeben. – Sein Wesen, die Logik, stellt 
eine Ordnung dar, und zwar die Ordnung a priori der Welt, d.i. die Ordnung 
der Möglichkeiten, die Welt und Denken gemeinsam sein muß. Diese Ordnung 
aber, scheint es, muß höchst einfach sein. Sie ist vor aller Erfahrung; muß sich 
durch die ganze Erfahrung hindurchziehen; ihr selbst darf keine erfahrungs-

                                        
 8  Zum „Höheren“ im Tractatus siehe Donatelli 2005. 
 9  Insbesondere lernen wir auch das „maius“, das Prädikat zweiter Stufe im Gottes-

beweis, wie jedes andere Zeichen zu verwenden. 



174 Esther Ramharter 

mäßige Trübe oder Unsicherheit anhaften. – Sie muß vielmehr vom reinsten 
Kristall sein. Dieser Kristall aber erscheint nicht als eine Abstraktion, sondern 
als etwas Konkretes, ja als das Konkreteste, gleichsam Härteste. (Log. Phil. 
Abh. No. 5.5563.)  
Wir sind in der Täuschung, das Besondere, Tiefe, das uns Wesentliche unserer 
Untersuchung liege darin, daß sie das unvergleichliche Wesen der Sprache zu 
begreifen trachtet. D.i., die Ordnung, die zwischen den Begriffen des Satzes, 
Wortes, Schließens, der Wahrheit, der Erfahrung, u.s.w. besteht. Diese Ord-
nung ist eine Über-Ordnung zwischen – sozusagen – Über-Begriffen. Wäh-
rend doch die Worte „Sprache”, „Erfahrung”, „Welt”, wenn sie eine Verwen-
dung haben, eine so niedrige haben müssen, wie die Worte „Tisch”, „Lampe”, 
„Tür”. (PU §97) 

Wenn wir etwas Tiefe oder Höhe zusprechen, besagt das schlicht, dass wir 
es wichtig nehmen.10 „Nimbus“ besagt, dass wir es zu wichtig nehmen. 
Diese Feststellung ändert aber nichts daran, dass es diesen Stellenwert e-
ben hat. Zum Feuer etwa merkt Wittgenstein an: 

Nichts spricht dafür, warum das Feuer mit solchem Nimbus umgeben sein 
sollte. Und, wie seltsam, was heißt es eigentlich „es schien vom Himmel ge-
kommen zu sein”? von welchem Himmel. Nein, es ist gar nicht selbstverständ-
lich, daß das Feuer so betrachtet wird; aber es wird eben so betrachtet. (BEE, 
Item 143, S. 10) 

Wittgenstein spricht im darauf folgenden Absatz auch von Tiefe, und 
meint, dass man etwa im Fall von Siegfried und Brunhilde im neueren Ni-
belungenlied sieht, dass diese vom Zusammenhang mit dem Verbrennen 
eines Menschen herrührt. 

3) Die niedrige Ebene und der gehandhabte Nimbus 

Wittgensteins „Gegenstand“ bezieht ebenso wie Anselms „quo maius cogi-
tari non potest“ seine Bedeutung aus Eigenschaften (zur Erklärung, was 
„Gegenstand“ heißt, müssten wir Beschreibungen heranziehen, es würde 
nichts fruchten, auf Dinge zu zeigen), und zwar aus als unterschiedslos be-
handelten Eigenschaften (Gegenstand zu sein schließt a priori keine Eigen-
schaft – eines Erfahrungsdinges – aus), findet aber auf Individuen Anwen-

                                        
 10  Missdeutungen unserer Sprachformen sind so tief, wie uns unsere Sprache wichtig 

ist, ebenso Witze (PU §111). 



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 175 

dung11 – im Unterschied zu „Wort“ etwa. Das ist die Basis dafür, dass An-
selms Argument logisch funktioniert. Dafür, dass auch Wittgenstein in die-
se Richtung gedacht haben könnte, lassen sich freilich nur Indizien nennen.  

Das Wesen Gottes verbürge seine Existenz d.h. eigentlich, daß es sich hier um 
eine Existenz nicht handelt.   
 Könnte man denn nicht auch sagen, das Wesen der Farbe verbürge ihre 
Existenz? Im Gegensatz etwa zum weißen Elephanten. Denn es heißt ja nur: 
Ich kann nicht erklären, was ‚Farbe’ ist, was das Wort „Farbe“ bedeutet, außer 
an Hand der Farbmuster. Es gibt also hier nicht ein Erklären, ‚wie es wäre, 
wenn es Farben gäbe’.   
 Und man könnte nun sagen: Es läßt sich beschreiben, wie es wäre, wenn 
es Götter auf dem Olymp gäbe aber nicht: ‚wie es wäre, wenn es Gott gäbe’. 
Und damit wird der Begriff ‚Gott’ näher bestimmt.  (VB, S. 566) 

Dieses Beispiel zeigt,12 dass Wittgenstein auch damit ringt, was aus einem 
Begriff Gottes folgen kann. Die Stelle aus den Philosophischen Untersu-
chungen, in der er das Wort „Gegenstand“ wählt, formuliert er wenig spä-
ter. 

Neben dieser Motivation von der Funktion(sweise) her, lassen sich 
aber auch noch andere Vorzüge des Begriffs „Gegenstand“ gegenüber den 
nahe liegenden Alternativen angeben: „Gegenstand“ ist 

(1)  kein religiöser Begriff, in diesem Sinn kein „höherer“ Begriff und 
nicht mit einem Nimbus umgeben13 

(2)  ein Metabegriff (nicht nur in formaler Hinsicht, sondern auch als Ent-
sprechung der Idee, dass Gott mit den Dingen etwas zu tun haben 
muss, aber doch ohne eines von ihnen zu sein14) 

                                        
 11  Wittgenstein verwendet, insbesondere zu der Zeit, in der diese Bemerkungen ent-

standen sind, bis auf wenige Ausnahmen „Gegenstand“ im Sinn von „Erfahrungs-
gegenstand“, nicht in irgendeiner weiteren Bedeutung wie „Thema“ etwa. 

 12  Interessant wäre hier auch eine Untersuchung der Rolle des monotheistischen Got-
tesbilds für derlei Überlegungen. Offenkundig funktioniert der Terminus 
„Gott“ nicht nur in politisch-praktischen Kontexten (vgl. die Arbeiten von Jan 
Assmann), sondern auch im Zusammenhang mit Gottesbeweisen im Monotheis-
mus grundsätzlich anders als bezogen auf viele Götter. Man kann sich etwa kaum 
vorstellen, dass es für jeden Gott einen spezifischen Gottesbeweis gibt. 

 13  Jedenfalls nicht in diesem Kontext – beim Nachdenken über Sprache wäre das 
möglicherweise anders. 



176 Esther Ramharter 

(3)  kein rein sprachlicher Begriff (wie etwa „Wort“) – in dieser Hinsicht 
nimmt Wittgenstein die Religion ernst: Im Anfang war nicht das Wort, 
sondern – für uns – die Dinge des Lebens/das Leben. 

(4) ein Begriff, dessen Gebrauch wir in diesem Zusammenhang als nicht 
metaphorisch bezeichnen würden, als nicht „höher“ in dem Sinn15, der 
in der Darstellung von Heinrich thematisiert ist. Wittgenstein verwen-
det z.B. nicht Licht oder Leuchte; er hätte eine der viel konkreteren 
Metaphern der Bibel verwenden können (für eine sprachanalytische 
Studie dieser Metaphern siehe Hartl 2008). 

Diese Punkte treffen sämtlich auch auf Anselms Konzeption „id quo maius 
cogitari non potest“ zu. Auch Anselm hält (1) durch die Verwendung des 
neutralen „maius“ mit einem Nimbus oder Tiefe versehene Begriffe wie 
Güte, Allmacht, etc. in seinem Gottesbeweis noch fern. Anselms „quo 
maius cogitari non potest“ kommt (2) wie „Gegenstand“ nicht durch (kon-
krete) sinnlich wahrnehmbare Dinge zu seiner Bedeutung, sondern durch 
sämtliche irgendwelche Dinge bestimmenden Eigenschaften. Es ist sinnlos, 
jemand einen Gegenstand hin zu halten und – in der Absicht ihm über die-
sen Gegenstand etwas mitzuteilen – zu sagen: „Das ist ein Gegenstand“ (in 
der Hinsicht, in der es auch sinnlos ist zu sagen, „dieser Stab hat eine Län-
ge“ (vgl. PU §251)). Ob etwas ein Gegenstand ist, stellen wir nicht fest, 
indem wir hingreifen oder ihn anschauen, aber dennoch ist „Gegen-
stand“ auf (Sinnen-)Dinge anwendbar, also kein auf Sprache allein bezo-
gener Begriff – genau wie „quo maius cogitari potest“16 (3). Mit einem me-
taphorischen Begriff schließlich hat man es (4) bei Anselm auch nicht zu 
tun. 

Wittgensteins Beschäftigung mit Ontologischen Argumenten ist, 
wenn auch in ihrem Ausmaß unklar, als Tatsache doch unumstritten. Dass 
                                                                                                                         
 14  Vergleiche dazu Phillips 1990, 12. 
 15  Auch dem metaphorischen Gebrauch stellt Wittgenstein den niedrigen Gebrauch 

eines „Damit-Leben“ gegenüber: „Wenn Faust sagt ‚Wer darf ihn nennen, wer ihn 
bekennen, etc.’, so könnte man ihn fragen: Gebrauchst Du hier nur ein poetisches 
Gleichnis, oder drängt sich Dir dieser Begriff auf, und lebst Du mit ihm?“ (BEE, 
Item 174, 1v) 

 16  Ein Unterschied besteht allerdings darin, dass Gegenstand zu sein auf alle Dinge 
zutrifft, „quo maius cogitari non potest“ allerdings – in Anselms Vorstellung – nur 
auf Eines. 



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 177 

umgekehrt auch Anselm Überlegungen der Art, wie sie später Wittgenstein 
anstellt, keineswegs fremd sind, erkennt man bei Beschäftigung mit der 
Tradition, die Anselm prägt: einer Tradition des Rationalisierens des Glau-
bens, die sich auf die Grammatik konzentriert und auf einem niedrigen 
Gebrauch von Wörtern besteht. In der Auseinandersetzung seines Lehrers 
Lanfrank mit Berengar von Tours steht Anselm auf der Seite Berengars 
(siehe Flasch 1989, S. 42). Dieser argumentiert im Streit um die Trans-
substantiationslehre17, dass diese wider die Grammatik wäre. Berengar in-
sistiert darauf, dass das Brot Brot bleiben muss, auch oder gerade wenn es 
Leib Christi sein soll,18 weil sonst die Grammatik Widersprüche hervor-
bringt.  

[Die biblische Satzwahrheit] muss nach den Regeln der significatio ausgelegt 
werden, die in der Grammatik gelten. Danach sind die angestammten Satzteile 
in der Lage einen anderen zusätzlichen und höheren Sinn zu erhalten, ohne ih-
re Grundbedeutung zu verlieren […]; etwas anderes ist es, daß sie Brot und 
Wein sind, und etwas anderes, daß sie der Leib und das Blut des Herrn sind 
[…]. (Hödl 1990, S. 74f) 

Das sachgebundene, „niedrige“ Denken gewährleistet, dass Bedeutungen 
und Wörter sich nicht verselbständigen. Dieses selbe Denken ist es auch, 
auf das sich Anselm in seinem Gottesbeweis und seinem Disput mit Gauni-
lo immer beruft. Etwa ist der Gottesbegriff für ihn nicht a priori gegeben 
(vgl. Flasch 1989, S. 17). Nirgendwo fordert Anselm für die Erkenntnis 
Gottes irgendeine Art besonderen Vermögens. 

Was Anselm das Denken ist, ist Wittgenstein die Sprache. Wittgen-
stein sagt, das Leben zwingt uns den Begriff „Gott“ auf. 

Wie wird uns das Wort ‚Gott’ beigebracht (d.h. sein Gebrauch)? Ich kann da-
von keine ausführliche systematische Beschreibung geben. Aber ich kann so-
zusagen Beiträge zu der Beschreibung machen; ich kann darüber manches sa-
gen und vielleicht mit der Zeit eine Art Beispielsammlung anlegen. (VB, 
S.567) 

                                        
 17  Wie aus einigen wenigen harmlosen Worten ein die Kirchengeschichten prägender 

Streit entstehen konnte, sieht man sehr gut in Macy 1999. 
 18  Die Verbindung zwischen den beiden Sorten „niedrigen Gebrauchs“ besteht in 

„primitiven“ Praktiken. Das Wort „Brot“ lernen wir beim Essen. 



178 Esther Ramharter 

Man kann wohl nicht behaupten, dass Wittgenstein hier eine neuartige19 
Erklärung zum Gebrauch von Wörtern geben würde, bemerkenswert ist 
viel mehr, dass er dieselbe Erklärung gibt wie sonst: auch „Gott“ lernen 
wir „niedrig“ gebrauchen, in gewöhnlichen Vorgängen, anhand von Bei-
spielen. Nichts unterscheidet diesbezüglich (wie etwa auch beim „Tisch 
des Herrn“ in Heinrichs Beispiel) den Begriff „Gott“ von irgendeinem an-
deren Begriff. Auch Anselm besteht darauf, dass sein „(id) quo maius cogi-
tari non potest“ auf der niedrigen Ebene bleibt. Anselm und Wittgenstein 
aber haben verschiedene Gegner: Anselm muss Gott davor bewahren, nur 
jenseits des Rational-Erkennbaren zu sein (ob Anselm hier Gott vor Ande-
ren oder vor Anselm schützen muss, wird gestritten), Wittgenstein muss 
den Nimbus abwehren, der Gott ungerechtfertigt erhöhen könnte, und er 
erinnert daran, dass wir das Wort „Gott“ lernen wie alle anderen Wörter – 
„niedrig“. 

                                        
 19  Im Vergleich zu seinen früheren Erklärungen 



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 179 

Literatur 
Descartes, René 1993: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie (Meditatio-
nen), Hamburg: Felix Meiner Verlag. 

Donatelli, Piergiorgio 2005: “The Problem of ‘The Higher’ in Wittgenstein’s Tracta-
tus”. In: Phillips / Von der Ruhr 2005, 11-38. 

Flasch, Kurt 1989: Einleitung zu Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden? Die Kon-
troverse zwischen Anselm von Canterbury und Gaunilo von Marmoutiers, Mainz: Die-
terich’sche Verlagsbuchhandlung.  

Hartl, Johannes 2008: Metaphorische Theologie. Grammatik, Pragmatik und Wahr-
heitsgehalt religiöser Sprache. Berlin: Lit Verlag.  

Hödl, Ludwig 1990: „Die theologischen Auseinandersetzungen mit Berengar von 
Tours im frühscholastischen Eucharistietraktat De corpore Domini“. In: Ganz, Peter / 
Huygens, R. B. C. / Niewöhner, Friedrich (Hg.) Auctoritas und Ratio. Studien zu Be-
rengar von Tours: Wiesbaden: Harrassowitz, 69-88. 

Heinrich, Richard 2003: „Tisch, Lampe, Tür”. In: Verzauberung, Methode und Ge-
wohnheit. Skizzen zur philosophischen Intelligenz. Wien: Edition Roesner. 

Macy, Gary 1999: Treasures from the Storeroom. Medieval Religion and Eucharist. 
Collegeville: The Liturgical Press. 

Phillips, Dewi Zaphaniah 1963: „Philosophy, Theology and the Reality of God”. The 
Philosophical Quarterly 3. Zitiert nach: Phillips, Dewi Zaphaniah 1993: Wittgenstein 
and Religion. New York: St. Martin’s Press, 1-9. 

Phillips, Dewi Zaphaniah 1990: „Sublime Existence”, Archivio Di Filosofia LVIII. 
Zitiert nach: Wittgenstein and Religion. New York: St. Martin’s Press, 10-22. 

Phillips, Dewi Zaphaniah / Von der Ruhr, Mario (Hg.) 2005: Religion and Wittgen-
stein’s Legacy. Aldershot / Burlington: Ashgate. 

Weinberg, Jonathan 1994: „Picturing God: Wittgenstein on Religion, Science and Su-
perstition“. The Harvard Review of Philosophy 4(1), 64-75. 

Wittgenstein, Ludwig 1998-2000: Wittgenstein’s Nachlass: The Bergen Electronic 
Edition. Oxford: Oxford University Press. (BEE) 

Wittgenstein, Ludwig 1984: Philosophische Untersuchungen. In: Tractatus logico-
philosophicus, Tagebücher 1914–1916, Philosophische Untersuchungen, Suhrkamp 
Werkausgabe, Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp. (PU) 

Wittgenstein, Ludwig 1999 Vermischte Bemerkungen. In: Über Gewißheit, Suhrkamp, 
Werkausgabe, Bd. 8. Frankfurt am Main: Suhrkamp. (VB) 

 




