Und Gott war das Wort:
Wittgensteins niedrige Absichten

Esther Ramharter, Wien

0) Aufriss des Problems

Wittgenstein insistiert auf einer niedrigen Verwendung von Wortern:

Wihrend doch die Worte ,Sprache’, ,Erfahrung’, ,Welt’, wenn sie eine Ver-
wendung haben, eine so niedrige Verwendung haben, wie die Worte ,Tisch’,
,Lampe’, ,Tlr’. (PU § 97)

Dieser egalisierenden Wendung scheint jedoch folgende Stelle entgegen-
zustehen:

Das Leben kann zum Glauben an Gott erziehen [...] — das Leben kann uns
diesen Begriff aufzwingen. Er ist dann etwa dhnlich dem Begriff ,Gegenstand’.
(VB, S. 571)

Es wiirde uns verwundern, wenn hier statt ,,Gegenstand“ etwa , Lam-
pe* stiinde (etwas weniger vielleicht ,,Licht®). Nimmt Wittgenstein also
doch eine in irgendeinem Sinn hohere Verwendung eines Begriffs in An-
spruch? Man konnte diesem Problem mit dem Hinweis zu entgehen versu-
chen, dass sich auch das erste Zitat nicht gegen ,,hohere Worter, sondern
nur gegen ,.hohere Verwendungen richtet. Was kennzeichnet aber ein
,,hoheres Wort*“, wenn nicht die Verwendung?

Der Begriff ,,Wort*“, den Wittgenstein in Zusammenhéngen wie PU
§ 97 ofters gebraucht, ware auch hier, als Alternative zu ,,Gegenstand®, ein
naheliegender Kandidat — hat es eine Bedeutung, dass Wittgenstein statt-
dessen ,,Gegenstand* wihlt?'

' Weinberg (1994, 74) bezieht sich auch auf diese Stelle, stellt aber — fiir seine Zwe-
cke gerechtfertigt —,,Gegenstand* unterschiedslos in eine Reihe mit Wortern wie
,thoughts* und ,,sensations*.



170 Esther Ramharter

1) Der Kontext der zweiten Stelle (VB, S. 571)

Die Notiz aus dem Jahr 1950, aus der die Stelle stammt, lautet vollstindig
wiedergegeben:

Ein Gottesbeweis sollte eigentlich etwas sein, wodurch man sich von der Exis-
tenz Gottes liberzeugen kann. Aber ich denke mir, dal die Gldubigen die sol-
che Beweise lieferten, ihren ,Glauben’ mit ihrem Verstand analysieren und
begriinden wollten, obgleich sie selbst durch solche Beweise nie zum Glauben
gekommen wiren.” Einen von der ,Existenz Gottes iiberzeugen’ kénnte man
vielleicht durch eine Art Erziehung, dadurch, dall man sein Leben so und so
gestaltet.

Das Leben kann zum ,Glauben an Gott’ erziehen. Und es sind auch Erfahrun-
gen, die dies tun; aber nicht Visionen, oder sonstige Sinneserfahrungen, die
uns die ,Existenz dieses Wesens’ zeigen, sondern z.B. Leiden verschiedener
Art. Und sie zeigen uns Gott nicht wie ein Sinneseindruck einen Gegenstand,
noch lassen sie ihn vermuten. Erfahrungen, Gedanken, — das Leben kann uns
diesen Begriff aufzwingen.

Er ist dann etwa dhnlich dem Begriff ,,Gegenstand”. (VB, S. 571)

Ein Hinweis aus demselben Jahr auf Karl Barth (VB, S. 571) macht deut-
lich, dass Wittgenstein sich zu dieser Zeit zumindest ein wenig mit Gottes-
beweisen beschéftigt hat (auch in den Jahren davor gibt es einige Notizen
dazu). Ich behaupte keineswegs, dass Wittgenstein sich eingehender mit
einem der ,,Klassiker* unter den Gottesbeweisen auseinandergesetzt hat,
dennoch mochte ich etwas weiter ausholen und einige Bemerkungen zu
Anselms Gottesbeweis machen, die, so scheint mir, Wittgensteins Uberle-
gung in ein interessantes Licht riicken. Ich versuche zu zeigen, dass es Mo-
tivlagen gibt, die Wittgenstein in der Wahl des Wortes ,,Gegenstand* be-
stimmt haben konnten® und die jenen, die Anselm von Canterbury ,,id quo
maius cogitari non potest* konzipieren haben lassen, sehr dhnlich sind.
Anselms Ontologisches Argument ist jenen von Descartes, Leibniz,
etc. vom logischen Standpunkt” iiberlegen, weil ,,id quo maius cogitari non

? Wittgenstein scheint sich hier Karl Barth in einem eher kontroversen Punkt (vgl.
Flasch 1989, 23) anzuschlieBen, ndmlich darin, dass die Erfinder von Gottesbe-
weisen mit ihren Beweisen nicht liberzeugen wollten.

* Ein Motiv, das man fiir etwas hat, muss natiirlich keineswegs eine Grundlage einer
bewussten Entscheidung sein.

* Das bedeutet nicht: hinsichtlich der Uberzeugungskraft.



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 171

potest — wegen der Neutralitit des ,,maius* — diejenigen Zuschreibungen,
die groBer machen, im Unterschied zu den ,,perfectiones® nicht inhaltlich
einschriankt. Grofler wird ein Ding fiir Anselm dadurch, dass ihm eine Ei-
genschaft mehr zukommt. ,,Eigenschaft ist ein logischer Begriff, ,,Perfek-
tion* nicht (sondern ein metaphysischer). Die folgende formale Darstel-
lung kann sowohl als eine Formalisierung eines Arguments im Sinne Des-
cartes’ oder Leibniz’ angesehen werden als auch als eine inaddquate Re-
konstruktion des Anselmschen Beweises selbst. Die Relevanz der Unter-
scheidung zwischen rein logischen und metaphysisch-inhaltlichen Begrif-
fen lasst sich daran jedenfalls gut verdeutlichen. Zunichst in Anselmscher
Terminologie:

Es soll gezeigt werden:
Rg  Gott existiert in Wirklichkeit.’

Rekonstruktion mittels Prddikatenlogik 1. Stufe
Die Pramissen lauten:
—3xGxg Es gibt nichts, das groB3er als Gott ist.

Vx(—=Rx — dyGyx) Zu allem, was nicht wirklich ist, gibt es etwas
GroBeres.

Dieses Argument iiberzeugt nicht, weil (die Variable) G eine inhaltlich
(beliebig) bestimmbare Eigenschaft wie R auch ist. Es gibt daher keinen
logischen Zusammenhang zwischen ,,gréfer sein® und ,,real existieren®. In
dieser Formulierung muss also (in der zweiten Pradmisse) das implizit vor-
ausgesetzt werden, woraus eigentlich die Uberzeugungskraft des Beweises
kommen sollte. Wenn Descartes sagt, ,,[E]s steht mir nicht frei, Gott ohne
Dasein — d.h. das vollkommenste Wesen ohne hochste Vollkommenheit —
zu denken.* (Descartes Meditationen, 5. Meditation, S. 60), dann kann man

> Er verwendet ,,Existenz in Realitit* als Eigenschaft, und er gibt keine weitere Ein-
schrankung fiir das, was groBer macht, an.

% Die Debatte iiber ,Existenz* und ,,notwendige Existenz* werde ich hier nicht be-
handeln. Den Standpunkt von Phillips 1963 und Phillips 1990 finde ich sich sehr
beriicksichtigenswert. Dort werden auch die Beitrdge von Malcolm, Findlay, etc.
miteinbezogen.



172 Esther Ramharter

dafiir (wenn man das Argument als indirekten Beweis fiihrt), die obige
Formalisierung iibernehmen, wobei G fiir ,,vollkommener* steht. Dass aber
,Existenz eine ,,Vollkommenheit“ ausmacht (daher aus Nicht-Existenz
Nicht-Vollkommenheit folgt), ist eben eine inhaltliche Aussage, und keine
logische Konsequenz; wenn man dagegen ,,Existenz* als Pridikat auffasst,
dann 1st das Zutreffen dieses Priadikats auf ein Wesen ,,iiber das nichts
GroBeres* gedacht werden kann, eine logische Folge, das zeigt die folgen-
de Rekonstruktion:

Rekonstruktion mittels Prddikatenlogik 2. Stufe
Mx:= —dF(—Fx) ,worliber nichts GroBeres gedacht werden

kann‘ wird definiert
Mg  Diese Eigenschaft (2.Stufe) wird Gott zugesprochen. (Es gibt
nichts/keine Eigenschaft, das/die Gott fehlt.)

Daraus Rg zu folgern, ist trivial, aber funktioniert.”

Der Beweis funktioniert gerade deswegen, weil einerseits zunichst
keine verschieden ,,hohen* Begriffe verwendet werden — wir sprechen iiber
Dinge und iiber Gott, ob sie existieren, ebenso wie, ob sie blau sind oder
wohlschmeckend —, andererseits aber das ,,maius“ einen besonderen Stel-
lenwert — eine spezielle Art eines ,,hohen* Gebrauchs — dadurch erhilt,
dass es als etwas Ubergeordnetes Besonderes leistet, nimlich Existenz als
logische Konsequenz liefert.

,Wortiber es nichts GroBeres gibt* ist (1) nicht selbst eine Eigen-
schaft wie ein Sinneseindruck, aber (2) durch solche Eigenschaften, die wir
sonst zur Charakterisierung von (wahrnehmbaren) Dingen verwenden, de-
finierbar und verwendet (3) alle diese Eigenschaften unterschiedslos, wihlt
also keine inhaltlich aus (im Unterschied zur zweiten Prdmisse in der ers-
ten Rekonstruktion). Schon vor einem eingehenden Vergleich beginnt man
hier eine Verwandtschaft mit Wittgensteins ,,Gegenstand* zu ahnen.

7 Und es ist die einzige Weise, wie man ,,maius“ und ,,Existenz in Wirklichkeit* im
Rahmen einer der tliblichen Logiken so fassen kann, dass die gewiinschte Folge-
rung aus rein logischen Griinden — ohne zusétzliches Postulat — gelingt.



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 173

2) Der Kontext der ersten Stelle (PU § 97)

In Bezug auf die erste Stelle gilt es einige begriffliche Klarstellungen zu
dem Wortfeld um ,,niedrig*, ,,tief*, ,,hoch®, etc. vorzunehmen.®

Wittgenstein mokiert sich {iber die Neigung der Philosophen, fiir die Worter,
die sie gebrauchen, eine aullerordentliche, reine und erhabene Bedeutung in
Anspruch zu nehmen. Aber ist es, auf der anderen Seite, selbstverstindlich,
dass das Wort ,,Tisch* ausschlieBlich eine niedrige Verwendung hat? Gewil}
hat es nicht nur eine einzige Verwendung, denn so mancher geht zum Tisch
des Herrn, um das Heilige Abendmahl stehend einzunehmen — weil kein Tisch
da ist. Und an einem sonnigen September haben zwei Kontrahenten in einer
schwierigen Verhandlung ihre Karten ganz offen auf den Tisch gelegt, wih-
rend sie im Stadtpark umherschlenderten. Wird in diesen Féllen das Wort
,»L1sch® nicht auf eine iiberhohte Weise verwendet? Sind das schon erste An-
zeichen philosophischer Infektion? (Heinrich 2003, S. 114)

Natiirlich gibt es Worter mit verschieden ,,hoher* Bedeutung (wobei dieses
,;,hoch® auch in einem hoheren Sinn verwendet wird, also nicht im Sinne
einer Langenangabe): Es gibt Worter einerseits fiir Heiliges, Profanes,
Vulgires, Erhabenes, Niedertrachtiges und Edles. Ein Tisch etwa wird ge-
weiht und erhilt dadurch eine ,,hohere* Bedeutung.

Nun ist aber der Vorgang, in dem sich solch eine Redeweise einblirgert, von
auflen gesehen ein ziemlich gewohnlicher Vorgang, nicht grundsitzlich ver-
schieden von jenem, in dem sich irgendeine gewdhnliche, (im iiberhohten Sinn)
niedrige Verwendung des Wortes ,,Tisch® eingebiirgert hat [...]. (Heinrich
2003, S.114f)

Egal, wie ,,hoch* Begriffe in ihrer Bedeutung oder Verwendung sind, wie
wir sie gebrauchen, lernen wir immer auf die gleiche ,,niedrige* Weise.’

Werfen wir jetzt einen Blick auf die Stelle, um die es bei meinem
Vergleich geht:

Das Denken ist mit einem Nimbus umgeben. — Sein Wesen, die Logik, stellt
eine Ordnung dar, und zwar die Ordnung a priori der Welt, d.i. die Ordnung
der Moglichkeiten, die Welt und Denken gemeinsam sein muf3. Diese Ordnung
aber, scheint es, mul} idchst einfach sein. Sie ist vor aller Erfahrung; muf sich
durch die ganze Erfahrung hindurchziehen; ihr selbst darf keine erfahrungs-

8 Zum ,Hoheren im Tractatus siche Donatelli 2005.
? Insbesondere lernen wir auch das ,,maius®, das Pradikat zweiter Stufe im Gottes-
beweis, wie jedes andere Zeichen zu verwenden.



174 Esther Ramharter

maBige Triibe oder Unsicherheit anhaften. — Sie mu3 vielmehr vom reinsten
Kristall sein. Dieser Kristall aber erscheint nicht als eine Abstraktion, sondern
als etwas Konkretes, ja als das Konkreteste, gleichsam Hdrteste. (Log. Phil.
Abh. No. 5.5563.)

Wir sind in der Tauschung, das Besondere, Tiefe, das uns Wesentliche unserer
Untersuchung liege darin, dal} sie das unvergleichliche Wesen der Sprache zu
begreifen trachtet. D.i., die Ordnung, die zwischen den Begriffen des Satzes,
Wortes, SchlieBens, der Wahrheit, der Erfahrung, u.s.w. besteht. Diese Ord-
nung ist eine Uber-Ordnung zwischen — sozusagen — Uber-Begriffen. Wih-
rend doch die Worte ,,Sprache”, ,,Erfahrung”, ,,Welt”, wenn sie eine Verwen-
dung haben, eine so niedrige haben miissen, wie die Worte ,,Tisch”, ,,Lampe”,
,Liur”. (PU §97)

Wenn wir etwas Tiefe oder Hohe zusprechen, besagt das schlicht, dass wir
es wichtig nehmen.'® , Nimbus* besagt, dass wir es zu wichtig nehmen.
Diese Feststellung dndert aber nichts daran, dass es diesen Stellenwert e-
ben hat. Zum Feuer etwa merkt Wittgenstein an:

Nichts spricht dafiir, warum das Feuer mit solchem Nimbus umgeben sein
sollte. Und, wie seltsam, was heif}t es eigentlich ,,es schien vom Himmel ge-
kommen zu sein”? von welchem Himmel. Nein, es ist gar nicht selbstverstind-
lich, dal3 das Feuer so betrachtet wird; aber es wird eben so betrachtet. (BEE,
Item 143, S. 10)

Wittgenstein spricht im darauf folgenden Absatz auch von Tiefe, und
meint, dass man etwa im Fall von Siegfried und Brunhilde im neueren Ni-
belungenlied sieht, dass diese vom Zusammenhang mit dem Verbrennen
eines Menschen herriihrt.

3) Die niedrige Ebene und der gehandhabte Nimbus

Wittgensteins ,,Gegenstand* bezieht ebenso wie Anselms ,,quo maius cogi-
tari non potest” seine Bedeutung aus Eigenschaften (zur Erkldarung, was
,,Gegenstand* heiflt, miissten wir Beschreibungen heranziehen, es wiirde
nichts fruchten, auf Dinge zu zeigen), und zwar aus als unterschiedslos be-
handelten Eigenschaften (Gegenstand zu sein schlie3t a priori keine Eigen-
schaft — eines Erfahrungsdinges — aus), findet aber auf Individuen Anwen-

1% Missdeutungen unserer Sprachformen sind so tief, wie uns unsere Sprache wichtig
ist, ebenso Witze (PU §111).



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 175

dung11 — 1m Unterschied zu ,,Wort* etwa. Das 1st die Basis dafiir, dass An-
selms Argument logisch funktioniert. Dafiir, dass auch Wittgenstein in die-
se Richtung gedacht haben konnte, lassen sich freilich nur Indizien nennen.

Das Wesen Gottes verbiirge seine Existenz d.h. eigentlich, daB es sich hier um
eine Existenz nicht handelt.

Konnte man denn nicht auch sagen, das Wesen der Farbe verbiirge ihre
Existenz? Im Gegensatz etwa zum weillen Elephanten. Denn es heil3t ja nur:
Ich kann nicht erkldaren, was ,Farbe’ ist, was das Wort ,,Farbe* bedeutet, auller
an Hand der Farbmuster. Es gibt also hier nicht ein Erklédren, ,wie es wire,
wenn es Farben gibe’.

Und man konnte nun sagen: Es 146t sich beschreiben, wie es wire, wenn
es Gotter auf dem Olymp gébe aber nicht: ,wie es wire, wenn es Gott gibe’.
Und damit wird der Begriff ,Gott’ ndher bestimmt. (VB, S. 566)

Dieses Beispiel zeigt,'” dass Wittgenstein auch damit ringt, was aus einem
Begriff Gottes folgen kann. Die Stelle aus den Philosophischen Untersu-
chungen, in der er das Wort ,,Gegenstand* wéhlt, formuliert er wenig spa-
ter.

Neben dieser Motivation von der Funktion(sweise) her, lassen sich
aber auch noch andere Vorziige des Begriffs ,,Gegenstand* gegeniiber den
nahe liegenden Alternativen angeben: ,,Gegenstand* ist

(1) kein religioser Begriff, in diesem Sinn kein ,,hoherer Begriff und
nicht mit einem Nimbus umgeben"’

(2) ein Metabegriff (nicht nur in formaler Hinsicht, sondern auch als Ent-
sprechung der Idee, dass Gott mit den Dingen etwas zu tun haben
muss, aber doch ohne eines von ihnen zu sein'?)

" Wittgenstein verwendet, insbesondere zu der Zeit, in der diese Bemerkungen ent-
standen sind, bis auf wenige Ausnahmen ,,Gegenstand* im Sinn von ,,Erfahrungs-
gegenstand®, nicht in irgendeiner weiteren Bedeutung wie ,,Thema* etwa.

12 Interessant wire hier auch eine Untersuchung der Rolle des monotheistischen Got-
tesbilds fiir derlei Uberlegungen. Offenkundig funktioniert der Terminus
,,Gott*“ nicht nur in politisch-praktischen Kontexten (vgl. die Arbeiten von Jan
Assmann), sondern auch im Zusammenhang mit Gottesbeweisen im Monotheis-
mus grundsitzlich anders als bezogen auf viele Gotter. Man kann sich etwa kaum
vorstellen, dass es fiir jeden Gott einen spezifischen Gottesbeweis gibt.

1 Jedenfalls nicht in diesem Kontext — beim Nachdenken iiber Sprache wire das
moglicherweise anders.



176 Esther Ramharter

(3) kein rein sprachlicher Begriff (wie etwa ,,Wort*) — in dieser Hinsicht
nimmt Wittgenstein die Religion ernst: Im Anfang war nicht das Wort,
sondern — fiir uns — die Dinge des Lebens/das Leben.

(4) ein Begriff, dessen Gebrauch wir in diesem Zusammenhang als nicht
metaphorisch bezeichnen wiirden, als nicht ,,h6her in dem Sinn", der
in der Darstellung von Heinrich thematisiert ist. Wittgenstein verwen-
det z.B. nicht Licht oder Leuchte; er hitte eine der viel konkreteren
Metaphern der Bibel verwenden konnen (fiir eine sprachanalytische
Studie dieser Metaphern siche Hartl 2008).

Diese Punkte treffen simtlich auch auf Anselms Konzeption ,,id quo maius
cogitari non potest zu. Auch Anselm halt (1) durch die Verwendung des
neutralen ,,maius® mit einem Nimbus oder Tiefe versehene Begriffe wie
Giite, Allmacht, etc. in seinem Gottesbeweis noch fern. Anselms ,,quo
maius cogitari non potest™ kommt (2) wie ,,Gegenstand‘ nicht durch (kon-
krete) sinnlich wahrnehmbare Dinge zu seiner Bedeutung, sondern durch
samtliche irgendwelche Dinge bestimmenden Eigenschaften. Es ist sinnlos,
jemand einen Gegenstand hin zu halten und — in der Absicht ithm {iber die-
sen Gegenstand etwas mitzuteilen — zu sagen: ,,Das ist ein Gegenstand* (in
der Hinsicht, in der es auch sinnlos ist zu sagen, ,,dieser Stab hat eine Lan-
ge* (vgl. PU §251)). Ob etwas ein Gegenstand ist, stellen wir nicht fest,
indem wir hingreifen oder ihn anschauen, aber dennoch ist ,,Gegen-
stand*“ auf (Sinnen-)Dinge anwendbar, also kein auf Sprache allein bezo-
gener Begriff — genau wie ,,quo maius cogitari potest“'® (3). Mit einem me-
taphorischen Begriff schlieBlich hat man es (4) bei Anselm auch nicht zu
tun.

Wittgensteins Beschéftigung mit Ontologischen Argumenten ist,
wenn auch in threm Ausmal} unklar, als Tatsache doch unumstritten. Dass

' Vergleiche dazu Phillips 1990, 12.

> Auch dem metaphorischen Gebrauch stellt Wittgenstein den niedrigen Gebrauch
eines ,,Damit-Leben gegeniiber: ,,Wenn Faust sagt ,Wer darf ihn nennen, wer ihn
bekennen, etc.’, so konnte man ihn fragen: Gebrauchst Du hier nur ein poetisches
Gleichnis, oder dringt sich Dir dieser Begriff auf, und lebst Du mit ihm?*“ (BEE,
Item 174, 1v)

' Ein Unterschied besteht allerdings darin, dass Gegenstand zu sein auf alle Dinge
zutrifft, ,,quo maius cogitari non potest* allerdings — in Anselms Vorstellung — nur
auf Eines.



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 177

umgekehrt auch Anselm Uberlegungen der Art, wie sie spiter Wittgenstein
anstellt, keineswegs fremd sind, erkennt man bei Beschéftigung mit der
Tradition, die Anselm prégt: einer Tradition des Rationalisierens des Glau-
bens, die sich auf die Grammatik konzentriert und auf einem niedrigen
Gebrauch von Wortern besteht. In der Auseinandersetzung seines Lehrers
Lanfrank mit Berengar von Tours steht Anselm auf der Seite Berengars
(sieche Flasch 1989, S. 42). Dieser argumentiert im Streit um die Trans-
substantiationslehre'’, dass diese wider die Grammatik wire. Berengar in-
sistiert darauf, dass das Brot Brot bleiben muss, auch oder gerade wenn es
Leib Christi sein soll,'® weil sonst die Grammatik Widerspriiche hervor-
bringt.
[Die biblische Satzwahrheit] muss nach den Regeln der significatio ausgelegt
werden, die in der Grammatik gelten. Danach sind die angestammten Satzteile
in der Lage einen anderen zusétzlichen und héheren Sinn zu erhalten, ohne ih-
re Grundbedeutung zu verlieren [...]; etwas anderes ist es, dafl sie Brot und

Wein sind, und etwas anderes, dal} sie der Leib und das Blut des Herrn sind
[...]. (H6d1 1990, S. 74f)

Das sachgebundene, ,,niedrige” Denken gewihrleistet, dass Bedeutungen
und Worter sich nicht verselbstindigen. Dieses selbe Denken ist es auch,
auf das sich Anselm in seinem Gottesbeweis und seinem Disput mit Gauni-
lo immer beruft. Etwa ist der Gottesbegriff flir ihn nicht a priori gegeben
(vgl. Flasch 1989, S. 17). Nirgendwo fordert Anselm fiir die Erkenntnis
Gottes irgendeine Art besonderen Vermdgens.

Was Anselm das Denken ist, ist Wittgenstein die Sprache. Wittgen-
stein sagt, das Leben zwingt uns den Begriff ,,Gott* auf.

Wie wird uns das Wort ,Gott’ beigebracht (d.h. sein Gebrauch)? Ich kann da-
von keine ausfiihrliche systematische Beschreibung geben. Aber ich kann so-
zusagen Beitrdge zu der Beschreibung machen; ich kann dariiber manches sa-
gen und vielleicht mit der Zeit eine Art Beispielsammlung anlegen. (VB,
S.567)

7 Wie aus einigen wenigen harmlosen Worten ein die Kirchengeschichten prigender
Streit entstehen konnte, sieht man sehr gut in Macy 1999.

'8 Die Verbindung zwischen den beiden Sorten ,niedrigen Gebrauchs* besteht in
,primitiven‘ Praktiken. Das Wort ,,.Brot* lernen wir beim Essen.



178 Esther Ramharter

Man kann wohl nicht behaupten, dass Wittgenstein hier eine neuartige'
Erkldrung zum Gebrauch von Wortern geben wiirde, bemerkenswert ist
viel mehr, dass er dieselbe Erklarung gibt wie sonst: auch ,,Gott* lernen
wir ,,niedrig® gebrauchen, in gewohnlichen Vorgiangen, anhand von Bei-
spielen. Nichts unterscheidet diesbeziiglich (wie etwa auch beim ,,Tisch
des Herrn* in Heinrichs Beispiel) den Begriff ,,Gott* von irgendeinem an-
deren Begriff. Auch Anselm besteht darauf, dass sein ,,(id) quo maius cogi-
tari non potest” auf der niedrigen Ebene bleibt. Anselm und Wittgenstein
aber haben verschiedene Gegner: Anselm muss Gott davor bewahren, nur
jenseits des Rational-Erkennbaren zu sein (ob Anselm hier Gott vor Ande-
ren oder vor Anselm schiitzen muss, wird gestritten), Wittgenstein muss
den Nimbus abwehren, der Gott ungerechtfertigt erhéhen konnte, und er
erinnert daran, dass wir das Wort ,,Gott* lernen wie alle anderen Worter —
,niedrig®.

" Im Vergleich zu seinen fritheren Erkldrungen



Und Gott war das Wort: Wittgensteins niedrige Absichten 179

Literatur

Descartes, René 1993: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie (Meditatio-
nen), Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Donatelli, Piergiorgio 2005: “The Problem of ‘The Higher’ in Wittgenstein’s Tracta-
tus”. In: Phillips / Von der Ruhr 2005, 11-38.

Flasch, Kurt 1989: Einleitung zu Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden? Die Kon-
troverse zwischen Anselm von Canterbury und Gaunilo von Marmoutiers, Mainz: Die-
terich’sche Verlagsbuchhandlung.

Hartl, Johannes 2008: Metaphorische Theologie. Grammatik, Pragmatik und Wahr-
heitsgehalt religioser Sprache. Berlin: Lit Verlag.

Hodl, Ludwig 1990: ,.Die theologischen Auseinandersetzungen mit Berengar von
Tours im frithscholastischen Eucharistietraktat De corpore Domini*. In: Ganz, Peter /
Huygens, R. B. C. / Niewohner, Friedrich (Hg.) Auctoritas und Ratio. Studien zu Be-
rengar von Tours: Wiesbaden: Harrassowitz, 69-88.

Heinrich, Richard 2003: ,,Tisch, Lampe, Tiir”. In: Verzauberung, Methode und Ge-
wohnheit. Skizzen zur philosophischen Intelligenz. Wien: Edition Roesner.

Macy, Gary 1999: Treasures from the Storeroom. Medieval Religion and Eucharist.
Collegeville: The Liturgical Press.

Phillips, Dewi Zaphaniah 1963: , Philosophy, Theology and the Reality of God”. The
Philosophical Quarterly 3. Zitiert nach: Phillips, Dewi Zaphaniah 1993: Wittgenstein
and Religion. New York: St. Martin’s Press, 1-9.

Phillips, Dewi Zaphaniah 1990: ,,Sublime Existence”, Archivio Di Filosofia LVIII.
Zitiert nach: Wittgenstein and Religion. New York: St. Martin’s Press, 10-22.

Phillips, Dewi Zaphaniah / Von der Ruhr, Mario (Hg.) 2005: Religion and Wittgen-
stein’s Legacy. Aldershot / Burlington: Ashgate.

Weinberg, Jonathan 1994: , Picturing God: Wittgenstein on Religion, Science and Su-
perstition®. The Harvard Review of Philosophy 4(1), 64-75.

Wittgenstein, Ludwig 1998-2000: Wittgenstein’s Nachlass: The Bergen Electronic
Edition. Oxford: Oxford University Press. (BEE)

Wittgenstein, Ludwig 1984: Philosophische Untersuchungen. In: Tractatus logico-
philosophicus, Tagebiicher 1914-1916, Philosophische Untersuchungen, Suhrkamp
Werkausgabe, Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp. (PU)

Wittgenstein, Ludwig 1999 Vermischte Bemerkungen. In: Uber Gewifheit, Suhrkamp,
Werkausgabe, Bd. 8. Frankfurt am Main: Suhrkamp. (VB)






