Heidegger und Wittgenstein zur
Ontologie und Praxis der Technik

PETER KEICHER, KARSLRUHE

I. Wittgensteins Fortschrittskritik

In einem Vorwortentwurf vom November 1930 beschreibt Wittgenstein
seine philosophische Arbeit vor einem weit gefal3ten kulturgeschichtlichen
Hintergrund, der von der Industrie, iiber Musik und Architektur, bis zum
Faschismus und Sozialismus reicht. Er distanziert sich ausdriicklich vom
Strom der grofien “europidischen und amerikanischen Zivilisation™:

Dieses Buch ist fiir die geschrieben, die seinem Geist freundlich
gegeniiberstehn. Dieser Geist ist, glaube ich, ein anderer als der
des Stromes der groflen europdischen und amerikanischen Zivi-
lisation. Der Geist dieser Zivilisation dessen Ausdruck die
Industrie, Architektur, Musik, der Faschismus und Sozialismus
unserer Zeit ist, ist dem Verfasser fremd und unsympathisch.
(MS 109, S. 205¢1.)

In einem weiteren Entwurf bemerkt Wittgenstein, “dall das Verschwinden
einer Kultur nicht das Verschwinden menschlichen Wertes bedeutet sondern
blof3 gewisser Ausdrucksmittel dieses Werts” (MS 109, S. 206). Nochmals
betont er, dal} er “dem Strom der Européischen Zivilisation ohne Sympathie
zusehe, ohne Verstindnis fiir die Ziele wenn sie welche hat.” (MS 109,
S. 206). Die ‘Zivilisation’ sieht er “durch das Wort Fortschritt” gepragt:

Unsere Zivilisation ist durch das Wort Fortschritt charakterisiert.
Der Fortschritt ist ihre Form nicht eine ihrer Eigenschaften dal3
sie fortschreitet. Sie ist typisch aufbauend. Thre Tatigkeit ist es
ein immer komplizierteres Gebilde zu konstruieren. Und auch
die Klarheit dient doch nur wieder diesem Zweck und ist nicht
Selbstzweck. (MS 109, S. 207)



182

Die Kulturkritik des ‘Fortschritts’ durchzieht das gesamte mittlere und
spite philosophische Werk Wittgensteins, wobei entsprechende AuBerun-
gen vor allem in jener Art von Bemerkungen zu finden sind, die G. H. von
Wright fir die “Vermischten Bemerkungen” — Culture and Value — zusam-
mengestellt hat. Kaum zuféllig wéhlte Wittgenstein das folgende Zitat aus
Nestroys “Schiitzling” als Motto fiir die Philosophischen Untersuchungen:

Motto: “Uberhaupt hat der Fortschritt das an sich, daB er viel
grofer ausschaut als er wirklich ist.” (Nestroy) (TS 227, S. 1)

II. Heideggers Begriff des “Gestells”

Martin Heidegger beschéftigt sich mit dem “Wesen der Technik”, ohne dal3
sein Denken sich im schulméiBig einengenden oder instrumentellen Sinne
auf eine “Philosophie der Technik™ reduzieren lie3e. In den dreiliger Jahren
— also wenige Jahre nach dem zitierten Vorwortentwurf Wittgensteins —
bezeichnet Heidegger die Technik als eine “Grundform” des Erscheinens
des “Zeitalters der vollendeten Metaphysik™:

Das Zeitalter der vollendeten Metaphysik steht vor seinem
Beginn. Der Wille zum Willen erzwingt sich als seine Grundfor-
men des Erscheinens die Berechnung und die Einrichtung von
Allem, dies jedoch nur zur unbedingt fortsetzbaren Sicherung
seiner selbst. Die Grundform des Erscheinens, in der dann der
Wille zum Willen im Ungeschichtlichen der Welt der vollende-
ten Metaphysik sich selbst einrichtet und berechnet, kann
biindig ‘die Technik’ heiBen. (UdM, S. 76)

Diese Notiz entstand wiahrend der Zeit des deutschen Nationalsozialismus.
In dieser ‘dunklen Zeit’ sind Heidggers Schriften u.a. durch folgende
Begriffsfelder geprigt: Wille zum Willen, vollendete Metaphysik, Technik,
Unwesen, Nihilismus, Gleichférmigkeit, Unterschiedslosigkeit, Bestand,
Berechnung, rechnendes Denken, Seinsvergessensheit, Seinsverlassenheit,
Unwahrheit, Unwelt, Irrnis etc., “Die Erde,” so Heidegger damals,
“erscheint als die Unwelt der Irrnis. Sie ist seynsgeschichtlich der Irrstern.”
(UdM, S. 93)



183

In den spéteren Schriften Heideggers tritt an die Stelle der dramatischen
Verkiindung einer ‘vollendeten Metaphysik’ der Versuch, die philoso-
phischen Grundlagen eines ‘lbergidnglichen Denkens’ fiir einen histor-
ischen Neuanfang der Philosophie zu schaffen. ‘Wahrheit’ wird zur Entber-
gung oder Unverborgenheit, ‘Geschichtlichkeit” zum Geschick, den Begrift
der ‘Technik’ ersetzt Heidegger durch den des Gestells:

Wir nennen jetzt jenen herausfordernden Anspruch, der den
Menschen dahin versammelt, das Sichentbergende als Bestand
zu bestellen — das Ge-stell. (FnT, S. 23)

Es 1st eine Eigenschaft dieses Gestells, daB3 “das Unverborgene nicht einmal
mehr als Gegenstand, sondern ausschlieBlich als Bestand den Menschen
angeht”, wodurch Heidegger zufolge der Mensch Gefahr lauft, “selber nur
noch als Bestand genommen” zu werden (FnT, S. 30). Zum Gestell heil}t es
weiter:

Allein, das Ge-stell gefahrdet nicht nur den Menschen in seinem
Verhiltnis zu sich selbst und zu allem, was ist. Als Geschick
verweist es in das Entbergen von der Art des Bestellens. Wo
dieses herrscht, vertreibt es jede andere Moglichkeit der Entber-
gung. (...) Wo das Ge-stell waltet, prigen Steuerung und
Sicherung des Bestandes alles Entbergen. (FnT, S. 31)

III. Martin Heidegger und Carl Friedrich von Weizsacker

In den flinfziger Jahren beschiftigte Heidegger sich mit dem Begrift der
‘Information’, der sich damals in den deutschen Wissenschaften erst lang-
sam verbreitet hatte (vgl. HdH, S. 27). Carl Friedrich von Weizsédckers Vor-
trag “Die Sprache als Information” (von Weizsdcker, 1959) fand bei
Heidegger — dhnlich wie die Theorien Heisenbergs — grofles Interesse.
Heideggers Vortrag “Der Weg zur Sprache” von 1959 enthilt eine detailli-
erte Auseinandersetzung mit von Weizsickers Vortrag — es wird oft {iberse-
hen, dal} es sich dabei um ein interdisziplindres Gespriach handelt —, die hier
nicht ausfiihrlich dargelegt werden kann. Hier sei nur von Weizsickers
Hauptthese angefiihrt:



184

Information ist ein Begriff, der zur exakten Wissenschaft in
naher Beziehung steht. Das Thema ‘Sprache als Information’
stellt die Frage nach den Wesensziigen der Sprache, die sie zum
Trager exakter Wissenschaft werden lassen. (...) LaBt sich
Sprache ganz in Information verwandeln? Diese Frage will ich
nicht durch den billigen Hinweis auf Formen der Sprache, die
nicht unter den Informationsbegriff fallen, abtun. Ich will
vielmehr versuchen zu zeigen, daf3 der Begriff der Information
selbst eine Art der Sprache voraussetzt, die nicht in Information
verwandelt ist. (von Weizsicker, 1959, S. 40)

Auch ber Heidegger geht es zundchst um den Zirkel des Denkens der
Sprache als Information und der Information als Sprache. Diesem
‘Geflecht’ stellt Heidegger die spéter berithmt gewordene Formel entgegen:
“Die Sprache als die Sprache zur Sprache bringen.” (WzS, S. 243)
Heideggers Erorterung fiihrt zum Anspruch des Gestells, durch das “alles
Bestellen sich in das rechnende Denken eingewiesen sieht und so die
Sprache des Ge-Stells spricht.” (WzS, S. 263) Nun folgt Heideggers Inter-
pretation der ‘Information’:

Das so gestellte Sprechen wird zur Information. Sie informiert
sich Uber sich selbst, um ihr eigenes Vorgehen durch Informa-
tionstheorien sicherzustellen. Das Ge-Stell, das iiberallhin wal-
tende Wesen der modernen Technik, bestellt sich die formalisi-
erte Sprache, jene Art der Benachrichtigung, kraft deren der
Mensch in das technisch-rechnende Wesen eingeformt, d.h.
eingerichtet wird und schrittweise die ‘natiirliche Sprache’ pre-
isgibt. Auch dort, wo die Informationstheorie zugestehen muB,
daB3 die formalisierte Sprache immer wieder auf die ‘natiirliche
Sprache’ zuriickverwiesen werde, (...) bezeichnet dieser
Umstand fiir die gidngige Selbstauslegung der Informationstheo-
rie nur ein vorlaufiges Stadium. Denn die ‘natiirliche Sprache’
(...) wird im voraus als die noch nicht formalisierte, jedoch als in
die Formalisierung bestellte Sprache angesetzt. Die Formalis-
ierung, die rechnerische Bestellbarkeit des Sagens, ist das Ziel
und die MaB3gabe. (WS, S. 263)



185

Was die Sprache angeht, die als Information zum Gegenstand der Technik
wird, erinnert Heidegger an jene ‘Geschichtlichkeit’, die sowohl Mensch
und Technik, als auch natiirliche und formalisierte Sprache gemeinsam
haben.

Es gib keine natiirliche Sprache nach der Art, daf} sie die
Sprache einer geschicklos, an sich vorhandenen Menschennatur
waire. Jede Sprache ist geschichtlich, auch dort, wo der Mensch
die Historie im neuzeitlich-europdischen Sinne nicht kennt.
Auch die Sprache als Information ist nicht die Sprache an sich,
sondern geschichtlich nach dem Sinn und den Grenzen des jetz-
igen Zeitalters, das nichts Neues beginnt, sondern nur das Alte,
schon Vorgezeichnete der Neuzeit in sein AuBerstes vollendet.
(WzS, S. 2641))

In Abwandlung jenes beriihmten Bonmots von Alfred North Whitehead,
demzufolge die abendldandische Philosophie sich als eine Serie von
FuBnoten zu Plato beschreiben 1aBt (Whitehead, 1929, Teil II, Kap.1.1, S.
91), konnte man auch sagen, dal3 sich, Heidegger zufolge, in der Geschichte
des Abendlandes nur die technologischen ‘Anwendungsformen’ einer bei
Plato in ithren “metaphysischen Anfangsgriinden” (N, Bd. 1, 474) bereits
vollstindig vorgezeichneten Logik verdndert haben.

IV. Heidegger und die “zwei Kulturen”

Heideggers Philosophie steht einem sinnvollen Gebrauch neuer Technolog-
ien keinesfalls entgegen. Was Heidegger vor etwa fiinfzig Jahren zu einem
“vollendeten Nachrichtenwesen” schrieb, liefle er heute vermutlich auch fiir
die wissenschaftliche Nutzung digitaler Informationstechnologien gelten:

Ohne die Technik der grofen Laboratorien, ohne die Technik
der groBBen Bibliotheken und Archive und ohne die Technik
eines vollendeten Nachrichtenwesens ist eine fruchtbare wissen-
schaftliche Arbeit und eine dementsprechende Wirkung heute
undenkbar. Jede Abschwichung und Hemmung dieser Tat-
bestinde ist Reaktion. (N, Bd. I, 237)



186

Man muf} Heidegger jedoch etwas sorgfiltiger lesen, um zu erkennen, daf}
es gerade auch die Technik ist, die ihm zufolge verhindern kann, dal3 der
Mensch zum bloB3en Bestand wird. Was den Menschen angeht, so wird die-
ser, Heidegger zufolge, “niemals zu einem bloen Bestand.” (FnT, S. 22)
Indem der Mensch “die Technik betreibt, nimmt er am Bestellen als einer
Weise des Entbergens teil.” (FnT, S. 22). Die ernst genommene Praxis sin-
nvoller technischer Gestaltung zum Nutzen des Menschen steht Heidegger
zufolge auf der gleichen Stufe der ontisch-ontologischen Wahrheit oder der
Entbergung, wie die Bestimmung der Kunst als fechné in der griechischen
Philosophie der Antike (FnT, S. 38).

Weil das Wesen der Technik nichts Technisches ist, darum muf3
die wesentliche Besinnung auf die Technik und die entschei-
dende Auseinandersetzung mit ithr in einem Bereich geschehen,
der einerseits mit dem Wesen der Technik verwandt und ander-
erseits von thm doch grundverschieden ist. Ein solcher Bereich
ist die Kunst. (FnT, S. 39)

Die Aktualitdat und Bedeutung Heideggers besteht darin, dal er nicht nur die
Risiken eines ideologischen Umgangs mit der Technik aufzeigt, sondern
gerade auch die Technik als eben jenen philosophischen Ausgangspunkt
bestimmt, der fiir eine geschichtliche Bestimmung des Menschen unver-
zichtbar erscheint. In der iiblichen Lesart gelten Begriffe wie das ‘rech-
nende Denken’ oder die ‘instrumentelle Vernunft’ als paradigmatische Ver-
satzstiicke konservativer deutscher Kulturkritik und Technikfeindlichkeit
des 20. Jahrhunderts. Dabei wird aber meistens Heideggers Bemiihen tiber-
lesen, die Technik als affirmative Méglichkeit zu begreifen, wodurch seine
Warnungen vor einem unangemessenen Verhiltnis von Mensch und Tech-
nik eben gerade nicht technikfeindlich zu interpretieren sind, sondern
vielmehr als eine philosophische Pflicht, wenn man so will, der Vermittlung
zwischen den ‘Zwei Kulturen’ der naturwissenschaflichen und der literar-
ischen Intelligenz (Snow, 1959).

V. Wittgensteins “Wende”

In den Vorwortentwiirfen von 1930 bezeichnet Wittgenstein die Form des
zivilisatorischen Fortschritts als “typisch aufbauend”, dessen Ziel benennt



187

er dahingehend, “ein immer komplizierteres Gebilde zu konstruieren” (MS
109, S. 207) oder “von einer Stufe zur anderen” zu steigen (MS 109, S.
211). In diesem Kontext kommt nun auch jene akzentuierte Bemerkung zu
stehen, “Was auf einer Leiter erreichbar ist interessiert mich nicht.” (MS
109, S. 207f.), die sich offenbar auf die Logisch-Philosophische Abhand-
lung bezieht. Schon wihrend der dreifliger Jahre betonte Wittgenstein also
nicht nur eine stirkere ‘Bodenstidndigkeit’ der Philosophie, es ist auch
bemerkenswert, daf} diese Kritik an der Abhandlung hier metaphorisch in
direkter Verbindung zur Kritik des zivilisatorischen Fortschritts steht.
Kaum zufillig beméngelt er deshalb auch, dall die Abhandlung den Ein-
druck von ‘Entdeckungen’ vermittle:

In meinem fritheren Buch ist die Losung der Probleme noch viel
zu wenig hausbacken dargestellt es hat noch zu sehr den
Anschein als wiren Entdeckungen notwendig um unsere Prob-
leme zu l6sen und es ist alles noch zu wenig die Form von gram-
matischen Selbstverstindlichkeiten in gewohnlicher Ausdrucks-
weise gebracht. Es schaut alles noch zu sehr nach Entdeckungen
aus. (MS 109, S. 212f))

Dem streng ‘formalsprachlichen’ Charakter der Logisch-Philosophischen
Abhandlung steht bei Wittgenstein spiter eine dezidierte Ausrichtung auf
die lebensweltliche Alltagspraxis der ‘“normalen” oder “natiirlichen”
Sprache gegeniiber. Vor diesem Hintergund — sozusagen nach dem Motto
“Zuriick auf den rauhen Boden!” (TS 227, Nr. 107) — erscheint Wittgenstein
die in der Logisch-Philosophischen Abhandlung angestrebte “Kristallrein-
heit der Logik” nunmehr als eine blof3e “Forderung”.

Die Kiristallreinheit der Logik hatte sich mir ja nicht ergeben;
sondern sie war eine Forderung. (TS 227, Nr. 107)

In den Philosophischen Untersuchungen werden die abstrakten, idealen und
exakten Bedingungen der im “Wesen” der Logik (TS 227, Nr. 89) begriin-
deten Theorie einer formalisierten Sprache mit dem “Widerstreit” und der
“Reibung” (TS 227, Nr. 107, 130) der alltdglichen Praxis und Mannigfaltig-
keit einer lebensweltlich fundierten natiirlichen Sprache verbunden.



188

Wir erkennen, dal3, was wir “Satz”, “Sprache”, nennen, nicht die
formelle Einheit ist, die ich mir vorstellte, sondern die Familie
mehr oder weniger mit einander verwandter Gebilde. — Was aber
wird nun aus der Logik? Thre Strenge scheint hier aus dem Leim
zu gehen. — Verschwindet sie damit aber nicht ganz? — Denn wie
kann die Logik ihre Strenge verlieren? Natiirlich nicht dadurch,
daB3 man ihr etwas von ihrer Strenge abhandelt. — Das Vorurteil
der Kristallreinheit kann nur so beseitigt werden, dal} wir unsere
ganze Betrachtung drehen. (TS 227, Nr. 108)

VI. Wittgenstein iiber Dogmatismus

Die selbstkritischen AuBerungen zur Logisch-Philosophischen Abhandlung
fiihren in den Philosophischen Untersuchungen auch zu Bemerkungen iiber
philosophischen “Dogmatismus”. Die Forderung der “Kristallreinheit der
Logik” erscheint Wittgenstein nun als ein “Vorurteil, dem die Wirklichkeit
enstprechen miisse.” (TS 227, Nr. 131) Als ein solches Vorurteil ist die
Forderung nach logischer Formalisierung dem “Dogmatismus” verwandt,
der nach Wittgenstein vor allem durch die “Leere” und “Ungerechtigkeit”
bloBer “Behauptungen” gepragt ist.

Nur so ndmlich konnen wir der Ungerechtigkeit, oder Leere
unserer Behauptungen entgehen, indem wir das Vorbild als das,
was es ist, als Vergleichsobjekt — sozusagen als Maf3stab — hins-
tellen; und nicht als das Vorurteil, dem die Wirklichkeit
entsprechen miisse. (Der Dogmatismus, in den wir beim Philos-
ophieren so leicht verfallen.) (TS 227, Nr. 131)

Worin besteht nun aber jene ‘Drehung’ der Betrachtungsweise, durch die
die dogmatischen Aspekte der Abhandlung jetzt philosophisch anders
begriindet und auch aus der Perspektive der Philosophischen Untersuchun-
gen legitim erscheinen? Wittgensteins Alternative ist, wie zumeist, so ein-
fach wie subtil, so konsequent wie philosophisch folgenreich.

Es ist oft ganz geniigend fiir uns, zu zeigen, dal man etwas nicht
so nennen muf; dall man es so nennen kann. Denn das schon
dndert unsre Anschauung der Gegenstinde/das Gesicht der
Dinge.



189

In diesem Sinne waren meine dogmatischen AuBerungen
unrichtig. Aber sie konnten richtig gestellt werden wenn man
dort, wo ich sagte: “das ist so anzusehen”, sagt: “man kann das
auch so ansehen”. Und es wire falsch, nun zu glauben, da3 dem
Satz dadurch sein eigentlicher Witz genommen ist. (MS 163, S.
58tt.)

Dogmatismus und Ideologie haben gemeinsam, daf3 sie durch Forderungen
gepragt sind, durch die Leere und Ungerechtigkeit bloer Behauptungen,
durch Vorurteile, denen die Wirklichkeit entsprechen soll, und durch
abstrakte Systeme, denen gegeniiber Lebenswelt, Alltag, praktische und
menschliche Bediirfnisse nur zweitrangig erscheinen. Wittgenstein kannte
die totalitdren Ideologien des 20. Jahrhunderts sehr wohl. Es ist ein Merk-
mal seiner Philosophie, daf} sie jeder ideologischen Vereinnahmung entge-
gensteht. Entsprechend unspektakulér, auf den ersten Blick einfach und
bescheiden, tatsdchlich aber von entscheidender Bedeutung, von grof3ter
Distinktion und menschlicher Noblesse, ist die folgende Bemerkung zu
allen tibertriebenen dogmatischen Behauptungen:

Man mochte so bei allen iibertriecbenen dogmatisierenden
Behauptungen immer fragen: Was ist denn nun daran wirklich
wahr. Oder auch: In welchem Fall stimmt denn das nun wirk-
lich? (MS 111, S. 120)

Wittgensteins Kritik an den dogmatischen Aspekten der “formalsprachlich”
gepriagten Logisch-Philosophischen Abhandlung fiihrt weder zu einem
neuen Dogmatismus der natiirlichen Sprache, noch wird dadurch der Logik
“etwas von ihrer Strenge” abgehandelt (TS 227, Nr. 108). Die Logik und
logisch formalisierte Sprachen sind fiir Wittgenstein keinesfalls schon per
se dogmatisch, und noch weniger das “vor aller Erfahrung™ (TS 227, Nr.
97) gegebene “Wesen” der Logik (TS 227, Nr. 92). Nicht die Unabhéngig-
keit der Logik vom “So oder So des tatsdchlichen Geschehens” (TS 227,
Nr. 89) ist dogmatisch; auch der mogliche Anspruch auf ein sinnvolles Ein-
greifen der Logik in das lebensweltliche Geschehen, z.B. als Technologie
oder Logistik, ist keinesfalls per se dogmatisch; dogmatisch wird der Ans-
pruch einer lebensweltlichen Instrumentalisierung der Logik nur dann,
wenn er die Regeln des gesunden Menschenverstandes zugunsten einer
dogmatisch verabsolutierten Folgerichtigkeit deduktiver Logik miBachtet.



190

Nicht die Unabhdingigkeit der Logik vom ‘So oder So des tatsachlichen
Geschehens’ ist also dogmatisch, sondern nur der Anspruch auf eine Entsc-
heidung dieses ‘So oder So’ durch Deduktion aus nunmehr ideologischen
Pramissen ohne Riicksicht auf funktional-praktische oder menschlich-leb-
ensweltliche Belange. Nicht durch ein sinnvolles oder funktionales System
“werden wir gedrangt, zu dogmatisieren” (MS 122, S. 75r), sondern nur
durch ein solches, das fiir lebensweltliche Anforderungen postuliert wird,
sich dafiir aber gar nicht eignet, d.h. durch ein System, das in der Praxis
nicht funktioniert oder in dem ‘Uibertriebene’ ideologische Pramissen verab-
solutiert werden, so daB3 ein Konflikt entsteht zwischen systemisch-dogma-
tisierenden und lebensweltlich-pragmatischen Anforderungen. In den Phi-
losophischen Untersuchungen heilit es: “Ein Ideal der Genauigkeit ist nicht
vorgesehen” (TS 227, Nr. 88). Dies bedeutet natiirlich nicht, dall deshalb
logische Strenge und Prézision verabschiedet werden sollten, sondern
lediglich, daB3 ein Ideal der Genauigkeit genau dann dogmatisch werden
kann, wenn in der Praxis andere ldeale oder Formen der Genauigkeit
erforderlich sind. Ahnlich ist auch die Forderung nach Exaktheit nicht per
se dogmatisch. Dogmatisch wird diese Forderung erst dann, wenn eine
Exaktheit vorliegt, die keine Funktion hat, d.h. in Wittgensteins Worten:
eine Exaktheit, die “leer lauft” (TS 227, Nr. 88).

VII. Wittgenstein und die Technik

Das Bild ‘leerlaufender’ Ridder enstammt der Technik. Wittgenstein ver-
wendet es fiir unterschiedliche sprachliche Konstruktionen. Er spricht von
“leerlaufenden Réddern” der Sprache (MS 107, S. 206), leerlaufenden
Siatzen (MS 116, S. 253), Sprachspielen (MS 121, S. 20v), Bildern (MS
156a, S. 11v), Erlebnissen (MS 131, S. 28), Gesetzen (MS 107, S. 198) oder
Hypothesen (MS 120, S. 6r). Wittgenstein zufolge entstehen philosophische
Probleme hdufig dadurch, daB3 nicht klar genug zwischen den praktischen
Zwecken unterschieden wird, die in den jeweiligen sprachlichen oder
sprachdhnlichen Konstruktionen auch unterschiedliche Regeln implizieren.
Eine wichtige Aufgabe der Philosophie besteht deshalb darin, die Regeln
und Kontexte des praktischen Gebrauchs von Worten zu benennen.

Wir interessieren uns flir die Sprache, als einen Vorgang nach
expliziten Regeln. Denn die philosophischen Probleme sind
MiBverstindnisse, die durch Kliarung der Regeln, nach denen



191

wir die Worte gebrauchen wollen, zu beseitigen sind. (MS 140,
S. 24)

Man muf tiber technisches Fachwissen verfiigen, um manche Bemerkun-
gen Wittgensteins zu verstehen wie z.B. “Der Satz ist mit der Wirklichkeit
durch eine Friktionskupplung verbunden.” (MS 145, S. 2). Wittgensteins
Verhiltnis zur Technik 1st weniger ‘seinsgeschichtlich’ als vielmehr prak-
tisch und pragmatisch gepragt. Da er selbst Ingenieur und Architekt war,
uiberrascht es nicht, dall seine Methode der Philosophie auch wichtige tech-
nische und sogar konkrete arbeitstechnische Aspekte enthilt.

Die Konfusionen die uns beschiftigen entstehen, gleichsam,
wenn die Sprache feiert, nicht wenn sie arbeitet. (Man konnte
sagen: “wenn sie leer lauft”.) (MS 115, S. 53)

Den ‘Konfusionen’, ‘Irrtiimern’, ‘Miflverstindnissen’ und ‘Problemen’ der
schlechten Konstruktionen einer theoretisch falsch verstandenen Philoso-
phie stehen be1 Wittgenstein auf der anderen Seite ‘Methode’, ‘Funktional-
itat’, ‘Zweck’ und ‘Praxis’ der guten Konstruktionen einer praktisch richtig
verstandenen Philosophie gegeniiber. Das Ziel, vorliegende Probleme
moglichst ‘vollkommen zu 16sen’, ist bei Wittgenstein nicht nur ein fech-
nisches sondern auch ein philosophisches Arbeitsprinzip, das jedoch fiir
unterschiedliche Fille auch unterschiedliche Vorgehensweisen erfordert.

Denn die Klarheit, die wir anstreben, ist allerdings eine vollkom-
mene. Aber das heiflt nur, dal die philosophischen Probleme
vollkommen verschwinden sollen. (...) Es werden Probleme
gelost (Schwierigkeiten beseitigt), nicht ein Problem. (TS 227,
Nr. 133)

Ein solches philosophisches ‘Verschwinden der Probleme’ ist dem fech-
nischen ‘Verschwinden der Probleme’ durch eine praktische Losung ver-
gleichbar, z.B. durch eine gelungene, solide und funktionale Konstruktion,
durch ein feines mechanisches Getriebe, in dem die kleinsten Réder schliis-
sig ineinander greifen, oder auch durch eine grof3ere Maschine, die in der
Praxis stetig und zuverléssig thren Zweck erfiillt. Eine technische “Einsicht
in das Arbeiten unserer Sprache” ist nach Wittgenstein auch zur Losung
philosophischer Probleme erforderlich.



192

Diese sind freilich keine empirischen, sondern sie werden durch
eine Einsicht in das Arbeiten unserer Sprache gelost, und zwar
so, daf} dieses erkannt wird: entgegen einem Trieb, es miflzuver-
stehen. Die Probleme werden gelost, nicht durch Beibringen
neuer Erfahrung, sondern durch Zusammenstellung des langst
Bekannten. (TS 227, Nr. 109)

Auch die “Zusammenstellung des langst Bekannten” kann philosophisch
und technisch interpretiert werden. Philosophisch kommt hierdurch eine
Prioritit der Beschreibung praktischer Gegebenheiten gegeniiber den
Hypothesen zu theoretischen Moglichkeiten zum Ausdruck, in Wittgen-
steins Worten: “Es darf nichts Hypothetisches in unsern Betrachtungen
sein.” (TS 227, Nr. 109) Die genannte “Zusammenstellung des lidngst
Bekannten” ist gleichzeitig ein Prinzip fechnischer und technologischer
Praxis, in der tatsachlich jede stimmige und funktionale Konstruktion als
eine Methode der Anwendung oder Kombination eindeutiger und oft langst
bekannter Gesetze fiir lebensweltlich ebenfalls bereits gegebene oder auch
zielorientiert konkret vorgegebene praktische Zwecke erscheint. Die Arbeit
an entsprechenden Losungen mag schwierig und miihevoll sein, die Losung
selbst ist es idealerweise nicht, sie soll im Gegenteil einfach, funktional und
in der Praxis ohne grof3ere Erlduterungen oder Diskussionen einsichtig sein.

Wollte man Thesen in der Philosophie aufstellen, es konnte nie
iiber sie zur Diskussion kommen, weil Alle mit ihnen einver-
standen waren. (TS 227, Nr. 128)

Diese Bemerkung ist eine der akzentuiertesten, die in Wittgensteins Schrif-
ten zum Thema einer moglichen Entsprechung von philosophischen und
technischen Problemstellungen zu finden ist. In diesem Sinne erscheinen
hier nicht philosophische Thesen unsinnig, sondern die Diskussion iiber
diese, sofern diese Thesen so schliissig und solide ‘arbeiten’ wie eine ver-
laBliche technische Konstruktion. Die zitierte Bemerkung entstammt bez-
eichnenderweise urspriinglich der ‘mittleren Periode’, in der Wittgenstein
u.a. die Bedingungen einer moglichen Transformation der Logisch-Philoso-
phischen Abhandlung erprobt (MS 110, S. 259, 1931). Ahnlich wie in der
Abhandlung geht es dabei um die idealen Bedingungen einer nunmehr kon-
sequent pragmatisch zu fundierenden Philosophie. Im Unterschied zur
Abhandlung ist Wittgenstein sich hier aber des hypothetischen Charakters



193

der nach dem technischen Vorbild idealerweise iiberfliissigen Diskussionen
relevanter philosophischer Thesen bewullt. Wittgensteins philosophisches
Denken ist zu vielschichtig, als daB3 es sich nur auf diesen einen Aspekt
reduzieren liee. Ein bedeutender Aspekt ist aber der folgende: Wittgen-
steins Philosophie kann offenbar nicht nur als eine philosophische Theorie
der Technik, sondern auch als eine technische Praxis der Philosophie inter-
pretiert werden.

Literatur

— Heidegger, Martin, “Die Frage nach der Technik”, in Vortrdige und Auf-
sdtze (1954), Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1994, S. 9-40, (FnT).

— Heidegger, Martin, “Uberwindung der Metaphysik”, in Vortrige und Auf-
sitze (1954), Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1994, S. 67-95, (UdM).

— Heidegger, Martin, Hebel. Der Hausfreund (1957) Verlag Giinther Neske,
Pfullingen 1985, (HdH).

— Heidegger, Martin, “Der Weg zur Sprache”, in Unterwegs zur Sprache
(1959), Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1982, S. 239-268, (WzS).

— Heidegger, Martin, Nietzsche (1961), Gesamtausgabe, I. Abteilung, Band
6.1 und 6.2, Brigitte Schillbach (Hg.), Vittorio Klostermann Verlag,
Frankfurt am Main 1996 (N).

— Snow, Charles Percy, The Two Cultures and the Scientific Revolution. The
Rede Lecture, 1959, Cambridge University Press, Cambridge 1959; Die
zwei Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz,
Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1967.

— Weizsicker, Carl Friedrich von, “Sprache als Information” (1959), S. 39-
60 in ders. Die Einheit der Natur, Carl Hanser Verlag, Miinchen 1971.

— Whitehead, Alfred North, Process and Reality. An Essay in Cosmology.
Gifford Lectures, University of Edinburgh, 1927-28, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge 1929; Prozefl und Realitdt. Entwurf einer Kos-
mologie, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1979.

— Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, Tagebiicher 1914-
1916, Philosophische Untersuchungen, Schriften Band 1, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 1984.

— Wittgenstein s Nachlass, The Bergen Electronic Edition, Oxford Univer-
sity Press, Oxford 2000.






