 [image: cover]

Martin Luther in Rom


Bibliothek des Deutschen Historischen instituts in Rom

Band 134

[image: images]


[image: cover]




ISBN 978-3-11-030906-5

e-ISBN (PDF) 978-3-11-031611-7

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-039379-8

ISSN 0070-4156

Library of Congress Catatoging-in-Pubtication Data

A CIP cataiog record for this book has been appiied for at the Library of Congress.

Bibliografische Information der Deutschen Nationatbibtiothek

Die Deutsche Nationaibibiiothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationaibibiiografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2017 Walter de Gruyter GmbH, Beriin/Boston


www.degruyter.com


Inhalt


Kardinal Walter Kasper

Grußwort

Bischof Michael Bünker

Geleitwort

Michael Matheus, Arnold Nesselrath, Martin Wallraff

Einleitung

IRomreise und Romwahrnehmung

Hans Schneider

Luthers Romreise

Volker Leppin

„Salve, Sancta Roma“. Luthers Erinnerungen an seine Romreise

IIRom als urbanes Zentrum

Arnold Esch

Luthers römische Nachbarschaft. Campo Marzio, das Viertel zwischen den beiden Augustinerkonventen

Anna Esposito

Die Augustinerkonvente von Rom während Luthers Aufenthalt in der Stadt

Luciano Palermo

Wirtschaft und Finanzen in Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Anna Modigliani

Die römische Gesellschaft und ihre Eliten zu Zeiten Luthers

IIIPapst und Kurie

Christine Shaw

Julius II and Maximilian I

Götz-Rüdiger Tewes

Zwischen Seelenheit, Machtpolitik und Profiten – Erfahrungen und Strategien von Deutschen und italienern an der römischen Kurie um 1500

Nelson H. Minnich

Luther, Cajetan, and Pastor Aeternus (1516) of Lateran V on Conciliar Authority

Ludwig Schmugge

Luther in Rom und das deutsche kuriale Umfeld

Jörg Bölling

Reformation und Renaissance. Martin Luthers Romaufenthalt und die Reform des Papstzeremoniells

Giampiero Brunelli

Die Soldaten des Papstes zu der Zeit Luthers

IVTheologie und Frömmigkeit

Andreas Rehberg

Martin Luther und die Wege zum Heil in den Frömmigkeitspraktiken in Rom um 1500

Michael Klaus Wernicke OSA (†)

Egidio da Viterbo. Humanist und Reformer des Augustiner-Eremitenordens

Laura Ronchi De Michelis

Die Reform vor der Reformation. Der „Libellus“ von Quirini und Giustiniani und die „Oratio“ von Giovanni Francesco Pico della Mirandola

Jörg Lauster

Die Wiederkehr Platons

VKunst, Kultur und Wissenschaft

Arnold Nesselrath

Mirabilia Urbis Romae 1511

Michael Matheus

„Sola fides suffcit“. ‚Deutsche‘ Akademiker und Notare in Rom 1510/12

Vincenzo De Caprio

Der Humanismus in Rom in den ersten drei Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts

Hans W. Hubert

Luther und die Peterskirche

Pier Nicola Pagliara

Rom in den Jahren 1510/11. Abriss und Aufbau

Sabine Meine

Musikleben jenseits der Kurie. Weltliche Klänge der Palazzi und Straßen Roms im frühen 16. Jahrhundert



Register

1Personen

2Orte




Kardinal Walter Kasper

Grußwort

Die Tagung des Deutschen Historischen Instituts in Rom „Martin Luther in Rom: Kosmopolitisches Zentrum und seine Wahrnehmung“ verdient über die Erforschung des unmittelbaren historischen Kontexts des Aufenthaltes des jungen Martin Luthers vor 500 Jahren in Rom hinaus Aufmerksamkeit und Interesse.

Martin Luther gehört zu den großen und prägenden Gestalten der deutschen Geschichte; gleichzeitig gehörte er zu seinen Lebzeiten und gehört er bis heute zu den kontroversen Gestalten der deutschen Geschichte und der Kirchengeschichte ganz allgemein. Die Person und das Erbe Luthers fasziniert und polarisiert. Das gilt nicht zuletzt für Luthers Verhältnis zu Rom und Roms Verhältnis zu Luther.

Galt Luther Katholiken lange Zeit als Rebell und Erzketzer, der den Fluch der abendländischen Kirchenspaltung auf sich gezogen und den Papst als Antichrist bezeichnet hat, so war er umgekehrt für Protestanten ein zweiter Paulus, der dem Petrus ins Angesicht widerstanden, das Evangelium neu entdeckt und unter der Bank hervorgeholt hat. Konfessionelle Polarisierung, Verunglimpfung auf der einen und Glorihzierung auf der anderen Seite haben den Zugang zum historischen Luther und seinen Anliegen vielfach versperrt.

Die Zeit der polemischen Auseinandersetzungen, wie sie im 16. Jahrhundert durch Cochläus und noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts durch Heinrich Deniüe und Hartmann Grisar geprägt war, gehört heute in der seriösen Geschichtsforschung der Vergangenheit an. Josef Lortz und seine Schule wie auch Hubert Jedin haben bei aller theologischen Kritik das religiöse Anliegen Luthers neu herausgestellt. Umgekehrt sind seit Karl Holl das gemeinsame altkirchliche und mittelalterliche Erbe bei Luther und der frühe katholische Luther wieder entdeckt worden. Die Grenzen zwischen katholischer und evangelischer Lutherforschung sind dadurch nicht nur üießend geworden, sie überschneiden und überlappen sich in vielfältiger Weise.

Auch theologisch wissen wir heute, dass uns Katholiken mit Luther und den Lutheranern mehr eint als uns trennt. Kardinal Jan Willebrands, der zweite Präsident des Päpstlichen Einheitsrates, hat in einer viel beachteten Rede auf der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes 1970 in Evian Luther als gemeinsamen Lehrer bezeichnet. Das kann man sagen, auch wenn man Luther deswegen von katholischer Seite nicht zu einem katholischen Heiligen oder zu einem Kirchenlehrer erklären wird. Dagegen würde er sich selber wohl am meisten wehren.

Immerhin haben die Kirchen 1999 in Augsburg in der zentralen Kontroversfrage des 16. Jahrhunderts, in der Frage der Rechtfertigungslehre, eine Einigung in den Grundfragen erzielt. Auch wenn im Verständnis der Kirche, im Verhältnis von Schriftauslegung und Kirchenlehre wie in der Frage der Ämter in der Kirche, nicht zuletzt des Petrusamtes, noch deutliche Unterschiede bestehen, sind die erreichten Konsense und Konvergenzen doch inzwischen zur Grundlage eines neuen, von christlicher Brüderlichkeit bestimmten Verhältnisses und einer vertrauensvollen Zusammenarbeit zwischen den Kirchen geworden.

Im Zentrum der Kontroverse steht nach wie vor Luthers Verhältnis zu Rom. Dieses Verhältnis war im 16. Jahrhundert extrem polemisch und es ist seither mit vielen Vorurteilen und schablonenhaften Vorstellungen belastet. Inzwischen haben sich, wie erst kürzlich in der internationalen Farfa-Gruppe, auch in dieser Frage theologische Gesprächsmöglichkeiten und mögliche Annäherungen eröhnet, auch wenn der Weg zu einer Verständigung nicht einfach sein und vermutlich noch einige Zeit in Anspruch nehmen wird. Vieles harrt erst noch der historischen Aufarbeitung.

Die Tagung „Martin Luther in Rom“ und der aus ihr hervorgegangene Tagungsband können dazu einen wichtigen Beitrag leisten. Denn welches Rom hat der junge Luther wirklich gesehen und wie hat er es gesehen? Sicher nicht das heutige barock geprägte Rom und nicht die heutige Peterskirche von Bramante und Michelangelo und die Kolonnaden Berninis, auch nicht die Ausgrabungen des antiken und frühchristlichen Rom, wie wir sie seit dem 19. Jahrhundert und teilweise erst aus dem 20. Jahrhundert kennen. Wie konnte er das damalige Papsttum wahrnehmen, wie stellte sich die damalige Kurie dar, wie die damalige Frömmigkeitspraxis? Gab es damals auch in Rom Erneuerungsbewegungen und welche, und wie war das geistige und kulturelle Leben in Rom?

Das alles sind Fragen, die Gewicht haben und die eine Seite des Hintergrunds und des Kontexts erschließen, in dem heftige theologische Kontroversen nach dem – wie immer interpretierten – Thesenanschlag von 1517, dessen fünfhundertsten Jahrestag die Kirchen gemeinsam gedenken, stattgefunden haben. Über diesen Kontroversen haben sich Deutschland und die abendländische Kirche gespalten; die Folgen dieser Spaltung spüren wir schmerzlich bis heute, an ihrer Aufarbeitung arbeiten wir im Interesse der Einheit der Kirche und im Interesse vieler Menschen, die von der Spaltung unmittelbar betrogen sind.

So danke ich allen, die sich um die Vorbereitung und Durchführung dieser Tagung verdient gemacht haben. Ich wünsche dem Tagungsband die Aufmerksamkeit, welche er verdient, und vollen Erfolg. Möge das Gespräch über das Thema „Luther in Rom“ helfen, das Problem Luther und Rom klarer zu bestimmen und einer hoüentlich einmal gemeinsamen Antwort entgegenzuführen.


Bischof Michael Bünker

Geleitwort

„Martin Luther in Rom“ – das ist ein wichtiges Thema für den Protestantismus gerade in seiner europäischen Dimension. Luther nicht nur als .deutsche Eiche’ in Wittenberg, sondern unterwegs auf den Straßen und Plätzen Europas: Das zeigt die damalige Vernetzung der wichtigen Schauplätze, und es kann eine Einladung sein, auch heute über den Tellerrand des je eigenen Territoriums hinauszublicken.

Besonders freue ich mich, dass dieses wichtige Thema hier in interkonfessioneller und interdisziplinärer Weite bearbeitet wird. Lange Zeit haben evangelische Theologen sich vor allem mit der Frage beschäftigt, ob und in welcher Weise Luther durch seine Erlebnisse in Rom zu seinem reformatorischen Werk veranlasst worden ist. Da wurden vor allem die Missstände ausgemalt, mit denen er hier konfrontiert gewesen sein soll. Luther hat selbst in späteren Äußerungen seine Reise nach Rom zu einem Schlüsselerlebnis stilisiert und so dargestellt, als ob der Bruch mit Rom durch die Erlebnisse in Rom entscheidend gefördert worden sei. Im vorliegenden Band wird der Quellenwert dieser Aussagen von Spezialisten kritisch durchleuchtet, dem will ich nicht vorgreifen. Aber über eins kann doch kein Zweifel bestehen: Luther kehrte nicht als Kirchenkritiker, sondern als frommer Katholik aus Rom nach Deutschland zurück.

Die evangelischen Kirchen begehen das Reformationsjubiläum 2017, und gerade hierfür ist es wichtig, dass die theologische und historische Forschung ihre Vorarbeit leistet – ohne kirchenpolitische Vorgaben, aber doch in ökumenischer Verantwortung. In diesem Sinn leistet auch der vorliegende Band einen Beitrag zu einer vertieften Sicht der Reformation. Wir müssen wegkommen von einer Betrachtung der Reformation, die vor allem auf die Verdorbenheit des Renaissance-Katholizismus, auf den Missbrauch der Ablässe und die Unfähigkeit zur Selbstreinigung abhebt. All das mag eine Rolle gespielt haben, aber es sollte den Blick nicht ablenken von den theologischen Erkenntnissen, die Luther zu seinem Werk gebracht haben.

Wenn man genauer hinsieht, ergeben sich manchmal überraschende Erkenntnisse. Vielleicht zeigt sich ja, dass auch das Rom des frühen 16. Jahrhunderts eine von der Reformation beeinüusste und geprägte Stadt Europas ist. Um die europäische Dimension der Reformation zu betonen, hat im Vorfeld der großen „Weltausstellung Reformation“ in Wittenberg 2017 der „Europäische Stationenweg“ in 68 europäischen Städten Halt gemacht. Ziel war es, die lokalen Beziehungen zur Geschichte der Reformation aufzudecken und ihre Impulse bis heute ins Bewusstsein zu bringen. Für 36 Stunden sind sich an dem jeweiligen Ort Menschen bei zahlreichen Veranstaltungen begegnet. Sie haben die reformatorische Perspektive in ihrer Stadt und auf ihre Stadt gesucht und eingebracht. So knüpfte der „Europäische Stationenweg“ ein Band zwischen den vielen europäischen Regionen. Am 18. Jänner 2017 hat der Europäische Stationenweg auch in Rom Station gemacht. 500 Jahre Reformation sollten auch und gerade hier ein Anlass des Gedenkens sein und hier wie überall in einer möglichst großen Gemeinsamkeit.

Es ist ein schönes Zeichen, dass die Stadt Rom seit dem Herbst 2015 auch o^ziell zu diesem Teil ihrer Geschichte steht, indem sie einen Platz nach Martin Luther benannt hat (Piazza Martin Lutero in unmittelbarer Nähe zum Kolosseum). Auch dies ist ein Beitrag zu einer Erinnerungskultur, die über den nationalen Horizont hinausführt und in europäische Weite mündet.

Wenn auf diese Weise der Protestantismus dazu beitragen kann, eine europäische Erinnerungskultur zu schaüen, ist das sehr zu begrüßen. Im vorliegenden Band wird versucht, vor allem deutsch- und italienischsprachige Forschungsdiskurse zusammenzuführen. Unabhängig von konfessionellen Fragen war hier die wechselseitige Wahrnehmung in der Vergangenheit nicht immer so gut, wie man sich dies wünschen könnte – manchmal schlicht aus sprachlichen Gründen. Es wäre schön, wenn der Protestantismus hier als .Katalysator’ wirken und intensivere chemische Reaktionen begünstigen könnte. Nicht zuletzt würde dies seinem ursprünglichen Prohl als einer europäischen Bewegung mit vielfältigen und lokal höchst unterschiedlichen Ausprägungen entsprechen.

Das Melanchthon-Zentrum in Rom hat hier als evangelisches Studienzentrum in der ganzen Breite des Protestantismus (gemeinsam getragen von Waldensern und Lutheranern) eine besondere Funktion. Die Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa hat die Entstehung und Entwicklung dieser Institution von Anfang an begrüßt und gefördert und ist mit dem Melanchthon-Zentrum auch eine offizielle Kooperation eingegangen. Die Initiative ist noch jung: Während der europäische Protestantismus sein 500-jähriges Jubiläum feiert, blickt das Melanchthon-Zentrum auf eine Geschichte von 15 Jahren zurück. Ich beglückwünsche das Studienzentrum zu der gelungenen Zusammenarbeit mit dem Deutschen Historischen Institut, wünsche ihm gutes weiteres Wachstum und hohe, dass der vorliegende Band die Aufmerksamkeit hndet, die er verdient.


Einleitung

„Luthers dreimonatige Reise nach Rom dauerte von November 1510 bis Ende Januar 1511. Der Anlass war administrativer Art. Der 27-jährige Augustinermönch aus Eisleben begleitete einen älteren Ordensbruder, der dem Papst eine Petition in Ordensangelegenheiten überreichen sollte“.1 Mit diesen nüchternen Worten referiert Italo Michele Battafarano in einer 2001 publizierten Studie den seit über hundert Jahren gültigen Kenntnisstand in Bezug auf diese berühmte Romfahrt und ihre Datierung. Die Quellenlage dafür ist dünn. Zwar konnte manches den Kontext erhellende Dokument ausgegraben werden, doch hat Luther selbst über die Reise keine unmittelbaren Zeugnisse hinterlassen, und wenig Gesichertes ist bekannt. Erst sehr viel später, zwischen 1531 und 1546, wurde von seinen um authentische Aussagen des Reformators bemühten Anhängern und Mitarbeitern, seinen .Evangelisten’, manches über diese Reise in den „Tischreden“ niedergeschrieben. Es handelt sich um einen komplexen, in einer Mischung aus Latein und Deutsch hxierten schriftlichen Niederschlag von Gesprächssituationen, in welche entscheidende Etappen der konfessionellen Spaltung eingeüossen sind und die durch einen jahrzehntelangen Erkenntnis- und Entwicklungsprozess des Protagonisten und seines Umfeldes geformt wurden. Die historische Rekonstruktion ist problematisch; den Herausforderungen „historischer Memorik“ stellen sich kulturwissenschaftliche Disziplinen mit wachsender Sensibilität. Auch im Rahmen dieses Tagungsbandes wird der Versuch unternommen, unter Berücksichtigung dieser Diskussion mögliche Datierungen der Reise zu erörtern und zugleich deren Stilisierung zu einem Schlüsselerlebnis zu hinterfragen, welche mit allegorischen und zugleich eschatologisch-apokalyptischen Deutungen Roms verknüpft waren und sind.2 Rom als Hure Babylon und Sitz des Antichristen – dies sollte in geradezu heilsgeschichtlicher Dimension den Bruch mit der römischen Kirche als unausweichlich erscheinen lassen. In erinnernder Wahrnehmung wird die Sancfa Roma, welche der bußwillige Augustinermönch mit den Augen des frommen Pilgers bei der Ankunft preist und wahrnehmen wollte, zum Sitz der Hölle, zur Hure Babylon: „Die einst heiligste Stadt ist zur verdorbensten geworden.“3 Solche Deutungen haben die Wahrnehmungen von Rom weit über kirchen- und konfessionsgeschichtliche Darstellungen hinaus nachhaltig geprägt.

In jüngerer Zeit ist nicht nur in die Debatte zu den Erinnerungskulturen, sondern auch zu der faktischen Rekonstruktion der Reise Bewegung gekommen – nicht zuletzt zu Fragen der Datierung. Es gibt Gründe, die Ankunft Luthers nicht mehr auf den Spätherbst 1510 zu datieren, sondern etwa ein Jahr später.4 Die Datierungsfrage ist keineswegs eine historische Quisquilie. Sowohl für die Biographie Luthers als auch für die römische Seite hängt daran Entscheidendes. Luther betretend, geht es um die Frage, ob er noch als Erfurter Mönch (1510) oder schon als Wittenberger Professor (1511) reiste. Aus römischer Sicht geht es (unter anderem) um die Frage, ob Papst Julius II. zur fraglichen Zeit in Rom war und ob Luther ihn demnach gesehen haben kann oder sogar müsste: Im Herbst 1510 war er in Bologna, ein Jahr später in Rom. Geläuhge Auüassung ist es, dass Luther den Papst nicht gesehen hat, doch lässt sich das Gegenteil nicht abschließen.5 Vielleicht wurden die Quellen gelegentlich im Lichte der konventionellen Datierung mit dem Gedanken gelesen, dass nicht sein kann, was nicht sein darf.

Die Begegnung der Antipoden „Luther“ und „Rom“ hat die historische Phantasie immer außerordentlich angeregt. Das zeigt sich nicht zuletzt an der reichen Aufnahme unseres Themas in den Medien Film, Roman und Sachbuch. Diese große Aufmerksamkeit für das Thema und die reiche historische Phantasie stehen in einem gewissen Gegensatz zu der zeitgenössischen Quellenlage, die als sehr bescheiden zu gelten hat. Das ist auch kein Wunder: Was aus der Perspektive der Nachgeborenen wie die welthistorische Begegnung zweier Antipoden wirken mag, war den Zeitgenossen ein gänzlich unauüälliger und der Beachtung kaum werter Vorgang.

Dass nicht nur Film und Roman (die das dürfen), sondern auch wissenschaftliche Arbeiten die Lücken im Quellenbestand durch teilweise kühne Konstruktionen und sehr indirekt erschlossene Hypothesen aufgefüllt haben (obwohl sie es nicht dürften oder zumindest transparent dokumentieren müssten), ist ein spezihsches Problem unseres Themas. Insbesondere der reformationshistorischen Forschung kann man den Vorwurf nicht ersparen, dass sie dabei über weite Strecken ein ziemlich undifferenziertes Negativbild von Rom zugrunde gelegt hat. Natürlich leuchtet der helle Stern Martin Luther umso heller, je schwärzer die Folie ist, von der er sich abhebt.

Zentrales Ziel des vorliegenden Bandes ist es folglich, über die Romreise Luthers hinaus möglichst viele kulturgeschichtliche Disziplinen an dem Versuch zu beteiligen, die Konturen Roms im beginnenden Cinquecento zu erhellen und zu schärfen. Mehrere Paradigmen sind dabei in Rechnung zu stellen, die mit gewachsenen Forschungstraditionen verknüpft sind. Neben den angesprochenen konfessionellen Blickwinkeln entwerfen und skizzieren kulturgeschichtliche Disziplinen unterschiedlich akzentuierte Bilder vom Rom des beginnenden 16. Jahrhunderts. Verglichen mit einer intensiven Forschung zum 15. Jahrhundert hat das Rom des ersten Viertels des 16. Jahrhunderts bis zum Sacco di Roma in der Geschichtswissenschaft deutlich weniger Interesse erfahren. Sehr viel eingehender haben sich Kunsthistoriker für jene Zeit interessiert und Rom als künstlerisches Laboratorium begrihen, in dem Kunstwerke von Weltgeltung entstanden. Dementsprechend glanzvoll fallen Rom-Panoramen aus kunsthistorischen Federn aus.6

Im Titel des Bandes wird das Rom des beginnenden 16. Jahrhunderts als kosmopolitisches Zentrum bezeichnet, und die Beiträge beleuchten und präzisieren dies in zahlreichen Facetten. Dabei ist freilich zu bedenken, dass Rom zum damaligen Zeitpunkt mit etwas über 50.000 Einwohnern dem entspricht, was man in Deutschland heute als Mittelstadt bezeichnet. Von der Bevölkerungszahl her unterscheidet sich die Hauptstadt der lateinischen Kirche folglich weit von den Dimensionen moderner Groß- oder gar Weltstädte. Wir haben es mit überschaubaren Verhältnissen zu tun, wenngleich diese auf manchen Pilger aus deutschen Landen, der aus vergleichsweise kleinen dörüichen und städtischen Siedlungen an den Tiber kam, durchaus verwirrend genug gewirkt haben mögen. Dennoch ist die Bevölkerungszahl eine wichtige Matrix zur Beurteilung von sozialen Verfechtungen und Netzwerken, von Strukturen und Formen der Kommunikation, auch für die letztlich hypothetisch bleibende Antwort auf die Frage, wem Luther in Rom begegnet sein könnte.

Ein auf der Basis neuester Forschungsergebnisse gezeichnetes Bild von Rom zur Zeit der Lutherreise soll und wird das schwarz in schwarz gemalte Bild nicht einfach durch ein wohlwollendes und ökumenisch friedfertiges ersetzen und damit im Grunde bei der alten Klischeevorstellung nur das Vorzeichen wechseln. Ähnlich wie im ökumenischen Dialog generell geht hier es nicht darum, einfach Feindschaft durch Freundschaft zu ersetzen, sondern Polemik durch diferenzierte Wahrnehmung, in letzter Instanz Verzerrung durch Wahrheit. In dieser Hinsicht gestattet der in diesem Band realisierte interdisziplinäre Zugriü durch ein weites Spektrum von Experten unterschiedlicher Disziplinen eine sehr nuancenreiche Wahrnehmung der Stadt Rom um 1511. Wenn damit nicht mehr alles ganz einfach und klar, schwarz oder weiß ist, sondern wenn Abstufungen und Schattierungen zum Vorschein kommen, ist das genau im Sinne der Initiatoren.

Der Band geht zurück auf eine römische Tagung, die im Jahr 2011, also 500 Jahre nach Luthers Romreise, stattfand (in Abb. 1 ein frühes Dokument der „Wirkungsgeschichte“ dieser Reise in Rom – das Gra^to lag dem Tagungsplakat zugrunde). Sie wurde verantwortet vom Deutschen Historischen Institut in Kooperation mit dem seit 2007 in unmittelbarer Nachbarschaft angesiedelten Melanchthon-Zentrum (Centro Melantone. Centro protestante di studi ecumenici). Die Drucklegung der Tagungsakten hat sich verzögert, der Band kann aber immerhin zum 500. Reformationsjubiläum vorgelegt werden. Gedankt sei allen, welche die Tagung und die Drucklegung des Bandes ermöglicht haben. Finanzielle Unterstützung kam von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG), der Fondation oecumenique Oscar Cullmann und der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Italien (ELKI). Durch großes persönliches Engagement haben die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter des Centro Melantone und des DHI in Rom zum Gelingen beigetragen, namentlich Frau Monika Kruse. Gedankt sei dem Künstler Christoph Brech für die Beteiligung an der Gestaltung von Tagungsprospekt und Plakat sowie Maestro Alessandro Quarta mit seinem Ensemble, der zum Abschluss der Tagung in einem beeindruckenden Konzert die Zeit des beginnenden Cinquecento zahlreichen Zuhörern musikalisch nähergebracht hat. Unser Dank gilt dem Rektor des Campo Santo Teutonico, Hans-Peter Fischer, und dem Camerlengo der Erzbruderschaft zur Schmerzhaften Muttergottes, Aldo Parmeggiani, für ihre Bereitschaft, für das Konzert die Kirche des Campo Santo zur Verfügung zu stellen. Die Vatikanischen Museen haben es den Teilnehmern der Tagung ermöglicht, die historischen Stätten, an denen der Papst die Entwicklung jenseits der Alpen mitgestaltet hat, intensiv vor Ort zu erleben. Der benediktinischen Klostergemeinschaft von S. Paolo fuori le mura und insbesondere ihrem Abt Edm und Power OSB ist zu danken für ökumenische Gastfreundschaft: In den Räumen des Klosters konnte eine Sitzung der Tagung und in der Paulusbasilika ihr ökumenischer Abschlussgottesdienst statthnden. Die sorgfältige redaktionelle Betreuung des Bandes haben Dr. Heidrun Ochs (Mainz) und Dr. Kordula Wolf (Rom) übernommen. Die Anfertigung des Registers ist Eva-Katharina Kingreen und Elisa Koch (beide München) zu verdanken.

Michael Matheus (Mainz), Arnold Nesselrath (Rom), Martin Wallraü (München)


Abbildungsnachweis




	Abb. 1:
	aus: J. Krüger/M. WaUraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 22015, S. 159.






[image: images]

Abb. 1: Eine frühe Luther-Spur in Rom. Soidaten haben beim Sacco di Roma 1527 in das Raffael-Fresko der „Disputa“ über das Aitarsakrament (siehe S. 368, Abb. 14) eingeritzt: „Lutherus“ (im un teren Biidteii) und „V[ivat] K[aroius] IMP[erator]“ (auf dem Buchrücken in der Mitte).





I Romreise und Romwahrnehmung


Hans Schneider

Luthers Romreise

Am 28. November 1511 kam ein deutscher Augustinereremit in S. Agostino an, dem römischen Sitz des Generalpriors. Im Kollektenbuch des Generalats ist verzeichnet, dass er „48 aurei de camera“ überbrachte, die sein Ordensoberer in Deutschland, Johann von Staupitz, als Abgabe für die Jahre 1510 und 1511 nach Rom sandte.7 Nein, dieser Augustinereremit war nicht Martin Luder (wie er sich damals noch nannte),8 sondern es handelte sich um Johannes Klein, den deutschen Subprior des Konvents S. Agostino.9 Im Januar des Jahres war er vom Ordensgeneral nach Deutschland gesandt worden und kehrte nun nach Rom zurück – einer jener deutschen Mönche, die Jahr für Jahr, sei es in dienstlichem Auftrag oder als Pilger, in der Ewigen Stadt erschienen und dort kürzere oder längere Zeit verweilten. Zu ihnen zählt auch Martin Luther, der etwa um dieselbe Zeit wie Klein in Rom eingeboren sein muss.


1Die Probleme einer historischen Rekonstruktion

Die Reise nach Rom, die Luther als Mönch unternahm, hat schon immer das Interesse der Lutherbiographen geweckt10 und ist Gegenstand älterer und – vor dem Hintergrund des 500-jährigen Jubiläums – neuerer Darstellungen geworden.11 Doch lassen manche vollmundigen Schilderungen der Reise nicht ahnen, dass ihr „Hergang selbst so undeutlich wie nur wenige andere Episoden in Luthers Leben“ bleibt.12 Denn wir besitzen weder über den genauen Anlass eindeutige Kenntnisse, noch erfahren wir, in welcher Funktion Luther aufbrach und – da die Mönche nur zu zweit unterwegs sein durften13 – wer sein Reisegefährte war. Wenn Luther, wie allgemein angenommen wird, in dienstlichem Auftrag reiste, haben wir doch keine Nachrichten über den oder die Auftraggeber, die Verhandlungen in Rom und ihre Ergebnisse; wir erfahren auch nichts über die Reaktionen bei dem oder den Auftraggeber(n). Bei allen diesen Fragen sind wir auf mehr oder weniger begründete Vermutungen und hypothetische Kombinationen angewiesen. Wie für den Hintergrund gilt das ebenso für die historische Rekonstruktion der Reise selbst, die mit vielfältigen Unsicherheiten behaftet ist; diese betreten nicht allein die Reiseroute, sondern sogar die Chronologie: nicht einmal das Jahr der Reise scheint festzustehen. Gerade diese Frage nach dem Jahr der Reise erweist sich aber als der Schlüssel zum Verständnis, da das Reisejahr über Auftraggeber und Zweck der Reise entscheidet.

Für alle diese Fragestellungen sind Luthers eigene Aussagen wenig hilfreich. Berichte, wie sie andere Mönche – etwa Luthers Ordensbruder Nikolaus Besieh14 oder der Franziskaner Konrad Pellikan15, die wenige Jahre vor und nach Luther unterwegs waren, – über ihre Romreisen hinterlassen haben, besitzen wir von ihm leider nicht. Er plauderte zwar später gern über mancherlei Reiseeindrücke und -erlebnisse, doch handelt es sich meist um zufällig überlieferte, oft episodische Impressionen. Aus seiner Feder gibt es überhaupt keine zeitnahen Äußerungen über die Ereignisse. Die weitaus meisten hnden sich erst in seinen Tischreden der 1530 er und 1540 er Jahre und in späten Schriften;16 sie sind also in einem Abstand von mehreren Jahrzehnten nach dem Geschehen formuliert.17 Obwohl Luther ein gutes Erinnerungsvermögen nachgesagt wird,18 bedarf es nicht moderner Gedächtnisforschung, sondern es genügt schon unsere eigene Erfahrung, um zu erkennen, welche Probleme solche Erinnerungen aus großer zeitlicher Distanz bieten. Vor allem ist dabei zu bedenken, dass sich Luthers Lebenswelt und Lebensperspektiven inzwischen grundlegend gewandelt hatten. Luther betrachtete sein einstiges Leben als Mönch nur noch aus der kritischen Rückschau, die Ordensangelegenheiten gehörten einer in mehrfacher Hinsicht ,überholten’ Vergangenheit an, und ,Rom’ hatte eine veränderte Konnotation erhalten. Bei der Auswertung seiner rückblickenden Aussagen gilt es daher, diesen Perspektivenwechsel zu bedenken. Das betritt vor allem theologische Wertungen, die mit der Rückschau verbunden sind. Der zufällige Charakter der überlieferten Reiseerinnerungen mahnt zudem, mit unseren Erwartungen, was Luther eigentlich hätte erwähnen müssen, und folglich mit Argumenten e silentio besonders vorsichtig umzugehen.

Aber es fehlen nicht nur genauere eigene Aussagen Luthers zu Hintergrund, Verlauf und Ergebnissen seiner Reise, sondern auch die Ordensüberlieferung über die hier in Rede stehenden Vorgänge ist äußerst dürftig. Die Quellenlage im Generalarchiv der römischen Ordenszentrale (Archivio Generale Agostiniano, Rom) erweist sich als weniger ergiebig, als man hohen könnte. Die Register des Ordens generals, damals Egidio da Viterbo,19 also die ,Amtstagebücher’ mit Kurzregesten der ausgehenden Schreiben sowie tagebuchartigen Notizen über empfangene Besucher, gehaltene Predigten und andere Ereignisse, sind gerade für den uns besonders interessierenden Zeitraum von Ende 1510 bis Frühjahr 1512 verloren; es existieren nur fragmentarische Kopien und Auszüge, die im Einzelnen nicht fehlerfrei sind.20 Immerhin entdeckte Reinhold Weijenburg 1957 in der Vatikanischen Bibliothek ein von Staupitz 1510 in den Druck gegebenes Büchlein, das wichtige Urkunden zu dem Ordensstreit enthält, der den Hintergrund der Reise bildete.21 Zwanzig Jahre später publizierte Willigis Eckermann unbeachtete Nachrichten über den Konüikt aus einer handschriftlichen Chronik des Kölner Konvents (17. Jahrhundert) und edierte aus einer Madrider Handschrift ein Notariatsinstrument über eine in diesem Kontext erfolgte Appellation.22

Bis vor kurzem waren aus keinem Konvent der deutschen Augustinereremiten Quellen über jene Auseinandersetzungen im Orden bekannt, die den Anlass für Luthers Romreise bildeten. Zumal in den evangelisch gewordenen Gebieten sind große Teile der einstigen Klosterarchive als nunmehr unnütze Relikte vernichtet worden, und meist wurden nur solche Schriftstücke aufbewahrt, die weiterhin von juristischer oder ökonomischer Relevanz waren. Diese schmerzlichen Quellenverluste betreten in besonderem Maße die ehemaligen Klöster der Augustinereremiten, da sich sowohl die sächsische Ordensprovinz als auch die observante Reformkongregation infolge der Reformation auüösten. In den zurückliegenden Jahren konnte ich jedoch ein Dutzend unbekannter Dokumente, vor allem aus dem ehemaligen Archiv des Klos ters Sangerhausen, aufspüren,23 mit deren Hilfe sich vor allem die Schlussphase der Streitigkeiten genauer rekonstruieren lässt.



2Anlass, Zweck und Zeit der Reise

Warum reiste Luther nach Rom? Luther selbst gibt in seinen späteren Rückblicken zwei verschiedene Gründe an: Zum einen erzählt er, er habe in Rom eine Generalbeichte ablegen wollen (und auch abgelegt);24 zum andern erwähnt er aber einen dienstlichen Hintergrund, der als der eigentliche Anlass der Reise gelten muss: Er sei nach Rom gezogen „causa contentionis Staupitii“ – wegen des „Staupitz-Streits“.25 Auch seine frühen Biographen Melanchthon und Mathesius sprechen von „monachorum controversiae“ bzw. von „Klostergeschäften“, derentwegen Luther die Reise unternommen habe, und auch der Luther-Gegner Johann Cochläus stellt die Romreise ebenfalls in den Zusammenhang von ordensinternen Auseinandersetzungen.26

Worum handelte es sich bei diesem „Staupitz-Streit“27 Johann von Staupitz28 war seit 1503 Generalvikar der deutschen Reformkongregation der Augustineremi ten. Zu diesem Verband der Observanten gehörten auch der Konvent in Erfurt, Luthers Heimatkloster, und der Konvent in Wittenberg, seine zweite und dann dauerhafte Wirkungsstätte. Seit 1507 unternahm Staupitz den Versuch, Reformkongregation und die sächsische Provinz des Ordens zusammenzuschließen, genauer gesagt: die Observanz auf die noch Unreformierten Klöster der Konventualen auszudehnen.29 Diese Pläne, vom päpstlichen Kardinallegaten Bernhardino Carvajal in der sogenannten Memminger Bulle genehmigt und vom Generalprior des Ordens Egidio da Viterbo unterstützt, stießen allerdings auf den erbitterten Widerstand von sieben Observanten Konventen (Himmelpforten im Harz, Erfurt, Nürnberg, Kulmbach, Nordhausen, Sangerhausen und Sternberg in Mecklenburg). Diese Konvente machten zwar nur ein Viertel der damals etwa 30 Konvente umfassenden Reformkongregation aus, doch mit Erfurt und Nürnberg gehörten zwei der bedeutendsten Klöster zu dieser oppositionellen Fraktion, die sich in der Folgezeit Staupitz und der Durchführung seiner Pläne heftig widersetzten (siehe Abb. 1). Sie befürchteten als Folge der Vereinigung eine Aufweichung ihrer Observanten Strenge. Als Staupitz im Herbst 1509 schon im Vorgriü auf ein Unionskapitel zum Provinzialprior der sächsischen Provinz gewählt wurde, also nun ein Doppelamt sowohl als Generalvikar der Reformkongregation als auch sächsischer Provinzial bekleidete, brach ein Sturm des Protestes los.30 Die sieben oppositionellen Konvente, die von der bedeutenden Reichsstadt Nürnberg unterstützt wurden, betrachteten Staupitz nun nicht mehr als ihren Generalvikar und wählten einen Gegenkandidaten, den Kulmbacher Prior Simon Kaiser. Obwohl der Ordensgeneral Egidio da Viterbo Staupitz in seinem Doppelamt bestätigte, die Opposition eindringlich zum Gehorsam ermahnte und deren Rebellion mit härtesten Strafen bedrohte, blieben die sieben renitenten Konvente bei ihrem Widerstand.

Die Forschung des 20. Jahrhunderts nahm im Gefolge von Heinrich Boehmers Monographie31 an, dass Luther im Herbst 1510 im Auftrag dieser oppositionellen Konvente zusammen mit einem anderen Ordensbruder nach Rom geschickt worden sei, um gegen das Vorgehen von Staupitz (und gegen die Entscheidung des Generals) beim Papst zu appellieren. Die Appellation sei ihnen aber von der Ordensleitung verboten worden, sodass die Abgesandten unverrichteter Dinge wieder hätten heimkehren müssen. Die wichtigsten Argumente für die Hypothese waren:


–die Jahresangabe 1510 für die Romreise in späteren Rückblicken Luthers,

–der Umstand, dass Luther sich in eben diesem Jahr 1510 im Erfurter Kloster, einem Hauptort der Opposition, befand und also seine Reise von Erfurt aus angetreten haben müsse,

–eine Reise Luthers in Begleitung seines Erfurter Lehrers und Ordensbruders Johannes Nathin nach Halle, die dem Zweck gedient habe, durch Vermittlung des Dompropsts vom Magdeburger Erzbischof die Genehmigung für eine Appellation in Rom zu erlangen,

–Aussagen des Luther-Gegners Johannes Cochläus, Luther sei „wider seinen Vicarium“ [Staupitz] nach Rom gezogen,

–eine Entscheidung des Generals Egidio da Viterbo: „Appellare ex legibus Germani prohibentur“.



Alle diese miteinander verknoteten Argumente sind jedoch einzeln und als Ensemble nicht tragfähig, und die Deutung Boehmers ist nicht länger haltbar.32 Luthers Jahresangaben in seinen Rückblicken variieren bei der Romreise zwischen 1509,1510 und 1511 und werden in den Tischreden auch bei anderen, sogar belangreicheren Lebensdaten irrig angegeben.33 Damit fällt auch die Verknüpfung mit Erfurt als Ausgangspunkt für die Reise. In Luthers rückschauenden Äußerungen wie auch in Melanchthons Kurzvita des Reformators von 1546 wird der zweite Erfurt-Aufenthalt (Ende 1509 bis Spätsommer 1511), in dem die Romreise hätte statthnden sollen, ganz übergangen. Die Reise nach Halle gehört nicht in den Kontext der Romfahrt, sondern fand wahrscheinlich bereits 1506 statt.34 Die Aussage des Cochläus über Luther als Delegierter gegen Staupitz hndet sich erst in einem Spätwerk; in den frühen Schriften weiß Cochläus davon noch nichts zu berichten. Was das Appellationsverbot des Generals angeht, so ist inzwischen seit Eckermanns Quellenfunden bekannt, dass die oppositionellen Konvente insgesamt viermal (!) in Rom appelliert habend.35 Doch zu keinem Zeitpunkt ist aus ihren Reihen eine Delegation nach Rom gesandt worden. Das war rechtlich auch gar nicht erforderlich; als Luther später nach dem Verhör vor Kardinal Cajetan an Papst Leo X. appellierte, ist er auch nicht nach Rom gereist, sondern hat die Appellation vor einem Notar zu Protokoll gegeben!36 Zudem wäre es für die Delegierten, die sich des schweren Ungehorsams gegenüber dem Ordensgeneral schuldig gemacht hatten, höchst riskant gewesen, in Rom zu erscheinen. Unter den von mir neu entdeckten Dokumenten aus dem ehemaligen Archiv des Klosters Sangerhausen, das zu der oppositionellen Fraktion gehörte, behndet sich auch eine Kopie jenes Appellationsverbots des Generals vom Januar 1511, das sich auf die zweite Appellation der Opposition von Mitte August 1510 bezieht. Egidio schickte einen Vertrauensmann, den eingangs erwähnten deutschen Subprior von S. Agostino Johannes Klein, zu Staupitz, um ihn von dem Verbot zu unterrichten. Wie inzwischen bekannt ist, erfolgten trotzdem noch zwei weitere Appellationen der Renitenten, was zu dem von Boehmer entworfenen Szenario überhaupt nicht passt. In den Aktenstücken, an Hand deren die Schlussphase des Konüikts in ein neues Licht tritt, werden niemals Delegierte erwähnt, die von den renitenten Konventen nach Rom entsandt worden wären, sehr wohl werden aber Prozessbevollmächtigte genannt, darunter der Dekan des Erfurter Marienstifts, der sich längere Zeit in Rom aufhielt und an der Kurie die Interessen der oppositionellen Konvente vertreten konnte.

Im Sommer des Jahres 1511 schlugen Verhandlungen zwischen Staupitz und der Opposition über eine Beilegung des Konüikts fehl. Daraufhin scheint es in Luthers Erfurter Heimatkloster zu Meinungsverschiedenheiten unter den Mönchen über die künftige Haltung des Konvents gekommen zu sein. Wie Andeutungen Luthers in der Vorlesung über die Sentenzen, die er damals in Erfurt hielt, sowie Äußerungen zur Observanz und zur Gehorsamsfrage in seinen frühen Wittenberger Vorlesungen vermuten lassen, hat er den rigiden Kurs der Opposition gegen Staupitz, den der Erfurter Konvent und dessen observante Verbündete eingeschlagen hatten und unbeirrt weiter verfolgten, wohl von Anfang an kritisch beobachtet, da er darin eine gefährliche Missachtung des Ordensgehorsams sah.37 Er war demnach zwar Mitglied eines renitenten Konvents, aber kein Anhänger der oppositionellen Ordenspolitik. Als dann die Wortführer der Opposition sogar die eindringlichen Weisungen und scharfen Strafdrohungen des Ordensgenerals ignorierten und auf Kompromissvorschläge von Staupitz nicht eingingen, hat Luther mit anderen Mönchen den Erfurter Konvent verlassen und ist im August 1511 nach Wittenberg gewechselt.

Angesichts des fortdauernden Widerstands der Opposition und ihrer politischen Unterstützer schickte nun Staupitz nach dem 4. Oktober 1511 von Wittenberg aus Abgesandte nach Rom. Sie hatten oüenbar den Auftrag, neue Weisungen des Generals für das weitere Vorgehen einzuholen. Verhandlungsführer war der ehemalige Prior von Enkhuizen und soeben in Wittenberg promovierte Doktor der Theologie Johann von Mecheln.38 Dies ist – abgesehen von Staupitz’ eigener Reise im Frühjahr 1510 – die einzige quellenmäßig belegbare Delegation, die im Zusammenhang der Streitigkeiten nach Rom gezogen ist.

Unter allen Möglichkeiten, Luthers Romreise im Rahmen der Ordensstreitigkeiten einzuordnen, scheidet die von Boehmer konstruierte und weithin rezipierte Variante dehnitiv aus; Luther kann nicht im Auftrag der Opposition von Erfurt aus gereist sein. Dann aber muss er die Reise nach seiner – von den Renitenten als „Abfall zu seinem Staupitz“39 geschmähten – endgültigen Übersiedlung nach Wittenberg von dort aus angetreten haben, d. h. im Winterhalbjahr 1511 /12. Will man nicht eine Delegation annehmen, über die sonst nichts bekannt ist, bleibt es am wahrscheinlichsten, ihn als Reisebegleiter des Dr. Johann von Mecheln zu betrachten, der im Oktober 1511 von Wittenberg aus aufbrach. Für die Hinreise im Herbst spricht auch eine von Luther erzählte Episode, wie der Verzehr von Granatäpfeln ihm und seinem Reisegefährten bei einer Fieberattacke geholfen habe.40 Nicht Luther, sondern der höherrangige und als einstiger Prior in Ordensgeschäften erfahrenere Dr. Johann von Mecheln war demnach der Verhandlungsführer, Luther nur der socrns thneranus, der zweite Mann. Doch indem Staupitz gerade ihn mitschickte, der vor Kurzem das widerspenstige Erfurt verlassen hatte, sandte er gewissermaßen einen Kronzeugen nach Rom, der die Verstocktheit der renitenten Konvente beglaubigen konnte. Zugleich konnte der Erfahrungsgewinn durch eine solche Reise einer förderungswürdigen Nachwuchskraft des Ordens nur nützlich werden. Als seelsorgerliches Motiv wird bei Staupitz noch hinzugekommen sein, dem von seinen Anfechtungen umgetriebenen Martinus zugleich eine Pilgerreise in die Heilige Stadt zu ermöglichen, damit er dort – etwa durch die ersehnte (neuerliche) Generalbeichte und andere zu erlangende Gnaden – spirituell bereichert und gefestigt werden könnte. In der späteren Rückschau Luthers trat dann dieser Aspekt seiner Romreise verständlicherweise in den Vordergrund, während alle Ordensangelegenheiten inzwischen für ihn obsolet geworden waren.41

Nach der Rückkehr der Abgesandten fand im Mai des nächsten Jahres 1512 in Köln ein Kapitel der Reformkongregation statt. Die Tatsache, dass Luther daran teilnahm, der doch damals im Orden noch gar kein Amt bekleidete,42 ist dann verständlich, wenn er erst kürzlich von einer ordenspolitischen Mission, die ihn (mit Johann von Mecheln) nach Rom geführt hatte, zurückgekehrt war. Das Kölner Kapitel legte den Streit bei, indem es die Unionspläne vorläuhg fallen ließ.43 Hier wurde Luther zum Subprior des Wittenberger Konvents bestimmt44 und wohl auch seine Promotion, die Staupitz betrieben hatte, sowie die Nachfolge auf dessen Lehrstuhl von den Kapitularen gebilligt. All dies wäre schwer vorstellbar, hätte Luther als Wortführer der Erfurter Opposition gegen Staupitz in Rom agiert.



3Die Reiseroute

Die Entfernung von Wittenberg bis Rom betrug, legt man die damaligen Reisewege zugrunde, etwa 1.600 km. Dafür werden die Wanderer, die Anfang Oktober in Wittenberg aufbrachen, ca. zwei Monate gebraucht haben, also Ende November in Rom angekommen sein45 (etwa gleichzeitig mit dem eingangs erwähnten Johannes Klein; dieser war freilich Konventuale der sächsischen Provinz,46 und wir wissen nicht, von wo aus er anreiste).

Anders als etwa sein Ordensbruder Nikolaus Besieh47 hat Luther nicht einmal ein Itinerar seiner Romreise hinterlassen, und seine Reise-Reminiszenzen geben nur wenige sichere Anhaltspunkte für die Wegstrecken, die er benutzt hat. Somit sind alle Versuche, die Route der Hin- und Rückreise zu rekonstruieren, mit erheblichen Unsicherheiten behaftet und erlauben etliche Varianten. Bei Luthers Aussagen ist zu unterscheiden zwischen der Erwähnung von 1) Orten, die Luther ausdrücklich als Reisestationen erwähnt. Das ist nur der Fall bei Mailand48 (mit der Hinreise zu verbinden49), Florenz,50 Siena51 und einem namentlich nicht genannten reichen Benediktinerkloster am Po52 (bei dem es sich sehr wahrscheinlich um S. Benedetto Po / Polirone53 handelt) sowie (mit der Rückreise verknüpft) Augsburg54. Davon sind zu unterscheiden 2) Bemerkungen über Orte und Landschaften, die ohne jeden Bezug zu seiner Reise erwähnt werden, aber Eindrücke oder Informationen, die er während der Reise gewann, wiedergeben .könnten’. Es handelt sich um Nürnberg,55 Ulm,56 Innsbruck,57 Venedig,58 Padua,59 Bologna,60 (nicht: Cremona),61 Ronciglione,62 Bayern,63 Schwaben / Allgäu,64 Schweiz,65 Lombardei66. Je nach rekonstruierter Route lassen sie sich mit der ersten Gruppe verknüpfen.

Bei allen Rekonstruktionsversuchen versteht es sich von selbst, dass man zunächst als Hintergrund die spätmittelalterlichen Reisewege nach Rom betrachten muss. Die „Wege nach Rom“ sind gut erforscht.67 Die Romwege-Karte des Nürnberger Kartographen Erhard Etzlaub ist ein wichtiges Hilfsmittel,68 und eine Anzahl von Reiseberichten und Itineraren mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Romfahrer bietet Vergleichsmaterial.69 Doch ist zu beachten, dass das Reisen von Mönchen einen Sonderfall darstellt. Gewiss waren auch sie weithin auf die allgemeinen Reisewege angewiesen, doch orientierten sie sich vorrangig an Klöstern, wenn möglich ihres eigenen Ordens, als Reisestationen.70 Die Luthers Reise zeitnahen Itinerare Nikolaus Beslers und Konrad Pellikans lassen dieses Prinzip mönchischer Reisepla nung gut erkennen.71 In den Klöstern erhielten die mittellosen Mönche kostenlose Verphegung und Herberge, hier befanden sie sich in einem gewohnten sozialen Umfeld, in einer ,geistlichen’ Umgebung, und brauchten nicht in Gasthäusern zu übernachten; hier konnten sie – wenigsten partiell – die Stundengebete mitfeiern oder sogar Messe lesen.72 Nicht zuletzt fanden sie bei ihren Ordensbrüdern WegWeisung für die vor ihnen liegende Strecken oder sogar ortskundige Begleiter bis zum nächsten Etappenziel.

Das Netz von Klöstern der Augustinereremiten in Italien, die den beiden Romreisenden unterwegs die Möglichkeit zur Einkehr boten, war weitaus dichter als in Deutschland.73 Es war daher oft möglich, in Tagesmärschen von einem Kloster zum nächsten zu gelangen. Dafür konnte man eventuell auch einen von der Route weltlicher Reisender abweichenden Umweg in Kauf nehmen.74 Augustinerklöster, sogar der mit den deutschen Observanten verbundenen lombardischen Kongregation, gab es an den Orten, die Luther ausdrücklich nennt – in Mailand75, Florenz76 und Siena77. Selbst in dem an Gasthäusern armen Apennin befand sich in dem Ort Scarperia ein kleiner Konvent seines Ordens.78

Über diesen Erkenntnisstand könnte uns eine besondere Gattung von Quellen weiter hinausführen – sofern wir sie als zuverlässig betrachten könnten. Es handelt sich um eine Reihe von lokalen Überlieferungen über einen angeblichen Aufenthalt Luthers. Diese Traditionen sind sämtlich verbunden mit Augustinerklöstern, die sich wiederum an gängigen Verkehrswegen behnden: Parma,79 Arezzo80 Todi81 (die für die Hinreise in Frage kämen)82 Spoleto83 und Padua84 (die auf dem Rückweg besucht worden sein könnten). Aber sind diese Traditionen vertrauenswürdig? Auf welchen Quellen beruhen sie? In Parma und Arezzo (wie auch in Florenz) gab es angeblich noch im 20. Jahrhundert Messbücher der jeweiligen Augustinerklöster, in denen Luthers Name als Zelebrant auf der Durchreise verzeichnet gewesen sein soll.85 Trotz intensiver Nachforschungen habe ich jedoch kein einziges der genannten Bücher auffinden können. Die anderen Lokaltraditionen beruhen auf mündlicher Überlieferung, deren Alter man meist nicht feststellen kann.86

Geht man als sicheren Grunddaten von den wenigen Angaben Luthers aus, die einzelne Städte ausdrücklich als Reisestationen erwähnen und die man mit dazu passenden Äußerungen über Landschaften verknüpfen kann, so ergibt sich für die Hinreise eine wahrscheinliche Route durch die östliche Schweiz über einen der Schweizer Alpenpässe nach Mailand, von dort (ab Pavia) auf der Via Francigena nach Bologna, durch den Apennin nach Florenz, Siena und Rom.87

Weitaus schwieriger, wenn nicht sogar wegen vieler Unwägbarkeiten kaum möglich ist es, die Route der Rückreise zu bestimmen. Da Augsburg88 als einzige Etappe feststand und sich damit die Erwähnung des Benediktinerklosters am Po (S. Bene- detto Po / Polirone89) und Innsbrucks90 verbinden ließ, nahmen die meisten Forscher einen Rückweg über den Brenner an.91 Wenn jedoch die Romreise auf Weisung von Staupitz erfolgte, so mussten die Ergebnisse der römischen Konsultationen und die Weisungen des Generals an den Auftraggeber Staupitz berichtet werden, der sich im Winter 1511/12 wieder einmal in Salzburg aufhielt. In der Tat traf dort im Februar 1512 Johann von Mecheln, der „als Abgesandter nach Rom [von dort] zurückgekehrt war“, bei Staupitz in Salzburg ein und wurde von diesem am 25. Februar „nach Köln geschickt, um das dort abzuhaltende Kapitel vorzubereiten“.92 Bei dem Reiseziel Salzburg wäre für die Delegierten die Strecke über den Brenner aber ein Umweg gewesen. Es hätte näher gelegen, der Route in umgekehrter Richtung zu folgen, die ihr Ordensbruder Nikolaus Besler auf seiner Hinreise nach Rom gewählt hatte, also von Rom über Narni, Terni, Spoleto, Tolentino, Macerata, Osimo, Pesaro, Rimini, von dort (mit dem Schiü) nach Chioggia und Venedig, sodann nach Treviso und durch das Friaul nach Amoldstein, Villach und über die alte Tauemstraße nach Salzburg zu reisen.93 Diese Route hätte zudem den Vorteil geboten, ein gefährliches Kriegsgebiet weiträumig zu umgehen. Denn seit November 1511 eskalierten in Oberitalien die militärischen Auseinandersetzungen zwischen der Heiligen Liga und Frankreich. Über die Städte Mailand, wohin das gallikanische Konzil von Pisa verlegt worden war, und über Bologna, das von den Franzosen dem Kirchenstaat wieder entrissen worden war, hatte Papst Julius II. das Interdikt verhängt. Ende Dezember 1511 hatte der militärische Kampf um Bologna eingesetzt, am 17. Januar 1512 begann die Belagerung der Stadt durch päpstliche Truppen, bis sie am 5. Februar durch französische entsetzt wurde. Es konnte demnach für den Rückweg nicht ratsam erscheinen, wieder die Route des Hinwegs zu benutzen und den Weg über Florenz und von dort über den Apennin nach Bologna zu wählen, da er mitten in das Kriegsgebiet geführt hätte.

Es fällt allerdings auf, dass Nikolaus Besler, dem wir die Nachricht über die Ankunft des Johann von Mecheln in Salzburg verdanken, nur diesen, nicht aber dessen Begleiter nennt. Dafür kommen verschiedene Gründe in Betracht: a) Lediglich Johann von Mecheln wurde (gemeinsam mit Besler) zur Vorbereitung des Kölner Kapitels weitergesandt, sodass er nur jenen für namentlich erwähnenswert hielt, b) Besler hat in seinen autobiographischen Aufzeichnungen aus dem Jahre 1525 niemals den – inzwischen zum Ketzer gewordenen – Luther genannt, obwohl er ihm mehrfach persönlich begegnet ist, sondern in späteren Zusammenhängen nur dessen häretische Anhänger angeführt.94 c) Eine dritte Möglichkeit besteht in der Annahme, dass Johann von Mecheln und Luther sich auf dem Rückweg getrennt und unterschiedliche Routen eingeschlagen haben, um in diesen gefährlichen Zeiten die Nachrichten aus Rom auf jeden Fall sicher nach Deutschland zu bringen.95 Beide wären dann – am ehesten wohl etappenweise – von verschiedenen wechselnden Brüdern begleitet worden.

In diesem Zusammenhang sind auch lokale Traditionen von Interesse, die es merkwürdigerweise auch in südfranzösischen Städten über einen Aufenthalt Luthers auf der Rückreise aus Rom gibt.96 Es handelt sich um Lokalüberlieferungen in Nizza, Aix-en-Provence und Pemes-les-Fontaines (östlich von Avignon), denen zufolge sich Luther in den dortigen Augustinerklöstern aufgehalten haben soll. Wären sie glaubwürdig, hätte Luther den Weg durch das Rhonetal (und weiter durch die Schweiz zum Bodensee und von dort nach Augsburg) genommen.97 In Nizza und Pernes existierten im 19. Jahrhundert noch schriftliche Zeugnisse (eine handschriftliche Bemerkung in einem Missale und eine Notiz aus einer Klosterrechnung), die heute verschollen sind, deren Wortlaut aber überliefert ist. Eine frappierende Tatsache ist die Häufung von solchen Lokaltraditionen allemal, da sie unabhängig voneinander und mit ehemaligen Augustinerkonventen verbunden sind, darunter an einem so unbekannten Ort wie Pernes-les-Fontaines. Will man Legendenbildungen oder bewusste Fälschungen annehmen, dann muss man erklären, wie und aus welchen Motiven diese an drei Orten unabhängig voneinander zustande kommen konnten, zumal im katholischen Frankreich. In einer Gegenprobe lassen sich in Luthers Tischreden etliche Äußerungen über Frankreich hnden, und sprachliche Reminiszenzen wie „Gremmerze“ (= grand merci) begegnen noch in Erinnerungen des alten Luther. Vor allem ist die Erwähnung einer merkwürdigen Pilatus-Tradition in Vienne auüällig, die sich sonst in keiner zeitgenössischen deutschen Quelle hndet und den Eindruck von Autopsie der Örtlichkeit erweckt.

Abgesehen von den diffizilen Problemen, die sich bei den einzelnen Lokaltraditionen zeigen, liegen die Schwierigkeiten, die der Annahme dieser Route entgegenstehen,98 weniger darin, dass die Abgesandten sich hätten trennen, sondern dass der gänzlich Reise-unerfahrene Luther diese ungewöhnliche Wegstrecke auf sich allein gestellt hätte bewältigen müssen.



4Wo hat Luther in Rom gewohnt?

Äußerungen Luthers über seine Unterkunft in Rom sind nicht erhalten. In Frage kommen die beiden Konvente der Augustinereremiten, S. Agostino und S. Maria del Popolo.99 Die meisten Lutherbiographen nehmen an, dass er während seines Aufenthalts in S. Maria del Popolo gewohnt habe, da dieser Konvent zur lombardischen Kongregation gehörte, mit der sich die deutschen Observanten in einer Privilegienkommunikation verbunden hatten.100 Zudem hatte das Generalkapitel des Ordens bei seiner Tagung in Rom 1497 bestimmt, dass alle Mitglieder von Reformkongregationen, die in Dienstgeschäften nach Rom reisten, in S. Maria del Popolo Unterkommen, die Konventualen aber in S. Agostino oder einem anderen geeigneten Kloster Aufnahme hnden sollten.101 Allerdings hatte sich die lombardische Kongregation durch eine Appellation beim Papst erfolgreich gegen diese Belastung gewehrt.102

Gegenüber der bloßen Vermutung, dass Luther in S. Maria del Popolo gewohnt habe, hat Hubert Jedin ein Argument für den Konvent S. Agostino geltend gemacht, das durch ein Quellenzeugnis gestützt wird. Er verweist auf eine Streitschrift des Generalprokurators der lombardischen Kongregation aus dem Jahre 1550, in der gegen die Konventsmitglieder von S. Agostino der – unwidersprochene – Vorwurf erhoben wurde, ,sie’ seien es doch gewesen, die einst Luther in Rom ernährt hätten.103 Diese Überlieferung passt nicht zu dem (auch von Jedin vertretenen) Ansatz der Romreise in das Halbjahr 1510/11, denn eine Delegation, die sich anschickte, .gegen’ Staupitz und .gegen’ den General an der päpstlichen Kurie zu appellieren, hätte es kaum wagen können, ausgerechnet im Konvent S. Agostino Wohnung zu nehmen, wo General und Generalprokurator residierten. Hingegen fügt sich das Quellenzeugnis sehr gut in das Gesamtbild einer Romreise ein, die im Auftrag von Staupitz zum Ordensgeneral führte.



5Was hat Luther in Rom gesehen?

Wie Luthers Eindrücke vom Hin- und Rückweg seiner Romreise stammen auch alle Nachrichten über seinen Aufenthalt in der Stadt mit vielen episodischen Erinnerungen aus der Retrospektive nach vielen Jahren. Der zufällige Charakter der Äußerungen und ihrer Überlieferung ermöglicht es nicht, ein abgerundetes Bild seines Besuchs und seiner römischen Eindrücke zu zeichnen. Auch in diesem Fall bleiben unsere Kenntnisse dessen, was er gesehen und erlebt hat, recht fragmentarisch.104 Die meisten Dinge, die er erwähnt, gehörten zum Besuchsprogramm aller Rompilger, sodass man nicht zu zweifeln braucht, dass Luther sie selbst gesehen hat. Ich halte es für wenig wahrscheinlich, dass er für seine Reise einen der zeitgenössischen gedruckten Romführer105 erworben hat;106 er bedurfte eines gedruckten Romführers nicht, da er alle notwendigen Informationen von seinen Ordensbrüdern erhalten konnte. Doch werden spätere Gesprächspartner, die sich länger in Rom aufgehalten hatten107 und Nachrichten, die er über aktuelle Ereignisse erhielt, seine Erinnerungen aufgefrischt und .ergänzt’ haben. Methodische Vorsicht ist vor allem gegenüber seinen damit verbundenen Wertungen geboten; handelte es sich hier doch nicht um irgendeinen Ort, sondern um Rom, wo der Reformator in der späteren Rückschau die „sedes Diaboli“108 zu erkennen meinte. Die mit den römischen Reminiszenzen verknüpften theologischen Urteile Martin Luthers, so könnte man sagen, sind nicht Urteile des reisenden Mönchs Martin Luder von 1511/12.

Dieser kam damals mit großen Erwartungen. Denn wie für alle Rompilger war für den jungen Mönch Rom die Heilige Stadt, von der er noch in der Rückschau berichtet, er sei bei ihrem ersten Anblick – wohl vom Monte Mario aus, wo sich den aus Norden über die Via Trionfale kommenden Romreisenden eine erste Fernsicht über die Stadt bot – auf die Knie gefallen und habe ausgerufen: „Salve, sancta Roma! Ja, vere sancta a sanctis martyribus, quorum sanguine madet“109 Wenngleich er sich auf einer Dienstreise befand, so kam er doch zugleich als Pilger, der ihre Mirabilia110 bestaunen, an ihren unermesslichen Gnadenschätzen Anteil gewinnen und „from werden“111 wollte. Dazu sollte zuerst eine (hier wiederholte) Generalbeichte dienen, die er im Rückblick späterer Jahrzehnte, als der .dienstliche’ Aspekt der Romfahrt für ihn ganz obsolet geworden war, sogar als „Hauptgrund“ seiner Reise bezeichnen konnte.112 In den vier Wochen,113 die er sich in Rom aufhielt, besuchte er möglichst viele Gnadenorte, „lieh durch alle kirchen und kluüten“114 wie er später selbstironisch erzählt.115 Eine Wallfahrt zu den sieben Stationskirchen, die geradezu zum Phichtprogramm aller Rompilger gehörte,116 wird er unternommen haben; Luther erwähnt die Größe der Peterskirche,117 zitiert die Inschrift an der Fassade der Lateranbasilika,118 S. Sebastiano119 und erzählt eine Legende über Silvester II. und S. Croce in Gerusalemme120. Er nennt auch andere Kirchen wie S. Maria in Aracoeli,121 S. Agnese (fuori le mura)122 und S. Pancrazio123. Auch die damals (nur sehr partiell) zugänglichen Katakomben124 von S. Sebastiano,125 S. Callisto126 und S. Lo renzo fuori le mura127 sowie das Hypogäum von S. Pudenziana128 Enden Erwähnung. Er spricht von besonderen Reliquien wie z. B. die angeblich vom Evangelisten Lukas gemalten Christus- und Marienbilder,129 die Büstenreliquiare mit den Häuptern der Apostel Petrus und Paulus in S. Giovanni in Laterano,130 das Veronika-Schweißtuch in der Peterskirche,131 das Haupt Johannes des Täufers (in S. Silvestro in Capite),132 erinnert aber auch an andere .wunderliche’ Dinge wie den Strick des Judas133 und das Steinrelief, das angeblich an die Päpstin Agnes (Johanna) erinnere134. Vielleicht hat er in Rom von der jährlichen Pallienweihe am 28. Juni gehört135 und von der Öhnung der goldenen Pforte an St. Peter in den Jubeljahren.136 Er berichtet vom ei genen Messelesen137, knienden Besteigen der Scala santa,138 mit dem er für sich und seine Verwandten139 Anteil an dem verheißenen Ablass zu gewinnen suchte. Lobende Worte fand er über die deutsche Gemeinde von S. Maria dell’Anima.140 Ob er Papst Julius II. zu Gesicht bekommen hat, lässt sich nicht mit völliger Sicherheit entscheiden, wenngleich einiges dafür spricht.141 Manches von dem, was Luther später über Julius142 und seinen Vorgänger Alexander VI.143 zu erzählen wusste, wird er wohl „zu Rom für gewiß gehört“144 haben.

Der skrupulöse Mönch erlebte zwar Enttäuschungen wie die Unzufriedenheit mit seiner Meinung nach inkompetenten Beichtvätern145 und nahm – wie auch andere Rompilger seiner Zeit146 – Anstoß an Missständen, die er beobachtete. Er erwähnte etwa die unwürdige Hast beim Messelesen,147 religiöse Frivolität148 und Spott über ernste Frömmigkeit149 sowie das öüentliche lasterhafte Treiben einiger Kardinäle150. Ob er – wie auch andere Besucher Roms151 – schon damals gegenüber der Echtheit einzelner Reliquien152 und der Wirksamkeit einiger Frömmigkeitsübungen153 Skepsis gehegt hat, wie er sich später zu erinnern meinte, lässt sich nicht sicher sagen. Allenfalls blieb das aber nach allem, was wir erkennen können, peripher und führte keineswegs zu grundsätzlichen Zweifeln; „ich... gleubt alles“, versichert er im Rückblick.154 Was er – aus der reformatorischen Retrospektive fast entschuldigend – bemerkt, kann als Motto über seinem Romaufenthalt stehen: „Nu ich war ein junger und recht ernster, fromer Münch“.155

Neben den religiösen Attraktionen fanden die Überreste der Antike (z. B. Kolosseum,156 Kapitol und Jupitertempel,157 Pantheon mit dem „Loch“ in der Kuppel,158 Thermen des Diokletian mit den Aquaedukten159) seine Aufmerksamkeit. Doch Luther bewunderte sie nicht mit den Augen eines faszinierten Humanisten. Er sah das Bild der Zerstörung,160 den „cadaver priorum monumentorum“, das tief unter Schutt begrabene alte Rom, ein „rattennest“.161 Dabei beschäftigte ihn vor allem der Au- gustinische geschichtstheologische Aspekt, dass kein irdisches Reich ohne rechte Gotteserkenntnis bestehen könnet.162

Dass die Stadt Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts nur einen Bruchteil der antiken Bevölkerung aufwies, war Luther bewusst.163 Luther beklagte die mangelnde öhentliche Sicherheit und lobte das harte Vorgehen des Polizeihauptmanns (bargello).164 Ungewiss bleibt, ob der deutsche Mönch die regen Bau- und Renovierungsaktivitäten und die Verbesserung der Infrastruktur, die unter Sixtus IV. und Julius II.165 im Gang waren, bemerkt und ob er die Kunst der italienischen Renaissance wahrgenommen hat. Er erwähnt die (teils schon fertiggestellten, teils noch im Bau behndlichen) prunkvollen Palazzi der Kardinäle und den Prachtbau des päpstlichen Belvedere.166 Über beide Ordenskirchen der Augustinereremiten, S. Agostino und S. Maria del Popolo, die zu den ersten, von den Päpsten vielfältig geförderten167 Renaissancekirchen in Rom gehörten, sowie ihre Ausstattung verliert er in seinen Rückblicken kein Wort. In S. Maria del Popolo waren etwa die Fresken Pinturicchios und seiner Schüler zu sehen;168 in S. Agostino malte Rafael 1511 gerade das Fresko des Propheten Jesaja.169 Auf solche Darstellungen mag sich Luthers Bemerkung beziehen, die welschen (italienischen) Maler könnten ihren Figuren „nicht allein die rechte natürliche Farbe und Gestalt an allen Gliedern geben, sondern auch die Geberde, als lebten und bewegten siesich“.170



6Die biographische Bedeutung der Romreise Luthers

Für Luther, dessen bisheriger Lebensweg nicht über den thüringisch-sächsischen Raum hinausgeführt hatte, war die Romreise die erste wirklich große Reise, und es blieb die weiteste und längste seines Lebens. Es öünete sich ihm die weite Welt, unbekannte Landschaften, fremde Sitten und ausländische lebende Sprachen begegneten ihm, sodass die Romreise „für Luthers allgemeine geistige Entwicklung, für seine Welt- und Menschenkenntnis, von wesentlichem Nutzen gewesen ist und zur Erweiterung seines Horizontes viel beigetragen hat, also dass er schon in dieser Beziehung mehr gesehen, gehört, gelernt hat, als zuvor in Jahren“171

Bisher hat man in der Romreise Luthers – unter der Voraussetzung, dass er als Abgesandter der Opposition gereist sei – einen ersten Autoritätskonüikt sehen wollen, den man je nach Standpunkt entweder polemisch als erste Regungen eines angehenden Ketzers oder aber anerkennend als Probelauf des künftigen Reformators werten konnte. Polemisch betrachtet: Der Rebell, der inmitten eines Milieus von Ordensungehorsam in einem der sieben renitenten Konvente gelebt habe und gegen seinen Ordensoberen nach Rom gezogen sei, lasse schon die Rebellion des späteren Häretikers ahnen. Die andere, protestantische Variante wollte bei dem Romfahrer Luther schon typische Charakterzüge des Reformators ausgeprägt sehen: Sein Gerechtigkeitssinn habe sich gegen die als unrechtmäßig empfundene Ordenspolitik seines Oberen aufgelehnt und um der Wahrheit willen den Konüikt nicht gescheut und die Wahrheit über den Gehorsam gestellt.

Mit der Datierung der Reise auf 1511/12 fallen solche Spekulationen in sich zusammen. Der „junge und recht ernste, fromme Mönch“ von 1511/12 war kein Rebell, sondern ein getreuer und gehorsamer Sohn seines geistlichen Vaters und Generalvikars Staupitz und seines Ordens.

Von Auswirkungen ernüchternder Erfahrungen durch die Romreise, die irgendwelche grundsätzlichen Zweifel an der Kirche und ihren römischen Institutionen genährt hätten, ist in den nächstfolgenden Jahren nichts zu bemerken. In den erhaltenen Zeugnissen Luthers der frühen Jahre hndet sich keine Romkritik. Sogar noch im Herbst 1518, als ein Erasmus die päpstliche Monarchie in ihrer derzeitigen Form als „pestis christianismi“ bezeichnen konnte,172 fällte dieser „ein Urteil über das Papsttum, das Martin Luther in der damaligen Zeit noch keineswegs aussprach und auch nicht dachte“.173 Erst als im Gefolge des Ablass-Streits und seiner theologischen und kirchenpolitischen Weiterungen die Konüikte Luthers mit ,Rom’ – Papst, römischer Kurie und .Romanisten’ – sich verschärften und zuspitzten, haben sie zu einem Perspektivenwechsel geführt. Durch diese Erfahrungen wurden viele Wahrnehmungen, die er einst in Rom gemacht hatte – und zu denen aktuelle Nachrichten hinzukamen -, in ein neues Licht gerückt und gaben nun seiner Kritik an der römischen Kirche manche Konkretion.174 So konnte er rückblickend sagen: „Ich wolt nicht 1.000 ü. nehmen, das ich Rom nicht gesehen hett, denn ich hett solch ding nicht kunnen gleuben, wenn mirs einer gesagt hett, wenn ichs nicht selbs gesehen hett“.175



7Abbildungsnachweis

Abb. 1: Entwurf: Hans Schneider; Kartographie: Melanie Müller-Bering


[image: images]

Abb. 1: Die Konvente der Augustinereremiten im „Staupitz-Streit“ 1507–1512





Volker Leppin

„Salve, Sancta Roma“

Luthers Erinnerungen an seine Romreise

Der spätere Reformator in Rom, der fromme Mönch zwischen Huren und geldgierigen Priestern: Das hat nicht nur die Phantasie frommer Protestanten, sondern auch moderner Filmemacher immer wieder angestachelt. Man kann ihn sich vorstellen: den noch nicht Dreißigjährigen, der aus der Provinz in die Metropole der Welt kommt, aus dem Kloster in die von Märtyrern und Päpsten geheiligte Stadt – und der hier seine erste Erfahrung damit macht, dass die Kirche, in der er aufgewachsen ist, nicht heilig ist, dass die Päpste nicht fromm sind.

In Kenntnis der späteren Entwicklung Luthers kann man meinen, in dieser Grunderfahrung den ersten Riss Luthers mit seiner Vergangenheit erahnen zu dürfen. Und tatsächlich hat schon Luthers Sohn Paul die Geschichte genau so erzählt, wie sie späterem protestantischen Bewusstsein besonders eingängig sein musste:

„Anno 1544 hatt mein liebster Vatter gottsehiger yhnn gegenwarth seiner Tischgenger vnd vnsser aller die gantze historica vhonn seiner reisenn gegenn Rom so ehr a° 1510 yhnn etlichen gescheiten thun müssen, erzelet, vnd vnter anderm mit grossen freudenn bekandt, das ehr doselbstenn durch den geist Jesu Christi sei Zum erkentnus der warheitt des heyligenn Evangelii gekommen dergestalt vnd also: da ehr seine preces graduales in scala Lateranensi verrichten wollen ist ihme alsbald eingefallenn der Spruch des propheten Abacuk, welchenn Paulus ihm erstenn capitel zunn Römern eingefüret: nämlich: der gerechte wirdt seines glaubens lebenn. Hatt darauf sein gebett bleybenn lassenn. Und wie ehr gegen Wittenbergk kommen, nichts anderst als dieselb epistel Pauli für sein höchst fundament gehaltenn“.176

In der gut ein Jahrhundert währenden Diskussion um Luthers reformatorische Wende hat dieses Zeugnis kaum Beachtung gefunden – und dies wohl zu Recht: Wir sind recht genau darüber informiert, wie Luther sich in der von Paul Luther erinnerten Zeit an seine reformatorische Wende erinnerte. Er hat darüber in der Vorrede zum ersten Band seiner lateinischen Werke geschrieben. Tatsächlich ist es hiernach Röm 1,17 mit dem Zitat der Habakuk-Stelle, was seinen reformatorischen Entwicklungsprozess in Gang setzte. Doch verbindet er dies nicht mit seinem Romaufenthalt, schon gar nicht mit einer so hervorgehobenen Situation wie dem Besuch der Pilatustreppe im Lateran, sondern mit seinem eifrigen exegetischen Studium, das der Vorbereitung seiner damaligen Vorlesungen dienen sollte. Nun gibt es Gründe, auch diese Schilderung Luthers selbst in Frage zu ziehen,177 – doch steht außer Frage, dass wir in einem von Luther selbst 1545 geschriebenen Vorwort zu seinen lateinischen Werken ein besseres Zeugnis für seine eigene Erinnerung in eben dieser Zeit haben als in dem fast vierzig Jahre später niedergeschrieben Erinnerungsstück eines zum erinnerten Zeitpunkt gerade einmal zehn- oder elfjährigen Knaben. Indem wir diese klare Einsicht formulieren, sind wir aber bereits beim Kern des Problems. Denn oüenkundig will Paul Luther, ein angesehener Mediziner, ehemaliger Professor in Jena und kurfürstlicher Leibarzt, eine geradezu urkundenhaft bestätigte Erinnerung festhalten: Das Autograph ist unterzeichnet mit: „Paulus Luther doctor hab dies mitt eigen handt geschriebenn Zu Augsburkg denn 7. August ao 82“.178 So unterschreibt man nur Erinnerungen, deren Gewissheit wie auch ihre Bedeutung für einen selbst einen hohen Rang hat. Der rückblickende Historiker aber muss auch demgegenüber in Distanz treten und auf die Lutherforschung kritische Einsichten anwenden, wie sie seit einiger Zeit verstärkt in der Geschichtswissenschaft diskutiert werden.


1Der Schleier der Erinnerung

Mit dem Titel „Der Schleier der Erinnerung“ hat der Frankfurter Mediävist Johannes Fried seine „historische Memorik“ überschrieben,179 in der er auf viele unterschiedliche Weisen die Problematik beschreibt, dass der rekonstruierende Historiker stets nur mit Erinnerungsstücken zu tun hat, die eben der Erinnerungsarbeit unterliegen, wie man sie auch im eigenen alltäglichen Erzählen beobachten kann: Wer von seinen Reiseerlebnissen erzählt, liefert nicht unbedingt eine stenographieartige Chronik des Geschehens, sondern seine Erzählung unterliegt einem mehrfachen Selektionsprozess: Die Erinnerung wird partiell, sie verschiebt sich, orientiert sich an vorgegebenen Mustern oder auch an eigenen Erwartungen, wird unter Umständen zugespitzter und dramatischer.

All dies kann man unmittelbar an dem zitierten Erinnerungsstück von Paul Luther nachvollziehen. Oüenkundig haben sich hier unterschiedliche Erinnerungen miteinander überlagert: die an Erzählungen von der Romreise Luthers und die an Erzählungen vom reformatorischen Durchbruch. Erist sich der Erinnerung gewiss – und doch verzerrt seine Erinnerung.

Das gilt aber nun nicht nur zugespitzt im Blick auf die Lokalisierung und Datierung des reformatorischen Durchbruchs – statt, wie meist, im Wittenberger Turm auf der heiligen Treppe in Rom. Es gilt auch und noch viel allgemeiner für den Grundgedanken, dass die Romerfahrung Luthers eine überwiegend negative gewesen sei. In den im Folgenden zu behandelnden Erinnerungen Luthers an seine Romreise zieht sich eben diese negative Bewertung durch: Rom ist ein Sündenpfuhl voller Unheiligkeit, und dies umso mehr, als dem der Anspruch und die Erwartung besonderer Heiligkeit entgegensteht. Es ist oüenkundig, auch das reüektiert Luther noch, dass er selbst seinerzeit mit eben dieser positiven Erwartung aufgebrochen war, und meine Deutung seines Motivs zur Romreise – die nämlich wohl nicht eine Geschäftsreise, sondern eine Bußreise war –, verstärkt diesen Eindruck sogar noch: Luther wollte in die heilige Stadt reisen. Und was er vorfand, war, so legen es seine Berichte nahe, die unheilige, verdorbene, sündenreiche Stadt: „Ego maximus papista fui, insuper Romae habe jhre schalckheit gesehen, ihre kunst gelernt vnd getrieben“.180

Auch wenn man nicht die reformatorische Entdeckung mit ihr verbindet, müsste demnach die Romreise als eine Art von Bekehrungs- oder mindestens doch nachhaltigem Irritationserlebnis zu verstehen sein, und als solche hat sie sich auch im protestantischen kulturellen Gedächtnis verankert.

Tatsächlich aber ist bei Luther keine Rede davon, dass er tatsächlich schon unmittelbar nach der Reise, also wohl nach 1510/11 in dieser Weise von seinen Romerlebnissen schockiert gewesen wäre. Noch 1519 schrieb er: „Das die Römische kirche von Gott für allen andern geeret sey, ist keyn zweiyBell, dann doselb Sanct Peter und Paul, xlvi beste, darzu vill hundert tausent martyrer yhr blut vergoßen, die hell unnd weit ubirwunden, das man wol greyfen mag, wie gar eynen besondernn augenblick got auü die selb kirchen habe.“181 Zwar schränkte er im selben Zusammenhang ein, es könne um Rom wohl besser stehen als zur Zeit182 aber die Deutlichkeit, mit der er Rom hervorhebt, lässt doch eine negative Bekehrungserfahrung im Sinne dessen, dass der junge Mönch übermäßig über Rom schockiert gewesen sei, als eher unwahrscheinlich erscheinen.

Tatsächlich mehren sich die Hinweise auf solche negativen Folgen der Romerfahrung eher in späterer Zeit, was auch damit Zusammenhängen dürfte, dass sie sich vornehmlich im Kontext der Tischreden hnden – dem persönlich, quellenkritisch aber zugleich sensibelsten autobiographischen Medium, in dem Selbstdarstellung und Darstellung durch begeisterte Anhänger gleichermaßen die Erinnerung geformt haben.

In ihnen lässt sich auch nachvollziehen, wie Luther – sekundär183 – immer stärker eine Verbindung zwischen seiner eigenen Botschaft und der Romreise, die er lange vor der Entwicklung reformatorischer Theologie gemacht hat, zog. So heißt es in einer Tischrede für das Jahr 1536: „wolde ich nicht 100.000 ü. dafür nehmen, das ich nicht Romam auch gesehen vnd gehört hätte; ich muste mich vmmer besorgen, ich tete im gewalt“.184 Die Romreise ist hier also zwar nicht wie bei Paul Luther Ursprungsort der reformatorischen Entdeckung, aber sie wird doch zu ihrer nachträglichen Bestätigung herangezogen. Die Erfahrungen vor Ort geben Luther Gewissheit, dass seine Botschaft berechtigt ist und er dem Papsttum kein Unrecht tut – theologisch ist dies durchaus eine fragwürdige Argumentation, denn Luthers Papstkritik hat ihr Zentrum gerade nicht in dem moralischen Verfall in Rom, sondern in der theologischen Problematik, dass der Papst sich über die Schrift setzt und dadurch, wie Luther etwa seit der Leipziger Disputation lehrt, zum Antichristen in der Kirche selbst geworden ist.185 Gerade das Genre der Tischreden aber hat auch die besondere Qualität, dass so theologisch sauber in ihnen nicht immer argumentiert wird, sondern sich gelegentlich Biographie und Theologie in einer vergröbernden Weise zusammenziehen.

Zu den Tischreden gehört aber auch, dass gerade die theologische Deutung und Zuspitzung Teil eines Wachstumsprozesses ist – so ist es auüällig, dass es zu der eben zitierten Tischrede eine allerdings spätere Variante gibt, die zwar die Bestätigung durch die Romerfahrung enthält, dies aber nicht unmittelbar mit Luthers theologischer Botschaft verbindet: „denn ich hett solch ding nicht kunnen gleuben, wenn mirs einer gesagt hett, wenn ichs nicht selbs gesehen hett“,186 heißt es in einer Mitschrift Kaspar Heydenreichs für das Jahr 1542. Einmal vorausgesetzt, dass Datierungen wie Inhalt korrekt wiedergegeben sind, was keineswegs sicher ist,187 wäre davon auszugehen, dass Luther dieselbe Bestätigungsrhetorik, die besagt, dass die Romreise ihm etwas versichert, was er sonst für ausgeschlossen gehalten hätte, zu unterschiedlichen Zeiten in unterschiedlichen Varianten angewandt hätte. Solche Parallelen kommen durchaus immer einmal vor: Luther scheint dieselben Gesprächsinhalte mehrfach vorgebracht zu haben, und dabei kam es ohenbar gelegentlich auch zu formelhaften Verfestigungen wie in diesem Falle das Geben einer gewissen Anzahl von Gulden für die Romreise – in der Forschung hat sich hierfür der Begriü der „scheinbaren“ Parallelen eingebürgert, um auszudrücken, dass es sich um solche Entsprechungen handelt, die nicht durch literarkritische Operationen aufgelöst werden können.188 Wenn aber beide Varianten, die theologische wie die nichttheologische, in Luthers Anekdotenschatz parat sind, sprechen wiederum formgeschichtliche Überlegungen wie Parallelen in der Tischredenüberlieferung dafür, die ungedeutete Variante ungeachtet dessen, dass sie die später überlieferte ist, als die typologisch frühere zu betrachten. Man hätte dann also mit einem dreifachen Wachstumsprozess zu tun: Von einer ungedeuteten Bestätigung des negativen Romeindrucks aus hätte sich die Erzählung zur Bestätigung des Kampfes gegen Rom durch die persönliche Erfahrung weiterentwickelt, um schließlich bei Paul Luther – oder, zumindest hypothetisch muss dies auch erwogen werden, in einer korrekt von ihm erinnerten Tischrede – in die Verbindung aus Romreise und reformatorischer Entdeckung zu münden.

Genau genommen muss man vor diesen drei Stufen sogar noch eine weitere veranschlagen, denn Luther selbst war nicht nur Produzent individueller Erinnerung, sondern auch Partizipant kollektiver Erinnerungen, und dessen war er sich durchaus bewusst: In einer Tischrede des Jahres 1536189 erzählt er die Geschichte von einem Juden, der sich taufen lassen wollte. Zuvor aber wolle er noch einmal nach Rom reisen. Daraufhin habe der Priester, der ihn taufen sollte, Sorgen bekommen, ob er nicht durch die Ungeheuerlichkeiten, die er in Rom zu sehen bekommen werde, abgeschreckt werde. Doch der Jude sei frohgemut aus Rom heimgekehrt, denn nun sei er gewiss, dass ein Gott, der diese Zustände in Rom dulden könne, alle Verbrechen der Welt ertragen könne, ohne seinen Zorn an den Menschen auszulassen: Die negative Romerfahrung als Anlass, an Gottes Gnade zu glauben, war natürlich eine unverhohlene Bestätigung der Schrecklichkeiten in Rom. In einer leicht abweichenden Variante190 hndet sich diese von Rom geschilderte Geschichte auch im „Decamerone“ (1,2). Ob Luther diese Quelle kannte – der Dekamerone war bereits 1519 in Straßburg gedruckt worden191 – oder sich einfach auf Hörensagen verließ: Gewiss ist, dass ihm das Erzählmuster bekannt war, nach dem eine Reise nach Rom alle negativen Urteile über diese Stadt bestätigt, wenn auch im Falle des Juden in dieser Erzählung in überraschender Weise. Der Romreisende Luther also war mit seinen negativen Erfahrungen Teil einer längeren Erzähltradition und -gemeinschaft, die er fortschrieb und in spezihscher Weise individuell akzentuierte.

Blickt man auf diesen mehrstuhgen Erinnerungs- und Erzählungsprozess, so wird noch einmal deutlich, welch dichter Schleier über jeder berichteten Erinnerung liegt. Die größte Dichte gewinnt er naheliegend bei dem hier entscheidenden Punkt: der Wertung der Romreise. Luthers späte Rückblicke auf seine Zeit vor der reformatorischen Entwicklung sind nicht nur im allgemeinen Sinne Erinnerungsliteratur, sondern im spezihschen Sinne Konvertitenliteratur, also solche Literatur, die das Frühere möglichst negativ schildern will, um die jetzige, neue Position zu legitimieren.192 Genau in diesem Sinne setzt Luther seine Romerinnerung ja sogar strategisch ein: Sie ist autobiographische Erinnerung, die den theologischen Kampf gegen Rom begründet. Wer hoüt, aus Luthers Erinnerungen an seine Romreise authentische Erinnerungen gewinnen zu können, muss sich durch diese unterschiedlichen Deutungsebenen hindurchhnden und wird mit nur sehr spärlichen Informationen belohnt. Und doch lassen sich gelegentlich, wenn man sie mit der zeitgenössischen Entwicklung Luthers korreliert, durchaus interessante Details aus den Erinnerungen heraushltern – so etwa im Blick auf die Motivation der Reise nach Rom.



2Der Anlass von Luthers Romreise

Über das Motiv nach Rom zu reisen, scheint jedenfalls insofern große Einigkeit zu herrschen, als sie als Teil einer ordenspolitischen Mission gesehen wird – fraglich ist nur, in wessen Interesse diese vollzogen wird: Heinrich Boehmer wie sein Kritiker Hans Schneider193 in Erneuerung der These von Theodor Kolde194 gehen gemeinsam davon aus, dass der Anlass für Luthers Romreise ordensinterne Auseinandersetzungen um die Rolle von Johann Staupitz waren, und die gesamte Lutherbiographik des 20. Jahrhunderts – auch meine eigene Lutherbiographie195 – teilt diese Auhassung. Während Boehmer Luther im Herbst 1510/11 auf Seiten der Gegner von Staupitz sah,196 verortet Schneider seine Romreise von Anfang an auf Seiten von Staupitz und kommt so zu einem späteren Reisetermin, nach dem 4. Oktober 1511.197 Der besondere Vorzug dieser Erklärung ist, dass man nicht mehr in der Not wäre, sich im Winter 1510/11 Luther als eifrigen Vertreter einer Opposition gegen Staupitz denken zu müssen, um dann anzunehmen, er habe im Sommer oder Herbst des Jahres, nach dem Jenaer Rezess, komplett die Seite gewechselt und sei in ein so enges Verhältnis zu Staupitz gekommen, dass er fortan von diesem in höchstem Maße gefördert worden sei.198 Allerdings lädt sich Schneider damit eine Begründungslast auf, die jedenfalls in seinen bisherigen Veröüentlichungen noch nicht voll eingelöst werden konnte: Jun Matsuura hat in seiner Edition der Erfurter Annotationen Luthers darauf hingewiesen, dass die Annahme einer Romfahrt 1510/11 es erleichtert zu erklären, dass Luthers Annotationen zu den ersten Büchern der Sentenzen weit ausführlicher sind als zum dritten und vierten. Das würde angesichts eines regulären zweijährigen Vorlesungsturnus zu einer Vorlesung über die ersten beiden Bücher von Herbst 1509, nach Erwerb des baccalaureus sententiarius, bis Herbst 1510 passen199 – und damit zu der in Luthers Erinnerung überwiegend haftenden200 Datumsangabe 1510 für die Reise nach Rom.

Die Schwierigkeiten Boehmers und Schneiders resultieren zu guten Teilen aus der Verbindung von Luthers Romreise mit Ordensangelegenheiten – vor dem Hintergrund seiner eigenen Erinnerungen aber lässt sich fragen, ob genau diese Verbindung zwingend ist. „Die Ordensangelegenheit spielt in seiner Erinnerung überhaupt keine Rolle“, hält Heiko Augustinus Oberman hierzu zu Recht fest.201

Tatsächlich ist sie fest vor allem in der Lutherbiographik nach Luthers Tod. Berichterstatter wie Mathesius,202 Paul Luther203 oder Georg Mylius,204 möglicherweise auch Johann Oldecop,205 die allesamt die Verbindung der Romreise mit den Ordensgeschäften bezeugen, dürften hierbei von der Notiz Philipp Melanchthons abhängig sein. Dieser berichtet tatsächlich in seiner Vorrede zum zweiten Band der lateinischen Werke Luthers, dieser sei 1511 „propter Monachorum controversias“ nach Rom aufgebrochen.206 Freilich ist dies kein besonders gewichtiges Zeugnis. Wie schon Boehmer feststellte, handelt es sich bei dieser Vorrede um ein literarisches Kunstwerk, dessen biographische Angaben cum grano salis zu nehmen sind.207 Hierzu muss man nicht auf das sattsam bekannte Beispiel des Thesenanschlags verweisen, dessen Historizität jedenfalls umstritten ist,208 sondern es reicht der unmittelbare Kontext des Berichts zur Romfahrt: So wie Melanchthon die Dinge darstellt, erfährt der Leser jedenfalls nicht, dass Luther nach seinem Wechsel nach Wittenberg 1508 zwischenzeitlich wieder nach Erfurt zurückgekehrt ist,209 und mit Blick auf die Vorlesungen ist die Angabe, Luther habe über die Physik und die Dialektik gelesen,210 in dieser Form jedenfalls unzutreüend: Tatsächlich hat Luther über die Nikomachische Ethik gelesen, womöglich auch über die Dialektik211 – eine Vorlesung über die Physik dürfte er wohl kaum gehalten haben.212 Melanchthon ist also als Zeuge für ein so wichtiges Ereignis jedenfalls problematisch.

Dies gilt umso mehr, als Luther selbst nach einem Bericht Anton Lauterbachs oder Hieronymus Wellers213 im Jahre 1537 erklärt haben soll: „Principalis autem Status meae profectionis in Romam fuit, das ich wolde eyne gantze beychte von jugent auf geschehen thuen vnd from werden, quamvis ego talem confessionem Erfordiae bis feceram“.214 Schon der Editor der Tischreden in der Weimarer Ausgabe, Emst Kroker, vermerkte im Jahr 1914, demselben Jahr, in dem Boehmers Buch über die Romfahrt erschien, zu dieser Tischrede: „es ist doch bedenklich, Luthers eigenes Zeugnis so bei Seite zu schieben, wie es in andern Büchern über Luthers Romreise geschehen ist“.215

Auch wenn Kroker noch von einem Optimismus im Blick auf die Zuverlässigkeit von Erinnerungen geprägt ist, der nach dem oben Dargestellten für heutige Forscher kaum mehr möglich scheint, ist es doch wenigstens bemerkenswert, dass Luther hier den Eindruck erweckt, sein Anliegen, nach Rom zu reisen, sei von vorneherein spirituell orientiert gewesen. Es handelte sich hiernach nicht um eine Geschäftsreise in Ordensdingen, sondern um eine geistliche Buß- und Wallfahrt.216 Dem entspricht es, dass auch die sonstigen Erinnerungsstücke aus dem Kontext der Romreise überwiegend religiöser Natur sind und von einer Auseinandersetzung um Ordensangelegenheiten nichts erahnen lassen.

Freilich scheint es einen Beleg zu geben – und auf ihn hebt insbesondere Hans Schneider ab – , in dem Luther selbst die Ordensstreitigkeiten als Anlass seiner Romreise benennt: In einer Tischrede aus der Sammlung, die Konrad Cordatus zusammengestellt hat, hndet sich für den Herbst 1532 folgende Notiz: „Anno octavo veni Wittembergam, nono Romam profectus sum causa contentionis Staupitii, 12. pro- motus sum in doctoratum“.217 Diese kurze autobiographische Notiz scheint also die contentio Staupitii, den Streit des Staupitz oder um Staupitz, klar als Grund für die Romreise zu benennen. Sonst gilt, was Martin Brecht lapidar festhält: „Er selbst berichtet von seinen eigentlichen Geschäften in Rom und deren Erfolg nichts“.218 Selbst wenn man diese einzelne Notiz als eindeutigen Beleg werten mag, bleibt freilich die Schwierigkeit, dass man sie in einen gewissen Ausgleich mit der erwähnten Rückführung der Romreise auf ein Bußverlangen bringen müsste. Kroker hat hier zwar keinen Ausgleichsversuch unternommen, aber seine Mahnung, dass die eigene Rückführung der Romreise durch Luther auf die Motivation, Buße zu erlangen, nicht vergessen werden dürfe, behält ihr Recht.

Dies gilt umso mehr, als die contentio-Notiz eine Fülle von Schwierigkeiten mit sich bringt. Die offenkundigste liegt im Text selbst: Dass Luther „Anno... nono“ nach Rom aufgebrochen sei, wie es darin heißt, kann weder mit der Boehmerschen noch mit der Schneiderschen Deutung in Einklang gebracht werden, zumal hier – wie bei Melanchthon – der neuerliche Aufenthalt in Erfurt gänzlich übersprungen zu sein scheint. Wie immer man es wendet, so enthält diese Notiz also einen eindeutigen Fehler.

Das überrascht nicht weiter, da Konrad Cordatus, wie übereinstimmend Emst Kroker219 und in jüngerer Zeit Helmar Junghans feststellen, ein ausgesprochen unzuverlässiger Tradent der Tischreden ist. Junghans fasst den Befund knapp zusammen: „Cordatus hat oft nur kurze Auszüge, wo längere Reden überliefert sind; er hat Daten, Namen und Zwischenreden von Tischgenossen weggelassen und einen anderen Wortlaut von Luthers Reden. Er verwendet andere Ausdrücke. Es unterlaufen ihm auch Mißverständnisse“.220 Gute Zeugen würde man wohl anders charakterisieren. Die Schwierigkeit wird aber noch größer, wenn man bedenkt, dass diese in sich komplexe Schreibsituation für die zur Rede stehende Tischrede nur in einer dürftigen Handschriftenüberlieferung überkommen ist: Sie hndet sich in einer heute in Beständen der Universität Clausthal-Zellerfeld aufbewahrten Handschrift aus der Sammlung des Zellerfelder Superintendenten und späteren Clausthaler Generalsuperintendenten Caspar Calvör.221 Der Abschreiber dieses Manuskripts aber sagt von sich selbst, er habe so rasch abgeschrieben, dass er am Ende davon einen Schreibkrampf bekomme habe222 – wie schon Kroker festgestellt hat, ist solch rasches Abschreiben wahrscheinlicherweise eine weitere Fehlerquelle.223 Das ist im vorliegenden Zusammenhang besonders relevant, weil die contentio-Stelle von handschriftlichen Korrekturen geprägt ist: Nach „contentionis“ stand ursprünglich „Sat.“, wurde aber dann vom Schreiber der Handschrift selbst durchgestrichen.224 Hierfür gibt es nun zwei Deutungsmöglichkeiten:


–Der Abschreiber hat zunächst fehlerhaft abgeschrieben, dies dann korrigiert und im zweiten Anlauf die Vorlage korrekt wiedergegeben. Vermutlich ist dies die einfachste und wohl auch wahrscheinlichste Erklärung, denn das „Sat.“ lässt sich leicht aus einem Buchstabendreher von „a“ und „t“ bei dem Versuch, „Staupitii“ zu schreiben, erklären.

–Der Abschreiber hat im ersten Anlauf die Vorlage korrekt abgeschrieben, das Ergebnis aber als unsinnig eingeschätzt und daher sinnvoll, das heißt: sinnverändernd korrigiert. Dann hätte man damit zu rechnen, dass die Vorlage die Formulierung „contentio Sat.“, wohl aufzulösen als: „contentio Satanae“225 enthalten habe. Staupitz wäre dann erst durch den Abschreiber als .sinnvollere’ Lösung hineingekommen, während der ursprüngliche Text in genau derselben Weise wie die erwähnte Tischrede von 1537 auf einen spirituellen Hintergrund der Romreise statt des administrativen Ordenszweckes verwiese. Für diese Deutung einer sekundären Staupitz-Einfügung spricht übrigens auch, dass beide Parallelen zu der contentio-Stelle ohne Erwähnung eben dieser contentio auskommen. Nach den – in allen Fällen durchaus noch zu überprüfenden – Datierungen handelt es sich zwar um scheinbare Parallelen, insofern sie auf 1537 bzw. 1543 datiert werden,226 aber die Entsprechung ist doch bemerkenswert:






	WA.TR 2, Nr. 2717 (1532)
	WA.TR 3, Nr.3644c (1537)
	Bindseit, Bd.3,S.174f.227(1543)


	 
	„Anno 1505. Promovi tituto magisterii ittoque anno ingressus sum monasterium.
	„Anno 1505 promotus sum in Magistrum, eoque anno ingressus sum monasterium.


	„Anno octavo veni Wittembergam, nono Romam profectus sum causa contentionis Staupitii,
	8. veni Wittenbergam. 10. Romam profiscebar.
	Octavo veni Wittebergam. Nono et decimo abii Romam.


	12. promotus sum in doctoratum.“
	12. in die Lucae promotus in Doctorem theoiogiae per Doctorem Andream Caristadium.“
	Anno 12 die Lucae promotus sum in Doctorem Theoiogiae per Dominum Andream Caroiostadium.“







Der Befund ist nun in der Tat frappierend: Die erwähnten Ereignisse in allen drei Tischreden gehen für die Jahre 1508 bis 1512 parallel. Der Unterschied liegt in der Erwähnung des Staupitz in der Rede von 1532, der Kapstadts in den beiden anderen. Die Auhälligkeit wird noch dadurch verstärkt, dass die Überlieferung von 1543 dasselbe dehnitiv falsche neunte Jahr für die Romreise benennt. In diesem Befund liegt nun ein zweiter Grund, die Festigkeit der Staupitzsache als Anlass für die Romreise zu verunsichern: Die Erwähnung von Staupitz ist in WA 2, Nr. 2717, Sondergut gegenüber den parallelen Überlieferungen, und innerhalb der handschriftlichen Überlieferung eben dieser Handschrift ist es zudem durch die Streichung eines anderen Wortes sehr unsicher. Nimmt man hinzu, dass die auch in den Tischreden haftende228 Erinnerung an die Romreise von Staupitz 1510229 einen guten Grund dafür abgeben könnte, eine Romreise mit Staupitz zu verbinden, erhöht sich die Wahrscheinlichkeit, dass die contentio Staupitii nicht auf Luthers eigenes Worte, sondern auf eine Hinzufügung des unbekannten Abschreibers der Mitschriften des Cordatus zurückgeht.

Es gibt gute Gründe, auch diese gesteigerte Wahrscheinlichkeit als im Ergebnis immer noch nicht hoch zu veranschlagen und daher diese zweite Lösung nicht affirmativ zu behaupten – sie ist mit zu viel Unsicherheiten belastet, als dass man dies zum jetzigen Zeitpunkt tun könnte. Aber die philologische Überlegung kann doch dazu dienen, zu verdeutlichen, wie unsicher der Beleg für eine Veranlassung der Reise durch eine contentio Staupitii ist. Um es zugespitzt zu sagen: Ausgerechnet an dem entscheidenden Punkt des Hinweises auf Staupitz weist eine ohnehin nicht sehr qualitätsvolle Überlieferung eine besondere Unsicherheit auf. Als Nachweis dafür, dass die Staupitz-Streitigkeiten der Beweggrund für die Romreise waren, ist die genannte Tischrede damit nicht sehr belastbar, sodass man auf die ihrerseits höchst unsichere Melanchthon-Überlieferung verwiesen wäre, von der wiederum die weiteren Hinweise auf Ordensstreitigkeiten als Anlass für die Romreise abhängen. Melanchthon wäre freilich – wie auch etwa im Falle des Thesenanschlags230 – nicht zwingend Urheber dieser Information. Tatsächlich ist die contentio Staupitii-Notiz, auch wenn sie nach dem Dargelegten möglicherweise nicht auf Luther selbst zurückgeht, früher als Melanchthons Bemerkung. Da der erste Editor der Zellerfelder Handschrift, H. Wrampelmeyer, davon ausgeht, dass die Handschrift noch von Cordatus in Auftrag gegeben und 1537 erstellt wurde,231 hätte man in ihr den frühesten Beleg für eine Verbindung der Romreise mit Ordensstreitigkeiten. Denn die kurze Notiz des Cochlaeus von 1524, die hierfür gelegentlich herangezogen wird, stellt einen Zusammenhang zwischen Luthers Romreise und den Ordensstreitigkeiten allenfalls assoziativ her: Luther sei nicht „pacis gratia“ nach Rom gereist, und zu jener Zeit habe es schwere Ordensstreitigkeiten gegeben232 – dass diese Anlass von Luthers Romreise gewesen seien, wie Boehmer deutete,233 sagt Cochlaeus gerade nicht ausdrücklich. Allenfalls handelt es sich hier um eine Insinuation in einem Kontext, in dem oüenkundig Luther diüamiert werden soll, weil er von seinen Konventen zu Staupitz abgefallen sei – sie sind so viel Wert wie die Polemiken, die wenig später Georg von Sachsen diesbezüglich von sich gegeben hat.234 Wie der genaue Zusammenhang mit der Romreise nach Ansicht des Cochlaeus gewesen sei, wird erst aus seinen Äußerungen von 1549 deutlich.235 Damit bleibt die Zellerfelder Handschrift, in aller Vagheit ihrer Angaben, der früheste dehnitive Beleg, dass Luther wegen der Ordensstreitigkeiten nach Rom gereist sei. Möglicherweise ist sie von Cochlaeus abhängig und hat seine Insinuation vereindeutigt. Aber dehnitiv hndet sich die Angabe erst bei ihr. Diese kleine Schreiberkorrektur nun könnte ihrerseits Melanchthon bekannt gewesen sein und so den Ausgangspunkt für die mit Melanchthon offiziell einsetzende Tradition der Veranlassung der Romreise durch die Staupitz-Streitigkeiten sein – hierfür spräche nicht zuletzt die erwähnte Besonderheit, dass Melanchthon, wie die contentio-Notiz, die zwischenzeitliche Rückkehr Luthers nach Rom überspringt. Wenn man aber die Genese so erklären kann, steht der Zusammenhang von Romreise und Ordensangelegenheiten auf außerordentlich schwachen Füßen, wäre möglicherweise auf die eifrige Verbesserung der Tischreden-Überlieferung durch einen frühen Abschreiber zurückzuführen, der dabei möglicherweise auch noch den Insinuationen des Johannes Cochlaeus aufgesessen ist.

Wenn es nun tatsächlich keinen starken positiven Beleg dafür gibt, dass Luther in Ordensangelegenheiten nach Rom gereist ist, wird man die angesprochene spirituelle Motivation in neuer Weise ernst nehmen müssen. Wäre Luther nicht um des Ordens Willen, sondern als Bußwallfahrer nach Rom gereist, lösten sich eine Fülle von Schwierigkeiten: Man müsste nicht mit Boehmer davon ausgehen, dass Luther zunächst gegen Staupitz agitiert hätte, um dann im Laufe des Jahres 1511 zu ihm überzulaufen. Man wäre aber auch nicht wie Schneider in der Not, die Erinnerungsspuren für einen Reisebeginn 1510 zugunsten der anderen Datierung durch Melanchthon korrigieren zu müssen, und man hätte auch keine Mühe, den Abbruch der Sentenzenvorlesung erklären zu müssen, da Luther in der Tat ab 1510 von Erfurt abwesend gewesen wäre. Ja, man hätte auch keine Mühe damit, dass Luthers Erinnerungen an seine Romreise keine Spur von den administrativen Abzweckungen der Reise zeigen und vielmehr ganz und gar auf spirituelle Erfahrungen ausgerichtet sind.

Denn genau das wäre dann der Anlass der Reise gewesen: eine spirituelle Bußhaltung. Diese allein mit der späteren Erinnerung zu begründen, wäre nach aller vorgetragenen Skepsis kaum zu vertreten. Bemerkenswert aber ist, dass eine solche spirituelle Motivation, und zwar genau die Ausrichtung auf Buße genau zu dem passt, was wir auch sonst über den jungen Luther wissen, also durch zeitgenössisch greifbare Informationen unterstützt wird. Während die Überprüfung an zeitgenössischen Quellen durch Hans Schneider im Falle der ordenspolitischen Motivation zu den beschriebenen Schwierigkeiten geführt hat, gibt es solche Widerstände im Falle einer Bußhaltung als Auslöser der Reise nicht: Für den jungen Luther standen oüenkundig Demut und Buße im Mittelpunkt von Spiritualität und Theologie.236 Man sollte ja nicht vergessen, dass seine ersten Publikationen – sei es die Auslegung der sieben Bußpsalmen,237 sei es die Theologia deutsch238 oder seien es auch die freilich nur cum grano salis als Publikation zu bezeichnenden Thesen gegen den Ablass vom 31. Oktober 1517239 – ganz um die Problematik der Buße kreisten. Das war das Thema dieses jungen Mönchs – ungeachtet allen späteren Engagements auch in ordenspolitischen Fragen. Die Romreise erscheint in diesem Horizont weit weniger als Besonderheit. Sie steht in dem weiten Kontext spätmittelalterlicher Wallfahrten: die Bußreise eines Mönchs aus der Provinz in die weltliche und spirituelle Metropole Rom.



3Luthers Romerfahrungen

Mag man auf diese Weise durch den Schleier der Erinnerung hindurch etwas mehr Gewissheit über die Romreise des jungen Luther gewinnen können, so gilt für anderes, was er berichtet, dass Erinnerung und Realität kaum zu unterscheiden sind: vor allem hinsichtlich seiner inneren Erfahrungen. Ausgehend von dem Gedanken der Romreise als einer Bußreise allerdings (der spirituell auch dann Gültigkeit behält, wenn Luther doch aus Geschäftsgründen in Rom gewesen sein sollte, da jedenfalls nach den Erinnerungen ein Großteil seiner Aktivitäten in Rom spiritueller Natur war) ordnen sich die Erinnerungsstücke jedenfalls sinnvoll, denn sie behandeln entweder das heilige Rom oder gerade das in besonderer Weise unheilige Rom – in diesen Rahmen sind auch die Beschreibungen von besonderen Orten und Gegenständen einbezogen, die Luther überliefert. Sie sind nicht Erinnerungen eines kunstorientierten Reisenden an Sehenswürdigkeiten, sondern sie sind Teil eines Programms, das in schroüer Weise einstige Heiligkeit und gegenwärtigen Niedergang einander gegenüberstellt: „Roma, sanctissima olim civitas, nunc pessima facta est“,240 heißt es 1539 im Rückblick.

Wie oben schon angedeutet, war es vor allem die .Heiligkeit Roms’, die Luther nach Rom lockte: Um ihretwillen konnte man nach Rom fahren und Buße tun, und so passt auch in den rekonstruierten Kontext der Reise aufs Beste, was Luther über seine Ankunft berichtet: „Anno 10. cum primum civitatem inspicerem, in terram prostratus dicebam: Salve, sancta Roma! Ja, vere sancta a sanctis martyribus, quorum sanguine madet, sed iam lacerata est.“241 Analysiert man diese Aussage im Blick auf die implizierte Frömmigkeit, so erinnert sich Luther an seine eigene Reise jedenfalls in der Weise, dass er seinerzeit an einer Form der gängigen spätmittelalterlichen Repräsentationsfrömmigkeit242 partizipierte, die es möglich machte, dass die personale Heiligkeit, wie sie durch die Christusrepräsentanz in den Märtyrern gegeben war, sich auf einen Ort übertrug. Selbstverständlich ist auch an dieser Stelle der quellenkritische Vorbehalt zu bedenken, dass Luther hier aus der Erinnerung spricht, also seine frühere Vorstellungswelt sekundär interpretiert. Anders gesagt: Es ist denkbar – und wie der Blick auf die Konvertitenliteratur zeigt, durchaus wahrscheinlich –, dass Luther seine frühere Vorstellungswelt verzerrt wiedergibt.

Dass dieser skeptischen Vorannahme an dieser Stelle nicht gefolgt werden muss, zeigt freilich ein Abgleich mit anderen rekonstruierbaren Momenten der Romreise. In der Tat ist es möglich, einen Zusammenhang mit der erinnerten Begründung der Heiligkeit Roms – der großen Anzahl der Märtyrer – und Luthers bevorzugten Orten in Rom herzustellen: Er erwähnt nicht nur allgemein, dass er in Rom „durch alle kirchen und kluüten“243 geeilt sei, sondern erwähnt immer wieder ausdrücklich die Calixtuskatakomben.244 Wichtig waren ihm die Katakomben, so die wiederholte Erinnerung, vor allem als Mahnmal der Bestattung unzähliger Märtyrer. Das Bemerkenswerte an dieser Korrelation ist, dass die Erinnerung an die Katakomben in der Regel nicht in ausdrücklich legitimatorischen Zusammenhängen erscheint, sondern als relativ freie Erinnerung. Das spricht für eine recht hohe Authentizität. Ohnehin kann an der Tatsache, dass Luther die Katakomben besichtigt hat, kein Zweifel bestehen: Dies belegt die Konkretheit der Erinnerungen, etwa an die Gegenwart von Franziskanern bei den Katakomben.245 So kann man durchaus den Gesamtzusammenhang der Reise so rekonstruieren, dass Luther als junger Mönch auf der Suche nach durch Märtyrerblut geheiligten Stätten – auch dem Kolosseum246 – war und folglich tatsächlich das Konzept, das ihn Rom als heilige Stadt anerkennen ließ, eben jene spezihsche Form von Repräsentationsfrömmigkeit war, die aus der Übertragung personaler Heiligkeit auf eine Stadt resultierte. Mit der besonderen Heiligkeit verband sich allerdings in seinen Augen auch eine besondere Gefährdung – so wie Jerusalem war in seinen Augen in der Rückschau auch Rom Beispiel dafür, dass Gott die heiligsten und erhabensten Städte vernichten kann.

Untermalt hat er dies durch seine Berichte von der Unheiligkeit Roms. Während der eben vorgetragene Gedankengang dazu helfen konnte, jene Frömmigkeitshaltung zu rekonstruieren, aufgrund deren Rom ihm als heilige Stadt erschien, werfen die Aussagen zur Unheiligkeit Roms besondere Fragen auf, weil sie im legitimatorischen Zusammenhang stehen: Der reformatorisch gewordene Theologe will nun mit seinen früheren Erfahrungen belegen, dass er sich zu Recht von Rom abgewandt hat. Im Nachhinein kann er sagen, dass er 1510 Rom als das „caput scelerum“ und die „sedes Diaboli“ besucht habe.247 Seine Wahrnehmung von 1510 selbst dürfte eine andere gewesen sein. Das bedeutet nicht, dass seine späten Erinnerungen gänzlich falsch sind, wohl aber, dass sie einer besonders sorgfältigen Interpretation im Blick darauf bedürfen, inwieweit in ihnen sekundäre Wertungen eingegangen sein können, die den Erinnerungsgehalt mitgeformt haben.

So wie die Erinnerungen an die Heiligkeit Roms Anhalt an realen Orten haben, gilt dies in gewisser Weise auch für seine Unheiligkeit: Luther ist einer der Zeugen, die von der Statue der Päpstin Johanna248 berichten.249 In den Tischreden nutzt er dies freilich kaum zu einer umfassenden Kritik an den Päpsten,250 und auch für seine Vergangenheit beansprucht er nicht, dass ihn die Konfrontation mit diesem Standbild und der damit verbundenen Legende besonders beeindruckt habe. Gerade das klassische Arsenal der Papstpolemik erscheint hier in den Erinnerungen merkwürdig blass. Bei anderen römischen Gegenständen – der vera ikon, für Luther noch unpersonalisiert die Veronica,251 und den falschen Häuptern des Petrus und Paulus252 – gehen Polemik gegen falsche Reliquien und Rede von realen Gegenständen so ineinander, dass schwer zu entscheiden ist, inwiefern sich hierin auch tatsächliche Erinnerungen verdichten.

Deutlicheres Erinnerungsstück ist die Konfrontation zwischen antikem Glanz und gegenwärtigem Rom: Rom ist geradezu „cadaver priorum monumentorum“.253 Der ruinöse Zustand der antiken Monumente also wird zu einem Beispiel für den Niedergang der Stadt. Dabei ist das Verhältnis zwischen Antike und Gegenwart auch in diesen Berichten höchst ambivalent: Das Pantheon als christuslose Götterversammlung ist ihm Beispiel für das antike Rom – und Vorbild der Päpste, die ihrerseits Christus vertreiben.254 Auffällig ist in diesem Zusammenhang allerdings, dass noch der kritische Bericht die Faszination erkennen lässt, die das großartige Bauwerk in Luther hervorrief: „Romae est templum quid vidi: Est sine fenstris, oben hatt es ein rund loch, ein gewelbe, ist hoch, hat nur marmelsteiner pfeiler, die vnser zwen schwerlich vmbgreifen können; an dem gewelbe oben sein alle die götter gemalt: Iuppiter, Neptunus, Mars, Venus, wie sie nun geheissen haben.“255

Wichtiger als die Begegnung mit den Gebäuden des alten Rom war für Luther freilich auch in negativer Hinsicht die spirituelle Erfahrung. So wie bei seinen Begegnungen mit Gebäuden die Katakomben im Vordergrund standen, sind es in dieser Hinsicht die Begegnungen mit der Profanierung der Messe, von denen er immer wieder berichtet. Man sollte dabei nicht vergessen, dass Luther erst drei Jahre zuvor zum Priester geweiht worden war256 und im Zusammenhang seiner Primiz – jedenfalls nach den späteren Berichten – tiefgreifende Erschütterungen erfahren hattet.257 Als noch vergleichsweise junger Priester kam er nun nach Rom und erlebte eine priesterliche Kultur, in der die Eucharistie nicht allein Gegenstand geistlicher Erbauung, sondern weltlichen Geschäfts und zynischen Spotts war. Jahre später berichtete er spürbar verstört: „Da horte ich vnter andern groben grumpen vber den tisch dj chartusanen lachen vnd rhumen, wie etliche messe hielten vnd vber den brod vnd wein sprechen: Panis es et panis manebis, vnd also audgehoben.“258 Die Leugnung der Transsubstantiation im Vollzug der Wandlung – und dies erzählt von römischen Hödingen: Da verdichtet sich alles, was negativ über Rom zu sagen ist. Freilich wird hier auch wiederum deutlich, dass der reale Gehalt der Erzählung nur mit Vorsicht anzunehmen ist. Es handelt sich um eine ferne Erinnerung, in der Dritte berichten, was Luther über die Erzählung anderer erinnerte. Diese Tischrede mag so vornehmlich dazu dienen, deutlich zu machen, welche Vorstellungen von Rom Luther sich viel später machte.

Die Profanierung der Messe ist freilich in vielen seiner Erinnerungen an Rom fest verankert. Dabei drücken Luthers Erzählungen zum einen aus, dass odenbar gerade die Feier der Messe zu den spirituellen Höhepunkten einer Pilgerfahrt gehörte: Für den Moment der Wandlung, die praesentia, eilten die Massen zusammen,259 doch erfüllte die Akteure, die Priester, dabei nicht jener heilige Schauer, der Luther bei seiner Primiz angesichts der Berührung mit Christus selbst nach seiner Erinnerung durchfahren hatte. Den Priestern, die er erlebte, oder vielmehr: den Priestern, an die er sich erinnerte, ging es nicht um Opfer oder Sakrament, sondern nur um Geld,260 das sie von den Gläubigen nahmen. So kam es sogar zu einer Situation, von der er zweimal berichtete: dass zwei Priester gleichzeitig am selben Altar zelebrierten.261 Luther hält diesem geldgierigen Verhalten noch in seiner Erinnerung seine eigene Haltung entgegen: „Man spott nur simpliciter vnser, das wir so from munch waren, vnd hilten einen Christen nur für einen narrn. Ich weis, das ir wol 6 oder 7 meß hielten, ehe ich eine; sie namen gelt darumb, ich aber keines.“262 Der Spott auf der einen Seite, die innerliche Frömmigkeit auf der anderen: In dieser kurzen Notiz wird deutlich, dass die spätmittelalterliche Frömmigkeitswelt noch in der zugespitzten Form, in der Luther von ihr berichtet, komplexer ist, als es einfache Schemata erfassen können. Einfache Schemata von einem Niedergang im späten Mittelalter263 mögen durch die Berichte über geldgierige Priester Nahrung bekommen – sie trehen die Gesamtsituation kaum, denn auch wenn die Zuspitzungen, die die Schilderungen der römischen Renaissancepriester aufweisen, Züge der späteren reformatorischen Kritik tragen: Das Gegenbild, das Luther entwirft, gehört ja nicht der reformatorischen Welt an, sondern der Welt des späten Mittelalters. Der fromme Mönch ist ja eben noch kein evangelischer Theologe, sondern er gehört zu der Frömmigkeitskultur, wie sie sich vor der Reformation entfaltet hatte. Wenn man also die Situation Luthers in Rom in einer Weise rekonstruieren will, die zu dem passt, was wir auch sonst über die Frömmigkeitswelt des jungen Luther wissen, so erlebte er die für das späte Mittelalter typischen polaren Spannungen der Frömmigkeitswelt in besonderer Heftigkeit. Nicht nur in seinen Berichten, sondern in vielen Kontexten lässt sich beobachten, dass es im späten Mittelalter gleichzeitig Ausdrucksformen verstärkter veräußerlichender Frömmigkeit und verinnerlichender Intensivierung gab.264 Luther verortet sich selbst in der Erinnerung auf der Seite der verinnerlichenden Frömmigkeit, und dies passt zu allem, was wir sonst über seine spirituelle Entwicklung wissen – nicht zuletzt gehören seine eigenen Schwierigkeiten mit der Primiz in diesen Zusammenhang.

Hält man sich dies vor Augen, so wird man gegenüber bestimmten Erinnerungsstücken zumindest eine gewisse Skepsis anbringen müssen. Wiederholt berichtet er von seinem eigenen Bemühen, Verwandte aus dem Fegefeuer zu erlösen. Besonders polemisch spitzte er dies 1530 in seiner Auslegung des 117. Psalms zu: „und war mir dazumal schir leid, das mein vater und mutter noch lebeten, Denn ich hette sie gern aus dem fegfeuer erlöset mit meinen Messen und ander mehr beziehen wercken und gebeten.“265 Biographisch ist an diesem Text zunächst bemerkenswert, dass er wohl im Juli 1530 entstanden ist,266 also wenige Wochen, nachdem Luther vom Tod seines Vaters erfahren hatte: In einem Schreiben vom 5. Juni hatte er Melanchthon berichtet, dass er eben diese Nachricht erhalten hatte.267 Die Äußerung über den einst erhöhten Tod des Vaters steht also durchaus noch im Kontext der Verarbeitung des tatsächlichen Todes und mag sich zu Teilen auch diesem aktuellen Horizont verdanken. Das gilt erst recht angesichts der Tatsache, dass es noch ein weiteres, deutlich später, 1545 entstandenes Erinnerungsstück mit dem Wunsch der Erlösung aus dem Purgatorium gibt: „Sic Romae wolt meum Avum ex purgatorio erlösen, gieng die Treppen hinauh Pilati, orabam quolibet gradu pater noster. Erat enim persuasio, qui sic oraret, redimeret animam. Sed in fastigium veniens cogitabam: quis seit, an sit verum.“268 Luther also, so erinnert er sich, habe selbst die Scala Santa beschritten,269 habe selbst an dem werkgerechten Ablassglauben partizipiert. Man wird diese Schilderung nicht ausschließen können, zumal es für das späte Mittelalter durchaus belegt ist, dass die Spannung zwischen unterschiedlichen Frömmigkeitsformen sich auch in einer Person wiederhndet.270 Dominant dürfte diese Haltung jedenfalls nicht gewesen sein.

Freilich passt die Erinnerung wenigstens insoweit, als auch sie bestätigt, dass der Romreisende Luther vornehmlich mit spirituellen Anliegen in der Ewigen Stadt war. Seine Erinnerungsstücke liegen unter einem Schleier, der nur schwer zu heben ist. Aber sie lassen doch ein Detail der Frömmigkeitswelt des späten Mittelalters erkennen: Einen frommen Mönch, der aus Deutschland die weite Pilgerreise nach Rom unternahm, um dort eine Lebensbuße zu absolvieren, die er in Erfurt nicht zureichend erfahren hatte. Zu einer plötzlichen Bekehrung, einer Abwendung von der alten Kirche führte diese Reise nicht. Aber angesichts der späteren Entwicklung wird man doch sagen können: Auch in Rom fand er nicht, was er suchte.



4Zusammenfassung

Die Erinnerungen Luthers an seine Romreise liegen unter einem „Schleier der Erinnerung“ verborgen (J. Fried): Es sind Erinnerungen eines Konvertierten an die frühere, nun abgelehnte Phase seines Lebens. Bei aller Schwierigkeit der Deutung lässt sich aus ihnen aber ableiten, dass Luther in Rom primär spirituelle Erfahrungen gemacht hat, die insgesamt ambivalent waren: Er erfuhr die intensive Nähe der Heiligen und Märtyrer, aber auch die äußerliche Renaissance-Frömmigkeit, die ihm fremd waren. Insgesamt ist seine Romreise als intensive Konfrontation zwischen einem spätmittelalterlichen innerlichen Frömmigkeitstypus und veräußerlichter Frömmigkeit zu verstehen.



II Rom als urbanes Zentrum


Arnold Esch

Luthers römische Nachbarschaft

Campo Marzio, das Viertel zwischen den beiden Augustinerkonventen

Luther in Rom. Über dieses große Thema ist viel geforscht und gemutmaßt worden271 Hier sei – bescheidener, aber präziser – einmal seine engere römische Nachbarschaft in den Blick genommen: das Stadtviertel, das Luther regelmäßig durchquert und gesehen hat, der none Campo Marzio mit dem Grenzsaum zu den (gegen Stadtzentrum und Vatikan anschließenden) non; Ponte, Parione und Sant’Eustachio. Denn die beiden Augustinerkonvente lagen am einen und am anderen Ende dieses Viertels (die nördliche Mauer des Konvents von S. Agostino berührt die Südgrenze des rione Campo Marzio, die nördliche Mauer von S. Maria del Popolo seine Nordgrenze), und insofern ist es für unsere Fragestellung auch gleichgültig, ob Luther im Konvent bei S. Maria del Popolo wohnte (wovon ich wegen der Kongregation ausgehe) oder bei S. Agostino272 Was immer er davon wahrgenommen hat: dies war sein Viertel.

Dass er, in den wenigen Wochen des Spätherbstes 1510 oder 1511, auch andere Viertel Roms durchstreift und vieles wahrgenommen hat, ist keine Frage:273 Kolosseum, Diokletiansthermen, Pantheon, Kapitol, Campo dei Fiori, Katakomben werden ausdrücklich von ihm genannt. Wie solch ein Augustinereremit damals durch Rom wanderte, zeigt der Fall von Nikolaus Besler 1507 in seinen topographischen Notizen, buchstäblich Schritt für Schritt von S. Maria del Popolo aus: „zur Engelsburg 2.400 Schritt“, „nach S. Agostino 1.500 Schritt“, „zur Fugger-Bank 2.300 Schritt“ und ähnlich dürre Angaben.274 Bei Luther hingegen fallen die ungewöhnlich plastischen Ausdrücke auf: dass man im Kolosseum „schichtig“ sitze; dass man in den Katakom ben „schränkicht“ bestattet sei.275 Ganz auszuschließen ist natürlich nicht, dass ihm das ein Rom-Reisender erst später vor Augen gestellt hat; doch sprechen „schichtig“ und „schränkicht“ eher für Autopsie. Das lag ja auch nahe, der Besuch des Kolosseums wurde von Rom-Touristen geradezu erwartet – wie in diesem Spottlied, das sich damals über den teutonischen Rom-Eifer lustig machte und die deutsche Aussprache des Italienischen karikierte: „Noi afeme in Roma sancta / Cholise e tutt fetut“, also etwa: „Wir hapen im heiligen Rom / Kholosseum und alls khesehen“!276

Aber beim rione Campo Marzio, wo nichts „schichtig“ und nichts „schränkicht“ und überhaupt Besonderes nicht zu sehen war außer Alltag, können wir sicher sein, dass er ihn fast täglich gesehen hat. Und so soll dieser none uns nicht zu bescheiden sein, dass wir nicht auch ihn einmal in den Blick nehmen. Auch Ablässe waren hier wenig zu holen:277 In Wittenberg gab es damals, dank der Sammelleidenschaft Friedrichs des Weisen, gewiss mehr Reliquien und Ablässe als im gesamten rione Campo Marzio.

Also einmal nicht, was Luther in Rom gesehen haben könnte, sondern was er in diesem Viertel gesehen haben muss. Ein Bild dieses seines Viertels sei aus den zeitgenössischen Quellen gegeben: die soziale und landsmannschaftliche Zusammensetzung des none Campo Marzio, die neuen Baustellen und die zunehmende Siedlungsdichte, Charakter und Dynamik des Viertels in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts.

Wir wollen Luther dabei nicht vorrechnen, was er an neuen Renaissance-Kirchen und Renaissance-Palästen hätte sehen und erwähnen müssen. Wie verzweifelt wenig das ist und wie selektiv, ersieht man schon daran, dass Luther – obwohl doch der Peterskirchenablass das auslösende Moment war und drei Mal in den 95 Thesen genannt wird – in seinen überlieferten Erinnerungen an Rom gleichwohl nie von seinem Erlebnis spricht, diese Peterskirche damals halb zerstört und halb gebaut gesehen zu haben: Was hätte er aus diesem seltsamen Anblick278 polemisch herausholen können!

Man frage sich aber auch, was man denn von ihm erwarte, dass er über das Rom der Renaissance gesagt haben sollte. Dass es nicht die Gotik von daheim war und dass die Fassaden noch ganz hell und frisch waren, das wird er wohl gemerkt ha ben. Aber was teilt man mit? Es gibt in Schweizer Archiven eine Menge von Briefen, geschrieben aus der Lombardei während der Mailänderkriege, also aus den gleichen Jahren wie Luthers Italienreise: Briefe geschrieben von Söldnerführern, patrizischen Offizieren, die sehr wohl einen Palast von einem Wohnhaus unterscheiden konnten. Man glaube nicht, dass die geschrieben hätten: „Ich habe hier im eroberten Mailand eine großartige neue Kirche mit Kuppel gesehen“ (Bramantes S. Maria delle Grazie), oder: „ein wunderbares neues Bild gesehen, wie Jesus ein letztes Mal mit seinen Jüngern isst“ (Leonardo da Vincis Abendmahl, auch das damals gerade gemalt). Die haben ganz anderes im Sinn: sie sehen das, was sie im Kopf haben! Und so auch Luther. Architektur mit ungeschultem Auge wahrzunehmen und mit ungeübtem Munde zu beschreiben, ist eine eigene Sache, und unter den zahlreichen Pilgerreiseberichten der Zeit fallen die wenigen Autoren geradezu auf, die über „Die Kirche ist schön“, „Die Kirche ist größer als unsere Pfarrkirche“ hinauskommen.279

Wer damals die Stadt durch die – noch ganz ungestalte – Porta del Popolo (siehe Plan 2, Nr. 1) betrat oder gar im Konvent von S. Maria del Popolo wohnte (Nr. 2) und seinen Blick auf die Stadt richtete, sah zunächst nur Gärten und Weinberge.280 Gärten und Weinberge also nicht nur gleich vor den Mauern zwischen der Via Flaminia und dem Tiber,281 sondern ein breiter Gürtel von Gärten und Weinbergen, der sich quer vom Tiber um den Konvent herum (der ja vor Valadiers Platzgestaltung weit gegen das Stadtinnere ragte) den Hang des Pincio hinaufzog: gleich vorn die in den Urkunden des Konvents vielgenannte „Vigna del Trullo“, aus der ein römisches Grabmonument von eigentümlicher Gestalt,282 eben der „Trullo“ (Nr. 4), herausragte.283 Auch dahinter ging es zunächst recht ländlich weiter, wie anhand der Grundstücksbeschreibungen noch zu zeigen sein wird: zwischen dem Grün der Gärten und „Vignen“ das Spital von S. Giacomo (Nr. 9) und einige antike Ruinen wie der – stets als „Monte“ bezeichnete – gewaltige Schutthügel des Augustus-Mausoleums (Nr. 10). Dann gegen den kleinen Tiberhafen erste bescheidene Häuser von Barkenführern und Hafenarbeitern. Aber das begann eigentlich erst dort an der Ripeffa. Wer an der Porta del Popolo stand und gegen das Kapitol blickte, konnte sich wirklich fragen, wo denn hier die Stadt sei!

Man muss sich die Situation von hier aus einmal vorstellen: vor sich diese seltsame Stadt, die (anders als jede unterwegs gesehene Stadt) nicht einen, sondern zwei Mittelpunkte hatte, Kapitol und Vatikan, die damals auch noch beide am Rande des Wohngebiets lagen; und obendrein noch einen dritten Mittelpunkt, die Kathedrale (S. Giovanni in Laterano mit der Scala Santa), die sogar ganz außerhalb des geschlossenen Siedlungsgewebes lag. Das musste erst recht auüallen, wenn man selbst in einem entfernten und damals noch wenig besiedelten Viertel Quartier genommen hatte.

Aber mochte S. Maria del Popolo auch recht entlegen wirken und noch wenig umbaut sein, so hieß das doch nicht, dass hier nichts los gewesen wäre. Im Gegenteil. Da die meisten hohen Besucher von Norden kamen und spätestens an der Porta del Popolo feierlich eingeholt werden mussten, sah dieses Tor pompöse Einritte mehr als jedes andere römische Stadttor: Könige, Fürsten, nach Rom zurückkehrende Kardinäle. Die Aufwertung, die die Kirche jüngst durch Sixtus IV. erfahren hatte, machte sie zur Grablege ranghöchster Prälaten und Nepoten: Als Lebende mochten sie hier nicht wohnen, als Tote kannten sie keinen besseren Platz.

Aber das sollte sich bald ändern. Der ländliche Charakter des none Campo Marzio ging zunehmend verloren, aus den Gärten und Weinbergen wurde Baugrund. Das lässt sich im Laufe des 16. Jahrhunderts gut anhand der ersten Stadtpläne verfolgen: 1551, auf dem Bufalini-Plan (siehe Plan 1), ist noch die (von S. Maria del Popolo aus gesehen:) linke, östliche Seite des Corso (nicht nur der Via del Babuino [Plan 2, Nr. 7], sondern des Corso [Plan 2, Nr. 6]) weitgehend unbebaut, zieht sich von der Piazza del Popolo (Plan 2, Nr. 3) bis ungefähr zur Piazza S. Silvestro die Bezeichnung „orti“, „Gärten“. Schon zweieinhalb Jahrzehnte später, auf dem Plan von Du Perac 1577, ist dieses Gelände zwischen Corso und Hang des Pincio bis auf zwei kleine Inseln bebaut, keine zwei Jahrzehnte danach, im Tempesta-Plan von 1593, sind auch diese letzten Freiüächen bereits überbaut.284

Dies nur als Ausblick (wir werden uns fortan nahe an Luthers Datum halten), als Ausblick auf eine urbanistische Dynamik, die schon viel früher begonnen hatte. Die Wohnbevölkerung Roms wuchs schon in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts kräftig an,285 und dieses Bevölkerungswachstum füllt nun auch bislang leere Flächen innerhalb der Mauern, hier im Norden weit stärker als im Süden der Stadt.286 Das sei im Folgenden näher dargestellt, denn gerade das muss Luther, auf dem Weg vom Neubau der einen Augustinerkirche zum Neubau der anderen Augustinerkirche oder zur Peterskirche, jedenfalls aufgefallen sein: Baustellen! Hier Baustellen weniger von Kirchen und Palazzi als von gewöhnlicher Wohnbebauung.

Aber im frühen 16. Jahrhundert deutete sich diese Entwicklung erst an. Umso größer war der Kontrast, wenn man – und das sei hier zunächst unternommen – am unteren südwestlichen Ende des none Campo Marzio, beim anderen Augustinerkloster (Plan 2, Nr. 19), auf dem Weg nach St. Peter oder ins Zentrum in den none Ponte, den none S. Eustachio oder Parione eintrat: Ponte das bevölkerungsreichste Viertel der Stadt, Parione das Viertel mit der größten Bevölkerungsdichte (33.345 Bewohner auf den Quadratkilometer in der „Descriptio“ von 1526/27, Campo Marzio nur 6.615). Ponte das Viertel, das wie ein Trichter auf der Engelsbrücke saß, allen Verkehr auf diesen Übergang zuleitete und an vielen Indizien erkennen ließ, dass es hier zum Papst ging (hier saßen etwa die Florentiner Bankiers, dann auch das römische Kontor der Fugger); Parione das Viertel, das, von der Piazza Navona zum Campo dei Fiori, gerade in jüngster, in Sixtinischer Zeit, urbanistischen Aufschwung genommen hatte und große Anziehung ausübte: Hier wohnten jetzt Kardinäle und hohe Beamte der Kurie, saßen stadtrömische Adelsfamilien, siedelte gehobene Zuwanderung aus dem Kirchenstaat und breitere Immigration aus dem Ausland (Franzosen, Spanier, Deutsche hatten hier oder in nächster Nachbarschaft ihre Nationalkirchen); hier arbeiteten spezialisierte Gewerbe wie Goldschmiede und Schreiber, dann Buchdrucker.287

Hierher auf die Piazza Navona wurde 1477 der städtische Markt verlegt, vom Fuß des Kapitols zum Campo Agonale, und auch das sagt viel über die neue Attraktivität und Zentralität des Viertels aus. Die Piazza Navona schaute damals mit ihren Fassaden noch nach außen (Kirchen, Läden, Wohneingänge, alles nach außen und nicht, wie heute, nach innen) und hieß darum, als ungestalteter Leerraum zwischen Häuserrückseiten, auch noch nicht „Piazza“, sondern einfach „Campo“. Das wird jetzt anders, der „campus“ wird zum „forum“, zur Piazza, der sich die Fassaden nun zukehren werden:288 der Raum wird umgestülpt. Jetzt, um 1510, ist bereits von „platea“ die Rede.289

Man stelle sich, seit der Verlegung des Marktes hierher, in den engen Gassen ringsum auch das Treiben allein durch die Anlieferung der Waren vor, von den Tiberhäfen Ripa und Ripetta und von den Toren. Ganz in der Nähe, zwischen Piazza Navona und Pantheon, befand sich denn auch die Dogana di terra, die zentrale Zollstelle für alle Importe auf dem Landweg,290 ganz in der Nähe auch die Universität, das .Stadium Urhis.291

All das hatte natürlich ein starkes Ansteigen der Immobilienwerte und der Mieten zur Folge (wie vor allem für diesen rione Parione von Manuel Vaquero Pineiro und Luciano Palermo nachgewiesen worden ist).292 Und wie das Ansteigen der Mieten, so ist auch die Dauer der Mietverträge ein guter Indikator für die Sozialgeschichte (es geht uns hier ja nicht um Besitzgeschichte, sondern um Sozialgeschichte): Die vielen kurzfristigen Mietverträge antworten auf eine Nachfrage, die sich aus hoher Mobilität erklärt, aus der starken Zuwanderung von/oresden und sframen – und die wiederum ist charakteristisch für das Rom des späten (nicht schon des frühen) Quattrocento.293

Das lässt sich aus guten Archivbeständen reicher kirchlicher Institutionen wie S. Maria dell’Anima ersehen; ersehen auch, dass man hier, im oberen Teil der Piazza Navona, vielen Deutschen begegnete (Luther also vielen Landsleuten), denn die Mieter des recht geschlossenen Immobilienbesitzes der Anima waren überwiegend Deutsche und Flamen im Dienste der Kurie (Skriptoren, Abbreviatoren, Auditoren, Prokuratoren); daneben Handwerker, Gastwirte, Weber, Bäcker.294 Die Mieter herauszubekommen ist, um ein Stadtviertel kennenzulernen, vielleicht noch wichtiger als die Hauseigentümer, denn die Mieter wohnen dort wirklich! Ob man hingegen die Eigentümer dort leibhaftig antriüt, ist noch sehr die Frage.

Im Umkreis der Anima begegnete man auch vielen deutschen Frauen, die, seit das für ärmere alleinstehende Frauen gegründete „Spitale delle Todesche“ (oder „Hospitale S. Andree“ oder „S. Nicolai“ in der heutigen Via del Monte della Farina) sich 1431 wohl aus hnanziellen Gründen der Anima-Stiftung angeschlossen hatte, nun in unterschiedlichen Formen unter dem Schirm der Anima lebten und deren bescheidenes Leben (bis hin zu Betttüchern und Kochtöpfen, ja „ribeysen“ und „prattspies“, Reibeisen und Bratspieß) aus den Archivalien der Anima – auch in den Jahren von Luthers Romreise – verfolgt werden kann: als Laien lebend in den Spitälchen von S. Andrea und von S. Catherina (beim heutigen Largo Arenula), im Spital der Anima selbst, als üizoccüe oder Franziskaner-Terziarierinnen in sogenannten case sanfe in Pigna (bei S. Marco) und in Parione (bei S. Agnese an der Piazza Navona).295

Kurz: Wenn man in dieser seltsam geschrumpften Weltstadt Rom den Eindruck haben konnte, tatsächlich in einer Stadt angekommen zu sein, dann am ehesten in diesen beiden Vierteln zwischen unserem none Campo Marzio und dem Vatikan: in Ponte und Parione.

Vor allem der – für unser Thema besonders interessante – Grenzsaum zwischen Parione / S. Eustachio, Ponte und Campo Marzio erfuhr in der Zeit Sixtus’ IV. eine große Aufwertung, also die Zone um S. Apollinare zwischen dem nördlichen (runden) Ende der Piazza Navona und dem Tiber. Hier neben S. Apollinare wohnt seit den 1460er Jahren Kardinal Guillaume d’Estouteville, seit 1446 Protektor des Augustinerordens, seit 1477 apostolischer Kämmerer (t 1483); dann 1483 – und gleichfalls apostolischer Kämmerer und Protektor des Augustinerordens – der Papstnepot Raffaele Sansoni Riario (bevor er sich die Cancelleria baute); dann 1488 der Papstnepot Kardinal Girolamo Basso della Rovere, und schräg gegenüber, im nachmaligen Palazzo Altemps, der mächtige Papstnepot Graf Girolamo Riario.296 Also die Creme von Macht und Gesellschaft des Sixtinischen Rom hier im Grenzsaum des none Ponte zum none Campo Marzio. Und von diesen mächtigen Leuten hier lassen sich dann viele am gegenüberliegenden, nördlichen Ende von Campo Marzio, in S. Maria del Popolo, bestatten! Daraus ergibt sich eine weitere – pointierte – Kennzeichnung unseres Viertels um 1500: am oberen Ende viel, am unteren Ende viel, und dazwischen wenig.

Das ändert sich mit dem Beginn des neuen Jahrhunderts. Also zurück in den rione Campo Marzio. Auch hier lässt sich Immobilienbesitz und -politik am ehesten aus den Archivbeständen großer Klöster oder Spitäler ersehen (was nicht nur an der Kapitalkraft geistlicher Institutionen liegt, sondern vor allem an der Überlieferungskraft ihrer Archive). Was im rione Parione die Archive von S. Giacomo degli Spagnoli oder S. Maria dell’Anima bieten, wären hier die Bestände etwa von S. Maria del Popolo oder von S. Giacomo dell’Austa oder in Augusta (seit 1515 degli Incurabili), dem großen Spital am Augustus-Mausoleum (Plan 2, Nr. 9).297 Dass diese Archivalien, bei der hier noch geringen Besiedlungsdichte, ganz anderes aussagen als die Mietverträge im Zentrum, wird sich bald zeigen und dem Charakter des Viertels Relief geben.

Um den rione Campo Marzio aus seinem Innern kennen zu lernen, sei im Folgenden nach drei Dingen gefragt: 1. Gliederung und Anbindung an das Stadtzentrum: Wie kommt man von S. Maria del Popolo ins Zentrum und nach St. Peter? 2. Der Eindruck des Viertels in der damaligen Phase des Urbanisierungsprozesses: Was sagen die Archivalien über die damals einsetzende Erschließung und den Bauboom aus, und was war davon um 1510 zu sehen? 3. Die soziale und nationale Zusammensetzung des rione: Welchen Schichten, welchen Gewerben, welchen Landsleuten begegnete man hier?


1Von S. Maria del Popolo nach St. Peter

Die Gliederung des rione Campo Marzio ist übersichtlicher als bei jedem andern Viertel (siehe Plan 1 u. 2). Der sogenannte Lridenfe, die drei Straßen radial von der Piazza del Popolo (Nr. 3) ausgehend, war Anfang des 16. Jahrhunderts noch nicht ausgebildet, sollte uns für die Raumgliederung aber schon vor Augen sein. In der Mitte, von der Porta del Popolo (Nr. 1) stracks zum Kapitol, läuft die Via Lata (Nr. 6), nämlich die antike Via Flaminia, die heutige Via del Corso. Zwar hatte diese alte Verkehrsachse durch Paul II. (1464–1471) – mit der Verlegung seiner Residenz vom vatikanischen Palast in den Palazzo di S. Marco (Palazzo Venezia) am Kapitol – erste Aufmerksamkeit erfahren298 und war seither durch die Pferderennen zum „Corso“ geworden. Aber vor ihrer Neufassung unter Paul HI. (1534–1549) war dieser Straßenzug noch wenig eindrucksvoll, die antike Püasterung lag tief unter der Erde – ein Niveauunterschied, der Luther übrigens bewusst war, denn er sagt, am Tiberufer (weil sozusagen Querschnitt durch den Untergrund Roms) könne man die Diüerenz zwischen antikem und späterem Straßenniveau in seiner Schichtung von der Höhe zweier Landsknechtsspieße gut sehen.299 Vor allem aber: Via Lata (Corso) war damals noch nicht wieder, was sie gewesen war und dann wieder wurde: nämlich Zugang direkt ins Herz der Stadt. Denn das von der Via Lata geraden Wegs angesteuerte Kapitol lag noch am Rande, nicht im Innern des Wohngebiets, und die Straße war, bis unter Clemens VII. (1523 -1534) und Paul III. (1534–1549) mit der (späteren) Via del Babuino (Nr. 7) endlich auch der dritte, östliche Ast des Tridente trassiert wurde,300 über eine weite Strecke noch die östliche Grenze des Wohngebiets.

Nicht die Via Lata (Corso) war damals die Achse des rione, sondern eine Verbindung im Zuge der nachmaligen Via di Ripetta (Nr. 5), westlicher Ast des späteren Tridente. Denn hier kam man geradenwegs ins Innerste der bewohnten Stadt und in Richtung Vatikan (und hier lag auch die kürzeste Verbindung zwischen den beiden Augustinerkonventen, Nr. 2 u. 19). Und so war es nur folgerichtig, dass die Päpste der Renaissance dieser Verbindung große Aufmerksamkeit zuwandten, um den Zugang von der Porta del Popolo zu Zentrum und Vatikan zu verbessern. Und vor allem um diesen Straßenzug muss es auch bei unserem Thema gehen.

Natürlich hatte es hier in Tibernähe, noch bevor mit der Via Leonina Leos X. (Nr. 5) der westliche Ast des Tridente geschahen wurde, immer schon eine Verbindung gegeben, die streckenweise vielleicht schon auf antiker Trasse verlief: eine Folge unregulierter, unbegradigter, ungephasterter Straßenstücke, die man, an der Porta del Popolo die Stadt betretend, zum Vatikan hin nehmen konnte.301 Eine präzise Beschreibung dieser Verbindung – sozusagen der Leonina vor Leo – gibt Pius II., als er in seinen „Commentarii“ die Prozession schildert, die die Andreas-Reliquie (die 1462 von Patras über Ancona in Rom eintraf) feierlich einholte. „Der Papst [sagt Pius von sich] bog [von S. Maria del Popolo, wo er übernachtet hatte] nach rechts gegen den Tiber und zog am Flußufer entlang, das Augustus-Mausoleum zur Linken lassend, wobei diese Gegend, die dort sonst viel Platz bietet, an diesem Tage nicht leer, sondern dicht von Menschen besetzt war“.302

Das heißt, mit der für Pius charakteristischen Präzision: von S. Maria del Popolo zwischen Tiber und Augustus-Mausoleum durch „weiträumige“, „leere“ (nämlich damals noch weitgehend unbebaute) Gegend „weiter den Fluss entlang, bis man die dichter bebauten Gebiete zur Rechten erreichte“ („itum est prope Tyberis cursum, donec ventum est ad frequentia Urbis edihcia dextro itinere“). Bis man also südlich des Ripetta-Hafens (Nr. 12) den damaligen Beginn der dichten Bebauung am Nordostende des none Ponte bei S. Lucia della Tinta/S. Antonio dei Portoghesi (Nr. 16 u. 18) erreichte, um dann, im Falle der geschilderten Prozession, aber nicht geradewegs zur Peterskirche weiterzuziehen (etwa auf der Via Recta/Via dei Coronari), sondern über Pantheon und Campo dei Fiori. Dass die Spitze der Prozession schon die Peterskirche erreichte, als der Papst sich in S. Maria del Popolo noch gar nicht in Bewegung gesetzt hatte, spricht nicht nur für die Menge der Menschen (wie der Papst damit illustrieren will), sondern auch für die schwierigen Verkehrsverhältnisse innerhalb Roms vor den urbanistischen Eingrihen Sixtus’ IV. (und wurde natürlich auch von Pius II. so empfunden: „per arctos civitatis vicos“, und auf der Engelsbrücke nur in Zweierreihe). Hingegen erfolgte der Einritt Eugens IV. 1443 von S. Maria del Popolo (wo er auch übernachtet hatte) über die Via Lata und S. Marco. Ebenso der Einritt Kaiser Friedrichs III. 1468, und der triumphale Einzug Julius’ II. 1507 nach der Eroberung von Bologna: Vielleicht waren die aus diesem Anlass damals von Privaten gestifteten acht ephemeren Triumphbögen (von einer dieser Holzarchitekturen, fabriziert von dem jungen, noch unbekannten Antonio da Sangallo d. J., haben wir sogar die Rechnung für Balken und Bretter) noch gar nicht alle abgeräumt, als Luther durch diese Straßen zog.303

Diese Verbindung von der Porta del Popolo ins Stadtzentrum und zum Vatikan wird dann von den Päpsten der Renaissance ausgebaut werden.304 Für den vatikannahen Streckenteil bahnte zunächst Sixtus IV., gegen 1480, die Via Sistina, die von der Engelsbrücke den Tiber entlang in Richtung Ripetta führte und der heutigen Via Tor di Nona plus Via di Monte Brianzo (Nr. 15) entspricht: „auf der Straße am Tiber, die auf seinen Befehl neu gepüastert wurde, und die er ,Via Sistina’ genannt wissen wollte“, sei Sixtus von einem seiner häuhgen Besuche in S. Maria del Popolo, an deren Neubau er ja sehr persönlich Anteil nahm, in den Vatikan zurückgekehrt, berichtet damals Jacopo da Volterra,305 und mit der Erleichterung des Zugangs nach S. Maria del Popolo für die Bewohner des none Ponte an der Engelsbrücke wurde von Sixtus’ Nachfolger sogar ein Ablass für die Püasterung dieser Straßenverbindung begründet.306 Doch scheint das Volk die neue Gerade nicht Sistina, sondern „La Tenta“ (wie dort im Namen S. Lucia „della Tinta“, Nr. 16) genannt zu habend.307 Die Arbeiten für die Via Sistina scheinen, den überlieferten Ausgaben zufolge,308 im Wesentlichen in Begradigung und Zusammenfügung bereits vorhandener Straßenstücke bestanden zu haben. Gewiss hatte Sixtus IV. bei diesem Straßenprojekt auch den Ripetta-Hafen im Blick, so wie der Neubau des Ponte Sisto auch der besseren Anbindung des Hafens der Ripa Grande an das Stadtzentrum dienen sollte.

Dieser Sixtinische Straßenzug Via Tor di Nona / Via di Monte Brianzo (Nr. 15, der sich dann in der Linie der Via Condotti fortsetzen wird) stieß in der Gegend der – schon damals so genannten – „Scrofa“ auf die Trasse, die von der Porta del Popolo über den Tiberhafen der Ripetta heranzog und dann von Leo X. ausgebaut werden wird: also zwei einigermaßen gerade Straßen-Stücke, die, in stumpfem Winkel zusammengesetzt, einen direkten Zugang von der Porta del Popolo zur Engelsbrücke und somit zum Vatikan gewährleisteten. Oder genauer:309 die Via Sistina bog bei Piazza Nicosia (Nr. 17, so genannt nach dem Palast von Aldobrandino Orsini Erzbischof von Nicosia seit 1502) hart ans Tiberufer und erreichte310 beim Ripetta-Hafen jene von Norden heranziehende Straße.

Dieser Straßenzug von der Porta del Popolo in die Stadt wird dann von Leo X. (1513–1521) zur Via Leonina ausgebaut und zum westlichen Ast des künftigen Tridente werden. Aber hier muss, unserem Luther-Thema entsprechend, zunächst die unmittelbar voraufgehende Situation – vor 1513 – interessieren. Der bereits bestehende Straßenzug von der Ripetta zur Porta del Popolo hatte damals noch nicht die schnurgerade Trasse Leos X., war aber, wie Zanchettin wahrscheinlich gemacht hat, von Julius II. wohl schon so geplant, sodass die Straße eigentlich nicht Via .Leonina’, sondern Via .Giulia’ heißen müsste.311 Sie bog damals nördlich des Augustusmausoleums leicht nach rechts in nordöstlicher Richtung ab, um die Via Lata / Corso kurz vor (südlich) der Piazza del Popolo zu erreichen. Tatsächlich bildet sich der alte Straßenverlauf (ungefähr die Linie zwischen S. Maria Porta Paradisi und der Casa di Goethe) in Kataster und Luftbild noch heute als (gebrochene) Fassadenfront innerhalb der Häuserblöcke dort deutlich ab!312 Für unsere Vorstellung von der ersten Bebauung des nördlichen Campo Marzio und den Neuansatz der Via Leonina ist dies eine wichtige Einsicht.

Damals, um 1500, waren am unteren Verlauf dieser Straße, im vatikannahen Teil des none Campo Marzio unweit der Gelenkstelle zwischen Via Sistina und (späterer) Via Leonina, sogar schon erste repräsentative Kardinalspaläste zu sehen: der Gartenpalast des Rodrigo Borgia, den dieser als Alexander VI. seinem Wahlhelfer Kardinal Ascanio Sforza geschenkt hatte und der, gleich neben S. Girolamo, mit seinen Gärten von der Ripetta bis zum späteren S. Carlo al Corso reichend,313 auch um 1510, nach dem Tode des Kardinals, prominente Bewohner hatte (Nr. 14). Und nebenan, gegen Süden, der kleinere Palast des Kardinals Lorenzo Cybo,314 der seine Grablege dann, wie Ascanio, in S. Maria del Popolo wählte. Solch noble Bebauung war in Campo Marzio damals noch selten, aber erste Fälle waren um 1510 doch schon zu sehen, freilich nur an seinem gegen den Vatikan gelegenen Rand.

Und schräg gegenüber, auf der anderen Seite der Straße ins Stadtinnere (oder zum anderen Augustinerkonvent), direkt am Tiber der bescheidene Neubau der Kirche der Maurerzunft, S. Gregorio „dei Muratori“.315 Kirchen konnten aber auch verschwinden: Im wüsten Bauboom dieser Jahre konnte es geschehen, dass (wie eine Zeugenvernehmung 1511 detailliert beschreibt) eine verfallene Kirche völlig abgerissen und der so gewonnene Bauplatz von einem Privaten einfach mit drei Läden überbaut wurdet.316

Der Ausbau dieses Straßenzuges zur Via Leonina kann uns hier im Einzelnen nicht mehr beschäftigen. Nur so viel (da diese Linie den Verkehrsbedarf anzeigt und kanalisiert, der auch vorher schon bestand): Zunächst wurde, schon im ersten Pontihkatsjahr Leos X. 1513, der nördliche Abschnitt in Angriü genommen und kam gut voran, da es hier, zwischen Augustusmausoleum und Tiber, durch Weinberge und Gärten ging und die Bebauung eben erst begonnen hatte, wie wir noch sehen werden. Endlich erreichte die Leonina, in ihren Bauarbeiten von Süden nach Norden fortschreitend, den Platz bei der Porta del Popolo, in spitzem Winkel mit der Via Lata/Corso zusammentreüend beim bereits genannten „Trullo“, jenem römischen Grabmonument (an der Stelle der heutigen S. Maria dei Miracoli, Nr. 4), das 1510 noch stand und von S. Maria del Popolo aus gesehen sozusagen den direkten Weg nach St. Peter wies.

Der südliche, stadtnahe Abschnitt der Leonina war, wegen der hier bereits dichten Bebauung, das weitaus aufwendigere Stück Arbeit und wurde vor allem in den Jahren 1518/19 durchgebrochen.317 Nach Niederlegung des Häuserkomplexes der Salviati (östlich Piazza Nicosia, Nr. 17) wurden allmählich die Kreuzungen mit Via dell’ Orso (bei S. Antonio dei Portoghesi, Nr. 18) und Via dei Coronari (der alten Via recta) hergestellt. Damit war man bei S. Agostino, Nr. 19, angekommen (es war Besitz der Augustiner, der von der neuen Straße durchstoßen wurde) und bei dem neuen Palazzo Medici östlich Piazza Navona (dann Palazzo Madama). Vom einen zum anderen Augustinerkonvent waren es nicht mehr als etwa 1.110 Meter, Luftlinie zwar, aber im Rom der Renaissance geht man inzwischen Luftlinien, anders als im verwinkelten Rom des Mittelalters.

Wichtig war in dieser Zone jedenfalls – und auf dem Weg von der Porta dei Popolo in die Stadt unvermeidlich zu passieren – der kleine Tiberhafen der Rtpeffa (Nr. 12). Er bediente den Schihsverkehr tiberaufwärts mit dem Landesinneren, so wie der große Tiberhafen, die Rtpu gegenüber dem Aventin, den Schihsverkehr tiberabwärts zum Meer. Hier an der Ripetta, auf Sichtweite von S. Maria dei Popolo, luden die Barkenführer mit ihren harch; aus Magliano, Nazzano, Orte, Narni ihre Waren aus: Wein, Gebrauchskeramik aus dem nördlichen Latium, die Feigen der Sabina, und viel Holz, wie die „gabella lignaminis“ zeigt: Bauholz und vor allem Brennholz (Porto delle legna, Nr. 8), an dem die Stadt und der Hof großen Bedarf hatten.318 Was man hier, an der Ripetta, beobachten konnte, war also Lokalhandel mit Landesprodukten, nicht, wie an der Ripa, Fernhandel mit seinen eindrucksvolleren Gütern.

Hier um die Ripetta saßen viele SMavonier, Dalmatier, die seit dem späten 14. Jahrhundert aus ihrer von den Türken bedrängten Heimat geüohen waren und die (ihnen von Nikolaus V. 1453 übergebene, noch nicht zur Via Leonina orientierte) verfallene Kirche S. Marina de Posterula zur Kirche S. Girolamo degli Illirici oder Schiavoni (Nr. 13) restauriert hatten:319 Man nannte die Gegend geradezu Schiavonia.320 Hier am Fluss konnten sie wenigstens ein schiüsorientiertes Gewerbe ausüben, wenn auch nicht in direktem Handelsverkehr mit der Heimat wie die – konzentriert um den Hafen der Ripa sitzenden – Genuesen und Korsen. Auf die Bewohnerschaft dieses Hafenviertels und ihre Zusammensetzung wird noch zurückzukommen sein.

Um von hier nach St. Peter zu kommen, hätte man, statt jene Via Sistina (Nr. 15) zu nehmen, natürlich auch beim Ripetta-Hafen übersetzen und dann durch die Porta di Castello zur Peterskirche gehen können. Aber dort drüben war noch wenig los, das Gelände „extra portam Castelli“ weit überwiegend bedeckt von Weinbergen zum Monte Mario hin, die Weinberge (wie zahlreiche Grenzbeschreibungen zeigen) ihrerseits von Weinbergen umgeben.321 Für die von der Porta del Popolo eintretenden Pilger scheint nicht dies der gewöhnliche Weg gewesen zu sein.



2Der Eindruck des Viertels bei Beginn des Baubooms um 1500

Der Eindruck, den der none Campo Marzio in der damaligen Phase des Urbanisierungsprozesses machte, lässt sich in einem Satz zusammenfassen: Wer damals von hier nach St. Peter (oder von einem Augustinerkonvent zum anderen) ging, der sah viel frisch parzelliertes und aufgewühltes Gelände, das die Überbauung der Fläche zwischen Tiber und Corso ankündigte. Das sei aus den Archivalien vorgeführt, wobei wir uns hier auf die Jahre 1510/11 – also die Zeit ,vor’ dem Bau der Leonina, die Zeit Luthers – konzentrieren.

Als besonders ergiebig erweisen sich, für unsere Zwecke, die Akten des Notars Stefano de Amannis, mit 52 Bänden hinterlassener Imbreviaturen für die Jahre 1500 -1544 (darunter das Jahr des Sacco di Roma)322 einer der fruchtbarsten und interessantesten römischen Notare überhaupt. Allein für diese Jahre 1510/11 hat er rund 400 Blatt oder 800 Seiten vollgeschrieben.323 An der Piazza von S. Lorenzo in Lu cina wohnend,324 wurde er von den beiden Augustinerkonventen, vor allem aber von der „Societas S. Marie de Populo et S. Iacobi de Austa“ häuhg zum Aufsetzen von Verträgen gerufen. Der Bruderschaft von S. Maria del Popolo war nämlich 1451 von Nikolaus V. auch die Betreuung des nahen Spitals S. Giacomo dell’Austa (weil am Augustusmausoleum gelegen), dann degli Incurabili (Nr. 9), anvertraut worden.325 So verwaltete sie das Vermögen der beiden größten grundbesitzenden Institutionen im Norden des none Campo Marzio, S. Maria del Popolo und S. Giacomo, und es war nur naheliegend, dass jetzt, wo der Urbanisierungsprozess nach diesem rione grih, beide geistlichen Institutionen eine große Rolle spielen würden.

Das Bild, das aus den in den Jahren 1510/11 aufgesetzten Verträgen vor unseren Augen ersteht, gibt viel Atmosphärisches wieder, und vor allem darum muss es bei unserem Thema gehen: um den Eindruck, den das Viertel damals in der Dynamik seines urbanistischen Aufbruchs machte.326

Natürlich waren hier auch vorher schon Weinberge in Baugrundstücke verwandelt worden.327 Aber dieser Prozess beschleunigt sich nun rapide. Die Notarsakten allein für die Jahre 1510/11 zeigen ein Viertel im Aufbruch gerade in seinem westlichen, üussnahen Teil längs des Straßenzuges der Ripetta, der uns als wichtigster Zugang ins Stadtzentrum und nach St. Peter (und als kürzeste Verbindung zwischen den beiden Augustinerkonventen) besonders interessiert. Wir sehen, wie in rascher Folge328 die genannte Compagnia von S. Maria del Popolo und S. Giacomo dell’Austa durch ihre guardian; an unterschiedliche Personen (lombardische Barkenführer, Maurermeister, Zimmerleute, einen Bauführer aus der Gegend von Como,329 eine Sieneser Bruderschaft, einen Neapolitaner usw.; die Vertragsverhältnisse seien nicht im einzelnen genannt, sondern zu einem Bilde zusammengezogen) Grundstücke in Erbpacht gibt mit der Verpachtung, darauf Häuser zu bauen oder in bereits vorhandene Gebäude zu investieren, andernfalls falle das Terrain an den Besitzer zurück: „promisit... pro melioramentis dicti soli in edihcando in eo ducatos centum … infra decem annos proxime futuros exponere“.

Wo die Verpachtung auf 100 binnen zehn Jahren zu investierende Dukaten lautet (einfach so, oder: die Hälfte davon in den ersten drei Jahren, oder ein Viertel schon im nächsten Jahr), ist wohl nur die Instandsetzung und laufende Instandhaltung gemeint. Aber es können auch 200 duc. binnen zehn Jahren, ja 200 duc. innerhalb der kommenden zwei Jahre („incipiendo ab hodie“) sein „in melioramentis et edihciis“,330 oder 200 duc. binnen zehn Jahren, wovon 50 schon im ersten Jahr (man bedenke bei diesen Summen auch, dass hier noch keine ranghohen Pächter zu erwarten waren). Oder 300 duc. für die Wiederherstellung einer „domus vetusta et ruinosa“ direkt am Fluss, die Hälfte gleich in den ersten drei Jahren.331 Oder einfach: in den drei kommenden Jahren „super dicto solo... edihcare domum vel domos in eo construere“.332

Lokalisiert sind diese Grundstücke überwiegend zwischen Augustusmausoleum und Tiber („in conspectu loci qui dicitur ,lo monte delTAust’“ oder „in conspectu montis augustalis“ oder ähnlich; „retro est üumen Tiberis“ oder reichend „ad ripam üuminis“) bzw. „der Straße nach S. Maria del Popolo“ („via publica que tendit ad S. Mariam de Populo“), oder gleich am Hafen bei S. Rocco („in conspectu ecclesie S. Rocchi retro est üumen Tiberis“). Oft stießen diese Grundstücke unmittelbar aneinander, wie aus den Grenzangaben zu ersehen ist,333 waren also aus zusammenhängendem Besitz parzelliert worden und können entsprechend lokalisiert werden wie die zwischen 1510 und 1512 in Erbpacht gegebenen zwölf Baugrundstücke, ein zusammenhängender Streifen zwischen Tiber und Straße von rund 3.000 Quadratmeter Fläche und rund 120 m Straßenfront.334 Als dann, immer von Süden nach Norden fortschreitend, wohl schon 1513 auch auf der rechten östlichen Straßenseite die Bebauung begann, führte das sogleich zur Anlage von Querstraßen hinüber zur Via Lata und somit zu üächiger Erschließung des nördlichen Campo Marzio ausgehend von dieser Ripetta-Straße (dann Via Leonina). Dass bei all dem nicht einfach .privat’ drauüos gebaut werden durfte, sondern Vorgaben der magisfn edificiorum ef sfrafarum, kurz: ein urbanistischer Wille zu befolgen war, versteht sich.

Kennzeichnend für den Durchgangscharakter dieser Zone – und dass man sich hier noch außerhalb der Stadt fühlte! – ist, dass bei den Grundstücksbeschreibungen ungewöhnlicherweise nicht einfach die vier Seiten, sondern öfters auch die Blickrichtungen beigefügt sind: „versus Urbem [„gegen die Stadt“: so als sei man noch gar nicht da!] et castrum [auch: „pontem“] S. Angeli“, oder aber „versus S. Mariam de Populo“.335 Es war überwiegend Grünland, das hier 1510/11 in Bauland umgewandelt wurde: Die Grundstücke werden, soweit nicht einfach als „terrenum“, überwiegend als „ortus“ oder „vinea“ bezeichnet. Schon eine Urkunde von 1488 lässt „die Straße nach S. Maria del Popolo am Tiber beim Augustusmausoleum“ durch „certi hortalitii inculti et putredine repleti“ ziehen, durch „unbestellte Gärten voll mit Müll“. Manches Grün war wohl auch Trümmervegetation über antiken Ruinen, denn einige Baulandverträge haben selbst hier, wo auch die antike Bebauung noch wenig dicht war, den Vorbehalt, dass, falls bei den Ausschachtungsarbeiten antike Statuen oder auch nur bearbeitbare Marm- oroder Travertinblöcke herauskämen oder Metall oder Wasserleitungs-Blei, die Funde zu teilen seien336 (wegen dieses Fund-Vorbehalts hat Rodolfo Lanciani einige dieser Urkunden in seine „Storia degli scavi di Roma“ aufgenommen). Der größte Bauunternehmer dieser Zeit, Giuliano Leno, der es bis zum Leiter der wichtigsten Baustelle der Christenheit, der Peterskirche brachte, hatte, ohne sich am Bauboom des Campo Marzio zu beteiligen, hier doch einen Kalkofen des Spitals von S. Giacomo degli Incurabili in Betrieb, der anscheinend beim Augustusmausoleum lag und dessen Marmorverkleidung zu Kalk brannte, ohne dass sich der Betreiber groß um Antiken-Vorbehalte kümmerte.337

Das bisher nur dünn besiedelte Quartier füllt sich in den folgenden Jahren rapide an. Man sieht Häuser „begonnen und noch ohne Söller und Dach“, „principiatam sine solariis et tecto“.338 Dass wir hier mitten im Urbanisierungsprozess sind, sei endlich noch mit einer kleinen, aber beredten Einzelheit illustriert. Da verpachtet (etwas später, 1519) der Konvent von S. Agostino ein Terrain „an der Straße nach S. Maria del Popolo“, „wo vorher der Weinberg des Konvents war“, gelegen unweit der Stadtmauer anstoßend an eine „Querstraße, die, falls sie fertig gebaut sein wird, via Egidia heißen soll“: „retro est via transversalis que si heri contigerit nuncupabitur via Egidia, ante est via magistralis Leonina nuncupata“.339 „Wenn die Straße erstmal fertig ist“, oder „Falls die Straße zustande kommt“ („si 6eri contigerit“) – wir sind hier mitten im Fortschreiten der Erschließungsarbeiten!340 Also ein enormer Bauboom wohin man blickte, in den zentralen Stadtvierteln nicht weniger als im none Campo Marzio: In diesen ersten Jahren des Cinquecento waren viele und poloz^efb im Bau, Sora, Turci, Torlonia, Giraud usw.



3Die soziale und nationale Zusammensetzung des rione Campo Marzio

Wenn man für das frühe 16. Jahrhundert ein römisches Stadtviertel in seiner sozialen und nationalen Zusammensetzung näher in den Blick nehmen will, wird man immer von der „Descriptio Urbis“, der großen Bevölkerungsaufnahme von 1526/ 27 ausgehen, um die dort gebotenen Namen und Zusammenhänge dann mit Hilfe von Steuerlisten, Bruderschaftsmatrikeln, Notarsimbreviaturen, kurialen Ämterlisten usw. noch prosopographisch zu vertiefen.341 Ja, man kann anhand dieser Bevölkerungsaufnahme, wenn man den (die Bewohner Straße um Straße zählenden) Beamten folgt, regelrecht einen Gang durch ein Stadtviertel machen.342

Von den 9.285 Einträgen dieser Bevölkerungsaufnahme (über deren Anlass, Datierung und methodische Tücken hier nicht gesprochen werden kann) betreten 1.068 Einträge oder Haushalte den none Campo Marzio (Nr. 1374–2442). Festzustellen wären vor allem die für das Viertel kennzeichnenden Konzentrationen: besonders häuhge Gewerbe, Herkunftsgebiete, Großhaushalte usw. Denn aussagekräftiger als absolute Zahlen (in diesem none werden 37 Maurer genannt) sind Zahlenrelationen (in diesem none werden weitaus mehr Maurer genannt als in jedem anderen none). Auhallend groß ist die Zahl von Maurern in diesem Viertel (darunter große Haushalte von 12, 14,19 Personen, die vielleicht eher Bautrupps als Familien darstellend).343

Das hat gewiss mit dem bereits geschilderten Bauboom im Campo Marzio dieser Jahre zu tun, ebenso der ungewöhnlich hohe Anteil an Zimmerleuten. Bauarbeiter in ganzen organisierten Bautrupps kamen damals bekanntlich vor allem aus der Lombardei; tatsächlich sitzen im Campo Marzio, wo ihnen denn auch von Sixtus IV. 1471 am Corso eine eigene Kirche überlassen wird,344 viele Lombarden, sehr viele Cremonesen und viele Zuwanderer aus dem kleinen Caravaggio (17 von 24 römischen Haushalten mit 99 Personen).345 Lombarden waren sogar viele der Barkenführer an der Ripetta,346 Lombarden arbeiteten hier auch als Saisonarbeiter in den Weinbergen, die, innerhalb der Aurelianischen Mauern, im Halbkreis um das Siedlungsgebiet des Campo Marzio347 bis Ripa lagen. Benvenuto Cellini erzählt in seiner „Vita“, wie er damals, um 1525, Leuten, die diesen Bauern beim Graben in den römischen Weinbergen interessiert folgten, die dabei gefundenen Medaillen und Kameen abkaufte: „certi cercatori, li quali stavano alle velette [= tenevano d’occhio] di certi villani lombardi che venivano al suo tempo a Roma a zappare le vigne“.348

Andere Berufe mit auüallender Konzentration in diesem none sind ebenso leicht zu erklären: die „barcaroli“ und die „lavandaie“.349 Die Barkenführer haben natürlich mit dem Tiberhafen der Ripetta zu tun, die Wäscherinnen mit dem Tiber. Denn gewaschen wurde natürlich am Fluss, und so hnden wir die andere Konzentration von Wäscherinnen erwartungsgemäß im none Regola, wo die namengebende „arenula“, das „Sandbänkchen“, bequemen Zugang zum Tiber bot. Wer also von S. Maria del Popolo die ufernahe Straße zur Stadt ging, sah am Fluss nicht nur Hafenbetrieb, sondern ganze Waschstationen. Noch im 19. Jahrhundert wird verboten, dass die Wäsche zum Trocknen dort einfach in die Uferbäume gehängt werde.350

Was die nationale oder landsmannschaftliche Zusammensetzung des Viertels angeht, nennt die Zählung von 1526/27 eine besonders große Zahl von Spaniern, die überhaupt in Rom inzwischen wohl die stärkste Gruppe stellten.351 Auch Franzosen werden einige genannt, Deutsche hingegen fast gar nicht. Die SMavonier und ihre Rolle wurden bereits genannt.

Das von diesem „Census“ gebotene Bild lässt sich nun stellenweise durch andere Quellen vertiefen. Etwa im unteren Grenzsaum vom Campo Marzio gegen S. Agostino, anhand der zehn Jahre zuvor (1517) durchgeführten Zählung der Bewohner der Pfarrei von S. Trifone, die zur Finanzierung der von hier „am Tiber nach S. Maria del Popolo führenden Straße“ beizutragen hatten, der oben beschriebenen Via Leonina. S. Trifone (Plan 2, Nr. 20), im Besitz der Augustinereremiten und als Pfarrkirche Vorgängerin von S. Agostino, lag an der Via della Scrofa, die Pfarrei erfasste auch noch das südliche Ende von Campo Marzio zwischen S. Lucia della Tinta und Piazza Firenze und wurde von jedem durchquert, der von S. Maria del Popolo ins Stadtzentrum wollte.

Diese Bevölkerungsaufnahme von S. Trifone, die älteste in Rom überlieferte,352 gibt ein lebhaftes Bild auf kleinster Fläche. Beherrschend natürlich der Augustinerkonvent (Nr. 19):353 Von den insgesamt 556 gezählten Personen bilden 45 den Konvent, bilden weitere 40 die /umiüa des dort residierenden Generalpriors des Augustinereremiten-Ordens Egidio da Viterbo. Mehr als ein Drittel aller Häuser der Pfarrei sind im Besitz des Konvents, der viele weitere Immobilien auch im none Campo Marzio besaß. Die Aufnahme ergibt einen Gang von Haus zu Haus.354 Meist sind es die Mieter und Untermieter, nicht die Besitzer, die da erfasst werden; umso besser, denn das sind die Menschen, denen man hier auf der Straße begegnet wäre. Unter den Italienern sind viele Lombarden, auch Toskaner: die Florentiner, die bislang vor allem im none Ponte gesessen hatten,355 siedelten sich unter Leo X. auch in Campo Marzio an. Unter den Ausländern sind vor allem Spanier, auch Franzosen. An Gewerben hndet sich alles Mögliche, vom Bäcker und Metzger zum Schneider und Zimmermann, in starker Durchmischung ohne ersichtlichen Schwerpunkt, außer dass die cordgiane, die besseren Prostituierten verschiedenster Herkunft, gehäuft auftreten. Ein „pentore da Bologna“ wohnt hier, mehrere „scriptori apostolici“ (allein drei Spanier). Einige Häuser stehen leer. Jüngst wurde sogar eine Liste derer aufgespürt, die, zu Lichtmess 1484, in S. Agostino ihre Kerzen abholten, und diese Liste macht uns, mit vielen Namen, die nähere Umgebung des Konvents bekannt. Interessant auch die Liste der in^uiüni von S. Agostino.356

Oder eine Vertiefung wiederum an anderer Stelle des none und wiederum mit anderer Quellengattung (und immer nur das hervorholend, was damals einem Rom-Besucher vor Augen gewesen ist). Gleich am Tiberhafen der Ripetta hatte ihren Sitz eine Bruderschaft, die con/mfemifa der dort damals errichteten Kirche S. Rocco (Nr. 11) mit ihren frühesten Mitgliederlisten von 1502, 1505, 1510, 1515.357 Auch diese Quellengattung ist also aus der Zeit von Luthers Rom-Reise, und an der frischen Baustelle von S. Rocco kam vorbei, wer damals von der Porta del Popolo ins Stadtzentrum und zur Peterskirche wollte. Diese con/fafernüas war 1499 von Alexander VI. anerkannt worden (vermutlich 1507 wurde mit dem Bau der Kirche begonnen)358 und nahm gleich in den ersten Jahren so rasant zu (1502 sind es 148,1515 schon 348 Mitglieder), dass die Bruderschaftsmatrikel reichlich prosopographisches Material für unsere Fragen bietet. Während der Hl. Hieronymus als Dalmatier in Kirche und Bruderschaft der Illyrer gleich nebenan sozusagen zuhause war, war der Hl. Rochus als neuer Pestheiliger von vornherein über alle sozialen und nationalen Unterschiede erhaben.

Entsprechend bunt gemischt ist die Zusammensetzung der Bruderschaft. Stark vertreten ist, gerade in den Anfängen, das Gastgewerbe („tavernari“), zahlreich vertreten auch – wir erwarten es in diesem none bereits – das Bauhandwerk (Maurer, Zimmerleute) und, wegen der Nähe zur Ripetta, der ganze Hafenbetrieb mit Barkenführern („burchiaroli“), Trägern, Holzhändlern usw.; aber auch Bäcker, Schneider, Schuster, Matratzenmacher, Weinbauern, Gärtner, also ein breites Spektrum auch schlichter Berufe. Aber Mitglied ist seit 1508 immerhin auch Baldassarre Peruzzi, 1515/16 sogar als cameHengo, und persönlich beteiligt am Bau der Kirche in unmittelbarer Nachbarschaft des Augustusmausoleums, von dessen (heute verlorenem) Bauschmuck Peruzzi359 – Architekt, Maler, Antikenzeichner – damals präzise Zeichnungen anfertigt. In der Kirche hatten einige der genannten Gruppen ihre Kapellen („Lodigiani“, „vignaroli lombardi“, „mulattieri“, „burchiaroli“). Was die Herkunft betritt, überwiegen bei Weitem die Zuwanderer aus Oberitalien: Lombardei (Cremona, Lodi), auch Piemont und Emilia; Süditalien fehlt fast völlig, wenig zahlreich auch die Nichtitaliener.

Auch hier kann man noch weiter kommen, wenn man systematisch die überlieferten Notarsimbreviaturen360 heranzieht, also die Hefte, in die die Notare die von ihnen aufgesetzten Verträge eintrugen und die, wenn man ein Quartier aus seinem Innern kennenlernen will, den intimsten Einblick geben.361

Aber auch Gerichtsakten lassen sich gezielt verwerten, wenn man die – soziale, beruüiche, nationale – Zusammensetzung eines Viertels rekonstruieren will. Die Messerstecherei eines Mannes aus dem none Campo Marzio macht uns, in den Akten, gleich mit drei Zeugen aus dem Campo Marzio und ihren Personalien bekannt, und wenn ein Maurer aus dem oben genannten Caravaggio eine Schlägerei mit einem anderen Lombarden hatte, werden gewiss Zeugen aus Caravaggio auftreten.91 Gerichtsakten lassen auch erkennen, dass wegen Kartenspiels (das sich jetzt in Rom neben dem Würfelspiel durchsetzte: Unmengen von Spielkarten werden nun importiert) unter den Nichtitalienern vor allem Deutsche verurteilt wurden.

Soweit das Bild, das sich aus einigen ergiebigen Quellengattungen zusammensetzen lässt. Deutsche sind, nach der Bevölkerungszählung und den Bruderschafts listen von S. Rocco, in diesem rtone also kaum vertreten. Um genauer hinzusehen, seien dazu auch die Bruderschaften der Deutschen in Rom und ihre Mitgliederlisten befragt.

Die Bruderschaft des Campo Santo Teutonico bestand im Unterschied zur Bruderschaft von S. Maria dell’Anima mehr aus Handwerkern als aus Prälaten und gelehrten Kurialen, wie das 1500/01 (also gerade rechtzeitig für unser Thema) einsetzende, jüngst von Knut Schulz erschlossene Bruderschaftsbuch zeigt.362 Gerade der Vergleich mit der eher elitären Bruderschaft der Anima, wo die Rolle der Laien immer geringer wurde, gibt dem Camposanto Prohl: eine stärker von Laien getragene, auch .billigere’ Bruderschaft, die in ihrer Größe (rund 500 im frühen 16. Jahrhundert bei hohem Frauenanteil) und in ihrer ständisch wie beruüich gut durchmischten Zusammensetzung (mit Bäckern und Schmieden an der Spitze, aber auch päpstlichen Sängern, Lautenmachern, Goldschmieden) noch am ehesten eine communüas Theufontcorum darstellte, mit ausgewogenem Verhältnis auch zwischen Oberdeutschen und Niederdeutschen (im weitesten Sinn, mit Flamen und Niederländern), und jedenfalls – anders als manchmal angenommen wird – weit mehr von Ansässigen geprägt als von Pilgern.

Wie diese Bruderschaftsmitglieder sich über die Stadt verteilten, ist freilich nur selten zu ersehen, da den Namen meist keine Lokalisierung beigefügt ist.363 Doch ist auch unser none dabei, wenn man in „Rigo am Kamppomarz“, der 1503 seine Gebühr zahlt, einen „Heinrich vom Campo Marzio“ erkennt, und in „Margaretha von der üemßhen porten“ nicht ein „Tor, das zu den Flamen führt“ (die in der Bruderschaft ja kräftig vertreten waren), sondern „Flaminia“ erkennt, zersprochen in deutschem Mund, nämlich das Tor, durch das die Via Flaminia hereinführte, also die Porta del Popolo. Margaretha „von der üemßhen porten“ 1509 wäre also Luthers nächste deutsche Nachbarin gewesen.364

Präziser sind die Urkunden des Camposanto-Archivs (und müssen es sein). Danach wohnt im Campo Marzio ein Mann aus der Gegend von Speyer.365 Hier kauft eine Frau aus Brabant, „Catherina Vinx teutonica de Brabantia“, 1510 ein Häuschen, „quandam domunculam“, „gegenüber dem Palast des verstorbenen Kardinals von Portugal“, „in conspectu palatii olim reverendissimi domini cardinalis Portugalen sis“366 – eine präzise Lokalisierung, denn der damalige „Portugalensis“ oder „Ulixbonensis“, der soeben verstorbene Jorge da Costa (t 1508, mit Grab in S. Maria del Popolo), wohnte, seit 1488 Kardinalpriester von S. Lorenzo in Lucina, im Palast der Titelkardinäle von S. Lorenzo zwischen Kirche und Corso, dem Palazzo Fiano (Plan 2, Nr. 21), von Flavio Biondo in seiner „Roma instaurata“ (II 14) um 1445 gerühmt als vom Titelkardinal soeben weiter ausgebaut und fast so schön wie der Papstpalast (errichtet übrigens über der Ara Pacis, deren Reste seit dem 16. Jahrhundert darunter zutage kamen).367

Der Palast stieß an den (wahrscheinlich nach ebendiesem portugiesischen Kardinal benannten368) Arco di Portogallo, einen antiken Ehrenbogen, der den Corso bei der Kreuzung mit der Via delle Vite überspannte (Nr. 22,1662 abgerissen als Verkehrshindernis)369 – und wenn die Camposanto-Bruderschaft dann ein Haus im Campo Marzio „in loco vulgariter dicto ,alo archo di Portugalo’“ kauft und dabei Seelenmessen für jene deutsche Catherina vorsieht,370 dann passt das gut zusammen und mag sich immer auf denselben Bereich beziehen. Zwar liegen der Arco di Portogallo und Palazzo Fiano schon einige Meter jenseits der Südgrenze des Campo Marzio, aber das bezeichnete Haus lag wohl gerade noch diesseits der Grenze:371 Im Campo Marzio macht Catherina 1526, vor mehreren spanischen Klerikern als Zeugen, denn auch ihr Testament.372 Selbst hier, an der Piazza di S. Lorenzo in Lucina, sah es um 1510 noch ziemlich ländlich aus: Ein Heustadel wird genannt, dahinter ein „viridarium“ von S. Maria del Popolo, das dem Kardinal Ascanio Sforza gehört habe;373 es ist der Gartenteil des bereits genannten Kardinalspalastes mit Front zur Ripetta.

Auch deutsche Bäcker arbeiteten in diesem none oder machten testamentarische Stiftungen an S. Maria del Popolo.374 Aber insgesamt bestätigt sich die in der Bevölkerungsaufnahme von 1526/27 gegebene Verteilung: Im rione Campo Marzio wohnten weniger Deutsche als Spanier und Franzosen; Deutsche saßen vielmehr, wie gesagt, im gleich angrenzenden none Parione in großer Zahl.375

Im Straßenbild müssen wir uns jedoch auch die nur zeitweilig in Rom weilenden, nicht-residierenden Fremden vorstellen, die von Census- und Bruderschaftslisten kaum erfasst werden; darum die Frage nach der Verteilung der Herbergen. In der Topographie des Beherbergungsgewerbes war der rione Campo Marzio damals, im frühen 16. Jahrhundert, noch nicht besonders vertreten. Schankwirte („tavernarii“) werden recht viele genannt, aber nicht „osti“ und „albergatori“, Herbergswirte – was bei der damaligen Praxis jedoch nicht schon heißt, dass man hier gar nicht hätte Unterkommen können.376 Aber die bekannten, traditionellen Hotels lagen an Engelsbrücke, Campo dei Fiori und im Borgo, dort auch gehäuft und in mehreren Preiskategorien.377 Im Campo Marzio lag zwar eines der fünf römischen Hotels „Zur Glocke“, aber ganz am Rande zum rione Ponte (via della Campana).

Wo immer sie unterkamen – in einem Hotel, einem der improvisierten Privatquartiere oder einem Augustinerkloster: werfen wir noch einen Blick auf Personen, die damals aus Deutschland nach Rom zogen, und von deren Zahl und Anliegen wir bislang wenig wussten.

Die massive Präsenz von Deutschen in diesem spätmittelalterlichen Rom ist immer schon beachtet (und im Zusammenhang mit Luthers Romreise natürlich auch erwähnt) worden. Aus dem Census von 1526/27 erfahren wir ihre Verteilung über die Quartiere der Stadt, aus den Archivalien von S. Maria dell’Anima und Camposanto ihre Zusammensetzung, Organisation und lokale Konzentration.378 Aber es bleiben oft nur Namen, Ämter, Geldsummen. Eigentliche .Schicksale’ von Deutschen im damaligen Rom erzählen uns nun die jüngst von Ludwig Schmugge erschlossenen Register der Poenitentiarie im narmdo-Teil ihrer Suppliken.379 Etwa der Deutsche, dem auf der Via dei Pellegrino („strata ,ad pellegrinum’ nuncupata“) im üblichen Getümmel einer Sedisvakanz vom Spieß eines Bewaüneten ein Auge ausgestoßen wird; der deutsche Gastwirt, der leichtsinnigerweise geschworen hatte, nicht weiter Gastwirt sein zu wollen, und nun seine Familie in Rom anders gar nicht ernähren kann; die beiden deutschen Kleriker, die sich über der Frage, ob die Hl. Katharina auf dem Sinai oder auf einem Berg in Sizilien bestattet sei, vor der Peterskirche in die Haare kriegen; der Deutsche, der ein päpstliches Verurteilungsplakat von der Wand gerissen hatte und sich nun dafür rechtfertigen muss; der deutsche Trompeter, der im Stab des römischen Senators vielleicht auch mal bei Hinrichtungen trompetet hatte, und so fort – alles Leute aus den zwei Generationen vor Luthers Romreise.380

Diese Quellengattung lässt weitere Menschen hinzutreten, von denen wir bisher nicht wussten: die vielen kleinen Petenten, die für kurze Zeit nach Rom kamen, um ihr Anliegen in eigener Person an der Kurie voranzubringen.381 Bei den Anliegen von Fürsten, Städten, Orden sind uns die Beauftragten oft bekannt (darunter ja Luther selbst). Aber diese bescheidenen Rom-Reisenden, die in eigener Sache gingen, haben fast keine Chance, in eine historische Quelle hineinzuhnden und ihre leibhaftige Präsenz in Rom zu dokumentieren. Doch da erweisen sich diese Register der Pönitentiarie als ergiebige Quelle. Sie erfassen all die Fälle von kirchenrechtlichen Verfehlungen, die nur vom Papst gelöst werden konnten, in Form der Gesuche um Absolution oder Dispens mit genauer Schilderung des Vorgefallenen. (Nur zehn Jahre später, und Luther wird in seiner frühen reformatorischen Schrift „An den christlichen Adel deutscher Nation“ von 1520 all diese Pönitentiariefälle – von der Fastenmilderung der sogenannten Bufferürieje bis zum Islam-Embargo – als päpstliche Reservatfälle auüühren und verwerfen!). Und da hndet sich bisweilen im Text solcher Suppliken, vor allem aber in den unter den Suppliken eingetragenen Bescheiden der Behörde, immer wieder die Feststellung, dass der Petent persönlich anwesend sei: „quia orator est presens; attento quod orator est presens; quia orator in Romana curia presens existit; gratis pro paupere presente“.

Dass zu solchem Zweck Personen auch niederen Ranges nach Rom kamen, war bekannt. Aber dass es so viele waren, ergibt sich erst aus dieser Quelle. Das gilt vor allem für den Pontihkat Julius’ II., der hier – weil der Pontihkat von Luthers Romreise – näher vorgeführt sei.382 Allein für das Jahr 1507 (und das sind jeweils nur die deutschen Petenten und nur die Fälle „De declaratoriis“ und „De diversis formis“) ist persönliche Anwesenheit in 16 von insgesamt 97 Fällen ausdrücklich festgestellt (16%), 1508 sind 13 von insgesamt 61 Petenten persönlich anwesend (21%); 1509 ist unvollständig. Mit 1510 erreichen wir das Jahr vor Luthers Romreise: 27 von insgesamt 118 deutschen Petenten mit „De declaratoriis“ und „De diversis formis“-Anliegen (oder 23%) waren demnach persönlich in Rom erschienen. 1511 hat wenig (10); 1512, im letzten vollständigen Pontihkatsjahr Julius’ II., werden 30 Personen (von insgesamt 163, also 18%) als presens bezeichnet. Dabei gibt es auhallende Ballungen (die sich hier und anderswo nicht immer erklären lassen und vielleicht auch gar nicht wirkliche Reisefrequenz abbilden, sondern z. B. einen bürokratischen Erledigungsschub): Allein in den ersten beiden Wochen des April werden die Gesuche von nicht weniger als zehn deutschen Petenten entschieden, die persönlich aufgetreten waren (10 von 19 im April registrierten Fällen), davon sechs aus süddeutschen Diözesen und drei aus der Diözese Lüttich.

Die man da auf dem Weg nach Rom sah, waren also zu einem erheblichen Teil nicht Pilger, wie Mittelalter-Schilderungen das gern ausmalen, sondern arme Kerle, die aus Gewissens- und zumal Existenznot (denn die Exkommunikation entzog den Geistlichen ja ihre kirchlichen Einkünfte) den kostspieligen Weg nach Rom nahmen (was sich freilich mit dem Pilgern verbinden ließ). Auch diese Gattung wenig bemittelter Rom-Reisender muss man sich also noch irgendwie in Rom untergebracht vorstellen: in einem billigen Hotel (die Hotelpreise hatten eine große Marge, und es gab auch ad-hoc-Unterkünfte wie die heutigen Bed & Breakfast),383 einem Hospiz, einem Kloster oder notfalls dem Gewölbe einer antiken Ruine.

Aber es ist nicht einmal so sehr die Zahl, die erstaunt, sondern oft das Anliegen selbst, und dass man sich deswegen nach Rom bemühte.384 Einige Fälle aus diesem Pontihkat seien angeführt: Da kommt ein Priester, der einen von der Hebamme („obstetrix“) bereits notgetauften Säugling nochmal getauft hatte – was ja zulässig war, falls man die vorgesehenen verüa condüionaüa sprach („falls Du nicht schon ...“); aber das hatte er unterlassen, und so ging er nun nach Rom.385 Da kommt ein Basler, weil er vor 30 Jahren (!) an den Kriegen gegen Karl den Kühnen („inter Carolum ducem Burgundie et Svetenses“) teilgenommen hatte und nun, nach einvernehmlicher Trennung von seiner Frau, noch Priester werden möchte;386 kommt ein Geistlicher, weil er einen Chirurgen in Erfurt auf einen Kunstfehler („ob incuriam“) verklagen will, er das als Erfurter Student aber innerhalb Erfurts nicht darf; kommt ein Priester, weil er einen anderen, der behauptet hatte, seine Mutter sei eine Hexe, angeschossen hatte; kommt ein anderer Priester, weil ihm eine Kanone explodiert war („bombarda ... in plures partes rupta et divisa fuit“) mit entsprechenden Folgen für die Umstehenden387 – und andere Fälle, die ohne Weiteres auch schriftlich hätten betrieben (oder sogar vom Ordinarius gelöst) werden können. Wir wissen in den einzelnen Fällen nicht, was den Petenten bewogen haben mag, den mühseligen und teuren Weg an die Kurie auf sich zu nehmen („se personaliter non sine magnis sui corporis laboribus et expensis contulit“, wird denn auch hervorgehoben).388 Manche mögen es mit einer Pilgerfahrt verbunden haben (aber teuer war ja auch die: Luther schätzte im „An den christlichen Adel“ die Spesen einer Rom-Pilgerfahrt auf 50 bis 100 Gulden). Jedenfalls war es eine Entscheidung, denn das persönliche Erscheinen machte das Verfahren nicht billiger als die Supplik aus der Feme. Vielleicht ist es – wie die nun häuhge Formel „Was man ohne Erlaubnis des Hl. Stuhls, wird gesagt, nicht machen kann“ – zugleich ein Indiz für die (gebotene und empfundene) Zentralität Roms unmittelbar vor der Reformation.

Oder da kommt – um einen Petenten unmittelbar aus der Zeit von Luthers Romreise zu nennen – ein Mann, der mit dem Kapital eines Adeligen eine Ladung Gerste gekauft hatte; doch sank das Schiü im Sturm, und da war er, aus Angst vor dem Investor und um der Rückerstattung zu entgehen („a restitutione dictarum pecuniarum liberari“) gleich drüben jenseits der Ostsee geblieben und schleunigst (Profess schon nach vier Monaten!) in einen schwedischen Franziskanerkonvent eingetreten; um sich daraus zu lösen, kommt er nun an die Kurie.389 Nirgends kommen wir Menschen und ihren persönlichen Problemen so nahe wie in dieser Quellengattung. Wenn Luther damals in Rom mit solchen Leuten ins Gespräch gekommen ist (und warum sollte er nicht?): das sind die Geschichten, die er zu hören bekommen hätte! Vielleicht ist er auch aus dieser Erfahrung in seinen Schriften auf solche Fälle eingegangen.

Übrigens kommen auch die römischen Augustinerkonvente in dieser Quelle vor – nicht gerade vorteilhaft, aber das liegt an der Quelle, denn Pönitentiarie-Suppliken registrieren ja nicht den Normalfall, sondern die Abweichung, ziehen das Schlimme an, verdüstern das Bild. Und so auch hier. Der aufsässige junge Mann, den die Augustinereremiten von Spoleto, als er nach neun Jahren die Profess nicht ablegen, sondern den Orden verlassen wollte, erst einmal in den römischen Konvent abgeschoben hatten, wollte da partout nicht sein, weder hier noch in einem anderen Konvent, sondern zurück in die Welt.390 Ein Augustinerbruder des Konvents wollte sein Studium in Bologna nicht fortsetzen, einer war wegen Zahlungsversäumnis ex kommuniziert worden usw.391 Ein Augustinereremit von S. Maria del Popolo hatte sich mit einem Ordensbruder so geprügelt, dass er exkommuniziert worden war.392

Auch Luthers eigener Erfurter Konvent wird genannt. Da sagt ein Mönch dieses Konvents, er könne guten Gewissens in diesem Orden nicht bleiben („propter certas et legitimas causas non potest cum animi sui quiete et sana conscientia in dicto ordine remanere“: eine Formel, in der sich sehr persönliche Gründe ausdrücken konnten) und wolle lieber zu den Franziskaner-Observanten überwechseln.393 Vielleicht war es ihm im Erfurter Konvent zu lasch – wie auch immer, zwölf Jahre später wird der junge Luther in ebendiesen Konvent eintreten.

Welchen Sturm dieser junge Mönch, den wir hier friedlich und staunend durch die römischen Stadtviertel ziehen sehen, noch über das päpstliche Rom bringen wird, auch davon weiß diese ungewöhnliche Quelle in zwei Gesuchen aus der Zeit des Sacco di Roma 1527, als die Spanier und die deutschen Landsknechte Karls V. die Stadt aufs fürchterlichste plünderten und verheerten (auch den none Campo Marzio: die Mönche in S. Maria del Popolo, die Nonnen in S. Maria in Campo Marzio erlebten Schreckliches). Von „luteriana tempestas“, von „lutherischem Sturm“ spricht in seinem Gesuch an den Papst ein Mönch aus der Gegend der Maas, und dass er deswegen seine Kutte nicht mehr o8en zu tragen wage. Ein anderer Petent damals spricht von „persecutio luterana“.394 Als man Clemens VII. den ersten Fall vorlegte (dass er persönlich damit befasst wurde, sagt die Formel de expresso), saß er in der Engelsburg, nach einmonatiger Belagerung – während derer Landsknechte Luther zum Papst ausgerufen und Luthers Namen in ein Rahael-Fresko der päpstlichen Gemächer geritzt hatten395 – nun als Gefangener streng bewacht von Spaniern und Deutschen: von der Höhe der Festung auf ein Rom blickend, das ihm genommen worden war; von feindlichen O^zieren umstellt, die jede seiner Bewegungen beobachteten; von düsteren Nachrichten über die wachsende „luteriana tempestas“ beunruhigt, dass ihm vielleicht noch Europa entgleiten werde.



Abbildungsnachweis



	Plan 1:
	oma at tempo di Giutio III. La pianta di Roma di Leonardo Bufalini di 1551, Roma 1911.

	Plan 2:
	Lombardi, Roma (wie Anm.45), S.149.






[image: images]

Plan 1: Campo Marzio auf dem Rom-Ptan von Leonardo Bufatini 1551 – Die Hächen östtich der Via Lata/Corso sind noch ^orti“, auch zwischen Corso und Tiber noch „ortacci“; einziges ö^entiiches Gebäude zwischen Augustus-Mausoieum und Piazza dei Popoio ist das Spitai von S. Giacomo degii Incurabiii.




[image: images]

Plan 2: Campo Marzio auf dem Ptan der römischen rioni von 1777 – Legende der Karte:

1 Porta dei Popoio,

2 S. Maria dei Popoio,

3 Piazza dei Popoio,

4 Il Truiio,

5 ViaLeonina/ViadiRipetta,

6 Via Lata/Via deiCorso,

7 [ViadeiBabuino],

8 Porto deiie iegna,

9 S. Giacomo in Austa/degii Incurabiii,

10 Augustus-Mausoieum,

11 S. Rocco,

12 Porto di Ripetta,

13 S. GiroiamodegiiSchiavoni,

14 Paiazzo Rodrigo Borgia / Ascanio Sforza,

15 Via Sistina / Via di Monte Brianzo,

16 S. Lucia deiia Tinta,

17 Piazza Nicosia,

18 S. Antonio dei Portoghesi,

19 S. Agostino,

20 S. Trifone,

21 S. Lorenzo in Lucina,

22 Arco di Portogaiio.





Anna Esposito

Die Augustinerkonvente von Rom während Luthers Aufenthait in der Stadt

„Nihil magis cogitamus die noctuque quam ut in isto monasterio, quod nostrae caput est religionis, religio horeat tarn orationum sanctitate quam vitae, et modestia et pietate. Mandamus igitur ut in ecclesia o^cium sanctae ac cum magna mora celebretur, legum in monasterio sanctitas observetur“.396 Mit diesen Worten brachte Egidio da Viterbo, der neu gewählte Generalprior des Augustinerordens, in einem Schreiben von Juli 1508 seine Hochachtung für das römische Kloster S. Agostino zum Ausdruck, das den Hauptpfeiler der augustinischen reügio bildete und gerade deshalb seinem Rang gerecht werden musste. Die zentrale Bedeutung von S. Agostino wird auch in anderen Schreiben397 aus der Amtszeit des Egidio unterstrichen, auf die noch zurückzukommen sein wird.

Das Engagement des großen Augustiner-Eremiten kann nicht unberücksichtigt bleiben, wenn es um ein Thema geht wie das, über das ich hier einen knappen Überblick geben will: das Leben der Brüder in den beiden wichtigsten römischen Augustinerkonventen, S. Agostino und S. Maria del Popolo, zu einer Zeit (ca. 1506 bis 1518), die mit der Amtszeit des Egidio von Viterbo als Generalprior des Augustinerordens398 zusammenfällt und in der auch die Romreise Martin Luthers stattfand, die üblicherweise auf Ende 1510, Anfang 1511 datiert wird, jüngsten Forschungen zufolge aber eher Ende 1511 anzusiedeln ist.399 Da die Quellenlage für S. Agostino wesentlich besser als für S. Maria del Popolo ist, werde ich mich vor allem auf den erstgenannten Konvent konzentrieren, dem im Übrigen nicht nur für Rom eine größere Bedeutung zukam, wohingegen der zur lombardischen Observantenkongregation gehörende zweitgenannte eine partielle Autonomie genoss.

Um das Milieu der Augustiner zu beschreiben, mit dem Luther nach seiner Ankunft in Rom mit Sicherheit in Kontakt kam, werde ich zunächst auf die JumiHe der Konvente, ihre zahlenmäßige Zusammensetzung und das kulturelle und spirituelle Prohl ihrer Mitglieder eingehen, mich dann kurz mit dem Kult in den beiden Ordenskirchen befassen und meinen Beitrag mit einem Exkurs über das materielle Leben der Brüder, ihren täglichen .Lebensstil’, abschließen, was – vor allem für S. Agostino – dank einiger glücklicherweise erhaltener Einnahmen- und Ausgabenregister des Konventsprokurators aus dem Untersuchungszeitraum möglich ist.

Wie viele Brüder zählten also die Jumiüe der beiden Augustinerkonvente im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts, und wer genau waren diese Brüder? Während für S. Maria del Popolo ein über Jumiüe400 erhalten ist, in dem die Namen und die Ämter seit 1473, dem Jahr der Niederlassung der lombardischen Observantenkongregation in Rom,401 verzeichnet sind, fehlt eine vergleichbare Quelle für S. Agostino bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts,402 weshalb ich sowohl in den Verzeichnissen von des Öfteren für die Augustiner tätig gewordenen Notaren als auch in den Urkunden aus dem Konventsarchiv nach Listen der Brüder von S. Agostino gesucht habe. Zwar erfassen diese Listen nur die vorgeschriebenen zwei Drittel der Brüder „habentes vocem in capitulo“, sie liefern uns aber dennoch einige interessante Informationen über die Zusammensetzung der Jumiüa, die Herkunft und die Mobilität der Brüder, die von ihnen innerhalb des Ordens bekleideten Ämter sowie über ihre Lehrtätigkeit.

Für S. Maria del Popolo sind zwischen 1508 und 1518 durchschnittlich 40 bis 46 Brüder, Konversen und Novizen belegt, für S. Agostino dagegen gibt uns die von Bruder Augustinus de Serra verfasste „Descriptio parochie S. Trifonis“ des Jahres 1517 nur Aufschluss über die Konventsgemeinschaft des betretenden Jahres: Die im Konvent lebenden Brüder, so heißt es dort, waren 45, während die nahegelegene Residenz des erst wenige Monate zuvor zum Kardinal erhobenen Egidio da Viterbo 40 Personen zählte,403 darunter wahrscheinlich auch einige Brüder, die zu seiner Entourage gehörten, wie der Sekretär und die für ihn tätigen Kopisten.

Vergleicht man die Listen von verschiedenen Jahren, so stellt man fest, dass die Zusammensetzung der JumtHe in beiden Konventen recht heterogen war.

Was S. Maria del Popolo anbelangt, so standen auf der während des Forliveser Kapitels im Juli 1510 erstellten Liste 23 Brüder, sieben Kleriker und zehn Konversen, die ausschließlich aus Nord- und Mittelitalien kamen, insbesondere aus Orten der heutigen Lombardei, wo die Kongregation zahlreiche Häuser hatte. Ein Vergleich mit anderen auf den jährlichen Kapiteln der Kongregation erstellten Listen der Jahre 1508 und 1509 ergibt, dass nur ein Drittel der Mitglieder der Jumtüa vor Ort geblieben war, während die anderen durch Brüder aus anderen Häusern der Kongregation abgelöst wurden. Dies gilt insbesondere für die 23 Professbrüder, von denen 1509 nur zehn mit denen von 1508 identisch waren.404

In S. Maria del Popolo war also die Mobilität der Konventsmitglieder hoch, wenngleich vor allem bedeutende, charismatische Persönlichkeiten häuhg zu ihrem ursprünglichen Haus zurückkehrten und einige Brüder, die mit besonders viel Fingerspitzengefühl erfordernden Ämtern betraut waren, durchaus mehrere Jahre in Folge am selben Ort blieben. Zu diesen Ämtern gehörten das des Generalvikars405 oder das noch viel wichtigere des Prokurators der Kongregation an der Römischen Kurie: Letzteres bekleideten von 1501 bis 1513 zunächst Bruder Fabrizio von Vercelli406 und dann Giovanni Benedetto von Ferrara.407 Bemerkenswert ist, dass in jenen Jahren sehr wenige Brüder aus dem Ausland verzeichnet sind und dass sich an dieser Situation auch in den darauhölgenden Jahren nichts Wesentliches änderte. Eine Ausnahme bilden einige deutsche Konventsmitglieder (allerdings fast ausschließlich Konversen), was wahrscheinlich, wie Hans Schneider in einer neueren Publikation herausgestellt hat, auf die eher engen Beziehungen zwischen der lombardischen und der deutschen Observantenkongregation zurückzuführen ist.408

Zu den zahlreichen Konventsmitgliedern aus dem ersten und dem zweiten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts, über die nur schwer etwas herauszuhnden ist, zählen auch einige bedeutende Persönlichkeiten, vor allem unter den Prioren von S. Maria del Popolo, von denen etliche zuvor das wichtige Amt des Generalvikars der Kongregation bekleidet haben (oder es danach bekleiden sollten). Die von Pater Donato Calvi erstellten biographischen Prohle, auf die ich mich stütze, verweisen hier in erster Linie auf Alfonso di Mussio aus Como, einen „Mann von gelehrter Bildung und großem Geist im Dienste Gottes, als einer der besten Prediger seiner Zeit bekannt“, der von 1506 bis 1508 Prior und 1505 Generalvikar der Kongregation war, ein Amt, das er dann ein weiteres Mal 1513 bekleidete, in dem Jahr, als er von Papst Leo X. erneut die Bestätigung aller der Kongregation von den vorherigen Päpsten gewährten Privilegien erlangen sollte.409 Eine weitere bedeutende Persönlichkeit war Ambrogio Miniani aus Brescia, der 1509 das Amt des Priors von S. Maria del Popolo und im Jahr danach das des Generalvikars ausübte. Er galt nicht nur als gebildeter Mann, sondern auch als Mann von „reinster Gesinnung“, den sich daher einige Kardinäle als spirituellen Vater wünschten. Als er im Jahr 1508 als Visitator „im Konvent S. Maria del Popolo war und die Füße Seiner Heiligkeit Papst Julius II. küsste“, gelang es ihm, den vollkommenen Ablass zu erwirken, „an allen Tagen, an denen die Kongregation die Generalkommunion abhält, ... was zeigt, wie sehr es Ambrosius um das Wohl der anderen ging, vernachlässigte er doch keines der Mittel, die den Seelen zum spirituellen Heil verhelfen konnten“.410 Erinnern will ich auch noch an Lorenzo von Cremona, der in den Jahren 1496/97 und 1504/05 sowie im Jahr 1510 und in einigen Monaten des Jahres 1511 Prior von S. Maria del Popolo war und nach seinem Tod in Rom 1511 von Agostino Maria von Bergamo abgelöst wurde, der den Konvent bis 1513 leitete. Im Jahr 1507 wurde Lorenzo auch in das höchste Amt des Ordens, das des Generalvikars, gewählt, und war für sein besonderes Geschick in den Verhandlungen sowohl mit den geistlichen als auch mit den weltlichen Machthabern seiner Zeit über die Belange seiner Kongregation bekannt.411

Schaut man sich nun die Zusammensetzung der /umlüu von S. Agostino an, so lässt sich wegen der lückenhaften Quellenlage zwar nur schwer etwas über eine mehr oder weniger hohe Mobilität der Brüder sagen, zwei Besonderheiten fallen jedoch ins Auge: 1. das zahlenmäßig große Gewicht von Konventsmitgliedern aus ganz Italien, aber auch die Präsenz von ausländischen Brüdern, besonders von deutschen, spanischen und französischen, die allerdings bei einem Konvent, der gleichzeitig Sitz der Generalkurie und eines Studium generale des Ordens war, nicht verwundert;412 2. die kontinuierliche Anwesenheit einiger Römer, die viele Jahre hintereinander verzeichnet sind, wie der üuccuiuureus Stefano von Rom, der zum ersten Mal in einer Liste von 1504 auftaucht und dann in allen Listen bis 1532 erscheint.413

Zu den Brüdern konnten, obwohl die Listen zum Observantenkonvent vollständiger sind, mehr Informationen für S. Agostino als für S. Maria del Popolo zusammengetragen werden, was nicht nur auf den völligen Verlust der Register zurückzuführen ist, die über das Innenleben dieser Institution Aufschluss geben. In der Tat fehlen die Brüder von S. Maria del Popolo auch in den o^ziellen Listen des Generalpriors Egidio da Viterbo – in Bezug auf die wir uns glücklicherweise auf die Ausgabe von Albericus De Meijer414 stützen können – fast vollständig. Das Gleiche gilt im Übrigen auch für eine andere wertvolle Quelle, die Briefe von Egidio, und zwar sowohl die „lettere familiari“ (um den Ausdruck von Anna Maria Voci Roth zu verwenden, die deren kritische Ausgabe besorgt hat)415, nämlich Briefe an seine Freunde und sonstige Persönlichkeiten samt deren Antwortschreiben, als auch die von ihm als Generalprior verfassten Briefe,416 was auf die spärlichen persönlichen Kontakte des Generalpriors der Augustiner-Eremiten mit den Mitgliedern dieser Kongregation hinweist.

Als Ergebnis meiner prosopographischen Untersuchung, die sich vor allem auf die genannten Egidio-Quellen, die verfügbare Augustinerbibliographie und die Dokumente beider Institutionen stützt, lässt sich festhalten, dass sich im Konvent S. Agostino einige hochrangige Persönlichkeiten der damaligen Welt der Augustiner aufhielten. Dies stand im Einklang mit dem, was Egidio in einem mangels Datumsangabe leider nicht identihzierbaren, meines Erachtens aber in die Anfänge seiner Amtszeit als Generalprior (1506/07) datierbaren Schreiben an den Prior des römischen Konvents zum Ausdruck brachte, nämlich: „Incumbimus toto animo quod conventus iste omne virtutum gloria quam maxime üoreat. Misimus bachalarium non obtusi ingenii. Regentem mox etiam mittimus litterarum et studii laude insignem. Curabimus deinde si qui occurrerent eodem mittantur“.417

Dass das Engagement Egidios ein konkretes war, zeigt sich – wie meine Untersuchung ergeben hat – am Exzellenzprogramm für den römischen Konvent. Nach der Absicht des Generalpriors sah dieses nämlich Persönlichkeiten vor, die ihm aufgrund ihrer kulturellen und spirituellen Sensibilität nahe standen, so die Mitglieder der Observantenkongregation von Lecceto, der auch er angehört hatte und die er als „institutis commendatissima“ bezeichnete.418 In der Tat hnden sich in den Jahren 1508 bis 1512 sowohl unter den Prioren von S. Agostino als auch unter den regenfes und den MccaJaure; der Konventsschule verschiedene Konventsmitglieder, Korrespondenten und Freunde Egidios da Viterbo. Als Erstes sei hier Seraphim von Florenz, d. h. Serahno Ferri aus Castellina, erwähnt,419 der Egidio 1496 in Florenz kennengelernt hatte und nach einer ersten Amtszeit als Prior des römischen Konvents S. Agostino im Jahr 1498 der Observantenkongregation von Lecceto beigetreten war, in der er dann mehrmals das Amt des Priors bekleiden sollte.420 Des Weiteren ist Lattanzio Piccolomini aus Siena zu nennen,421 der gleichfalls Mitglied und mehrere Male Prior der Observantenkongregation von Lecceto war und von Ende 1509 bis Herbst 1510 dem römischen Konvent S. Agostino Vorstand,422 in dem zuvor Seraphim Prior gewesen war. Schließlich gehört dazu auch der magisfer Augustinus von Fivizzano, den wir im Januar 1508 in der römischen Konventsschule als Bakkalaureus finden.423

Weitere wichtige Persönlichkeiten, von denen einige eine brillante Karriere in der ordensinternen akademischen Welt absolvierten, tauchen in den Listen der Brüder aus den Jahren 1508 bis 1512 auf. Von ihnen verdient mugisfer Pietro Caietano Erwähnung, der dem Konvent S. Agostino ganze drei Jahre lang, bis zum Sommer des Jahres 1512,424 Vorstand, obwohl die Amtszeit normalerweise nur ein Jahr betrug, um den periodischen Austausch der Führungsspitze der einzelnen Gemeinschaften zu gewährleisten. Diese Ausnahme von einem der .konstitutionellen’ Grundsätze des Ordens war wahrscheinlich dadurch bedingt, dass Caietano die Aufgabe übertragen war, mit großer Entschlossenheit die Reform der Lebensweise des römischen Konvents voranzutreiben, die von seinen Amtsvorgängern zwar angegangen, aber oüensichtlich nicht zu Ende geführt worden war. In den zahlreichen an ihn gerichteten Weisungen, die sich den regisfn generulafus jener Jahre entnehmen lassen, wird darauf gedrängt, „ut pergat in bona administratione, ut... curent... pacem et honestatem fratrum“,425 „ut ipse pro arbitrio ageret contra inhobedientes quicquid cuperet“,426 etc.

Neben Caietano sind in den Listen von November 1510 und Dezember 1511 noch weitere Personen von Rang und Namen wie die im Folgenden genannten verzeichnet:427 mugisfer Marianus von Sassoferrato, dem zuvor die Leitung einer Observantenkongregation, wahrscheinlich der von Perugia, oblag;428 magisfer Augustinus von Vicenza, der einige Jahre lang Regens der römischen Konventsschule war und der von Egidio, der ihm in einem Brief vom 29. Juli 1510 seine Wertschätzung zum Ausdruck brachte, im selben Schreiben zur Weiterführung der Griechischstudien „quod videam id genus cognitionis Philosophie necessarium, theologie commodum, oratorie ornamentum“ und zur Aufnahme des Griechischunterrichts in das Lehrprogramm ermuntert wurde;429 Angelus von Gennazano, damals Cursor, später als üucManus erudüus bezeichnet;430 ein weiterer Cursor, Paulus Neapolitanus, der im April 1513 das Amt des Priors im Konvent S. Agostino von Neapel bekleiden sollte „cum amplissima auctoritate“, nachdem er zuvor Generalvikar des Konvents von Sulmona gewesen war;431 Franziskus de Gambasio, ab 1516 der Sekretär von Egidio;432 Augustinus de Serra, der 1513 zum Rektor des Konvents von Tivoli ernannt werden sollte;433 und der Römer Giovanni Battista Casali, der Mitglied der römischen Adelsfamilie des rione Campo Marzio war.434 Erinnert sei abschließend noch an einen weiteren in der Liste des römischen Konvents von 1510 verzeichneten Italiener, und zwar an „frater Andreas Ferrariensis, magister in Studio romano“, der kein anderer war Andrea Baura, welcher nach den 1520 in Venedig abgehaltenen Predigten gegen die Laster der Welt, während derer er den Papst und den römischen Hof heftig angegrihen hatte, für seine prolutherische Einstellung bekannt war, dann aber, vielleicht aus Reue, wie Franco Gaeta angenommen hat, eines der ersten Werke gegen Luther verfasste, die „Apostolicae potestatis contra Martinum Lutherium defensio“, erschienen in Ferrara, seiner Heimatstadt, in die er 1521 aus Venedig geüohen war.435

Nicht unerwähnt bleiben sollen schließlich die aus dem Ausland kommenden Mitglieder des Konvents S. Agostino. Meist waren diese, wie nicht anders zu erwarten, nur vorübergehend im Konvent vertreten. Den Quellen zufolge hielten sich einige von ihnen aber auch mehrere Jahre in Rom auf. Anderen wurde – wie die Register des Generalpriors belegen – die Befugnis redeundt ad pafnam gewährt. In meinen Listen sind, wie gesagt, Brüder aus Spanien, und, wenngleich in geringerem Maße, aus Frankreich und aus Portugal vertreten, vor allem aber sind es die Brüder „de Alemanea“,436 von denen es in jeder Liste mindestens einen oder zwei gibt, in der von 1519 sogar vier neben einem ungarischen Studenten und einem Studenten „de Flandria“. Von den wenigen, über deren Person ich bislang mehr in Erfahrung bringen konnte, will ich nur einen herausgreifen, der in gewisser Weise mit der Mission zu tun hat, die Luther und seinen Begleiter Iohan Nathin nach Rom führte: Es handelt sich um „Johannes Alemanus“,437 der in der Liste der Brüder von Januar 1508 als Cursor und in der von Mai 1510 als saüpnor des römischen Konvents auftaucht. Dieser wird in den „Resgestae generalatus“ von Egidio von Juni 1510 als „subprior romanus frater Iohannes lector germanus“ erwähnt und ist nach De Meijer jener „frater Iohannes Germanus“ beziehungsweise „Iohannes Parvus“ alias Klein, den Egidio von Viterbo dann im Januar 1511 zum Vikar der sächsischen Kongregation, Johannes von Staupitz, „ut res germanae ad amorem et integram obedientiam redigerentur“ schickte.438 Von den Spaniern will ich vor allem „frater Dyonisius hispanus bachalarius“, d. h. Dionisio Vazquez de Toledo nennen, den Egidio im Oktober 1510 zum regens ;n sfadto Romano ernannte und der am Aschermittwoch, dem 9. Februar 1513, die Ehre haben sollte, in der Kapelle des Apostolischen Palasts vor Papst Julius II. eine Predigt zur „dignitas hominis“ zu halten, die von John O’Malley im Rahmen seiner Studien zu den Predigten coram papam untersucht und veröüentlicht wurde.439

So wie eben beschrieben, können wir uns die Menschen und das kulturelle Milieu des Konvents S. Agostino vorstellen, mit dem der Augustiner Martin Luther gewiss in Berührung kam, auch wenn es keinen sicheren Beweis dafür gibt, dass er während seines kurzen Romaufenthalts im Konvent wohnte: Sein Name erscheint in der Tat zu keinem Zeitpunkt in einem der Rechnungsregister oder in einer der Listen der Brüder von S. Agostino (was insofern nicht verwundert, als er nicht zur Konventsgemeinschaft gehörte), und das Gleiche gilt auch für S. Maria del Popolo.

Auch wenn ich an dieser Stelle nicht auf die reichen Buchbestände der beiden Konvente eingehen will,440 die den Theologen Luther sicher interessierten, kann ich doch nicht umhin, einige kurze Bemerkungen zum liturgischen Leben in den beiden Ordenskirchen zu machen, wobei ich mich erneut auf den Konvent S. Agostino konzentriere, der über eine ganz besonders wichtige Quelle verfügt: die Rechnungsbücher der Sakristei, dank derer ganz konkret die Besuche der Kirche und die Initiativen der Konventsmitglieder im kultischen Bereich überprüft werden konnten, die eine nicht unerhebliche Einnahmequelle darstellten.

Bevor ich jedoch zu Einzelheiten komme, will ich noch einmal auf das Interesse Egidios da Viterbo an S. Agostino hinweisen. Dieses hatte nicht nur die Rückbesinnung auf eine ganze Reihe von teilweise außer Gebrauch gekommenen liturgischen Vorschriften für die Brüder zur Folge, sondern führte auch dazu, dass der Kirche des römischen Konvents eine größere Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Sie wurde nicht nur von Egidio bevorzugt für seine Predigten genutzt, die er bei besonderen Gelegenheiten vor zahlreichen Kardinälen und gelegentlich auch vor dem Papst hielt,441 sondern auch von den berühmten Predigern des Ordens, die er zur Fastenzeit kommen ließ442 und die die Gläubigen massenhaft anzogen.

Die in den 80 er Jahren des 15. Jahrhunderts vollständig wiederaufgebaute Kirche S. Agostino443 war bereits zuvor zum religiösen und liturgischen Bezugspunkt von Institutionen unterschiedlicher Art geworden.444 Bei meiner Durchsicht der täglichen Einträge in den Büchern der Sakristei über „introitus et exitus“445 aus den Jahren 1505 bis 1512 bin ich dann auf unzählige Messen gestoßen: Neben den Messen für einzelne Verstorbene, die die Kirche als Ort ihres Begräbnisses und des Begehens der Jahrtage gewählt hatten, sind auch die Messen verzeichnet, die in der Kapelle S. Monica regelmäßig die Brüder der „confraternitas cincturatorum et cincturatarum Sancta Mater Monica“ und die Augustiner-Tertiarinnen,446 die „sore de Sancto Ambrogio“ d. h. die Nonnen von S. Ambrogio alla Massima im none S. Angelo447 und die Nonnen von S. Maria in Campomarzio448 abhalten ließen. Die genannten Nonnen übertrugen den Augustinerbrüdern zum Zweck des Kommunionempfangs wie bei den Festen zu Ehren ihrer Heiligen – Ambrosius im ersten, Benedikt im zweiten Fall – auch in ihren Konventskirchen die Leitung der Gottesdienste.449

Die eifrigsten Besucher der Augustiner-Kirche waren jedoch Bruderschaften wie die nicht näher bekannte „compagnia de S. Trifone“, die in den Registern erstmals um das Jahr 1510 auftaucht,450 und noch mehr die Berufsvereinigungen wie die Zunft der lombardischen Bäcker451 und die beiden wichtigsten Zünfte ausländischer Handwerker in Rom: die der deutschen Bäcker und Schuhmacher.452

Sie waren es, die Geld in die Konventskassen brachten, wenn sie für jeweils drei üoiognin; einmal pro Woche (für die deutschen Schuhmacher am Montag) .gesprochene’ oder .niedere’ Messen abhalten ließen, und ein- oder zweimal im Monat gesungene Messen für die Verstorbenen oder gesungene Messen an den wichtigsten Feiertagen, für die wesentlich mehr, nämlich 15 üoiognini, bezahlt werden musste. Die Messfeiern fanden in unterschiedlichen Kapellen statt: Während bei denen für die lombardischen Bäcker nie der Altar oder die Kapelle angegeben ist, wissen wir von denen für die deutschen Bäcker und Schuhmacher, dass erstere sich gern der Kapelle S. Monica bedienten, wo für sie ständig eine Öllampe brannte, während letztere die Kapelle S. Nicola bevorzugten.453 Bleibt zu klären, warum die Deutschen so häuhg die Kirche S. Agostino besuchten, statt in die nahegelegene deutsche Nationalkirche Kirche S. Maria dell’Anima zu gehen, die der gleichnamigen Bruderschaft unterstand. Auch wenn hier nicht der Ort für diesbezügliche Hypothesen ist, steht doch fest, dass in der Kirche S. Agostino dank der ständigen Anwesenheit von Brüdern, die meist auch Priester waren, stets die Ausübung der Liturgie und anderer Kultpraktiken gewährleistet war, wie beispielsweise die Teilnahme an Prozessionen oder die Anhörung der regelmäßig von den Predigern des Ordens abgehaltenen Predigten. Abgesehen davon scheuten die Brüder keine Ausgaben, wenn es darum ging, die Gläubigen zu besonderen Anlässen wie dem Fest des heiligen Augustinus oder der heiligen Monika in die Kirche zu locken. Dazu gehörten, wie sich dem entsprechenden Register entnehmen lässt, die Ausgaben für die Krippe am Weihnachtsfest, die Palmwedel für den Palmsonntag, die Gräber in der Karwoche und die Musik, die sich keineswegs auf die Orgel beschränkte,454 sondern bei zahlreichen Gelegenheiten auch andere Instrumente vorsah, so „eine Harfe, eine Trommel, ein Pihero, ein Cembalo, zwei Rebecs und vier kleine Trompeten“.455

Abschließend will ich, wie gesagt, noch auf die Lebensweise der Mitglieder des Konvents S. Agostino eingehen, die sich aus den „Rechnungsbüchern des Prokurators“ für die ersten beiden Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts rekonstruieren lässt.456 Dass die Register der Jahre 1510 bis 1514 fehlen, wiegt zwar schwer, wenn man dem Aufenthalt Luthers in dem Konvent auf die Spur kommen will, hat aber keine grundlegende Bedeutung, wenn der modus vivendi der dort wohnenden Brüder im Mittelpunkt steht, der für die untersuchten Jahre mehr oder weniger derselbe ist, und es spielt auch keine wesentliche Rolle, wenn man heraushnden will, inwieweit die Regel und die von Egidio auf den Generalkapiteln von 1507 und 1511 erlassenen Bestimmungen eingehalten wurden.457

In erster Linie interessieren in diesem Zusammenhang die Ernährungsgepüogenheiten der Brüder, die sich angesichts der präzisen Einträge des Prokurators, Bruder Augustinus de Serra, in den Registern der Jahre 1505 bis 1518 besonders gut nachvollziehen lassen. Sogar auf einige Rezepte lassen die Register schließen.458 Im Normalfall waren zwei Mahlzeiten pro Tag vorgesehen, eine am Vormittag und eine am Abend, wobei erstere kalorienhaltiger als letztere war und meist aus mit Milch und Mandeln gekochtem und mit Pfeüer gewürztem Reis, aus Hülsenfrüchten (Kichererbsen und Linsen)459 oder aus gekochtem Gemüse, vor allem Mangold, Schwarzkohl, Spinat, Zichorien, Rüben und Artischocken, und aus Salat, auch gemischtem, bestand, die zum Teil im Garten des Konvents angebaut wurden, wie die Ausgaben für die Saat belegen, die der Prokurator sorgsam eingetragen hattet.460

Das täglich eingekaufte Fleisch wurde dem Metzger erst nach einer gewissen Zeit bezahlt. Am häuhgsten wurden Hammel und das billigere Jungrind verzehrt, doch auch das – vielleicht für Brüder von schwächerer Konstitution vorgesehene – Kalb stand auf dem Speiseplan und wurde gekocht oder gebraten gegessen und im letzteren Fall mit Majoran, Lorbeer und Pfeher gewürzt.461 An Feiertagen kam gelegentlich Ziegenkitz (zuweilen gefüllt) auf den Tisch,462 während Haus- und Wildgeüügel (Drosseln, Wachteln, Wildtauben, Kapaune) den seltenen Gästen des Konvents (die meisten wurden in eine Gaststätte geschickt, wo sie bezahlen mussten)463 oder den Kranken Vorbehalten war und nur in Ausnahmefällen anderen serviert wurde, und das Gleiche gilt auch für das Obst, das die Saison zu bieten hatte. Nur selten wurde Schweineüeisch gegessen. Der Verzehr von oft zu Omeletts verarbeiteten Eiern464 und auch von Fladenbrot war dagegen groß/°.465

Freitags, vor Feiertagen und während der Fastenzeit kam neben Gemüse nur Fisch auf den Tisch, vor allem Süßwasserhsche wie Schleien, Karpfen, Hechte und Aale, aus denen auch Suppen zubereitet wurden, und Fetthsche, hauptsächlich Sardinen und Meeräschen, die man gegrillt oder in Essig mariniert aß.466 Diese Fische gehörten zu den günstigsten überhaupt. Lampreten und Störe, wie sie die reichen Kurialen verzehrten, standen im Konvent dagegen nicht auf dem Speiseplan. Vor allem an Feiertagen und in der Karnevalswoche wurden auch die damals üblichen Nudelgerichte serviert: Makkaroni, Lasagne und Vermicelli, eine Art Spaghetti, die der Koch – viele Jahre lang Bruder Liberatus467 – nicht selbst herstellte, sondern bei den sogenannten FermiceHan einkaufte, die sich in jenen Jahren in der Stadt verbreiteten.468 Zum Anmachen und Verfeinern wurde meist Öl, selten dagegen Butter verwendet.469 Vom Wein schließlich wurden zwei Sorten, der griechische und der aus Terracina, gekauft, doch auch der aus den Reben der konventseigenen Weinberge, vor allem der Vigna del Trullo und der Vigna fuori porta del Popolo, gewonnene fehlte auf dem Tisch nicht.

Ohne auf weitere Details einzugehen, lässt sich sagen, dass die Ernährung eine ausgewogene, wenngleich wenig abwechslungsreiche war, die im Großen und Ganzen mit der von der Regel vorgesehenen Schlichtheit im Einklang stand.

Das Gleiche lässt sich auch von der häuhgen Nutzung des Barbiers behaupten, der einmal pro Woche in den Konvent kam, um die Bärte zu stutzen und die Haare zu schneiden. In der Tat heißt es in den Bestimmungen der Generalkonzile von Anfang des 16. Jahrhunderts: „coram nemo nutriat sub quovis praetextu; barbam vero solis magistris et aliorum nemini nutrire fas sit“.470

Viel wäre noch zur persönlichen Armut der Brüder zu sagen, über ihre Einstellung zum Eigentum, zur Keuschheit und zum Gehorsam. Zu all dem hnden sich in den konsultierten Quellen etliche Hinweise. An dieser Stelle soll jedoch nur erwähnt werden, dass sich sowohl in den Briefen des Generalpriors als auch in den internen Dokumenten Informationen über einige wenige Brüder mit tadelnswertem Verhalten hnden: Auf diese wurden die strengen Bestimmungen Egidios da Viterbo angewandt, dem es nicht nur um die religiöse Praxis, sondern auch um die Sitten seiner Brüder ging: „Mores in primis tibi commendamus“ – schrieb Egidio an den Prior des römischen Konvents im Jahr 1507 – „Virtutes enim nullae sunt quae vitia admittunt“.471


Luciano Paiermo

Wirtschaft und Finanzen in Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts


1Rom im Spannungsfeld von symbolischer Wirtschaft und Realwirtschaft

Wer das städtische Wirtschaftssystem Roms in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts untersuchen will, als sich Martin Luther in der Stadt aufhielt, muss sich zunächst mit einigen grundsätzlichen ideologischen und institutioneilen Aspekten auseinandersetzen.

Zum einen nämlich stellte Rom gerade in den Jahren vor der Reformation die symbolische Stadt par excellence dar, auch wenn alle großen Renaissance-Städte in Italien und im restlichen Europa genug Stoh für die Erzeugung symbolischer und ideologischer Werte boten. Als himmlischer Hof oder neues Babylon trug die Ewige Stadt die unüberwindbaren Widersprüche der Kultur ihrer Zeit in sich, die noch zu der sinnbildlichen Last ihrer langen und bedeutenden Geschichte hinzutraten.472 Im Kontext der lang anhaltenden Debatten über die Notwendigkeit einer Kirchenreform wuchs ihr eine weitere ideologische Bedeutungsebene zu, die sie im Laufe der Zeit je nach Standpunkt gegenüber der Reform zum Symbol für die Einheit oder zur Ursache für die Spaltung werden ließ. Dennoch bot Rom an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert der formal vereinten westlichen Christenheit Europas noch die Bühne, um zum letzten Mal das Jubeljahr gemeinsam zu begehen; und kurze Zeit darauf, im Jahr 1512, versammelte sich im Lateran das letzte Konzil einer noch nicht gespaltenen Christenheit. Darin drückte sich allerdings keineswegs ein fehlendes Bewusstsein vom Untergang aus, denn „nichts ließ“, so Paolo Prodi, „auf eine bevorstehende Krise schließen“,473 vielmehr erfuhr hier, auf dem Boden ein und derselben Stadt, die Synthese von Sakralem und Profanem eine neue Qualität.474

Nicht weniger relevant als die ideologischen sind die institutioneilen Aspekte. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts nämlich konsolidierte die Stadt die bereits im Jahrhundert zuvor heranreifende Doppelrolle als Leitungszentrum der universellen Kirche und als Hauptstadt des Kirchenstaates. Rom wurde damit zum Knotenpunkt zweier streng voneinander geschiedener Funktionen: Zu der nach dem avignonesischen Exil unbestrittenen Aufgabe der Stadt als eines geistlich-religiösen Zentrums kam ihre neue Rolle als Zentrale und Verwaltungssitz eines Staates, der sich zu Beginn des 16. Jahrhunderts noch nicht voll herausgebildet hatte, aber langsam Gestalt annahm und sich innerhalb der Grenzen der direkt oder indirekt der weltlichen Herrschaft der Kirche unterstehenden Territorien festigte. Beide hierarchisch strukturierten Herrschaftsebenen fanden mit den entsprechenden Leitungs- und Verwaltungsapparaten, die in der päpstlichen Kurie zusammenliefen, ihren Mittelpunkt.475

Diese ideologischen und institutioneilen Problematiken dürfen bei der Auseinandersetzung mit dem Thema Wirtschaft und Finanzen in Rom nicht unberücksichtigt bleiben. In der Tat bedurfte das Spektrum an symbolischen Bedeutungen, das diese komplexe Stadt – unabhängig davon, ob man sie heiligte oder verbuchte – hervorbrachte, zu ihrer Herausbildung, Aufrechterhaltung und zeitlichen Kontinuität nicht nur der Verwaltungsorganisation des doppelten institutioneilen Apparats, sondern auch der Stützung durch ein komplexes Wirtschafts- und Finanzsystem. Sowohl die religiöse als auch die weltliche Institution, deren Sitz und Symbol die Stadt war, stellten für den Gesamtapparat der römischen Macht bei aller Unterschiedlichkeit hinsichtlich der Form und Zahl eine wichtige wirtschaftliche und hnanzielle Einnahmequelle dar, und dieser doppelte Finanzierungsstrang führte zu erheblichen Widersprüchen, was allen mit den sogenannten kirchlichen Finanzen befassten Wissenschaftlern bekannt ist, die ihren Untersuchungsgegenstand oft nur mit Mühe genau bestimmen können.

Die päpstliche Wirtschafts- und Finanzmacht hing engstens mit den von der Stadt verkörperten Symbolen zusammen, und daran ist nichts Außergewöhnliches, im Gegenteil: Im Rahmen eines gegensätzlichen Symbolzusammenhangs (heilige Stadt oder neues Babylon; geistliche Hauptstadt der christlichen Welt oder organisatorisches Zentrum eines italienischen Renaissancestaates) spielten die wirtschaftlichen Faktoren eine äußerst wichtige Rolle, denn auch die Wirtschaft schaht und transportiert symbolische und ideologische Werte, und je strukturbildender ihre Funktion ist, desto gewichtiger wird die von ihr vertretene Symbolik.

Diese enge Verknüpfung von Ideologie und Wirtschaft geht klar aus den auch zu Beginn des 16. Jahrhunderts sehr lebhaften Kirchenreformdebatten hervor. Wenngleich sich die von Luther kurze Zeit später angestoßene Revolte in jenen Jahren noch nicht absehen ließ, ist doch gewiss, dass die ethischen und theologischen Überlegungen, die wenig später zur Spaltung der Christenheit führen sollten, sehr stark mit der vom römischen Hof organisierten hnanziellen Abschöpfung und deren Formen sowie mit der Art und Weise der Verwaltung der daraus gewonnenen Ressourcen verknüpft waren. In der Vorstellung der Reformatoren gehörten also die von der römischen Kurie entwickelten wirtschaftlichen und hnanziellen Mechanismen mit zu den wichtigsten Gründen für die Forderung nach Erneuerung. Selbst bei führenden Kirchenvertretern stießen sie dabei keineswegs auf taube Ohren. Tatsächlich bezeichnete auch ein herausragender Verfechter der päpstlichen Sache wie Egidio da Viterbo bei der Eröhnung des Laterankonzils von 1512 den Reichtum der Kirche als die wichtigste Ursache für jegliche Form der Korruption.476 Dabei mussten die Reformatoren nicht einmal etwas von Wirtschaft oder öhentlichen Finanzen verstehen (im Übrigen waren auch ihre Gegner keine Wirtschaftsexperten): Die Debatte wurde von den symbolischen Werten beherrscht, die die wirtschaftlichen Strukturen transportierten. Selbst wenn in diesem Zusammenhang die in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts bereits deutlich erkennbare Tatsache registriert worden wäre, dass die Einnahmen in spinfMaübus, ganz im Gegensatz zu den natürlich nicht über die Grenzen des Kirchenstaates hinausgehenden Einnahmen in femporaliüus, einen deutlichen Abwärtstrend verzeichneten,477 so hätte sich an diesen Diskursen nicht das Geringste geändert, da der Stein des Anstoßes nicht das .Wieviel’ war. Die symbolische Kraft der wirtschaftlichen Mechanismen erwuchs vielmehr aus der Art und Weise (dem ,Wie’) und den Zwecken (dem .Warum’), aufgrund derer auch nur ein einziger Dukat in die kirchlichen Kassen gelangte, und wozu er bestimmt war.



2Rom und das simonistische Finanzsystem

Die wirtschaftlichen und theologischen Auseinandersetzungen prägten das Bild von Rom nicht nur als Stadt der religiösen und politischen Symbole, sondern auch als real existierende Stadt, in der Männer und Frauen lebten und arbeiteten. Das war insofern unvermeidlich, als sich in der Stadt der Hof und die zentralen politischen und wirtschaftlichen Behörden der katholischen Kirche befanden, d. h. hier diejenigen lebten, die in den Augen der Reformatoren einen skandalösen Reichtum anzuhäufen vermochten, um ihn dann mit vollen Händen zu verprassen. Eine solche Interpretation der wirtschaftlichen und hnanziellen Verhältnisse war sehr elementar, aber auch sehr effizient. Es zielte darauf ab, Roms symbolische Komplexität als doppelte Hauptstadt anzugreifen, traf aber letztlich auch die reale Stadt.

Diese Verbindung von wirtschaftlicher und theologischer Symbolik, die die Verurteilung und die Verachtung sowohl der symbolischen als auch der realen Stadt mit sich brachte, begann nicht mit Luther und entstand auch nicht zu seiner Zeit, im Gegenteil: Der deutsche Reformator reihte sich hier bekanntermaßen in eine bereits konsolidierte Interpretationslinie ein. Dabei war die Verachtung Roms und der Römer seltsamerweise das Ergebnis entgegengesetzter Wahrnehmungen der Stadt. Die italienischen Bankiers, die mit ihrem Kapital den Finanzapparat der Kurie stützten, verachteten, wie Arnold Esch herausgestellt hat, die Armut und die Unwissenheit derjenigen, die in Rom wohnten. Die deutschen Reformatoren wiederum, und allen voran Luther, verurteilten den Reichtum und die Scheinheiligkeit der führenden Kreise der Kirche und vor allem der Kurie und bezogen in ihr Urteil die gesamte Stadt Rom mit ein. All dem setzten sie die vermeintliche deutsche Austerität entgegen, die gewiss mit weniger Bildung und Reichtum gepaart war.

Der deutlichste Beweis für entsprechende Diskurse hndet sich in verschiedenen Passagen der „Tischreden“ Luthers, in denen einige Jahrzehnte nach der Romreise des Reformators, wie tretend festgestellt wurde, eine „intentionale Stilisierung“478 der Erinnerungen an seinen Besuch erfolgte.479 Die auf diesen Erinnerungen basierende Rekonstruktion lange nach den real erlebten Ereignissen wurde dazu verwendet, zwei Ereignisse unmittelbar miteinander zu verknüpfen, die als grundlegend für den von Luther angestoßenen revolutionären Prozess angesehen und beschrieben wurden: die Rückkehr aus Rom und die Schilderung der dortigen Verhältnisse gegenüber dem Kurfürsten von Sachsen, welche die Kirche als ein führungsloses Schiü im Sturm darstellte. Die Romreise wurde zum Schlüsselerlebnis stilisiert, so als hätte der Reformator wirklich Rom persönlich kennenlernen müssen, um das wirtschaftliche Verhalten der kirchlichen Machthaber beurteilen zu können. In einer einüussreichen historiographischen Tradition wurden die Beobachtungen des Reformators in der Stadt mit der revolutionären Entscheidung in Verbindung gebracht, allen in Rom agierenden Entscheidungsträgern jegliche Autorität abzusprechen.480 In den „Tischreden“ wurden besondere Aspekte betont, die alle dazu dienten, die Gründe für eine gleichzeitig ideologische und wirtschaftliche Kritik zu rechtfertigen. Der Gegensatz zwischen dem Reichtum der Stadt der Päpste und der Armut der deutschen Länder war demzufolge oüensichtlich: „Des papst Krone heißt Regnum mundi, der Welt Reich. Doctor Martinus sagt, Er hab es zu Rom von einem Mönche gehört, daß ein solch Krön soll sein, die ganz Deutschland sammt allen Fürsten nicht könnte bezahlen“.481 Ein ebenso hartes Urteil wurde in Bezug auf den Ablasshandel gefällt, der als Betrug bezeichnet und damit sowohl theologisch als auch wirtschaftlich gegeißelt wurde, da einerseits die „hdes“ getäuscht und andererseits die „pecunia“ verloren war: „intellexi, eas (der Ablasshandel) aliud non esse, quam meras adulatorum Romanorum imposturas, quibus, (et) hdem dei, (et) pecunias hominum perderent“.482 So wurde Rom für die Reformatoren nicht nur als symbolischer Ort, sondern auch als reale Stadt zum Zentrum skandalöser wirtschaftlicher Mechanismen. Es wurde als der Sitz des Apparats beschrieben, der von den dank der Simonie üießenden Geldströmen prohtierte, und kam im kollektiven Bewusstsein der Reformatoren letztlich selbst in den Genuss der simonistischen Wirtschaftspraktiken. Wenn Rom das neue Babylon war, so die Argumentation, dann war die römische Wirtschaft zwangsläuhg eine babylonische, und von dem Reichtum, den diese Wirtschaftsform generierte, mussten folglich nicht nur die Führungskreise der Kurie, sondern auch die Stadt prohtieren, die sie beherbergte.

Die Angemessenheit solcher Beschreibungen der wirtschaftlichen Verhältnisse erscheint eher zweifelhaft. Mit Gewissheit lässt sich feststellen, dass die Ziele solcher Polemiken oft recht unklar waren. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts befand sich die in Rom stark vertretene italienische Bank in einer Phase der Dekadenz, während die deutsche bekanntermaßen expandierte.483 Außerdem war es gerade die Bank der (selbstverständlich katholischen) Fugger, die das System des Ablasshandels stützte, und ein beträchtlicher Teil der Erträge, die es abwarf, kam auch den deutschen Ländern und Städten zu Gute. Zieht man dann insbesondere noch die reale Situation der Stadt Rom in Betracht, dann konnte man auch schon damals unschwer feststellen, dass deren Einwohnerschaft nicht sic ef simpliciter mit der Führungsspitze der römischen Kirche zusammenhel. Natürlich lässt sich nicht ausschließen, dass diejenigen, die sich wie Luther484 selbst nach Rom begeben hatten, die ungerechte Verteilung des Reichtums in der Stadt wahrnahmen. Eine solche Erfahrung beeinüusste jedoch die Bewertung der römischen Wirtschaftsstrukturen keineswegs, die sich von den wirtschaftlichen Fakten her sowohl als Stadt der Ärmsten oder derjenigen, die von schmalen Renditeeinkünften oder vom Lohn ihrer Arbeit lebten (wie es für die Mehrheit der Einwohner Roms im beginnenden 16. Jahrhundert zutraf) präsentierte,485 als auch als die der Mächtigen, in welcher die neue Basilika in die Höhe wuchs, die der Papst mit den Einnahmen aus dem Ablasshandel zu bauen begann.

Zu fragen ist, inwieweit die gegebenen Werturteile über die römische Wirtschaft durch quellenmäßig gesicherte Wirtschaftsdaten bestätigt werden können. Das skizzierte Deutungsmuster trug jedenfalls dazu bei, den Mythos von Rom als parasitärer Stadt zu verbreiten, in der der Reichtum, der ihr zu Recht oder Unrecht aus jedem Winkel des christlichen Europa zuüoss, angehäuft und konsumiert wurde. Im Folgenden sollen zwei zentrale Fragen diskutiert werden, nämlich:

a) Prohtierte die städtische Wirtschaft Roms tatsächlich derart von dem europäischen und staatlichen Finanzsystem der Kirche, dass aus dem städtischen Wirtschaftssystem eine parasitäre Struktur und eine passive Nutznießerin des kirchlichen Finanzsystems wurde?

b) Und wenn eine derartige Deutung nicht haltbar ist, wie in der Folge aufzuzeigen versucht wird, welches waren dann im beginnenden 16. Jahrhundert die realen Wachstumsmechanismen der städtischen Wirtschaft?



3Rom im Finanzsystem der Apostolischen Kammer

Um auf die erste der beiden Fragen eine Antwort geben zu können und um vor allem das Ausmaß der Vorteile zu verstehen, die die städtische Wirtschaft angeblich aus dem kirchlichen Finanzsystem zog, muss man sich zunächst einmal mit der Rolle der Stadt im Rahmen des komplexen Finanzsystems der Apostolischen Kammer befassen. Ein gangbarer Weg ist dabei, die Daten zum geistlichen und weltlichen Papsthaushalt zu quantihzieren und zu überprüfen, inwieweit darin Finanzbewegungen ihren Niederschlag fanden, die mit den Einnahme- und Ausgabeposten der stadtrömischen Bilanz zusammenhingen. Eine solche Analyse liefert zwar noch keine ausreichenden Antworten auf alle Fragen, doch immerhin macht sie verständlich, welches die hnanziellen, monetären und steuerlichen Vorteile für eine Stadt waren, die nicht nur, wie viele andere, Hauptstadt eines italienischen Renaissancestaates war, sondern auch eine ganz besondere symbolische Rolle spielte, die sie einigen traditionellen Interpretationen zufolge zur Erlangung weiterer hnanzieller Vorteile zu nutzen wusste.

Entsprechende Berechnungen sind ohne weiteres möglich, wenn auch nicht ganz einfach. Die Schwierigkeit liegt dabei gewiss nicht am Mangel an Dokumenten, die für jenen Zeitraum manchmal sogar im Übermaß vorhanden sind, sie liegt vielmehr an der Organisation der geistlichen und weltlichen Buchhaltung der Kirche, der der Ausgangs- und der Zielpunkt der monetären und hnanziellen Flüsse nicht immer klar zu entnehmen sind. Unter gebührender Berücksichtigung dieser einschränkenden Bemerkungen lassen sich gleichwohl einige Aussagen trehen.

Das erste Dokument, auf das wir für die Berechnung zurückgreifen können, ist die sogenannte Bilanz der kirchlichen Finanzen von 1480/81, die von Bauer veröffentlicht wurde.486 Dabei handelt es sich um eine sehr bekannte und vor allem für die Analyse der kirchlichen Einnahmen stets nützliche Quelle, lassen sich ihr doch einige Daten zu zwei Phänomenen entnehmen. Das erste betritt die kontinuierliche Abnahme der Einnahmen in spinfMaübus während des gesamten 15. Jahrhunderts, ein Trend, der in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts keineswegs zum Stillstand kam, sondern sich noch weiter verstärkte; das zweite betritt das beträchtliche Gewicht, das die Einnahmen aus Rom im Rahmen der Gesamteinnahmen der Kirche hatten, und das noch deutlicher zu Tage tritt, wenn man als Vergleichsgrundlage nicht die Gesamtsumme der Einnahmen, sondern nur den Betrag der weltlichen Einnahmen heranzieht. Diese Art des Datenvergleichs ist aber auch aus Gründen der Homogenität der Zahlen erforderlich, zumal die römischen Einnahmen fast ausschließlich von der indirekten Besteuerung der Warentransporte und des Warenkonsums herrührten. Die in Tabelle 1 präsentierten Daten zeigen, dass wir es mit einer Stadt zu tun haben, die in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts den päpstlichen Kassen allein fast die Hälfte der Einnahmen in fempomübus zuführte.


Tab. 1: Rom in der Bilanz der päpstiichen Finanzen von 1480/81: die Einnahmen (nach Bauer, Studi per ia storia [wie Anm. 15], S. 349ff.).




[image: images]



Die Rolle der Stadt lässt sich noch besser verstehen, wenn man die Entwicklung des städtischen Finanzsystems und die Veränderungen in dessen Verhältnis zu den weit umfangreicheren Strukturen der Apostolischen Kammer in den knapp hundert Jahren zwischen dem Beginn des 15. und den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts untersucht. Die Situation im beginnenden 16. Jahrhundert, das uns hier am meisten interessiert, stellt sich als Resultat von Entwicklungen aus dem vorhergehenden Jahrhundert dar. Als Ausgangspunkt hat dabei jene Phase zu gelten, in der der 1417 zum Papst gewählte, 1420 in Rom eingezogene Martin V. Colonna begann, die Beziehungen zwischen dem päpstlichen Hof und der Stadt Rom neu zu ordnen, indem er die Stadt und ihre Finanzen zunehmend den Erfordernissen der Apostolischen Kammer unterwarf. Damals schienen die lange wirkmächtigen Gegensätze zwischen der Stadt Rom und der päpstlichen Kurie, die auch eine strikte Trennung von städtischen und kurialen Finanzen kennzeichnete, endgültig aufgehoben.487 Der Prozess der Unterwerfung der Stadt und ihrer Finanzen unter die politischen und wirtschaftlichen Erfordernisse der päpstlichen Kurie wurde intensiviert und von den Nachfolgern Martins V. schließlich bis zur äußersten Konsequenz getrieben. Tabelle 2 zeigt die Einnahmen und Ausgaben des Schatzamts der Camera Urbis in einigen gut dokumentierten Jahren zwischen 1423 und 1508. Sie enthält eine Reihe von quantitativen Daten, die ein knappes Jahrhundert städtische Finanzgeschichte umfassen und die fortschreitende Verringerung des Volumens der vom Schatzamt der Camera CrMs verwalteten Mittel verdeutlichen. Natürlich müssen die Währungen (fiormo correnfe, Dukat und Goldgulden) in Tabelle 2 mit einer gewissen Vorsicht behandelt werden, da ihr Wert im Laufe der Zeit geringfügigen Schwankungen unterworfen war, die sich aus der Änderung des Gewichts der eüektiv geprägten Goldmünzen ergaben und zudem von den Schwankungen der Kaufkraft des Goldes abhingen. Auch sind die Einnahmen des Jahres 1423 in ^onm corrend angegeben, einem reinen Rechnungsgeld, das auf 47 Sold; pro Floren festgesetzt wurde und damals schon seit Langem keinen Bezug mehr zum realen Gewicht des Kammerguldens hattet.488


Tab. 2: Die Finanzbewegungen des Schatzamts der Camera Drb/s in den dokumentierten Jahren.



[image: images]



Doch auch wenn man die Wertschwankungen der verschiedenen Währungen berücksichtigt, wird ein Trend sehr deutlich erkennbar. Abgesehen von den wirtschaftlichen und hnanziellen Entwicklungen spiegelte sich darin eine bewusste politische Entscheidung wider, der die päpstliche Kurie seit der Zeit Martins V. Folge leistete und die dazu führte, dass sich die jährlich von der stadtrömischen Kasse verwalteten Geldmengen im Laufe eines Jahrhunderts kontinuierlich verringerten und schließlich fast auf Nullniveau sanken. Die traditionelle Achtung der lokalen Selbstverwaltungen (die nicht im Gegensatz zur Schahung eines frühmodernen Staates stand), die man allen Städten des Kirchenstaates entgegenbrachte, galt nicht für Rom.490 Hier setzte sich die Ausweitung der wirtschaftlichen und administrativen Macht der päpstlichen Kurie zu Lasten der Stadt ununterbrochen während des gesamten hier in Betracht gezogenen Zeitraums fort. Dazu trug auch die Schicht der Händler-Bankiers bei, die eng mit den Interessen der Kurie verknüpft war. Im Übrigen waren die päpstlichen Eingrihe in die Stadt auch direkt politisch: So ging Alexander VI., als er sich vom baronalen Adel Roms bedroht fühlte, entschlossen gegen die Familien der Orsini, Caetani und Colonna vor. Die enteigneten Ländereien wurden dabei nicht in den direkten Besitz der Kirche überführt, sondern helen an eine neue Aristokratie, die sich aus päpstlichen Verwandten zusammensetzte.

In diesem Bereich des römischen Wirtschaftslebens manifestiert sich also besonders deutlich die fortschreitende Marginalisierung der städtischen Finanzverwaltung, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts fast bedeutungslos war. Sieht man sich die Änderungen anhand der Daten in Tabelle 2 genauer an, stellt man fest, dass die Finanzen der wenngleich schon unter der Kontrolle der Apostolischen Kammer stehenden Camera Urüis 1423 zwar noch ein beträchtliches Gewicht besaßen, sich 1461/62 aber bereits eine klare wirtschaftliche Aushöhlung der Funktionen der Städtischen Kammer manifestierte. Im betretenden Haushaltsjahr fungierte als füesaaranas Alme UrMs Ambrogio Spannocchi, welcher sein Amt in Zusammenarbeit mit Francesco Ghinucci ausübte, der gleichfalls aus Siena stammte und wirtschaftlich und hnanziell ebenso eng mit der Führungsspitze der Apostolischen Kammer verbunden war. Die Einnahmen bestanden damals ausschließlich aus Zahlungen, die von einigen (Rom unterstehenden) Ortschaften im römischen Umland geleistet wurden, während die Ausgaben sich fast nur aus Lohnzahlungen auf Anweisung der Konservatoren der Camera Urüis zusammensetzten. Pachteinkünfte oder andere bedeutende Einnahmen oder Ausgaben waren nicht vorhanden. Zieht man schließlich noch die Einträge aus den Registern des ersten Jahrzehnts des 16. Jahrhunderts hinzu, stellt man sowohl quantitativ als auch qualitativ eine weitere starke Reduzierung der Finanzströme und die fortschreitende Ausgrenzung des städtischen Schatzamts nicht nur in politischer (das wäre nichts Neues), sondern auch in hnanzieller Hinsicht fest. In dem uns hier besonders interessierenden ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts verstärkte sich diese Tendenz zu Lasten der Stadt: Rom hatte keinerlei Autonomie mehr, und seine wichtigsten Zolleinnahmen, wie die Salz-, die Getreide-, die Weidezölle usw., wurden direkt von der Apostolischen Kammer verwaltet.491

Dies belegen auch die Daten in Tabelle 3, die sich auf die Finanzbewegungen der städtischen Depositarie beziehen, die von einem Bankier verwaltet wurde; dieser war mit der Entnahme der Gelder und der Leistung der Zahlungsverphichtungen im Auftrag der kapitolinischen Verwaltung betraut. Vergleicht man die Register der Schatzamts und der Depositarie miteinander, wird deutlich, dass die der römischen Stadtgemeinde zustehenden, vom Schatzmeister berechneten Einnahmen nicht einmal mehr ausreichten, um auch nur einige einfache Zahlungen an Bedienstete und Lohnempfänger der Stadt zu leisten oder um die Rechnungen über alle sonstigen Kosten zu begleichen, die der Stadtverwaltung jährlich entstanden. Die der Camera DrMs zustehenden Einnahmen, die der Schatzmeister verzeichnete, erhöhten sich folglich in jener Phase, in der der Bankier, das heißt der mit den Zahlungen beauftragte Depositar, eingreifen musste, um die notwendigen städtischen Ausgaben zu begleichen. Die erforderliche Erhöhung erfolgte nach den konsultierten Dokumenten durch zusätzliche Zahlungen, die, wie aus den in Tabelle 3 aufgeführten Rechnungsbüchern ersichtlich ist, von den Pächtern der Dogaaa deüa grascia geleistet wurden und es dem Bankier der Camera Drhis ermöglichten, die Liquidität für Lohnzahlungen und Einkäufe von Gütern und Dienstleistungen zu gewährleisten, die in die Kompetenzen der noch der städtischen Kammerverwaltung obliegenden Aufgaben helen. Doch betrafen auch diese Zahlungen nur noch geringe Beträge, die nicht mit dem Ausgabevolumen vergleichbar sind, die im (in Tabelle 2 genannten) Rechnungsbuch von 1423 verzeichnet waren. Der größte Teil der in Rom getätigten Ausgaben für Löhne und andere Kosten wurde nunmehr direkt und regelmäßig in den Rechnungsbüchern der Apostolischen Kammer verzeichnet.


Tab. 3: Die Finanzbewegungen der Depositarie der Camera Urb/s im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts.



[image: images]



Interessant scheint nun, diese Daten mit den Finanzbewegungen zu vergleichen, die den Registern der Apostolischen Kammer zu entnehmen sind. Seit dem 13. Jahrhundert bildete die Apostolische Kammer das Herzstück der Finanzorganisation der Kirche und verwaltete durchweg den größten Teil der weltlichen und der geistlichen Einnahmen der Päpste. In den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts wurde sie durch Sixtus IV. reformiert, der die Finanzbehörden schlanker und dynamischer machen wollte, wobei es ihm vor allem auf die Einnahmen in spirüuuüüus ankam, das heißt auf die Servitien und die Annaten. Auch in den Jahren um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert wurde den geistlichen Einnahmen besondere Beachtung geschenkt, genauer gesagt zur Zeit Alexanders VI., als Adriano Castellesi, die nur dem Kardinalkämmerer unterstehende Nummer Zwei in der Hierarchie der Kammer, Schatzmeister wurde. In Wirklichkeit aber war das Gewicht der geistlichen Einnahmen zu Beginn des 16. Jahrhunderts im Vergleich zu früher sowohl absolut als auch prozentual sehr gering, auch wenn es sich noch immer um substantielle Beträge handelte, auf die auch nicht verzichtet werden sollte. Im Übrigen stellten diese Einnahmen eine bedeutende Ressource für die Bankiers dar, die sie gepachtet hatten. Neben der Apostolischen Kammer verfügten die Päpste noch über ein sogenanntes „geheimes Schatzamt“ und die Datarie, bei der es sich um 1500 um eine sehr wichtige Behörde handelte, die Juan Lopez, dem Vertrauensmann des Papstes, unterstellt war. Darüber hinaus gab es spezielle Schatzämter, die zu besonderen Anlässen (zum Beispiel zur Verwaltung der für die Kreuzzüge bestimmten Mittel) geschahen wurden und stets den Erfordernissen des päpstlichen Hofes zu entsprechen hatten. Trotz dieser weiteren Behörden wurde die in hnanzieller Hinsicht wichtigste Rolle während der Renaissance nach wie vor von der Apostolischen Kammer bekleidet, die das Zentrum und den Dreh- und Angelpunkt des päpstlichen Finanzsystems darstellte.492

Die in den Tabellen 2 und 3 angeführten Daten zur Camera Hrhis können daher mit den in Tabelle 4 präsentierten Daten zu den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts verglichen werden, die aus den Registern des städtischen Schatzamtes und der Depositarie der Apostolischen Kammer hervorgehen. Der Vergleich macht nicht nur die politische und administrative Ausgrenzung der Camera Hrüis ersichtlich, sondern zeigt auch und vor allem die beinahe völlige Bedeutungslosigkeit des wirtschaftlichen Gewichts der städtischen Kammer im Gesamtzusammenhang des päpstlichen Finanzsystems.


Tab. 4: Die Finanzbewegungen des Schatzamtes und der Depositarie der Apostoiischen Kammer in einigen Jahren aus dem ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts.



[image: images]



Hier sind wir nun bei einigen zentralen Aspekten unserer Überlegungen angelangt. Wenn das Finanzsystems der Camera Urüis dermaßen stark ausgegrenzt wurde, wie aus den Registern unzweifelhaft hervorgeht, wo war dann das Gros des Reichtums versteckt, der von der Stadt produziert wurde? Und welches war der ehektive wirtschaftliche und hnanzielle Beitrag, den Rom zugunsten des zentralen Apparats der Kirche leistete? Es ist ziemlich leicht, auf diese Fragen eine Antwort zu geben, da der von der Stadt produzierte Reichtum in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts direkt in den Rechnungsbüchern der Apostolischen Kammer verzeichnet wurde. Betrachten wir also exemplarisch die Situation des Haushaltsjahres von 1509/10, das in den zeitlichen Horizont von Martin Luthers Rombesuchs fällt. Zudem liegen für dieses Jahr Buchführungsdaten der Camera Urüis und der Apostolischen Kammer vor, an denen lässt sich das wirtschaftliche und hnanzielle Gewicht der Stadt ablesen lässt.

Tabelle 5 präsentiert den prozentualen Anteil der verschiedenen Ausgaben, die im Register der Depositarie der Apostolischen Kammer von 1509/10 verzeichnet sind, vor allem die Zahlungen für in Rom eingekaufte Güter und Dienstleistungen. Tabelle 6 dagegen vermittelt den prozentualen Anteil der stadtrömischen Einnahmen und der Ausgaben an den Gesamteinnahmen und -ausgaben der Apostolischen Kammer. Auf diese Art und Weise kann überprüft werden, wieviel von der zentralen Finanzverwaltung an die Stadt und wieviel umgekehrt von der Stadt an die zentrale Finanzverwaltung transferiert wurde.


Tab. 5: Depositarie der Apostoiischen Kammer, 1509/10: prozentual Verteiiung der Ausgaben in Kammergoiddukaten (Queiie: ASV, Cam. Ap., Intr. et ex., 548).



	Ausgabenart
	Getdbeträge
	Prozent


	Miiitärausgaben
	Dukaten 121.500 So/d/8 Denen 6
	78,56%


	Ausgaben für in Rom eingekaufte Güter und Dienstieistungen
	Dukaten 8.083 So/d/1 Denan 2
	5,22%


	Zahiungen an Giäubiger
	Dukaten 25.090 So/d/ 0 Denan 0
	16,22%


	Gesamtausgaben
	Dukaten 154.673 So/d/ 9 Denan 8
	100,00%








Tab. 6: Depositarie der Apostoiischen Kammer, 1509/10: prozentuaier Anteii der stadtrömischen Einnahmen und Ausgaben an den Gesamteinnahmen und -ausgaben in Kammergoiddukaten (Queiie: ASV, Cam. Ap., Intr. et ex., 548).



[image: images]



Die Daten der beiden Tabellen zeigen klar, dass Rom von den päpstlichen Kassen nicht .unterhalten’ wurde, sondern dass die Stadt im Gegenteil die Apostolische Kammer selbst mit einem Betrag unterstützte, der mehr als 43% der weltlichen und der geistlichen Gesamteinnahmen der zentralen Finanzverwaltung der Kirche betrug. Was dagegen die Gesamtausgaben der Apostolischen Kammer anbelangt, so Rossen der Stadt aus ihr kaum mehr als 5% zu.


Tab. 7: Depositarie der Apostoiischen Kammer, 1509/10, Einnahmen aus der Stadt Rom in Kammergoiddukaten (Queiie: ASV, Cam. Ap., Intr. et ex., 548).





	1509
	von Pandoifo deiia Casa und Geseiischaftern, Zöiiner an der Dogono dede merc/
	Dukaten 2.000 So/d/ 0


	 
	von der Dogono d/ R/go e R/geffo
	Dukaten 4.431 So/d/10


	1510
	von Pandoifo deiia Casa und Geseiischaftern, Zöiiner an der Dogono dede merc/
	Dukaten 8.989 So/d/ 4


	 
	von Antonio Segni und Guidetto de Guidettis „pro parte emptionis dohane studii“
	Dukaten 2.000 So/d/0


	 
	von Mariano de Astaiiis, Zöiiner an der Dogono d/ R/go e R/geffo durch die Chigi
	Dukaten 9.675 So/d/0


	 
	von Bartoiomeo Faratino, codecfordec/morom ef v/ces/morom /n o/mo Drde
	Dukaten 3.076 So/d/15


	 
	von Marco Antonio Toiomei, Pächter der Zöiie der Brücken und Tore von Rom
	Dukaten 384So/d/12


	 
	von Giovanni Battista Piccoiomini und Geseiischaftern, Zöiiner mit Zuständigkeit für den Großund Kieinhandei mit Satz in Rom
	Dukaten 9.000 So/d/0


	 
	von leronimo Crescenzi und Geseiischaftern, Pächter der Dogono dede merc/von Rom, durch Stefano Ghinucci und Geseiischafter
	Dukaten 4.000 So/d/0


	 
	von den Sauii, Zöiinern an der „dohana pecudum“ von Rom, dem Patrimonium, von Latium und der Marittima
	Dukaten 13.661 So/d/ 0


	Summe
	 
	Dukaten 55.218So/d/11







Tabelle 7 liefert nähere Angaben zu den 55.218 Dukaten, 11Sold; und 0 Denar; aus Tabelle 6, die von Rom an die zentrale Finanzverwaltung der Kirche transferiert wurden. Im Wesentlichen handelt es sich um Einnahmen aus der Verpachtung von Zöllen, wobei die Summen Ist- und keine Soll-Eingänge darstellen. Die Zahlen sagen daher nichts über die der Apostolischen Kammer zustehende absolute Höhe an Einnahmen aus, sondern sie benennen nur die Zahlungen, die ehektiv in einem Kalenderjahr eingingen.

Die genannten Daten erklären, warum die päpstliche Kurie ein so besonderes Interesse an Rom hatte, das ihr, anders als das bei den anderen Kommunen des Kirchenstaates in der Regel der Fall war, seit Langem in jeder Hinsicht unterworfen war. In Wirklichkeit war es also ganz und gar nicht so, dass die Stadt Unterstützungszahlungen aus den kirchlichen Kassen erhielt, im Gegenteil: Es war die päpstliche Kurie, die nicht ohne die Zahlungen auskam, die ihr Jahr für Jahr aus der städtischen Wirtschafts- und Finanzorganisation zuüossen.

Daraus ergeben sich nun die folgenden Fragen: Welche Faktoren der realen Wirtschaft ermöglichten die Zahlungen, die Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts Jahr für Jahr an die päpstliche Kurie leistete? Und wieviel wogen in diesem Zusammenhang die Vorteile, die die städtische Wirtschaft aus der Hauptstadtrolle zog, die Rom in jenen Jahren vollständig auszufüllen begann?



4Die Expansion der städtischen Wirtschaft zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Zwischen dem Ende des 15. und dem Anfang des 16. Jahrhunderts war die Expansionsphase der städtischen Wirtschaft Roms, die mit der Rückkehr des päpstlichen Hofes nach dem avignonesischen Exil begonnen hatte, noch in vollem Gange. Es handelte sich um eine besonders lange und komplexe Phase des wirtschaftlichen Wachstums, die sich nach Überwindung der Folgen der furchtbaren Plünderung von 1527 in der frühen Neuzeit fortsetzen sollte.

Tabelle 8 veranschaulicht, wie stark diese Expansion gerade in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts noch war, zeigt sie doch die Veränderungen des monetären Werts einiger besonders wichtiger verpachteter Einnahmen aus städtischen Zöllen. Den Daten ist dabei ein progressiver Anstieg der Beträge (von besonderer Bedeutung ist vor allem das 1500 begangene Heilige Jahr) zu entnehmen, der als ein Indiz für die parallel verlaufende mengenmäßige Ausweitung des Imports, der Vermarktung bzw. des Konsums von Gütern zu betrachten ist. Es wäre allerdings völlig unangebracht, diese Daten als ein schlichtes Signal für den steigenden Import von Verbrauchsgütern (wie z. B. Salz, Fleisch, Getreide oder Wein) zu werten. Einen solchen Konsumzuwachs gab es natürlich, die Daten sagen aber auch und vor allem etwas über den starken Anstieg der Nachfrage nach Investitionsgütern aus, für den darüber hinaus der aus den Studien zu den römischen Zöllen klar hervorgehende beträchtliche Import von Rohstohen und Halbfertigprodukten spricht.493 Dieser Import deutet auf wichtige handwerkliche Sektoren innerhalb der Stadt, welche für die Herstellung von Konsumgütern sorgten. Da zu Beginn des 16. Jahrhunderts keine erheblichen Änderungen im prozentualen Einüuss der Abgaben auf den Wert der importierten Güter zu registrieren sind, muss davon ausgegangen werden, dass der Anstieg der Pachtbeträge vor allem mit der quantitativen Zunahme des Werts und des Volumens der transportierten Güter zu tun hat, was sich auch ganz klar bei den Zahlen zum Jubeljahr 1500 zeigt, die aufgrund des starken Zustroms der von auswärts kommenden Verbraucher beträchtlich nach oben schnellten.

Wo lagen nun die Gründe für diese Expansion, und welche Wirtschaftssektoren führten zum Anschwellen der Finanzströme? Zu Beginn des 16. Jahrhunderts lieferten noch alle drei grundlegenden Produktionsfaktoren (Arbeit, Boden und Kapital) ihren Beitrag zur Expansion der städtischen Wirtschaft. Und neben den drei Faktoren gibt es (wie im nächsten Kapitel zu sehen sein wird) noch einen vierten, den institutioneilen Faktor, der in Rom eine fundamentale Rolle spielte.494

Vor allen Dingen ist die demographische Entwicklung von Bedeutung. Vorindustrielle Gesellschaften oder Gesellschaften des Ancien Regime zeichnen sich generell durch ein weitgehend stabiles technologisches Niveau aus. Da auch die Produktivität der menschlichen Arbeit (gerade wegen des geringen technologischen Wachstums) grundsätzlich stabil war, hingen Veränderungen im Produktionsbereich von der Menge der verfügbaren Arbeitskraft, das heißt im Wesentlichen vom Umfang der ersetzbaren Bevölkerung ab. Im Laufe der zwei in diesem Zusammenhang in Betracht gezogenen Jahrhunderte erweist sich als erstes herausragendes wirtschaft liches Datum die wachsende Zahl der Stadteinwohner. Man kann in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts von einer Einwohnerzahl zwischen 30.000 und 40.000 ausgehen. Hundert Jahre später, in den Jahren 1526/27, gab es mit ziemlicher Sicherheit ca. 60.000 Einwohner.495 Ab 1606 schließlich lebten in der Stadt schon über Menschen.496 Dieses demographische Wachstum hat drei Hauptursachen: das zahlenmäßige Wachstum der Römer im engeren Sinne, das heißt der traditionell in Rom ansässigen Familien; die Landüucht aus dem Umland aufgrund einschneidender Veränderungen im Agrarsektor; und schließlich der Zuzug aus anderen italienischen, häuhg auch europäischen Städten und Regionen. Nach Auhassung vieler Wissenschaftler machte der letztgenannte Faktor den Löwenanteil aus. Bekanntermaßen übernahmen die nach Rom gezogenen und dort wohnhaften Fremden nicht nur Aufgaben in der Kurie, sondern waren sowohl in verschiedenen Sektoren der handwerklichen Produktion, als auch im Handel und im Kreditwesen tätig und damit in sehr vielen Fällen auch gut in das wirtschaftliche und soziale städtische Umfeld eingegliedert. Zwar war die Kurie sowohl räumlich als auch hinsichtlich der Personen und Funktionen von den städtischen rion; getrennt, doch hatten die engen Beziehungen zwischen Kurie und Stadt erhebliche Auswirkungen auf die stadtrömische Gesellschaft: Auch wer nach Rom kam, um seine Dienste der Kurie zur Verfügung zu stellen, lebte letztendlich innerhalb der Mauern der Stadt, benutzte ihre Straßen und ihre Häuser, konsumierte die auf ihren Märkten angebotenen Waren und trug so zum Wachstum der Stadt als Produktions- und Konsumzentrum bei. Es bestand folglich eine sehr enge Verbindung zwischen dem durch die Zugewanderten generierten demographischen Wachstum und der positiven Entwicklung des städtischen Wirtschaftszyklus.


Tab. 8: Die Entwickiung des Systems der Zoiipachten von Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts (Queiien: ASV, Cam. Ap., Intr. et ex., Register der in Betracht gezogenen Jahre).





	Pacht der üogono d/ R/go e R/geffo
	 
	 


	Jahr
	Pächter
	Betrag


	1495
	Agostino Chigi
	Dukaten 21.000


	1497
	Agostino Chigi
	Dukaten 21.300


	1500
	Stefano Ghinucci
	Dukaten 27.300


	1504
	Stefano Ghinucci
	Dukaten 21.800


	1506
	Stefano Ghinucci
	Dukaten 20.000


	1509
	Mariano de Astaiiis
	Dukaten 26.200


	1512
	Pandoifo deiia Casa
	Dukaten 26.345


	Pacht der üogono de/ desf/ome
	 
	 


	Jahr
	Pächter
	jähriicher Betrag


	1500
	Stefano di Narni und Geseiischafter
	Dukaten 21.000


	1505
	Paoio Sauii
	Dukaten 15.500 a 10 Cor/rn/


	1510
	Vincenzo und Sebastiano Saull
	Dukaten 20.000 a 10 Cor/rn/


	Pacht des Weinzoiiamts
	 
	 


	Jahr
	Pächter
	jähriicher Betrag


	1502
	Aiessandro Francio
	Fiorene 14.000


	1504
	Stefano Ghinucci
	Fiorene 16.666


	1506
	Stefano Ghinucci
	Fiorene 16.666


	1509
	Antonio Segni und Guidetto Guidetti
	Kammerguiden 7.850


	Pacht der So/oro, des Saizzoiiamts von Rom
	 
	 


	Jahr
	Pächter
	jähriicher Betrag


	1498
	Eredi Spannocchi
	Kammerguiden 29.412


	1503
	Paoio Sauii
	Kammerguiden 30.245


	1508
	Giovanni Battista Piccoiomini
	Kammerguiden 31.725


	Pacht der üogono de//e merc
	 
	 


	Jahr
	Pächter
	jähriicher Betrag


	1507
	Pandoifo deiia Casa und Guidetto de Guidettis
	Kammerdukaten 11.275


	1510
	leronimo Crescenzi aus Boiogna
	Kammerdukaten 11.895





Und wie es normalerweise in allen vorindustriellen Gesellschaften der Fall ist, hatte das demographische Wachstum auch im Rom der Renaissance eine doppelte Bedeutung: Einerseits stand es für einen beträchtlichen Anstieg des Stellenangebots; andererseits führte es zu einem Wachstum der Nachfrage. Dank beider Faktoren blieb das Lohnniveau im Wesentlichen konstant, was auch auf die in der Stadt bereits seit längerer Zeit eingeführte strikte Kontrolle der Lebensmittelpreise zurückzuführen war.497 Ein solches Klima begünstigte die Investition in Produktionsbereich und im Dienstleistungssektor. Wäre es, so muss man sich fragen, im Rom der Renaissance überhaupt in dem Maße zu der großartigen künstlerischen, urbanistischen und baulichen Entwicklung gekommen, wenn die Löhne der Künstler, Handwerker, Fach- und Hilfsarbeiter nicht so stabil und tendenziell so niedrig geblieben wären?498

Welche Rolle spielte aber im Rahmen dieses Prozesses der Faktor Boden, der sowohl die landwirtschaftlichen Nutzüächen als auch die städtischen Grundstücke und die darauf errichteten Bauten umfasst? In vorindustriellen Gesellschaften ging vom primären Produktionssektor ein alles bestimmender Einüuss aus. Diesbezüglich stellte sich die römische Situation recht diüerenziert dar, insofern dem tendenziellen Rückgang der agrarwirtschaftlichen Rendite lukrative Gewinne auf dem Immobilienmarkt gegenüber standen. Dabei lässt sich eine rückläuhge agrarwirtschaftliche Rendite – ein Phänomen, das sich vor allem an der Stagnation der Getreidepreise ablesen lässt – nicht nur für Rom konstatieren. Eine kritische Lage auf dem Land wurde aber zu einem Hebel für die Entwicklung in der Stadt, und dies trug zwangsläuhg zu einem Rückgang der agrarischen Rendite bei.

Die Aussicht auf prohta ble Erträge aus städtischen Immobilien ließ einen städtischen Immobilienmarkt entstehen. Die Studien von Hubert machen verständlich, warum diese Entwicklung im spätmittelalterlichen Rom nur zögernd einsetzte.499 Ein wesentlicher Grund lag darin, dass ein die Nachfrage drosselndes Überangebot an Grundstücken innerhalb der Stadtmauern bestand. Ein weiterer Grund für diese verhaltene Entwicklung wurde dadurch verursacht, dass die römischen Adelsfamilien den Transfer von Immobilien weitgehend unter sich ausmachten und so Objekte dem allgemeinen Immobilienmarkt weitgehen entzogen. Diese Rahmenbedingungen änderten sich in der Renaissance: Das Handelskapital, das in die Stadt gelangte und ihre Wirtschaft nachhaltig prägte, wies dem städtischen Raum eine neue Rolle zu und gab ihm einen neuen Wert.500 Die Quellen zum Immobilienvermögen im 15. Jahrhundert zeigen die neuen Zweckbestimmungen von Grund und Boden und geben Auskunft über die Einkünfte, die sie produzierten.501 Es ist aber das sehr gut erforschte Anwachsen der Bautätigkeit insgesamt, die in aller Deutlichkeit den globalen und integrierten Charakter der Entwicklung veranschaulicht. Dieser den Wertzuwachs der Grundstücke, die Steigerung der Menge an investiertem Kapital und die Zunahme der eingesetzten Arbeitskräfte bewirkende, den Aufbau- und Organisationswillen der politischen Führungsschicht des Staates ausdrückende Produktionssektor verkörpert in der Tat vielleicht auch symbolisch am eindeutigsten die Phase der quantitativen und qualitativen Expansion der Produktionsfaktoren und die Förderung, die sie durch die an der Entwicklung der Hauptstadt interessierten öüentlichen Institutionen erfuhren.

Die in der Renaissance einsetzende langsame Verwandlung Roms in eine Residenz- und Hauptstadt führte dazu, dass das Angebot auch auf dem Immobilienmarkt von einer wachsenden Nachfrage prohtieren konnte. In der Tat wuchs, wie bereits gesagt, vor allem die Zahl der Einwohner, und insbesondere die der Zuwanderer, die eine Bleibe brauchten. Zweitens kam es im Rahmen der gesamtwirtschaftlichen Entwicklung gleichzeitig zu einem Einkommenswachstum der Stadtbewohner, weshalb auch auf diesem Gebiet die Bedingungen für eine Steigerung der eüektiven Nachfrage geschahen wurden. Schließlich zeigte die Bevölkerung eine größere Mobilität und siedelte innerhalb der Stadt bevorzugt in jene Viertel um, in denen bestimmte Produktionstätigkeiten oder bestimmte Nationen vorherrschten. So entstand innerhalb der Stadtmauern eine wirtschaftliche Hierarchie unter den bebaubaren Grundstücken, auf deren Grundlage sich der Immobilienmarkt herausbildete. Mit anderen Worten: Indem die Renaissancepäpste mit den großen Architekten und wichtigsten Künstlern der Zeit dem neuen Rom durch Paläste, Kirchen und sonstige Bauwerke, die ihrem hohen Selbstverständnis entsprachen, Gestalt verliehen, investierten sie nicht nur enorme Kapitalbeträge (mit Löhnen für die Arbeiter und Zahlungen an die Materiallieferanten) und regten die kurialen und städtischen Führungskreise zur Nachahmung an, sondern erzeugten auch eine klare wirtschaftliche Hierarchie des städtischen Raums, setzten die Mechanismen der Diherentialrente in Gang und schufen die Voraussetzungen für einen stetig wachsenden Markt der städtischen Immobilienerträge.

Der Faktor Kapital, insbesondere das Angebot an Geld und Kredit sowie die Produktion und der Austausch von Gütern und Dienstleistungen, stellt einen weiteren wichtigen Aspekt der städtischen Wirtschaft Roms in der Renaissance dar, der bereits eingehend untersucht wurdet.502 Studien zu den im Rom der Renaissance tätigen Bankiers zeigen, dass die Kreditvergabe an den Hof normalerweise auch direkt dem römischen Markt zugute kam und die Stadt sowohl in Form von Rohstoüen oder Halbfertigprodukten (Weizen, Wolle, Baumwolle, Sto8e, Leder, Holz, Eisen usw.) als auch in Form von Fertigprodukten erreichte. Die Erstgenannten waren für die lokalen Produktionskräfte bestimmt, die sie dann in Fertigprodukte für den lokalen Markt umwandelten, während die Fertigprodukte direkt in den lokalen Konsumkreislauf gelangten. Der römische Markt war also unter dem Gesichtspunkt der Investitionen der Endpunkt der Kette, das heißt der Lieferant von Gewinn. Als solcher fügte er sich ganz in den Reproduktionskreislauf des Kapitals ein und machte die Stadt zur Nettoexporteurin von Privatkapital und darüber hinaus zur Lieferantin von öüentlichem Kapital für die Finanzverwaltung der Kirche. Diese Entwicklungslinie setzte sich in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts fort und machte Rom auch infolge der öüentlichen Schulden des Papstes im Jahr 1526 zum zweit- oder drittgrößten europäischen Finanzplatz in der Frühen Neuzeit.



5Die Rolle der Institutionen

Rom war Hauptstadt, und zwar in einer doppelten Funktion. Nach dem Urteil einiger Historiker zählte die Urüs sogar zu den wenigen wirklichen europäischen Hauptstädten503. Diese Situation brachte der Stadt eine Reihe von Vorteilen. Andererseits aber teilte sie das Schicksal, dem fast alle Hauptstädte von Regionalstaaten unterworfen waren. Ein römisches Spezihkum besteht darin, dass die Stadt länger als viele andere ihre städtische Autonomie verteidigte. Früher oder später unterlagen jedoch alle urbanen Zentren und die großen europäischen Hauptstädte denselben Veränderungsprozessen, denn der Strukturwandel der italienischen und europäischen Höfe selbst, die zur Wahl eines festen Residenzortes tendierten, trug dazu bei, dass die Idee einer Hauptstadt überhaupt erst entstehen konnte. Marino Berengo, einer der bedeutendsten Historiker, der sich mit diesen institutioneilen Mechanismen auseinandergesetzt hat, hat im Zusammenhang mit der Machtfragmentierung und den Partikularismen von Körperschaften, Ständen, Behörden und Ämtern in der Epoche des Übergangs vom Mittelalter zur frühen Neuzeit den Wandel bzw. eine regelrechte .Wende’ herausgearbeitet. Diese habe die Herausbildung und Nutzung einer Hauptstadt in den staatlichen Organismen hervorgerufen, weshalb die Stadt nicht mehr deshalb als Hauptstadt betrachtet wurde, weil sich in ihr der Sitz eines Hofes befand, sondern vielmehr weil sie zum weitgehend stabilen Sitz der öüentlichen Behörden wurde.504

Alle italienischen und europäischen Hauptstädte, und so auch Rom, begannen Nutzen aus ihrer Rolle und vor allem aus der durch die Präsenz des Hofes, die Konzentration der Behörden und das demographische Wachstum bedingten Expansion des Handels- und Finanzsektors zu ziehen. Und überall, so auch in Rom, wurde die Finanzexpansion von der Zunahme der indirekten und der Abnahme der direkten Besteuerung begleitet, was zu einem Verlust der Finanzautonomie führte. Die Expansion des Handels- und Finanzsektors machte die Städte in der Tat reich, zog aber gleichzeitig auch die Aufmerksamkeit der Fürsten auf sich: Es gab damals keine italienische oder europäische Hauptstadt, deren im Vergleich zu den anderen Städten meist größere und konsistentere Finanzbewegungen nicht unter fürstliche Kontrolle gerieten.

Mit dem Status einer Hauptstadt waren zahlreiche unterschiedliche Vorteile verbunden. So war es kein Zufall, wenn die Stadt des Ancien Regime einerseits „oft das Bedürfnis“ verspürte, „frei unter den eigenen Magistraten, Körperschaften und Kollegien zu leben“, sich andererseits aber „mit gleicher und oft sogar größerer Kraft dafür einsetzte, eine Rolle als Hauptstadt zu erlangen oder aufrechtzuerhalten“, denn „sobald sie Hauptstadt geworden war“, dehnte sie sich schnell aus und nahm an Einwohnern zu, insofern sich hier das Expansionspotential der Bürokratie und des Hofes konzentrierte.505 Darüber hinaus konnte sich die Hauptstadt eines italienischen oder europäischen Regionalstaats eine Reihe von wirtschaftlichen Vorteilen gewiss sein, darunter vor allem die Fähigkeit, Einwohner anzuziehen, eine Verbesserung der öffentlichen Ordnung und der Rechtsprechung, die Zentralisierung der gerichtlichen und administrativen Verfahren, die Produktion von hochspezialisierten Gütern und Dienstleistungen, ein wachsender tertiärer Sektor, die Verbesserung der intellektuellen und beruüichen Bildung, die Konzentration von Einkünften aus öüentlichen Ämtern, die Erlangung von kirchlichen Benehzien aus den Provinzen, die Konzentration der Feudalrenten und des höBschen Konsums sowie der leichtere Zugang zu öBentlichen und privaten Kredit- und Finanzinstrumenten.

Die Studien von Berengo zu einigen Hauptstädten wie Venedig (als Beispiel für einen Regionalstaat) oder Valladolid (als Beispiel für einen monarchischen Staat) helfen uns, die Funktionsweise dieser wirtschaftlichen, politischen und administrativen Mechanismen zu verstehen.506 Auch wenn sich diese Städte sicher von Rom und auch voneinander unterschieden, hatten sie in dem hier untersuchten Zeitraum doch etwas gemein: Sie zogen Vorteile aus ihrer Hauptstadtrolle. Bezüglich Venedig unterstrich Berengo, dass die Stadt im 16. wie auch im 17. Jahrhundert für ihre Produkte keinen Exportmarkt mehr besaß und ihre Einwohner im Wesentlichen von den Einkünften aus der begrenzten Manufakturtätigkeit lebten, die von der großen venezianischen Tradition übrig geblieben war, sowie von den Einkünften aus ÖBentlichen Ämtern, von der Zentralisierung von Rechtsprechung und Verwaltung und von den kirchlichen BeneBzien, die sich die Venezianer auf dem Festland verschaBt hatten. Valladolid, bürokratische Hauptstadt und Sitz des Königreichs Kastilien, blickte dagegen nicht auf eine lange Tradition der Manufaktur- oder Banktätigkeit zurück; in ihr wohnte man im Laufe des 16. Jahrhunderts gerne, aber man arbeitete wenig und produzierte noch weniger. Vallodolid war eine Stadt, in die viel Geld „aus den Provinzen und den Herrschaftsgebieten in Europa und Übersee“ Boss und in der man auch die vom Hof angezogenen Feudalrenten verbrauchte.507

Das waren die normalen Perspektiven für das Wirtschaftsleben vieler Hauptstädte europäischer Klein- oder Großstaaten. Gleichwohl wurden sie aber nicht als .Parasiten’ wahrgenommen, sondern ihre starke Antriebsfunktion, die sie als Sitz von organisatorischen und institutioneilen Tätigkeiten besaßen, respektiert und gewürdigt. Rom war damals sicher nicht die wichtigste italienische Stadt. Es gab Städte mit mehr Einwohnern, wie z. B. Neapel, und andere, die – wie Venedig, Florenz oder Bologna – stärker entwickelt waren und ein nachhaltigeres städtisches gesellschaftliches Leben zu bieten hatten.508 Doch war Rom wie andere italienische Städte, die Hauptstädte von Regionalstaaten waren, sehr weit entfernt von dem Modell, das Berengo für Valladolid herausgearbeitet hatte. In Rom wurden im 16. Jahrhundert speziBsche Güter produziert, die einen großen Mehrwert besaßen: Produkte aus Bautätigkeiten, intellektuelle Güter, Bücher, ganz zu schweigen von den geographischen Karten, für die die Stadt das wichtigste europäische Produktionszentrum war.509 Außerdem war Rom auf die Produktion von oft innovativen hochwertigen Leistungen im tertiären Sektor spezialisiert (vor allem von Finanzdienstleistungen und intellektuellen Serviceleistungen); in kaum einer anderen frühneuzeitlichen europäischen Stadt fand man ein derartiges Reservoir intellektueller Angebote oder so gute und schnelle Geldanlagemöglichkeiten. Die Stadt lebte also in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts nicht nur von Pilgern und Gaststätten, so wichtig diese auch für die städtische Wirtschaft waren. Und sie lebte auch nicht allein von Überweisungen aus dem Ausland, auch wenn die Konzentration der kirchlichen Macht eine Nachfrage nach Gütern und Dienstleistungen nach sich zog, die zu befriedigen auch die Einwohner der Stadt beitrugen, denen im Gegenzug Löhne und Rendite zuüossen.

Selbstverständlich prohtierten nicht alle – und nicht alle in derselben Weise – von diesen Expansionsmechanismen. Die sozialen Unterschiede in der Verteilung des Reichtums und des Konsums waren wie überall im damaligen Europa erheblich, und es erscheint bezeichnend, dass zahlreiche Beschwerden auch in wohlhabenderen Kreisen laut wurden. In den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts begannen sogar die mittlerweile eine Minderheit ausmachenden eigentlichen Römer, also die nicht von auswärts zugezogenen Stadtbewohner, zu klagen.510 Auch die Vertreter des Stadtrats, das heißt der Institution, die aus der alten Selbstverwaltung der Stadt hervorgegangen war, erhoben ihre Stimme. Diese „Gentiluomini“, wie sie Clara Gennaro nennt, wünschten sich angesichts des Gesamtwirtschaftswachstums der Stadt eine beträchtliche Erhöhung der städtischen Einnahmen, die, wie bereits deutlich geworden ist, äußerst niedrig waren. Sie beanstandeten, dass ihnen die Apostolische Kammer die Einkünfte aus Abgaben, Zöllen und allen anderen Formen der indirekten Besteuerung nahm und entrüsteten sich vor allem darüber, dass sie nicht über das Straßenmeisteramt verfügten, das die Bautätigkeit in der urbanistisch stark expandierenden Stadt kontrollierte. Doch die Konüikte blieben beschränkt und gefährdeten keineswegs ernsthaft die pax romana, die im Jahr 1511 rasch gefestigt wurde, das heißt innerhalb jenes Zeithorizontes, in dem sich Martin Luther in der Stadt aufhielt.511 Wie von Paola Pavan herausgearbeitet wurde, stellten die neuen Führungsschichten eine „regelrechte Zensusoligarchie“ dar, die ihre Einkünfte ihrer eigenen Produktionskapazität und ihren unternehmerischen Fähigkeiten verdankte und nicht mehr feudalen Privilegien.512 Und dies war, so kann hinzugefügt werden, auch durch die zunehmende Rolle als Hauptstadt bedingt, die sich in zunehmendem Maße dem politischen und wirtschaftlichen römischen System funktional einpasste.

Unter diesen Umständen und angesichts dieser sozialen und wirtschaftlichen Widersprüche helen die Urteile der Zeitgenossen über die Stadt des beginnenden 16. Jahrhunderts zwangsläuhg unterschiedlich aus. Paolo Giovio trauerte der alten Freiheit nach und sprach von einer „von reichlich unzivilisierten Fremden beherrschten“ Stadt.513 Auch Marco Antonio Altieri zufolge herrschte in Rom „großes Elend“, die Römer lebten unter „schlechtesten Bedingungen“, ihre Oberschicht sei „tief gesunken und heruntergekommen“ und das ganze Volk liege „darnieder.514 Albertini dagegen rühmte im Jahr 1510 die MiraMia der Stadt und betrachtete sie als denen des antiken Rom ebenbürtige Monumente, dessen würdige Nachfolgerin sie sei.515 Tatsache war, dass alle diese Personen voreingenommen waren und der Stadt gerne den Stempel großer Armut oder großen Reichtums aufdrückten, um ihre vorgefassten Meinungen bestätigt zu sehen.

Können nun diesen Namen die Reformatoren oder gar Luther zur Seite gestellt werden? Selbstverständlich tat sich zwischen ihnen und dem großen deutschen Reformator in vieler Hinsicht eine enorme Kluft auf. Grundverschieden waren ihr jeweiliger kultureller Hintergrund, ihre Mittel und ihre Ziele. Gleichwohl wird in ihnen eine gemeinsame Tendenz erkennbar, die in der ideologischen und politischen Instrumentalisierung der wirtschaftlichen Probleme bestand. Keiner von ihnen, und sicher auch nicht Luther, kannte in allen Einzelheiten die in der Stadt wirksamen Finanzmechanismen. Doch um ihre eigenen Ziele zu erreichen, instrumentalisierten sie Deutungsmunster der wirtschaftlichen Lage der Stadt, die ihr jeweiliges Publikum beeindruckte, im Wesentlichen aber weit entfernt war von den in Rom real wirkenden Finanz- und Wirtschaftsmechanismen.



Anna Modigliani

Die römische Geseiischaft und ihre Eiiten zu Zeiten Luthers

„Io ho sempre desiderato naturalmente 1a ruina dello stato ecclesiastico, e 1a fortuna ha voluto che sono stati dua pontehci tali, che sono stato sforzato desiderare e ahaticarmi per 1a grandezza loro. Se non fussi questo rispetto, amerei piu Martino Luther che me medesimo, perche spererei che 1a sua setta potessi ruinare o almanco tarpare le ale a questa scelerata tirannide de’ preti.“516

Dies schreibt Francesco Guicciardini in einer Erinnerung, die auf die Zeit vor 1525 zurückgeht, als eine lange und keineswegs von savonarolischen Einüüssen freie Tradition von Kritiken und Missstimmungen in Bezug auf den Lebensstil und die Verhaltensweise der Päpste und der Kirchenmänner auf die Rezeption des nunmehr reifen Lutherschen Denkens und seiner Reformen triht und sich mit ihr verbindet. Das Urteil Guicciardinis hndet seinen schriftlichen Ausdruck in den „Ricordi“, die zumindest ursprünglich als intime und familiäre Aufzeichnungen geplant waren. Nicht nur die Zusammenarbeit mit verschiedenen Päpsten, so behauptet der Autor, sondern sicher auch seine Tätigkeiten für die Republik Florenz hätten es ihm nicht erlaubt, eine ohenere lutherfreundliche Position zu beziehen.

Circa 70 Jahre zuvor zeichnete Leon Battista Alberti als päpstlicher Abbreviator noch vorsichtiger – und in notgedrungen mehrdeutiger Weise – das Bild eines tyrannischen Papsttums und wies auf die am Horizont auftauchende neue Elite von Fremden hin, die damals zwar noch nicht wirklich zum Hof gehörte, aber sicher in den Kreisen der Kurie bereits eine Vorzugsbehandlung genoss. Die Aufmerksamkeit richtet sich bei Alberti vor allem auf das Rom zu Zeiten Nikolaus’ V.: „Sed novum genus crudelitatis ab iis, qui se piissimos dici velint, repertum esse, cives esse non licere: proscribi, relegari, necari insontes, totam Italiam refertam esse proscriptorum multitudine, Urbem civibus vacuam factam; nullos videri per Urbem, nisi barbaros.517 Das Bild gehört zu einer Rede, die der Autor Stefano Porcari zuschreibt, dem Urheber der Verschwörung von 1453 gegen Nikolaus V., der den Aufständischen hinrichten ließ.518 Die Rede, die sich an die Komplizen und möglichen Unterstützer richtet, ist Teil einer in Epistelform verfassten kurzen Schrift, der „De Porcaria coniuratione“, die im Ganzen die Taten der Aufständischen verurteilt und die gute Regierung des Papstes über die Stadt rühmt („Ager cultus, Urbs facta aurea proximo jubilaeo, civium dignitas aucta.519Mehr als der langen und leidenschaftlichen Rede Porcaris Raum zu schenken, hätte Alberti sicher nicht wagen können.

Es handelt sich hier um zwei Beispiele aus der Literatur, die sehr entfernt voneinander sind, nicht nur was die weit auseinander liegende Entstehungszeit anbelangt, sondern auch was die Unterschiede in den Erfahrungen und den moralischen und politischen Überlegungen der beiden Autoren betritt, die beide keine Römer sind und mit den jeweiligen Päpsten direkt in irgendeiner Form Zusammenarbeiten oder ihnen zu Diensten stehen. Zwischen den beiden Zeugnissen, wenngleich näher am zweiten, liegt die Romreise des damals noch jungen Mönches Martin Luther, seine einzige Reise in die Stadt der Päpste, die bei ihm zweifelsohne einen starken Eindruck hinterließ, der sich tief in sein Gedächtnis und sein Gewissen als Mensch und Ordensbruder eingrub: „Auch wenn man mir im Gegenzug hunderttausend Gulden anböte“, schrieb er viele Jahre später, „würde ich nicht darauf verzichten wollen, Rom gesehen und erlebt zu haben. Ich würde sonst immer befürchten müssen, der Stadt Unrecht zu tun. So aber kann ich von dem reden, was ich gesehen habe.520

Doch nicht das Verhältnis Luthers zum Papsttum und zur Welt der Kurie ist der Gegenstand meines Beitrags. Vielmehr bin ich gebeten worden, einen Überblick über die römische Gesellschaft und ihre Eliten zu Beginn des 16. Jahrhunderts, also zur Zeit der Lutherschen Romreise, zu geben und mich mit dem absolut einzigartigen und einmaligen städtischen Umfeld auseinanderzusetzen, das Luther erlebte und von dem er Spuren in seinen Schriften hinterließ. Ich werde also von der Stadt der Römer sprechen, von den Gruppen, den sozialen und politischen Dynamiken, den Idealen und den Erwartungen seiner Einwohner, von der Kultur, den Riten und den Sitten. Aber von all dem lässt sich nicht unabhängig vom Papst und von der Welt der Kurie sprechen. Das Thema ist umfassend und komplex, und wenn man Wiederholungen vermeiden will (man denke hier nur an die beiden Bände zum römischen Adel aus den Jahren 2001 und 2006 oder an die jüngsten Tagungsbände, die „Roma nel Rinascimento“ Julius II. gewidmet hat),521 muss man einen anderen Weg einschlagen und auch denjenigen Dingen Rechnung tragen, die den jungen Augustinermönch beeindruckt haben könnten. An die beiden Enden dieses Weges setze ich Alberti und Guicciardini, nicht nur, weil ihre Urteile über das Papsttum und das päpstliche Rom Punkte berühren, die besonders hilfreich sind, wenn es um das Verständnis bestimmter Dynamiken innerhalb der römischen Gesellschaft geht, sondern auch und vor allem, weil die Zeitpunkte, zu denen die beiden Zeugnisse entstanden sind, eine wichtige Übergangszeit markieren und in etwa mit dem Beginn und dem Ende eines langen Prozesses zusammenfallen, in dem zwischen der Verschwörung des Porcari Mitte des 15. Jahrhunderts und dem Pontihkat Leos X. das Verhältnis zwischen den Römern und dem Papst neue Konturen erhielt. Dieses Verhältnis ist von grundlegender Bedeutung, wenn man die Entwicklung des römischen Adels verstehen will522

In dieser Zeit entsteht und vergeht auch der große in der Renaissance und vor dem Tridentinum geträumte Traum von einem Papsttum, das sich in der Politik, den Zeremonien, den Künsten und der Architektur die Vorrechte und die Ausdrucksformen des alten Römischen Reiches zum Vorbild nimmt, ohne das auszuklammern, was diese Erinnerungen an Weltlichem und Mondänem mit sich brachten.

Die Wahl jedes Ausgangspunktes innerhalb eines historischen Prozesses ist unbefriedigend, weil eine Reihe von früheren Ereignissen außer Acht bleibt, die für das Verständnis der zu analysierenden Entwicklung wichtig und unabdingbar sind. Wollte man sich mit den Ursprüngen des schwierigen Verhältnisses zwischen den Bürgern Roms und den Päpsten um die Mitte des 15. Jahrhunderts befassen, so müsste man weit ausholen, die Gründung der römischen Kommune beziehungsweise die renovado 5enafus von 1143 in Betracht ziehen und das ausgeprägte Streben nach kommunaler Autonomie berücksichtigen, das schwer und vielleicht sogar unmöglich zu erlangen war angesichts eines Bischofs – dem Papst -, der immer vergleichsweise mehr Raum einnahm und einnehmen sollte als der Bischof jeder anderen Stadt, und angesichts eines gegenwärtigen dominus, der auch in den stärker durch eine republikanische Verfassung geprägten Zeiten und sogar während des langen Avignonesischen Exils darüber wachte, was in Rom geschah.523 Doch die Verschwörung des Stefano Porcari markiert meiner Meinung nach einen Knotenpunkt im Verhältnis zwischen den Römern und dem Papsttum. Sie markiert den Gipfel einer langen Reihe von Autonomieforderungen der Römer gegenüber der päpstlichen Herrschaft über die Stadt, Forderungen, die sich auf der Suche nach einer kommunalen Identität einerseits mit den ideologischen Strömungen des Spiritualismus und des Pauperismus verbanden (von Arnold von Brescia bis zu bestimmten, von Valla in „De falso credita et ementita Constantini donatione“ angesprochenen Themen524), sich andererseits aber gleichfalls auf den Mythos des alten Reiches stützten/“525 und darüber hinaus in den berühmtesten Beispielen republikanischer Regierungen wie in Bologna526 und in Florenz527 die zeitgenössischen institutioneilen Modelle fanden, die es nachzuahmen galt.

Über die Beteiligung an der Verschwörung des Porcari ist recht wenig bekannt, doch legen verschiedene Quellen eine breite Unterstützung durch die Bürger und andere, meist nicht genau bestimmte, politische Mächte im Kirchenstaat und auf der internationalen Bühne nahe.528 Die Verschwörung kann als der Höhepunkt in einer unendlichen Reihe von Frustrationen und Revolten gegenüber einer päpstlichen Regierung betrachtet werden, die in immer entschlossenerer Weise, zunächst unter Bonifaz IX. Ende des 14. Jahrhunderts 529und dann nach der dauerhaften Rückkehr der Päpste nach Rom unter Martin V. die kommunalen Autonomien beschränkte. Die römischen gendlhomini, also die Vertreter der kommunalen Aristokratie, behielten zwar noch das Recht, den größten Teil der kapitolinischen kommunalen Ämter zu besetzen, doch implizierten diese Ämter keine kommunale Autonomie mehr. Darüber hinaus – und darüber müsste meines Erachtens noch weiter nachgedacht werden – ging die Entwicklung hin zu einer der Stadt gegenüber immer aufdringlicheren päpstlichen Signorie in Rom zumindest bis zum Ende des 15. Jahrhunderts nicht mit der Verwandlung der kommunalen Elite in eine höhsche Elite Hand in Hand. Die Päpste, die nach Martin V. Colonna alle Fremde waren, umgaben sich aus Gründen der Protektion und der Verlässlichkeit vorzugsweise mit ihren eigenen Landsleuten und riefen so bei den römischen genblüomm; ein starkes Gefühl der Ausgegrenztheit hervor, das in der oben zitierten, von Alberti wiedergegebenen Rede Porcaris bereits sehr deutlich wird.

Das Scheitern und die brutale Niederschlagung der Verschwörung von 1453 markierten nicht das Ende der Aufstände der Römer. Wenige Jahre später, während der Abwesenheit Pius II. von Rom wegen des Konzils von Mantua (1459–1460), waren es die Neben Stefano Porcaris, Tiburzio und Valeriano di Maso, die die Stadt zum Schauplatz von Gewalt und Unruhen machten.530 Auch hinter diesen Unruhen stand eine internationale Allianz, wobei in diesem Fall die Ansprüche der Anjou auf das Königreich Neapel eine Rolle spielten und die mächtigen Familien aus dem baronalen Adel – die Savelli, Colonna und Anguillara – involviert waren.531 Doch die Verhältnisse hatten sich geändert. Den Aktionen der Aufständischen fehlte nunmehr die republikanisch und anti-tyrannisch motivierte ideologische Kraft, die Porcari und seine Komplizen angetrieben hatte, und gleichzeitig wurde deutlich, dass die Macht des Papsttums gewachsen war.532 Einige Jahrzehnte später schlägt Marco Antonio Altieri, die Stimme des römischen kommunalen Gewissens, in den „Baccanali“ eine Interpretation dieser Geschehnisse vor,533 nach der die wahrhaft für die Unruhen Verantwortlichen die Barone waren, die Römer hingegen nur die Opfer:

„Vesse oherisce per primo demostrarto et Savettesco, dat quate addemandandoti ta causa perdissiro castetta, conhscati possessioni, sacchiggiate te sustantie, notati at hne de perpetua rebettione, et subsequente a questo depredato to territorio de Roma, desfacti inhniti citadini, con motto sangue de gentithomini sparso, con poco honore detta cita per getosia de chi motto temeva, responderiave incontinente per dirve ta pura veritä: tanto mate soto esserti succeso per te discordie de’ baroni.“534

Abgesehen von der Vorsicht, die bei der Lektüre eines Autors wie Altieri angebracht ist, der sich zum Verteidiger der Ehre der nicht baronalen römischen Familien aufschwingt (doch wie noch zu sehen sein wird, werden ähnliche Urteile von sehr unterschiedlichen Autoren geäußert), zeigt sich doch deutlich die politische Passivität der römischen gendihomini, die, auch wenn sie sich im Namen der Freiheit gegen die päpstliche Regierung auüehnen, die stets mächtigere Gruppe der Barone hinter sich haben, die die Regie führen und zu denen sie klientelare Abhängigkeitsbeziehungen unterhalten. Klientelismus und Parteibildung,535 von denen auch Luther in den „Tischreden.536spricht, haben das Leben der Römer lange Zeit begleitet und nicht nur die politischen Entscheidungen stark geprägt, sondern auch die Mentalität, die Verhaltensweisen und die Sitten der Römer, von den Populären oder ehemaligen Populären bis hin zum niederen städtischen Adel. Die ürigüe, also die Streitereien der Römer, erweckten die Aufmerksamkeit der fremden Beobachter und wurden als eine Besonderheit der Stadt der Päpste betrachtet. Mit den folgenden Worten werden sie beispielsweise von einem Mailänder Botschafter im Jahr 1466 beschrieben:

Paul II. „se sforza ... de ordinäre et reformare in melius questa cita, circa de aicuni modi exorbitanti, et maxime de queste brighe che se solevano fare qua quando uno amazava o feriva un aitro che se andavano poy a recercare li parenti et amici a ferirse et amazarse ancora l’un l’aitro per vendette, poy se mettevano ad Stare in casa armati... et facevano de molti scandaii secundo una corruptella anticha de questa citä.“537

Die städtischen üngüe und auch die Übermacht der römischen Barone sowie ihre Fähigkeit, die Entwicklungen in der Stadt zu beeinhussen, hörten in den 60er Jahren des 15. Jahrhunderts nicht auf, wie ein Mailänder Redner hohte, sondern sie zogen sich bis zum Jahrhundertende und sogar noch länger hin. Die verschiedenen Päpste unternahmen während der Unterstützung der einen oder der anderen der beiden wichtigsten Fraktionen (der der Orsini und der der Colonna) immer wieder den Versuch, deren Kontrolle über die Stadt und über den Staat einzudämmen. Manchmal versuchten sie auch die römischen Bürger gegen die Barone auf ihre Seite zu ziehen (ich denke hier an einige Zeitabschnitte während der Pontihkate von Pius II., Paul II. und Julius II.),538 doch im Wesentlichen trauten die Römer den Päpsten nicht, vielleicht nicht so sehr wegen ihres Freiheitsdrangs, wie im Allgemeinen angenommen wird, sondern gerade wegen der klientelaren Beziehungen, die sie zu den Baronen unterhielten.

Die politische Passivität und die Unterwürhgkeit der Römer werden bereits in einem Brief überliefert, den Francesco Petrarca Anfang Juni 1347 an Cola di Rienzo schreibt und der als „Hortatoria“ bekannt ist. In diesem Brief warnt Petrarca den Tribun davor, sich allzu sehr auf die Treue der seit zu langer Zeit das Dienen gewohnten Römer zu verlassen. Petrarca spricht von ihrem „amor immeritus, quem ad tyrannos vestros longo usu forsitan concepistis“ und beschreibt außerordentlich konkret und mit psychologischem Scharfsinn jene Laster und jene Schwächen der Römer, die eine Gefahr für das gegen die Magnaten der Stadt gerichtete Projekt di Rienzos darstellen könnten: „Quam multos futuros arbitramur, quibus vel mixto sanguine cum tyrannis vel miserrima consuetudine serviendi persuasum sit, dulciorem esse servilem crapulam quam sobriam libertatem, qui se grande aliquid assecuturos putent, si salutentur in publico, accersiantur, fatigentur obscenis imperiis.539Das ist genau das, was – in anderer literarischer Form – Matteo Villani in Bezug auf die großen Unruhen zum Ausdruck bringt, die 1350 in Rom durch die baronalen Machtkämpfe ausgelöst wurden. Die Populären – erzählt der Florentiner Chronist – waren sich der Natur des Problems bewusst und der Wege, die zu seiner Lösung angemessen gewesen wären, doch das klientelare Denken machte die Solidarität der Gruppe zunichte:

„H popolo era imaie stato, la citta dentro piena di mafattori, e fuori per tutto si rubava. E’ forestieri e’ romei erano in terra di Roma come ie pecore tra’ iupi: ogni cosa in rapina e in preda. A’ buoni uomini dei popoio parea Stare maie, ma i’uno s’era acomandato a i’una parte, e i’aitro a i’aitra, di ioro maggiori, e pero i pensieri di mettervi consigiio erano prima rotti che cominciati.“540

Auf die Römer konnte folglich niemand bauen, weder die kommunalen Magistrate noch später die Päpste, die sie – von wenigen Ausnahmen abgesehen – möglichst fern vom päpstlichen Hof und von den wichtigsten Behörden der Kurie hielten. Der logische, aber nicht streng chronologische Höhepunkt und zugleich die Bruchstelle in dieser Entwicklung der Ausgrenzung der Römer und deren damit einhergehenden Gefühle der Frustration können vielleicht in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts ausgemacht werden, wie unter anderem aus den Schriften von Marco Antonio Altieri hervorgeht.541Laudator femporis acd, die in seinen Werken (und vor allen in den aus der Zeit nach 1504 stammenden „Nuptiali“)542 zum Mythos erhobene Zeit, ist die erste Hälfte des 15. Jahrhunderts. Damals seien die Sitten gemäßigter und die städtischen Traditionen noch lebendiger gewesen, noch nicht beschädigt durch die dann wachsende Präsenz von Fremden, die die Kultur, die Gewohnheiten und die Regeln der römischen Gesellschaft veränderten.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts war Rom nicht mehr die Stadt der Viehhüter, auf die die feinen Florentiner spöttisch und verächtlich herabblickten.543Die Märkte – so ist in der „Lozana Andalusa“ am Vorabend des Sacco von 1527 zu lesen – boten „in abbondanza tutte le cose possibili e immaginabili, come a Venezia e in qualunque altra zona di tra^ci e commercio“.544 Was in der Kurie getragen wurde, setzte Maßstäbe für die Kleidermode der wohlhabendsten römischen Bürger.545Die Frauen waren nicht mehr bescheiden und wenig auhallend gekleidet, sondern – und das sind die Worte von Altieri – „for de casa, con suoni, balli et revoltate in nelli odori, per modo insuperbirse, come se ognuna de esse conhdasse in breve tempo deventarsece regina“. Und die Jugend „principiando de tenera eta presentarse, non sol con her barrette et pantohe, poi con scarpe vellutatema de habito, de presentia et tedioso passigiare, con molti et diversi servitori“.546

Der junge Luther konnte nicht umhin, die luxuriösen Gebäude zu bemerken, die in jenen Jahren des Bauhebers547errichtet, vergrößert und ausgeschmückt wurden, und seinen Blick auf die Antiquitätensammlungen548 zu richten, die den Höfen der führenden Familien zu sehen waren, und die von Francesco Albertini in „De mirabilibus novae et veteris urbis Romae“ (gedruckt im Jahr 1510) beschrieben werden; und ebenso wundern musste er sich über den Reichtum der Kurialenresidenzen und der Paläste der Kardinäle,549 über den Luxuswettbewerb zwischen Römern und Fremden sowohl im Wohnungsbau als auch in der Kleidung und in anderen Formen der Zurschaustellung der eigenen Größe und schließlich über das Straßennetz, das nach den Grundsätzen der Renaissance erneuert worden war, was sich vor allem in den neuen, auf die Papstpaläste ausgerichteten Straßen zeigte.550

Diese höhsche Dimension, in der sich nunmehr auch die reichsten und tatkräftigsten römischen genfüüomin; bewegten (ein Phänomen, das zu immer deutlicheren Unterschieden innerhalb jener Gruppe von Familien führte, die in den „Nuptiali“ als alle auf der gleichen Ebene stehend betrachtet werden, sowohl was das Ansehen als auch was die Rechte, die Traditionen und die Sitten anbelangt), scheint von Altieri scharf verurteilt zu werden. Darüber hinaus verändere die durch das Papsttum begünstigte Niederlassung wohlhabender Familien von Fremden und Kurialen – so ist in den „Nuptiali“ weiter zu lesen – zu Lasten der Römer die Spielregeln des Wettbewerbs. Die trotz der Ausgabendekrete immer reichere Aussteuer und der Luxus der Kleider und der Bauwerke wurden zu Maßstäben, denen anzupassen sich die Römer schwer täten: „‘1 sumptuoso et excessivo fabricare et lo ornato universal de’ citadini acceder solo allo honore et gloria de’ prencipi et de qualunca altro ce comparga soprastante; ma noi altri mal fatati temer devemo causarsene la ruina de quelle povere famiglie, quäl mal cognoscono ei gran periculo della lor conditione.“.551 Doch die Klage Altieris wird durch eine Reihe von Umständen seiner Biographie widerlegt, aus denen klar seine Vorliebe für den so scharf kritisierten Luxus hervorgeht. Mehrfach hat er persönlich verschiedene Päpste unterstützt und ist für sie tätig geworden.552 Deutlich treten auch seine höhschen Ambitionen zutage und seine Versuche, andere Familien an Rang zu übertreten.

Andere Widersprüche lassen sich in den „Nuptiali“ feststellen. Während Altieri einerseits für Maßhalten plädiert, preist er andererseits den Luxus, den die Römer in ihren Familien und in der Ötentlichkeit bei Hochzeiten und Begräbnissen demonstrierten. Diese von dem Autor beschriebenen Verhaltensweisen stammen keineswegs aus der Mitte des 15. Jahrhunderts, der von ihm zum Mythos erhobenen Zeit, sondern eher aus den letzten Jahrzehnten des Jahrhunderts. Sie ähneln im Übrigen sehr denen der Kurialen und werden bis in alle Einzelheiten von Johannes Burckard in seinem „Liber notarum“ beschrieben.553 Plätze, die zur Gänze mit vergänglichen Kunstwerken und Inszenierungen bestückst sind, welche sich an königlichen Modellen orientieren und häuhg die Sehnsucht nach einer im antiken Rom angesiedelten adeligen Identität widerspiegeln. Die Hochzeit von Pierpaolo Crescenzi mit Eugenia Leni wurde nach den Erzählungen Altieris wie folgt begangen: „Coprendoci la piazza da costa a Sancto Stati con grandissimo ornato de ricca et copiosa tapezzaria, stupenda argentaria, con balchi intomo de molti gradili, per commodo recepto de qualunca gentilhomo li piacessi intervenirve, con suoni, canti et profusa hilarita; et con tanta copia et tal diversita de condimenti, quanto se acconvenissi per receptarce un glorioso et assai potente Re.“554Auch von solcherart betriebenem Aufwand könnte Luther das ein oder andere wahrgenommen haben. Wahrscheinlich war er nicht in der Lage zu unterscheiden, welchen Beitrag die Römer und welchen die Kurialen zu diesen Inszenierungen leisteten. Für ihn war dies alles im Wesentlichen Rom, jenes Rom, das er später als Symbol des Bösen und der Korruption darstellen sollte.

In den Biographien zahlreicher römischer genfüüomtn; triht man darüber hinaus gerade auf das, was Maria Antonietta Visceglia als „il carattere largamente aperto della nobilta romana“ bezeichnet hat, der „non pochi spazi di integrazione ai nuovi arrivati“*°555lässt (und was Altieri scharf verurteilt, weil dies die Traditionen verkommen lasse und die römischen Familien zu Untertanen mache).556Eine Öünung, die im Übrigen ein Pendant zu jenem gleichfalls typisch römischen Prozess der sozialen Mobilität ist, der sich in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts vollzogen hatte557 und der in den „Nuptiali“ ebenso wie die Erinnerungen an das 14. Jahrhundert verdrängt wird.558 Die beachtliche Öünung der Römer den Fremden gegenüber war ausschließlich durch die Vorteile bedingt, die sich daraus ziehen ließen. Was die Familienstrategien anbelangt,559 so fanden es die Römer häuhg vorteilhafter, ihre eigenen Töchter mit reichen fremden Händlern zu verheiraten, die sich auch mit einer weniger reichen Aussteuer der Römerinnen zufrieden gaben, wenn sie durch die eingegangenen Bindungen ihre Integration in die städtische Gesellschaft beschleunigen konnten.560Denn auch die mercafores Romanam canam se^uenfes mussten, wenn sie in Rom festen Fuß fassen wollten, ihre Rechnung mit der Realität sowohl der Kurie als auch der Stadt machen. Am Rande hierzu sei bemerkt, dass die Merkmale, die als typisch für die spätmittelalterliche und frühneuzeitliche römische Gesellschaft erscheinen – die Öünung gegenüber den Fremden, die soziale Mobilität und damit einhergehend die Verdrängung der Erinnerungen an andere Verhältnisse – die unmittelbare Folge der Besonderheit der päpstlichen Herrschaft waren. Der Wechsel von Päpsten unterschiedlicher Provenienz und je anderer politischer Orientierung machte langfristig die Bildung einer konstanten Regierungselite unmöglich.

Was einen anderen heiklen Punkt in den Beziehungen zwischen Römern, Fremden und dem Papst anbelangt, nämlich das Recht der Römer, die kommunalen Ämter zu besetzen, so hat die Forschung deutlich herausgearbeitet, wie mit der Unterstützung verschiedener Päpste in der zweiten Hälfte des 15. und dem Beginn des 16. Jahrhunderts Fremde und Kuriale immer mehr in der Lage waren, die kommunale Verwaltung unter ihre Kontrolle zu bringen.561Dieser Tendenz wirkte in gewisser Hinsicht die Bulle Leos X. vom 19. März 1513 entgegen, die dem römischen Volk wichtige Privilegien zusicherte und ihm das Recht auf eine gewisse Zahl von kommunalen Ämtern zurückgab.562 Dabei wurden den Römern aber wenige edektive Entscheidungsbefugnisse zugestanden, sondern es handelte sich eher um wirtschaftliche Vorteile, Auftragsvergaben, Vergütungen und Ehren, beziehungsweise um das, was Andreas Rehberg als „un rinnovato slancio all’autocoscienza del consiglio comunale“563 bezeichnet hat. Das Papsttum kontrollierte streng die kapitolinische Regierung und die Wahl der höchsten Magistrate, wie der Konservatoren,564 und außerdem wurden die Versprechen der Päpste, den Römern ihre Vorrechte zurückzugeben, schon seit langer Zeit umgangen „concedendo semplicemente la cittadinanza romana ai protetti forestieri dei papi o cardinali“565

Zur leoninischen Bulle von 1513, die am Tag der Krönung verkündet wurde, trugen entscheidend auch die Ereignisse der letzten zwei Jahre der Regierung Julius’ II. bei, insbesondere die pax Romana von 1511, durch die angesichts der Nachricht von dem bevorstehenden Tod des Papstes (zu dem es dann nicht kam) nicht nur der Zusammenhalt unter den wichtigsten, durch die Politik von Deila Rovere bereits geschwächten Parteien der baronalen Familien verstärkt wurde, sondern an der sich auch die gleichfalls mit dem päpstlichen Absolutismus unzufriedenen römischen Bürger beteiligten sowie einige herausragende Vertreter des städtischen Adels.566 Die stadtrömische Koalition hatte damit gerechnet, den Kardinälen im Konklave Zugeständnisse abzuringen. Nicht nur die Genesung des Papstes nahm dieser Koalition den Wind aus den Segeln, sondern auch eine geschickte päpstliche Politik, die auf eine Spaltung zwischen den baronalen Familien und der stadtrömischen Bevölkerung zielte. Tatsächlich vertrieb der Papst anschließend die baronalen Familien aus der Stadt und machte der stadtrömischen Bevölkerung wirtschaftliche Zugeständnisse sowie solche im Bereich der Gerichtsbarkeit.567

Wenige Monate später, während des Karnevals von 1513 (dem letzten, der von Julius II. gefeiert wurde), zogen die Jugendlichen aus Familien der kommunalen Aristokratie durch die Straßen von Rom. Es schien so, als könne der Glanz des Papsttums ihnen Vorzüge und Zufriedenheit verschalen. Der Brief eines anonymen Schreibers vermittelt uns einen Eindruck von der Zeremonie:

„Le matre de ditti giovani da le fenestre mirando la ligiadria de’ loro hglioli et li patri la loro generosa progenie pareva che gridasseno de alegreza: .Perche non fumo noi piu per tempo?’, sospirando credo alla grandeza de’ loro imperii passati. Li giovani si lieti in vista si mostravano, che parea bene de la hereditaria soa virtu si racordassino, quasi col volto e co le maniere promettendo a tutto il populo relevare la giä tant’anni caduta soa gloria.“568

Plenüudo femporum und völliger Einklang des päpstlichen und des städtischen Bewusstseins legt diese anonyme Stimme aus Rom nahe. Eltern und Kinder der römischen Stadtobrigkeit schienen endlich die Vorteile akzeptiert und verstanden zu haben, Untertanen der Päpste, der Erben der Kaiser des Altertums, zu sein. Auf dieser Grundlage beabsichtigen sie, das römische Volk zu der Größe zurückzuführen, das es zu jener Zeit hatte, zu einer Zeit, die man in der Gegenwart wiederauüeben lassen konnte und angesichts derer man jenes Gefühl der Unangemessenheit vergaß, das den Bezug auf das Altertum zu früheren Zeiten meist begleitet hatte. Abgesehen von der Gunst, die Julius II. der Stadtobrigkeit im letzten Jahr seines Pontihkats erwiesen hatte, repräsentiert dieses Fest eine allgemeinere Tendenz zur Aussöhnung der römischen genfüüomin; mit dem Papsttum. Es ist kein Zufall, dass es zeitlich mit einer krisenhaften Situation der baronalen Familien zusammenfällt, die ihre Macht auf die städtischen Klientelstrukturen gestützt und die Regierungshandlung der Päpste beschränkt hatten. Darüber hinaus kann das Fest der römischen Jugend als Zeichen für das Ende einer Zeit betrachtet werden, während der der Rückgriü auf den Mythos des Imperiums seitens der römischen Kommune in keiner Weise vereinbar war mit dem Mythos des Reiches, um das es den Päpsten ging. Nun scheinen die beiden Traditionen in einer gemeinsamen Ideologie aufzugehen: der kaiserlichen Ideologie, nach der Julius II. der absolute Herrscher war, von dem Luther schrieb, er wolle Cäsar sein und „maxime metuebatur a cardinalibus et Romanis“,569 und die Römer Untertanen, die endlich zufrieden waren ob der Ehre des erneuerten Kaiserreichs, in dessen Glanz sie standen.

Doch der Weg zur Vollendung dieses Prozesses war noch lang. Nicht einmal eine Woche später erschütterte der Tod Julius’ II. (vom 20. auf den 21. Februar 1513) das idyllische Szenarium, das der Brief vom 20. Februar vermittelt hatte. Die Parteien der Barone schließen sich wieder zusammen und verbünden sich mit den römischen gendlüomini, und am 25. Februar wird S. Paolo fuori le mura gestürmt in dem Versuch, die Kontrolle über die Kapitel der wichtigsten Basiliken zurückzuerlangen, deren Pfründen traditionell römischen Familien Vorbehalten waren. Auch dieses Ereignis, zu dem es während der Vakanz des Heiligen Stuhls kam, erklärt die Dringlichkeit der Bulle seines Nachfolgers Leo X., von der oben die Rede war. So erzählt der Protonotar Marino Caracciolo in einem Brief vom 26. Februar 1513 an den Herzog von Mailand:

„In Io paese et in la cita e grandissima quiete, grandissima unione tra signori Colonnesi et Ursini et vanno insieme per la cita; se e facta dimenutione de li datii del sale et ale monete pigliato ordine.
Heri li conservatori de Roma cum multi signori de questi Colonnesi et Ursini et gentilhomini romani et bon numero del populo armata manu andorono a San Paolo quäle era custodito da li monaci et fanti assai et artigliaria. Li fo dato assalto. Tandem se arrendetero. Hanno svalisato quel monasterio et dicto che non vogliono che quella abbatia la habiano li monaci, ma che se faccia ecdesia collegiata como era prima cum tanti canonici come San Petro, San Iohanni Laterano, attento che li beni hano gli li ha dato Romani et cosi minacciano de fare a multi monasteri de Roma.“570

Doch die Zeit der tiefen Kluft zwischen den Päpsten und den Römern war vorbei, und die Zeit der republikanischen Verschwörungen schien in weite Feme gerückt. Es wäre allerdings nicht korrekt, wenn man entsprechende Verhaltensweisen und Mentalitäten nur der Endphase der in Betracht gezogenen Zeit zuschreiben wollte, das heißt in etwa der Zeit Julius’ II. und Leos X. Seit langer Zeit standen einzelne Römer beziehungsweise einzelne Familien treu zur Kurie (selbst die Verwandten von Stefano Porcari wurden von Pietro Godi unmittelbar nach der Verschwörung als „ecclesiastici... et cives optimi“ bezeichnet).571 Einige fungierten bei verschiedenen Gelegenheiten als Vermittler zwischen der Kurie und der Stadt, wurden mit wichtigen Ämtern und kurialen Aufgaben betraut (ich denke hier zum Beispiel an berühmte Juristen und Konsistorialanwälte wie Andrea Santacroce oder Lello Deila Valle).572

Seit einigen Jahrzehnten wurden auch Römer Angehörige des päpstlichen Hofes: aus Zweckmäßigkeitsüberlegungen heraus, aber auch um die dem Ansehen schädliche Ausschließung von höhschen Diensten zu vermeiden, was umso schmerzlicher empfunden wurde, je glanzvoller sich das Leben am Hof darstellte. Am Anfang näherten sie sich dem Hof wie Parvenüs, voller Angst, nicht den Erwartungen jener Kreise zu entsprechen, in die sie aufgenommen wurden. Manchmal war ihr Verhalten geradezu entwürdigend, so zum Beispiel als die Faszination, die vom Hof Alexanders VI. ausging, die Römer davon überzeugte, ihre Frauen zu dem Fest mitzunehmen, das der Borgia-Papst am 12. Juni 1493 im Papstpalast anlässlich der Hochzeit seiner Tochter Lucrezia mit Giovanni Sforza veranstaltete. Eingeladen wurden einhundertfünfzig noMissimae Romuuue rnuüeres, die Funktionsträger der Kommune, der Senator, die Ehemänner der Frauen und die Botschafter. Hineingelassen wurden nur die Frauen. Dann wurde die Tür geschlossen – erzählt Stefano Infessura – bis zum Ende der suüurrado und der desponsudo. Alle anderen mussten draußen warten. Höchstwahrscheinlich wollte ihnen Alexander VI. den Zutritt deshalb verwehren, weil er befürchtete, sie würden die reichlich ungewöhnliche Art nicht schätzen, auf die gefeiert wurde: „dum praefati viri expectarent in quadam aula ut vocarentur ...“, holte der Papst nämlich einhundertfünfzig mit Hochzeitsbonbons gefüllte Silberschalen hervor, die fröhlich über den „in sinu multarum mulierum, potissime pulchrarum“ ausgeschüttet wurden.573Dabei hatten die Römer weniger als ein Jahr zuvor bei der Krönung und der Thronbesteigung Alexanders VI. dem Papst außergewöhnliche Ehrbezeigungen entgegenbracht. Viele Triumphbögen waren damals errichtet worden „per Romanum populum potissime“.574Infessura spricht von keinem Protest der Römer gegen das Hochzeitsbonbonfest. Der dominus war hier kein Baron, sondern der Papst. Doch an ihrer pudenfiu – um einen Ausdruck von Petrarca in der bereits zitierten „Hortatoria“ zu verwenden – hatte sich nichts geändert.

Die Mitglieder der obersten Schicht der städtischen Aristokratie – darunter auch Altieri -, das heißt diejenigen, die anlässlich der pax Romuuu und in anderen Situationen vortraten und als Vertreter des römischen Volkes handelten, verkehrten nunmehr ziemlich intensiv mit den Vertretern der baronalen Familien, den Kurialen und der Familie des Papstes.575 Wir treten sie oft zusammen an, zum Beispiel in den Urkunden des römischen Notars Camillo Benimbene,576 der sie gelegentlich nicht mehr als noMes viri, sondern als magm^c; vir; bezeichnete, eine Anrede, die einst den Baronen Vorbehalten war. Zusammen mit dem Konsistorialanwalt Coronato de Planca war Benimbene als Notar bei der desponsabo von Lucrezia Borgia im Jahr 1493 vertreten, während die anderen draußen warteten. Es war nicht leicht – vor allem für einen Fremden wie Luther – diese Römer von den übrigen Mitgliedern des päpstlichen Hofes zu unterscheiden. Sie kleideten sich modisch und führten ein luxuriöses und mondänes Leben. Sie tanzten, nicht mehr die g;aran.?ana577, einen Tanz, der als Symbol für die guten römischen Traditionen dienen konnte, die Marco Antonio Altieri einerseits in den „Nuptiali“ verherrlichte, aber andererseits im konkreten Leben nicht mehr praktizierte.

Ich will meinen Beitrag mit einigen kurzen Bemerkungen schließen. Innerhalb der römischen Gesellschaft des 15. und des beginnenden 16. Jahrhunderts lässt sich eine Schicht von Familien identihzieren, deren Mitglieder sich als genfüüorntm, noMes viri, romam cives bezeichnen können. Es handelt sich um eine Gruppe, zu der verschiedene Komponenten zählen (pedües und müdes oder cavaderocd), um Personen, die sich hinsichtlich ihrer sozialen Zuordnung und ihrer Herkunft unterscheiden und die folglich auch seit unterschiedlich langer Zeit Teil dieser Schicht sind. Lange Zeit wurde sie in der Geschichtsschreibung als „nobilta/aristocrazia municipale“, teilweise auch als „patriziato“ bezeichnet578. Dass es sich um eine Schicht handelt, belegen die Stadtbürgerschaft und der Zugang zu den kapitolinischen Ämtern (der den Baronen versperrt war).579 Dass sie auch von ihren Zeitgenossen als homogene Gruppe wahrgenommen wurden, zeigen die langen Listen von Familien, die Altieri zu Beginn des 16. Jahrhunderts zu einem Zeitpunkt in seine „Nuptiali“ aufnimmt, als nunmehr ohensichtlich ist, dass sich – innerhalb dieser Gruppe – einige Familien durch Reichtum, politische Betätigung, Bildung oder durch die Beziehungen zu einhussreichen in Rom ansässigen Kurialenfamilien von den anderen unterscheiden.580

Die Zeit von Julius II. und Leo X. ist vielleicht die, in der sich die cives romuni am meisten ihrer Adelswürde bewusst sind, eine Würde, die sich teilweise an eigenen Traditionen, teilweise an der päpstlichen Herrschaft orientierte. Die „Nuptiali“ sind das letzte Gruppenfoto der Familien der römischen kommunalen Aristokratie, aufgenommen bevor sie von dem – sich bereits abzeichnenden – Prozess erfasst wurden, der die meisten von ihnen zu Außenseitern werden ließ, während wenige dazu bestimmt waren, in den engeren Kreis des mächtigen römischen Adels der Neuzeit aufgenommen zu werden.581 Dieser Adel entwickelte enge Beziehungen zu den europäischen Monarchien und den entsprechenden Parteiungen an der Kurie, und ihm entstammten auch verschiedene Päpste. Von dieser Entwicklung sind auch die sich in der Person Altieris spiegelnden Widersprüche geprägt. Er gehört zu jenen aufstrebenden Familien der römischen kommunalen Aristokratie, die eine Balance zu halten versuchten zwischen der nostalgischen Sehnsucht nach dem Alten 582und dem sehnsüchtigen Wunsch nach Neuem.


III Papst und Kurie


Christine Shaw

Julius II and Maximilian I

The relationship between Julius II and Maximilian I could not be characterized as one of mutual respect. Maximilian accused the pope of being dissolute; Julius regarded Maximilian as a fool, if not actually insane. Theirs was not a classic confrontation between a medieval pope and emperor, each vying for superiority over the other as the supreme authority in Europe, even though they were at times concemed with questions such as the pope’s right to crown the emperor, and the emperor’s claim to a role in summoning a general council of the Church.

Relations between them were largely shaped by issues arising out of their participation in the Italian Wars. As Cardinal and as pope, Julius was attentive to ways in which the conhicts in Italy begun by Charles VIII’s expedition to Naples in 1494 could provide opportunities to advance his own aims, and in the later years of his pontihcate he made the papacy a major actor in the wars. Maximilian became intent on rea^rming imperial authority in Italy. He had much less success in this than his grandson Charles V would do. His expedition in 1496 to Lombardy and Tuscany, where he intervened indecisively in the war between Florence and Pisa, set the pattem for those he would lead to Italy during Julius’s pontihcate. Provided with fewer troops than he needed from Imperial lands, and looking to his allies for subsidies they did not want to give, he suddenly abandoned the campaign he had barely begun, and hurried back to Germany with little explanation. Such behaviour could not inspire respect, let alone impose his authority in Italy. Julius’s low estimation of Maximilian’s political and military abilities was one shared by other princes and politicians.

In the early years of Julius’s pontihcate following his election in late October 1503, the main question between them was whether or not Maximilian should come to Italy, and in particular whether he should come to Rome to be crowned emperor by the pope. Connected with this were the matters of how such a journey should be paid for, of whether or not Maximilian should be escorted by an army, and of his relations with the king of France and the republic of Venice. If Maximilian were to come with an army, as he would wish to do, he would need to have the backing of the empire to provide troops and money. He would also need the agreement of either Venice or King Louis XII of France, in his capacity (since 1499) as duke of Milan, to pass through their territory, or be ready to hght his way through to the Papal States.

At hrst, Julius encouraged Maximilian to come to Italy, but not with the prospect of his heading to Rome for coronation. What Julius had in mind was that he should threaten or attack the Venetians, to make them disgorge the territory in the Romagna which they had taken over after the collapse of Borgia power in that province of the Papal States following the death of Pope Alexander VI in August 1503. So that Maximilian could have the support of the German nation to put pressure on Venice to restore the lands of the Church, he ordered his nuncio in Germany to intercede to reconcile Albrecht of Bavaria and the Count Palatine, and wrote to the Count Palatine Philipp, urging him to make peace with Albrecht.583 Julius also sought to have a role in reconciling Maximilian to Louis, to free him from distractions that would hinder his joumey to Italy, and was pleased when they made peace in September 1504. This did not, however, make either Maximilian or Louis any more inclined to hght the pope’s war for him.

From Maximilian’s perspective, an expedition to Italy might be undertaken to hght the Venetians, but it would be on his own account, to claim territories for Austria from them. He did hanker after going to Rome to be crowned, which was connected in his imagination to his dream of leading a crusade against the Turks.584 Consequently, he hoped that Julius would agree to his taking the money gathered into ecclesiastical cohers in Germany for a crusade. According to the Venetian ambassador in Germany in March 1504, the pope agreed to grant him the use of the crusade money on three conditions: that he came to Rome soon to be crowned, that he swore to defend the rights of the Church, and that he spent the money on acting for the Church and against the inhdel. Rejecting these conditions, Maximilian was reported to have said the current troubles in Germany prevented him from going quickly to Rome, and that he did not want to enter into any obligations in return for the money, but in any case he would always defend the rights of the Church in Italy and elsewhere, as a good emperor should.585 In reply to a letter from Maximilian about these funds, Julius wrote that he did not seem to understand that they were „sacred“, dedicated to a war against the Turks. If they were to be put to any other use than for the defence of Christendom and „recuperatione urbium Sanctae Romanae Ecclesiae“, it would scandalize those who had contributed to them, who might say they had been deceived by the Apostolic See; they could not be used to pay the expenses of his coming to Italy.586Still hoping that Maximilian would come in strength against the Venetians, Julius told him that if he found himself short of money once he was in Italy, then he could have the crusade funds, but on the promise they would be restored to pay for an expedition against the Turks587

Once he had realized that the Treaty of Blois of September 1504 between Maximilian and Louis would not be the prelude to a punitive expedition against Venice on behalf of the papacy, the pope’s attitude to the idea of Maximilian’s joumey to Italy changed. Publicly, he expressed pleasure at the peace and approval of its terms, but it was evident to those who frequented the papal court that in reality he was perplexed. Sounded out in May 1505 by the Ferrarese ambassador about a report that Maximilian and Louis had agreed they should go to Italy with 4.000 lances and 16.000 infantry, Julius was unusually reticent, a response the ambassador believed was due to his thinking it would not be to his advantage.588 His reaction to an announcement in March 1506 from the Imperial ambassador in Rome that Maximilian was coming to be crowned was that he would be welcomed if he came unarmed.589 In that case, Julius told the Venetian ambassador, Maximilian would be greatly honoured; and if he were to come armed, Julius would have nothing to fear.590 Others were not so sure, and there was speculation in Rome, as the prospect of Maximilian coming with an army to Italy seemed more likely a year later, that the pope would take refuge in Sicily or even Venice.591

If Julius heard that Maximilian was announcing plans to go to Rome to become not only emperor but pope as well, might he have had cause for concern? And did Maximilian mean it? His Statement to that ehect in a letter to the bishop of Trent could perhaps be dismissed as a joke, but to make a similar pronouncement in instructions to his own envoy to the Swiss suggests that Maximilian was indeed playing with this idea.592 The idea that he might seek to depose Julius was not new. Cardinal Raymond Peraud had returned in late 1504 from serving as papal legate in Germany, of the opinion that if Maximilian came to Italy (which Peraud considered highly unlikely) the hrst thing he would attempt would be to depose the pope.593 Louis XII had argued that one of Maximilian’s aims in going to Italy would be to make the pope subject to him.594 But it is doubtful that Julius would have believed Maximilian capable of doing this, certainly of doing this unaided. Had he believed that Louis and Maximilian would join in threatening his tenure of the papal throne – as seemed a possibility for a while some years later, when Louis was promoting the schismatic council of Pisa-Milan in 1511/12 – then he might have had more cause for anxiety. News that the Swiss had agreed to provide troops to accompany Maximilian to Italy did raise the pope’s estimate of what a German army might accomplish there, but he was thinking of the Germans possibly beating the French, perhaps driving them out of Milan, not of their heading for Rome to threaten him.595 He even spoke of tuming to the emperor as the protector of Holy Church against the French and Venetians.596

Maximilian told the Reichstag held at Constance in 1507 that he was planning to go to Rome, and was granted funds for that journey.597He asked the Swiss cantons for troops, saying that he intended to be crowned in Rome, but that he wanted to take the duchy of Milan from the French en route. Appealing to them as Germans, he told them Louis planned to become emperor.598 The Swiss decided they would supply men to accompany him to Rome, but not to despoil anyone.599 Thinking that once Swiss troops were in Italy they would not refuse to attack Milan, Maximilian tried to convince the cantons he needed these troops because he would have to pass through Venetian territory, to which he was being denied access. They decided to refuse to supply any men to him or to Louis.600 In fact, his expedition to Italy, still declared to have Rome as its goal, turned into an attempt to use troops and money provided by the empire for his coronation journey to take from the Venetians lands in the Tyrol and Friuli that he claimed belonged to the Habsburgs.

Before he entered Italy, Maximilian had himself proclaimed ^Roman Emperorelect“ in a solemn ceremony in the cathedral church of Trent on 4 February 1508. This ceremony could not be a substitute for coronation by the pope, and Julius was not prepared to agree to a coronation held in Germany, or to send a legate to conduct one.601 Indeed he had sent a legate, Cardinal Bernardino Carvajal, to persuade Maximilian not to come to Italy602 – the pope had now decided an expedition by Maximilian was more likely to do harm by disturbing the peace in Italy than any good to the papacy. He had also refused a request from Maximilian for a contribution of ducats to his expenses. His talk of invoking Imperial protection of the Church was just a way of expressing his distrust of the French and Venetians.603 The ceremony at Trent seems to have created little resonance in Rome; the pope and cardinals were not shocked or scandalized, at least openly. Responding to Maximilian’s notihcation of the event, they simply repeated Julius’s line that if he came to Italy without an army, he would be as welcome as any emperor had been to the popes of the past, but if he came to make war on Christians and disturb the peace of Italy, he had better not come at all.604 Any hopes Maximilian may have had, by proclaiming himself Emperorelect, of gaining a commitment from Julius to support his journey to Rome would be disappointed. Nor was his campaign against Venice successful; it resulted in the loss of Trieste, Gorizia and Fiume to the Venetians, and ended in early June with a three-year truce, during which Venice was to retain these lands.

Relations between Julius and Maximilian entered a new phase when they became allies, as members of the League of Cambrai, in late 1508. Because he had delayed sending an envoy to Cambrai to take part in the Conference there, the pope had no say in the terms of the treaty. Cardinal Georges d’Amboise, Louis XII’s chief minister, took it upon himself to include the pope in the alliance against Venice agreed by Louis, Ferdinand and Maximilian. Its purpose was for each party to it to recover all the lands they claimed which were at that time in Venetian hands. Maximilian laid claim not just to the territory lost to Venice earlier that year, but to „tout ce que lesdits Veniciens ont prins et usurpe, tant du saint-empire romain que de la maison d’Austrice“.605 Because of his recent truce with Venice, which „sans quelque honneste occasion, il ne pourroit rompre“, it was agreed that Maximilian should make ready to send troops to help the pope, who should call on him comme advocat et protecteur de la sainte eglise“ for aid in recovering the lands of the Church606After considerable hesitation, Julius ratihed the treaty in late March 1509, but he does not seem to have sent such a request to Maximilian.

He did send him some money, variously reported as 50.000 to 70.000 ducats, in April, with authorization to take more from funds collected for the papacy in Germany to a total of 100.000 ducats.607Maximilian soon called for more, and persisted in doing so, despite the pope’s equally persistent refusals. Soon, Julius’s interest in acting with the league ended, for after the defeat of the Venetian army by the French at Agnadello on 14 May, the Venetians decided to reduce the ranks of their enemies by surrendering the contested lands in the Romagna to the pope, and the ports they held on the Apulian coast to Ferdinand of Aragon. As Louis had rapidly taken all he claimed for the duchy of Milan (and the Duke of Ferrara and Marquis of Mantua were busily recovering lands they had lost to Venice in the past), only Maximilian was not content. The Imperial troops did not Start their campaign until a fortnight after Agnadello, but they had then quickly taken back Gorizia and Trieste and overrun much of Friuli. As the Venetian army was drawn back to protect Venice itself, Verona, Vicenza and Padua surrendered to Maximilian, although there were no Imperial troops near. Reckoning it would be easier to recover their subject cities from Maximilian than from Louis, the Venetians gave permission for them to acknowledge Imperial sovereignty. Only Treviso held out until, in mid-July, the Venetians recovered Padua and their hghtback was under way.

Maximilian infuriated Julius by blaming him for the Venetian resurgence, because he had not sent men-at-arms to support him and had heartened the Venetians by receiving their ambassadors. Julius denounced his ingratitude for the money and support given him by the papacy, and criticized him for signing his letter as Imperator without adding electus, despite his not having been crowned by the pope. Reporting all this with satisfaction, the Venetian ambassadors believed the pope saw Maximilian was of small worth to him because of his arrogance, instability and ^bloodsucking“ demands for money.608 Everything he had done for Maximilian had been wasted, Julius complained, describing him as feckless and insolent, as never succeeding in anything he attempted. He would not give him another farthing, the pope said, and he would only send troops to support him if Louis and Ferdinand did as well609 Even after a letter of apology from Maximilian, Julius was still unwilling to send him any more troops or money.610 Unable to continue his siege of Padua, Maximilian had to raise it on 1 October, and then made his way back to Trent. Vicenza was soon recovered by the Venetians, but French reinforcements and French money to pay the Imperial troops in Verona prevented them from recovering that city as well.

In the next years, Maximilian continued to be reliant on French troops and subsidies to prosecute the war against Venice. Ferdinand sent some aid, Julius none. The pope denied any Obligation to help Maximilian further; as far as he was concerned, the league of Cambrai’s only purpose now was to attack the inhdel.611But for all his low estimate of Maximilian’s abilities or his Utility as an ally – hesda was his epithet of choice when speaking of the emperor-elect – Julius did think it worthwhile to try to detach him from Louis, whom he now regarded as his enemy. He began trying to inhuence Maximilian through the electoral princes. One of his favourites among the cardinals, Francesco Alidosi, argued ^che io Imperadore, per molti rispetti, era necessitato mantenersi con la Santita del Papa; allegando che, come si alienassi da lui, le forze sue erano per diminuire assai, procedendo in buona parte da’ principi ecclesiastici, quali erano obbedienti a Santa Chiesa, piu che nessuna altra nazione. Concludendosi che il Re de’ Romani per se non era potente a sostenere troppo gran pondo“.612 Papal briefs ordering the electors to give Maximilian what he wanted, on pain of excommunication, were sent to Germany.613Lobbying the electors to favour an agreement between the Empire and Venice, the papal nuncio reported that the three ecclesiastical electors and the duke of Saxony were well-disposed.614 At the same time, Julius was declaring privately that the electors would do well for the honour of the Empire to put Maximilian in a secure place with a keeper.615 The pope also tried to win over Maximilian’s powerful secretary, Matthaeus Lang, Bishop of Gurk, ohering him benehces and a cardinal’s hat, and there were reports Lang seemed to favour an agreement.616 But Maximilian was reluctant to make terms with Venice, unless he had all the territory he claimed.617He told his daughter Margaret that he intended to keep faith with Louis, and that the pope feared Maximilian and Louis going to Rome together and deposing him for his sins and the abuses committed by him and his predecessors.618

From 1510, Julius had another reason to be on better terms with Maximilian – Modena, which his troops took from the Duke of Ferrara in August of that year. Ferrara itself was a hef of the papacy and Julius was angered by the duke, Alfonso d’Este, placing more value and reliance on his links to the King of France than on those to the pope. Modena, on the other hand, feil within the territory of the Empire in Italy. Had Maximilian not been at war with Venice, and an Imperial army hghting in northern Italy at the time, Julius might well have paid little attention to Modena’s imperial Status. As it was, Julius spotted an opportunity to please Maximilian by recognizing imperial authority over Modena. Even before his army took Modena, he agreed to lend Maximilian 60.000 ducats with Modena and another of d’Este’s cities, Reggio, as security; he hoped that this arrangement would sow discord between Maximilian and Louis.619 Once he held it, his oher changed. He would, he said, pay a census to Maximilian for Modena, if he would join Julius against France. But he was losing patience with Maximilian’s refusal to accept his mediation with Venice, exclaiming that he cost more than he was worth.620 Maximilian suspected Julius was just stringing him along,621 and even wondered if he was trying to ally with the French and Venetians to drive the Germans and Spanish out of Italy: these are the hne machinations of Holy Mother Church“.*°.622

As French troops under Charles d’Amboise, seigneur de Chaumont came to the aid of Alfonso d’Este and the pope’s war against Ferrara – which he was directing personally – ran into di^culties over the winter, in late January 1511, Julius made an astute move. He sent the Imperial envoy with him, Veit von Fürst, together with one of his own Commanders, Marcantonio Colonna, to take possession of Modena in the name of Maximilian; Colonna was to stay there, to hold it in Maximilian’s name.623 Veit also wanted to take possession of Reggio, where Chaumont was based. If Chaumont handed Reggio over to the custody of Maximilian’s envoy, he would have to move further away from Ferrara; if he refused (as he did), the pope’s men anticipated it would cause a breach between Maximilian and Louis.624Julius ordered the Modenese to swear homage to Maximilian, telling them that he was doing this so that they would be spared the troubles of war („ut sub ejus nomine umbra et authoritate omnia belli incommoda evitetis“).625

Still dependent on Louis for aid in his continuing struggle against Venice, Maximilian distrusted the king’s intentions, for as the price of his continued aid, Louis demanded Verona. Although he had had to let French troops take possession of the two fortresses in the city, and relied on French forces there to help keep the Venetians at bay, Maximilian was not willing to cede the city to the king. Louis was also inciting Maximilian to join him in threatening Julius with an attack on his spiritual authority, through an ecclesiastical council. In an attempt to resolve the conüicting pressures on him and, he hoped, by a revival of the league of Cambrai or peace negotiations to get what he wanted in territory, money and recognition of his imperial authority from Venice, Maximilian sent Lang to Italy to organize a diplomatic Conference in Mantua.626

While Louis and Ferdinand sent envoys to Mantua, Julius refused and asked Lang to come to see him at Bologna. His message was that he was set on a universal peace and ready to let Lang have the honour of concluding it, but he would only engage in peace negotiations conducted at his own court.627Great ehorts were made to pay Lang honour when he went to Bologna in April, and to win him over by ohers of a cardinal’s hat and benehces. (He had been created Cardinal in March, but his name had not been published with the others promoted on that occasion; he refused to accept the promotion until peace had been concluded, and was undecided whether he would do so even then.628) Lang took care to emphasize by his demeanour that he was the emperor’s man, and not to be won over by the pope. No progress had been made after a fortnight of talks.629 Julius was not prepared to abandon the Venetians or join his erstwhile allies against them; he had said he might be prepared not to help them against Maximilian, but would not help Maximilian against them.630

Within weeks of Lang leaving Bologna on 25 April, Julius had been forced to leave the city by an advancing French army, who soon took the city. Louis said that despite this victory, he was inclined to peace with the pope, provided he would abide by the terms of the league of Cambrai and satisfy Maximilian.631 He did not want his army to proceed further into the Papal States, but at just this time the other line of attack on the pope that he had long been preparing was hnally launched, with the announcement by a group of cardinals opposed to the pope of the summons of a general council of the Church.

Maximilian was the only other monarch to be associated with the formal convocation of the council which took place in Milan on 16 May 1511.632 He was less than wholehearted in his support for it. No council of the German clergy was summoned, and he did not attempt to force them to attend or to send proctors when the council opened in Pisa in November. Had he tried to do so, he might well have suhered a rebuh, because they showed no wish to participate in the council or endorse its aims. Maximilian himself was wary of the inhuence over the Church the council might lend to Louis. He insisted it should be held not in Pisa but in Constance or Verona, where he said he would attend in person.633Then he sent his agreement to it being opened at Pisa, provided it was subsequently transferred to Verona or Mantua.634 Maximilian discussed with his own council „la matiere de la congregation du concile general pour la rehormacion de l’eglise“; comme premier prince de la chrestiente et advocat de l’eglise“ he would agree to that, he decided, but he was resolved it must be held in a place subject either to him or to the empire.635

In September, Louis sent one of the dissident cardinals who had summoned the council, Federico da Sanseverino, to Maximilian to rouse him to more enthusiastic support for it, with promises for support in return for his journey to Rome – not for a coronation but to depose the pope and elect Lang (or Maximilian himself, if he wished) to the papal throne. Maximilian gave him a poor reception.636 He did write a letter to the Florentine government, to say that as „Ecclesiae Advocatus“, he had summoned the council with the support of Louis and some cardinals, hoping that other princes and especially the pope would join in, and urging them to send representatives to it.637 There was a report from a Florentine envoy sent to the dissident cardinals on their way to Pisa, that Maximilian had appointed hve representatives to attend the council, including the bishops of Passau, Trieste and Trent638, but if they had been appointed, they failed to appear. Another report by a Florentine envoy, from the French court, said that Maximilian had written to say he was sending Lang and other prelates to the council, and that they would be going to Pisa with Cardinal da Sanseverino.639 But Sanseverino had been sent back to Maximilian by the king with even more generous ohers than before – 1.200 French men-at-arms, and infantry if needed, would accompany him to Rome, and 150.000 ducats could be made available to him. He could have Siena, the Romagna and Naples, and, if he wished, be elected pope in place of Julius.640 If Louis had believed that Maximilian was sending prelates, perhaps Lang himself, to the council, why should he have made such extravagant ohers? They smack of desperation, for in fact it was evident that apart from a few French clergy and the dissident cardinals themselves, virtually no one was going to attend.

Maximilian really appeared to be more interested in his dream of becoming pope himself, which the challenge to Julius seems to have revived, than in the council. This was known: hence the messages Louis had sent by Cardinal da Sanseverino. His interest was quickened by news that in August Julius was gravely ill, near death, it was thought. It was at this time that Maximilian wrote his curious letter to his daughter, about how he was sending Lang to Rome to get Julius to take Maximilian as his coadjutor in the papacy, so that when Julius died he would be assured of being pope. He would become a priest, a saint, so that she would have to adore him after his death. He was beginning to try to win the cardinals round to his side, which he expected would cost him 200.000 or 300.000 ducats. Ferdinand of Aragon had instructed his ambassador to command the Spanish cardinals to support Maximilian^ becoming pope. In return for this support, he would resign the empire to their common grandson, Charles.641

Rather than supporting this hare-brained scheme, Ferdinand was engaged in negotiating a league with Julius and Venice, which was concluded in early October; its declared aim was the recovery of all the lands of the Church, including Bologna.642 Although Ferdinand had been clear that he did not want to enter a league explicitly directed against any other power, he, like Julius, aimed to contain if not diminish French power in Italy, and like Julius, saw a separate peace between Maximilian and Venice as a means to this end.643 Maximilian had received no help from either the Empire or Ferdinand for his campaign against Venice in 1511, and Louis had provided more men in the held than he could muster from his own resources, so he had had a strong incentive to keep on good terms with Louis. Once the Holy League came into being, however, Louis withdrew his men from the Veneto to concentrate on the threat to Milan, and nearly all the ground won from the Venetians that year was soon lost. There were signs that Maximilian would not be Standing by his ally, and the French became seriously concerned: „ils doubtent de leur destruction, comme s’il estoit predestine qu’ils deussent perdre l’Italie, et ont une si grant craincte que l’empereur ne les abandonne qu’ils en pissent en leurs brayes“, as one of the secretaries of Maximilian’s ambassador at the French court inelegantly commented.644 But Maximilian was in no hurry to commit himself to a new league, or openly break with Louis, or make meaningful concessions to come to an accord with Venice.

He did prepare the ground for rejection of the schismatic council, which transferred to Milan in December but attracted no more support there. In January he informed the council in Milan that he was summoning a meeting of German prelates at Augsburg, and invited the council to send representatives to take part. Until the Augsburg meeting was over, he would not send any clergy to Milan, not even from his hereditary lands. All Germany was subject to him, and it would be dishonourable to him to send someone from his own lands alone, he explained.645 The assembly of German prelates quickly decided that the Pisa-Milan council was schismatic, and that they should not send any representatives to it.646

As the brilliant young French general Gaston de Foix crossed and recrossed Lombardy to ward oh the attacks from the armies of the Holy League and the Swiss in the winter of 1511/12, Maximilian was still hesitating about leaving his alliance with France. He asked de Foix to send troops against Padua and Treviso, but both de Foix and Louis said the hrst concern of the French had to be the Spanish army and the Swiss.647 His hereditary lands, especially the Tyrol, could not sustain the bürden of the war any longer and Maximilian hnally agreed to a truce with Venice until January 1513. This was concluded in Rome on 6 April 1512. Immediately after, it might have seemed that he had chosen just the wrong moment to Step away from his French ally, as the Spanish and papal armies were defeated by the French at the Battle of Ravenna on 11 April. But it soon became evident that for the French it was a pyrrhic victory, not least because of the death of Gaston de Foix. With surprising speed they were driven out of Lombardy by the Venetians and the Swiss; by early July, only a few French garrisons remained; the rest of the army was back in France.

Apart from ordering landsknechts in French Service to leave, Maximilian had played no part in this rout, but as the duchy of Milan was an Imperial hef he expected to have the decisive voice in determining who should rule it. The general consensus was that the new duke should be Massimiliano Sforza, the son of Lodovico Sforza. The fact that this young man had been brought up in exile in the household of Margaret of Austria should have strengthened Maximilian’s claim to dominate him and the duchy of Milan. The Swiss in Milan and the papal legate with them, Cardinal Schiner, had other ideas, and when Lang was sent to Lombardy to take Charge of the preparations for the installation of the new duke, he could not assert control. Nor could he prevent the cities of Parma and Piacenza, which Julius claimed for the papacy, being handed over to papal o^cials. But Lang did make it clear that Maximilian would not agree to Julius taking Ferrara, as he still wished to do.

These issues complicated the negotiations for an alliance between Maximilian and the pope. Maximilian wanted the promise of help from Julius and Ferdinand against Venice, if he could not make satisfactory terms with the Venetians before the expiration of the truce. Ferdinand, concerned about the Venetians being pushed into looking for an alliance with Louis (as indeed they did) refused to agree. Julius, however, was ready to sacrihce his alliance with Venice in return for Maximilian’s acquiescence in the territorial gains he had made and the further gains he still desired. He also very much wanted Maximilian to recognize the ecclesiastical council that he had opened at the Lateran on 3 May. From the beginning, there were clear indications that this council – summoned as the pope’s riposte to the council of PisaMilan – would be accepted as a legitimate council of the Church, but Maximilian’s formal accession to it would be a signihcant gain, nevertheless.

Not until November did Lang arrive in Rome, although he had been supposed to be on his way for several months. He had been given full powers to negotiate both Maximilian’s entry into the Holy League and recognition of the Lateran Council.648As during his visit to Bologna the year before, Lang was careful to emphasize by his behaviour his Status as the representative of the Emperor, not as a dignitary of the Church. His elevation to the College of Cardinais was hnally made public but he would not formally accept the main Symbol of the Status, the cardinal’s hat, in Rome, without Maximilian’s permission. But he did reach terms quite quickly with Julius in the end.

The treaty they concluded was between Maximilian and the pope alone, because neither the Venetians nor Ferdinand approved what was being agreed, so it was not framed as Maximilian’s accession to the league. Maximilian was to defend the pope and the papacy’s territory in Italy; Julius was to defend Maximilian and his Italian lands. As advocate of the Church, Maximilian was to revoke any mandate he had given for the convocation of any council other than the Lateran, to declare the Pisan council and all its acts null and void, and to adhere to the Lateran council. He was to give no further aid to Alfonso d’Este, duke of Ferrara, or to the Bentivoglio of Bologna. The Venetians were declared to have contravened the terms of the Holy League and to have been obstinate in refusing to accept the peace terms with Maximilian negotiated for them by the pope. Julius was to treat them as enemies, and to proceed against them with spiritual as well as secular weapons. He could not make any peace or truce with them without Maximilian’s consent, until Maximilian had recovered all the lands and cities of the Empire or the house of Austria, and everything assigned to him by the terms of the Treaty of Cambrai, or the Venetians had agreed terms acceptable to him.649 Lang’s behaviour was not more gracious or accommodating after the publication of the treaty than it had been before. He continued to dress in German style, not as an ecclesiastic, and only grudgingly appeared at a session of the Lateran council on 4 December, to read a formal approbation of the Lateran council on behalf of Maximilian – preceded by a reading of the mandate from Maximilian giving him power on Maximilian’s behalf to suspend the council, transfer it to another location or bring it to a dose. He then immediately left Rome for Lombardy.650

Julius published a moniforio against Venice in January 1513, threatening excommunication if the Venetians did not yield to Maximilian the territory he claimed under the treaty of Cambrai.651 Whether he would have gone to war with Venice to support Maximilian is another question. His own priority was getting hold of Ferrara, and he was reported to be anxious to bring about a peace between Maximilian and Venice. He sent an envoy to Milan to speak to Cardinais Lang and Schiner and the Spanish viceroy Ramon de Cardona to urge them to bring this about.652 But within three months of the conclusion of his treaty with Maximilian, Julius was dead.

Both Julius and Maximilian had a reputation for being impulsive, erratic, unreliable – but it is hard to imagine there would have been much mutual understanding or sympathy between them if they had ever met. Julius was reproached for a reprehensibly worldly view of the interests of the papacy, for devoting his energies and the resources of the Church to consolidating and extending the Papal States. Maximilian, on the other hand, had an elevated view of his Position as emperor (or emperor-elect), and fancied becoming pope himself. Yet, even when dealing with matters that went to the heart of relations between pope and emperor – the right of the pope to crown the emperor and to legitimate the use of the title, or the role of the emperor as „advocatus ecclesiae“ and in summoning ecclesiastical councils, and his duty to defend the papacy – they did not engage in dehning or debating the theory behind these rights and roles. It cannot have been palatable for Julius to hear the mandate of Lang, containing Maximilian’s assertion of authority over a council summoned by the pope, read out in his own Lateran council, but he made no protest. The issues that arose between Maximilian and Julius could have been the occasion for disputes about the respective powers and responsibilities of the emperor and the pope – but they were determined at the level of mundane politics, not of elevated principles of temporal and spiritual authority.


Götz-RüdigerTewes

Zwischen Seelenheil, Machtpolitik und Probten – Erfahrungen und Strategien von Deutschen und itaiienern an der römischen Kurie um 1500

Welche guten Ratschläge und Vorsichtsmaßregeln werden Martin Luther und sein Begleiter gehört haben, als sie sich 1510 oder vermutlich eher 1511 auf den Weg nach Rom begaben?653 Gab es in ihrem Erfurter oder Wittenberger Umkreis überhaupt Personen, die Romerfahrungen besaßen oder Wissenswertes über Rom und die Kurie zu berichten wussten? Mit welchen Erwartungen, mit welchem Rombild die beiden Augustiner in den Süden reisten, ob und wie es sich dort eventuell durch konkrete Erfahrungen wandelte, bleibt uns letztendlich unbekannt. Gleichwohl kann es heuristisch sinnvoll sein, Gründe für die Spannbreite möglicher Vorstellungen und Urteile anzureißen. Wer innerhalb Deutschlands, eines an sich durch vergleichsweise schwache Kurienkontakte gekennzeichneten Landes, gleich Luther in einer kurienferneren Region wie Thüringen und Sachsen lebte, dessen Rombild dürfte eher durch diese Distanz und Entfremdung geformt worden sein. Wer hingegen, wie zum Beispiel viele Franzosen, viel von Rom bekam, weil sein Königreich zumindest in den Jahrzehnten um 1500 bestens mit der Kurie vernetzt war und weil beide Seiten wechselseitig stark voneinander prohtierten, wird wahrscheinlich positivere Erfahrungen mit Rom gemacht haben.654 Dabei ist natürlich zu diüerenzieren (und diese Unterscheidung gilt selbstredend nicht allein für Deutschland), ob dieses Rombild indirekt oder durch Dritte, das heißt ohne eine konkrete Romerfahrung, entstand und bewahrt blieb, oder ob es durch praktische Anschauung, also durch einen persönlichen Aufenthalt in Rom bzw. an der Kurie, gebildet bzw. bestätigt oder gar revidiert wurde.

Wer sich nach Rom begab und dort keinen Beruf ausüben wollte (etwa als Handwerker, Gastwirt oder Musiker), der kam in der Regel entweder als Pilger oder aber wegen einer Kurienangelegenheit. Gewöhnlich ging es dann um den Erwerb päpst licher Gnaden bzw. Bullen, um Rechtssachen oder einen politischen Auftrag, den er als Gesandter oder Botschafter durchzuführen hatte. Natürlich konnte eine solche Absicht auch mit den Zielen eines Pilgeraufenthaltes verknüpft werden, wie es oüenkundig bei Luthers Romaufenthalt der Fall gewesen war.

Als exemplarische Ergänzung zu Luthers Pilgerinteressen und -erfahrungen seien die des Arnold von Harü genannt, einem Ritter aus dem Herzogtum Jülich-Berg, der vor einer großen Pilgerreise ins Heilige Land und zu weiteren Stätten während der Osterfeiertage 1497 Rom aufsuchte. Ihn interessierten von Beginn an eigentlich nur die Kirchen Roms mit ihren Heiltümern, stärker wohl als Luther. Harü suchte mit seinem Gastgeber und Cicerone Dr. Johann Payl und dessen Freunden ohne jede Zeitverzögerung zunächst alle sieben Hauptkirchen Roms auf, sodann eine fast unendliche Zahl weiterer Kirchen, sodass man den Eindruck hat, es könne ihm kaum eine entgangen sein. In den Kirchen richtete sich seine Aufmerksamkeit auf ihre Reliquien, die dort gewährten Ablässe und Gnaden sowie die noch erhaltenen christlichen Altertümer. Nie versäumte er es, die Quantität der Ablässe für die betretenden Kirchen zu notieren; sorgsam schrieb er Heiltum, Ablass und Gnaden von den an oder in den Kirchen angebrachten Tafeln ab. Zur Veranschaulichung sei nur ein kleiner Ausschnitt vorgestellt. In den Hauptkirchen wie S. Maria Maggiore, S. Croce in Gerusalemme oder S. Paolo fuori le mura gab es jeden Tag 48 Jahre Ablass und ebenso viele Quadragenen sowie Vergebung eines Drittels der Sünden; wenn man die 36 Treppenstufen zu St. Peter mit Andacht und Reue für seine Sünden hinauf oder auch hinunter ging, erhielt man für jede Stufe bereits sieben Jahre Ablass; in S. Maria in Trastevere gab es alle Tage 200 Jahre Ablass, in St. Georg alle Tage 1.000 Jahre, im Kloster St. Anastasius bei St. Paul vor den Mauern konnte man jeden Tag sogar 40.000 Jahre Ablass gewinnen. Spannend ging es ganz in der Nähe im Kirchlein Ad tres fontes zu, wo der heilige Paulus enthauptet worden war, sein Kopf dreimal von der Erde aufsprang und an jeder dieser Stellen eine Quelle entstehen ließ, denn bei jeder einzelnen Quelle erhielt man jeden Tag 900 Jahre Ablass und im Kirchlein nochmals 100 Jahre. Am Ostermontag suchte Harü diese drei Quellen daher gleich noch einmal auf, ebenso die sieben Hauptkirchen sowie viele weitere Kirchen, um überall die entsprechenden Ablassjahre seinem Seelenheil gutschreiben zu können. Mögliche hnanzielle Leistungen verschwieg er jedoch; ebenso ließ er uns nicht wissen, ob er am Ende seines römischen Aufenthaltes auch eine Addition aller kumulierten Ablassjahre vornahm.

An religiös-frommer Intensität war Harüs Aufenthalt in Rom und im Vatikan nur schwer zu überbieten. Denn zudem nahm er an allen ihm zugänglichen österlichen Feierlichkeiten teil, etwa an der Fußwaschung der Armen am Gründonnerstag im Papstpalast, an den Passionsspielen im Kolosseum, den Messen in St. Peter und in der capeHa magna (die heutige Sixtinische Kapelle) unter Beteiligung des Papstes, an der großen Papstprozession nach S. Maria Maggiore am Dienstag nach Ostern. Dank der Hilfe bzw. der Erfahrung oder auch der Beziehungen seines kundigen Cicerone Johann Payl und von dessen Freunden konnte er beste Plätze einnehmen und erhielt von Alexander VI. persönlich den päpstlichen Segen und die Absolution zur Vergebung aller Sünden, von Strafe und Schuld sowie die schriftliche päpstliche Erlaubnis zur Seefahrt ins Heilige Land. Zu Erfahrungen mit den kurialen Behörden und Geschäftsgängen kam es hingegen nicht. Doch ließ er sich genau über Papst Alexander VI., seine Söhne Cesare und Juan von Gandia sowie seine Tochter Lucrezia berichten, verschwieg nicht die beobachteten bewaRneten KonRikte zwischen Spaniern und Römern innerhalb der Stadtmauern, wollte sich jedoch zu den unredlichen, unchristlichen Dingen, die er in Rom sah, nicht näher äußernd655

Alle Rombesucher, die an der Kurie päpstliche Gnadenbriefe erwerben oder Rechtsentscheide erwirken wollten, werden in unterschiedlicher, doch meist intensiver Weise mit deren hnanziellen Aspekten konfrontiert worden sein. Das Geld, das für bestimmte Leistungen an die Kurie Ross und so die eigene Börse oder gar ein ganzes Land belastete oder eben privilegierte, dürfte einer der prägenden Faktoren für eine je spezihsche und zugleich typisierende Wahrnehmung der Kurie für jede Person gewesen sein, die eine bestimmte Leistung von der Kurie erlangen wollte. Doch diese regulären Ausgaben und die unvermeidliche Korruption in Form von notwendigen Geldund Sachleistungen an einRussreiche Personen und deren Entourage bildeten nicht das einzige Ärgernis. Es gab weitere Schranken, die für den gewünschten Rechtsbrief zu überwinden waren. Das war nicht dessen Legitimität oder gar moralische Berechtigung, sondern der institutionell-personelle Aufbau der Kurie. Selbst in diesen im Vergleich zu anderen Behörden gut strukturierten, hierarchisierten und e^zienten Kurienbehörden gab es keinen klaren und vor allem nicht zwingend verbindlichen Instanzenweg sowie deutlich voneinander getrennte Kompetenzen. Diese überschnitten sich vielmehr in vielfältigster, für den Außenstehenden und selbst Kurienmitglieder gar nicht oder nur schwer zu durchschauender Weise.

In so exemplarischer wie anschaulicher Weise wird dies in dem „römischen Tagebuch“ deutlich, welches der Ulmer Stadtamman Konrad Locher 1484/85 während des Pontihkates von Papst Innozenz VIII. anfertigte, als er für die Stadt Ulm die päpstliche Bestätigung einer Reform des Franziskanerklosters zu Ulm und des Klarissenklosters SöRingen erwirken sollte, welche die Gegenpartei der Konventualen ihrerseits mit aller Macht zu verhindern suchte.656 Weitaus widriger als die zum Teil hohen, meist wirkungslosen Bestechungssummen war das Problem, geeignete, ein- Russreiche, durchsetzungsfähige und willige Fürsprecher an der Kurie zu Rnden. Selbst die Signatur der Supplik durch den Papst führte nicht zum Erfolg, da der Datar die Supplik danach eigenmächtig änderte, weswegen die nach der ursprünglichen Supplik ausgefertigte Bulle nicht expediert und zur Feststellung der Taxe an die Kammer weitergeleitet wurde. Entscheidender als der reformwillige Papst war der Kardinal Giuliano della Rovere, der den Observanten auch deshalb in den Weg trat, weil die reformierten Mönche „kunstloß lüt“ seien, und der die Bulle daher in der Kanzlei „arrestierte“, wie Locher es formuliertet .657Gewissheiten wurden so jeden Tag, jeden Augenblick hinfällig. So verwundert sein Fazit wenig: „Dann so ich glaub, ich hab min ding glich sicher, so wirdt es mir widerworfen und ist salva dignitate meer dann halb gelogen, domit man zu Rom umbget, nyemantz dann die frommen tutschen ussgeslossen. Ich hoh, der türck, der, als man hie sagt, uh Ceciliam [Sizilien] zuicht, solle sy darum strauhen.“658 (Wie hätte er diesen Wunsch wohl nach 1517 formuliert?)

Die Überzeugung der Deutschen, an der römischen Kurie ohnmächtig zu sein und übervorteilt zu werden, war gewiss nicht unbegründet. Sie besaßen in den Jahrzehnten vor der Reformation einen vergleichsweise schwachen Einhuss in Rom. Dies lag nicht nur an einer geringen Repräsentation in den wichtigen Institutionen bis hin zum Kardinalkollegium, sondern auch und nicht zuletzt an der Struktur des Deutschen Reiches mit seinem Dualismus von Kaiser und Reich, starker territorialer Partikulargewalten und relativ machtloser bzw. fehlender Zentralgewalt. Zu berücksichtigen wäre auch die kulturell-religiöse Mentalität, die bei Harü und Locher so deutlich anklingt. Sie wird aus anderer, gerade deshalb stützender Perspektive bestätigt. In dem bekannten Bericht, den Antonio de Beatis als Sekretär des Kardinals Luigi d’Aragona über ihre Reise durch Deutschland und Frankreich im Jahr 1517 verfasste, fällt auf, wie sehr diese spanisch-italienische Gruppe immer wieder von der außergewöhnlichen Frömmigkeit, ernsten Religiosität und Ehrlichkeit der deutschen Bevölkerung beeindruckt war.659 Mit dieser auch von anderen analogen Quellen bezeugten Haltung – um nicht von Tugenden zu sprechen – konnte man sich an den zahllosen Heiltümern in den Kirchen Roms, den Jahrtausenden zu erwerbender Ablassjahre und der Fülle von Sündenvergebungen erfreuen, konnte sich in praktischen Belangen an der Kurie jedoch nur sehr begrenzt durchsetzen – selbst wenn man das Schwert der Bestechung zumindest in Ansätzen zu schwingen wusste.

Doch es waren nicht allein diese Deutschen, die mit den kurialen Imponderabilien zu kämpfen hatten, sie kritisierten, mit ihnen haderten, sondern sogar Florentiner Bankiers und Politiker. Ultramontane Vorurteile und Vorbehalte wird man aus Florentiner Federn nicht zu befürchten haben, dafür umso mehr einen unvoreingenommenen Blick und ein klares Urteil erwarten dürfen. Noch nicht mehr als das Alltagsleben hatte Giovanni Borgherini im Blick, als er am 6. November 1512 seinem geliebten Freund Gherardo Bartolini schrieb, der sich soeben wegen einer mit Agostino Chigi und zahlreichen Kurialen zu behandelnden Finanzproblematik nach Rom begeben hatte: „Habt acht auf Euch“, so ermahnte er ihn, „bleibt nicht zu lange auf, und bewegt Euch in Rom nicht zu Fuß“660

Konkrete Ratschläge für das Verhalten an der Kurie konnte und musste jedoch Gherardos älterer Verwandter Leonardo di Zanobi Bartolini erteilen, denn kaum ein zweiter beherrschte die notwendigen KniSe und Praktiken an der Kurie so vorzüglich wie er, der zum Zeitpunkt der Abfassung seines Briefes als Generalprokurator des Kardinals und künftigen Papstes Giovanni de’ Medici in Florenz wirkte. Leonardo bat Gherardo am 9. November 1512 dringend, sich in jenen wichtigen Angelegenheiten zuvorderst an die guten Freunde in Rom zu wenden, da er, Gherardo, trotz aller Erfahrung noch kein guter cordgiano sei! Für den römischen Hof und die damaligen Herausforderungen sei er trotz vorheriger Romaufenthalte noch zu unerfahren. Ohne die einüussreichen Freunde wie den Datar Lorenzo Pucci oder den Bankier Agostino Chigi könne er nicht zum Ziel kommen. Die Bedeutung und Macht des Datars, die schon Konrad Locher erleben bzw. erleiden musste, war seit einer institutioneilen Aufwertung und Umformung dieses Amtes unter Papst Sixtus IV. ungemein gestiegen.661 Die Datarie unterstand seitdem direkt dem Papst, der nur enge Vertraute für dieses Amt auswählte. Die eigentliche Funktion, die Datierung der Bullen, wurde sekundär, denn dem Datar kam nun fast exklusiv das Kompositionsrecht zu. Bei der geradezu explosionsartig steigenden Masse an Dispensen (etwa vom Verbot, inkompatible Benehzien besitzen zu dürfen), Fakultäten, Lizenzen, Pensionen, Reservationen von Pfründeinnahmen, Regressusbzw. Rückkehr-Rechten usw. musste der Petent bzw. sein Prokurator die dafür anfallende Taxe mit dem Datar in einem intransparenten, meist willkürlichen Verfahren aushandeln, komponieren. Die daraus resultierenden hohen Einnahmen Rossen nicht mehr in die Kassen der Apostolischen Kammer, sondern in die Privatkasse des Papstes, der seinem Datar deshalb kaum Zügel angelegt haben wird. Zwischen dem Papst und dem mächtigsten seiner Kurialen bestand somit nicht nur ein intimes Vertrauens-, sondern auch ein Abhängigkeitsverhältnis. Ein so bezeichnendes wie außergewöhnliches Beispiel aus dem thematisierten Kontext: Nur wenige Monate vor dem November 1512 hatte Papst Julius II. persönlich dem Medici-Freund Bernardo Dovizi da Bibbiena geraten, sich in informeller und irregulärer Weise für die Übertragung einer Abtei direkt an den Datar Lorenzo Pucci zu wenden, der eine Supplik signieren würde, auf der Kardinal Giovanni de’ Medici als Besitzer und Abt eingetragen sei, damit dieser das Einkommen des Benehziums unter Wissen und Billigung des Papstes seinem treuen, aber von Geldsorgen geplagten Anhänger Bibbiena zukommen lassen konnte.662Vielsagend erscheint deshalb, wie Leonardo Bartolini, der als wichtigster römischer Medici-Bankier 1497 die römische Medici-Bank übernommen und sich in Rom zudem wie ein moderner Manager seit mehr als 20 Jahren für das Haus Medici aufgerieben hatte, in jenem Brief vom 9. November 1512 den damaligen Papst charakterisierte, den gefürchteten Julius II. „Dieser Papst lässt sich sehr leicht handhaben und führen, ,molto facile et tractabile’, besonders wenn Du ihm nützliche Sachen vorstellst und dabei nicht ,el conto suo’ vergisst!““663

Wer wie Leonardo Bartolini einen Julius II. mit leichter Hand führen und für seine Interessen einspannen konnte, darf wahrlich als römischer Meisterschüler bezeichnet werden. Grundsätzlicher und entscheidender ist seine Personalisierung des kurialen Machtsystems. Für ein erfolgreiches Handeln fordert er von seinem Verwandten nicht die Lektüre von Organigrammen und Kanzleiregeln, sondern die vertrauensvolle und intensive Hinwendung zu den einüussreichen Freunden und cordgian; an der Kurie. Sie sind die Bedingung der Möglichkeit: Wer sie besaß, dem öüneten sich Türen, der erhielt Gnaden und Privilegien leichter als andere; wer sie nicht hatte, der konnte bei schwierigen bzw. außergewöhnlichen Anliegen vor unüberwindlichen Schranken stehen oder hatte sie mit hohen hnanziellen Belastungen zu öünen. In entsprechender Gegensätzlichkeit formte sich dann auch das jeweilige Rombild.

Ein weiterer der von Leonardo Bartolini angesprochenen Freunde war der MediciSchwager Jacopo Salviati. Und auch er gibt uns in einem Brief an seinen Bruder im Geiste Lanfredino Lanfredini ein bezeichnendes, ein oüenes Zeugnis. Der Schwiegersohn von Lorenzo il Magnihco war eine der wichtigsten Stützen des Hauses Medici, auch und gerade während der 18-jährigen Exilszeit der Söhne Lorenzos. Kurz nach ihrer Rückkehr an die Macht sandten diese Jacopo Salviati Ende 1512 aufgrund seiner herausragenden Stellung von Florenz nach Rom, um dort bei Julius II. und generell an der Kurie ihre Interessen zu vertreten und vor allem akute hnanzielle Probleme lösen zu helfen. Dieser mit allen machtpolitischen Wassern gewaschene, erfahrene Florentiner konstatierte gegenüber Lanfredino: „Et per sempre vi sia detto que qua [a Roma] si tien conto degli huomini et d’ogni sorte secondo che bisogni sono et per quel tempo che durano et non piu va! Nec plura, benevalete.““ 664Hier in Rom würden die Menschen und alles Weitere nur entsprechend den jeweiligen Erfordernissen beurteilt und geschätzt – und auch keinesfalls länger. Dass gerade ein Jacopo Salviati sich bei seinem nicht minder in Politik und Wirtschaft versierten Freund darüber beklagt, in Rom sei der Mensch nicht mehr wert als wofür er gerade von Nutzen sei, jeder Mensch werde hier nur nach einem kalten Kosten-Nutzen-Kalkül instrumentalisiert, lässt dieses Zeugnis umso gewichtiger und zutreüender erscheinen – nicht zuletzt, weil es aus anderer Perspektive das Urteil Leonardo Bartolinis bestätigt. Es zeigt zwar zum einen, dass die Rom- bzw. Kurienkritik kein Privileg der Deutschen war – selbst der Florentiner konnte sich wie ein potentieller Lutheraner anhören, wenngleich er deshalb nicht gleich das ganze System in Frage stellen will. Vor allem aber erscheint uns Salviatis Kritik als Konsequenz, als eine Reaktion auf eine von machtpolitischen Nützlichkeitsprinzipien bestimmte Kurie und deren zunehmende Fiskalisierung. In einem wechselseitigen Bedingungsverhältnis gewannen daher auch die Banken während der Renaissance eine stark steigende Bedeutung. Dies wird im Folgenden noch zu thematisieren sein.

Wer während des Renaissance-Papsttums die Kurie mit problematischeren Anliegen aufsuchte, erhielt in der Regel vermutlich nicht wie ein Jacopo Salviati so genaue Einblicke in das Innenleben des Vatikans, dass er humanitätsmissachtende Mentalitäten konstatieren könnte. Ein solcher Besucher erfasste bei der Durchsetzung seines Anliegens wie ein Konrad Locher eher die nicht nur bürokratischen Hindernisse, die ihm entgegentraten und die er zu überwinden hatte. Sie bestanden wie gesehen vor allem in einer Vielzahl gesonderter, von außen kaum durchschaubarer, aber sich auch überschneidender Kompetenzen sowie in den mit jeder Kompetenz verbundenen hnanziellen Ansprüchen. So sah er sich mit einer Institution konfrontiert, welche zwar die Masse der an sie herangetragenen Rechtsangelegenheiten mit klaren Kompetenzen innerhalb einer streng hierarchischen Ordnung und eines seit Jahrhunderten perfektionierten, systematisierten Verwaltungsapparat zufriedenstellend bewältigte und erledigte, in welcher es jedoch gerade bei Interessenkonüikten galt, die Macht des Stärkeren, des Einüussreicheren zu suchen, zu hnden und vor allem zu erhalten. Denn diese Kurie war kein entindividualisiertes, funktional-e^zientes, von abstrakten Vorschriften geformtes Verwaltungssystem.

Deswegen war auch die Verwaltung der Kurienhnanzen erheblich weniger geordnet und transparent als die ausgezeichnete, wohlgeordnete Systematik des heutigen Vatikanischen Archivs es erscheinen lässt – wobei die bis heute geltende Undurchsichtigkeit der Datarie-Register und -einkünfte hier gar nicht erörtert werden soll. Es gab selbst unter den gut geordneten und konservierten Akten der Apostolischen Kammer Verluste, die oüenbar nicht allein ein Tribut an den Sacco di Roma von 1527 und an Napoleon gewesen sind. Ein Beispiel zur Veranschaulichung, nur gut ein, zwei Jahre nach Luthers Aufenthalt in Rom! Nachdem Julius II. in der Nacht vom 20. auf den 21. Februar 1513 gestorben war, brach Giovanni de’ Medici, der künftige Papst Leo X., schon am 24. Februar zum Konklave nach Rom auf. Ihm folgte zwei Tage später sein Bankier und Generalprokurator Leonardo Bartolini, der am 28. Februar Rom erreichte. In den folgenden Tagen hatte der Bartolini, wie er bedauernd seinem Freund Lanfredino Lanfredini am 4. März schrieb, keine Zeit mehr für jedwede Korrespondenz. Denn seit seiner Ankunft sei er ununterbrochen damit beschäftigt gewesen, die Konten der Apostolischen Kammer neu zu erstellen. Da die Bücher verlegt oder gar verloren seien, habe er unter größtem Zeitdruck alles neu anlegen müssen, doch sei er Gott sei Dank noch rechtzeitig fertig geworden. „Io sono stato al continuo perduto drieto a questi benedetti conti della camera che per essere le scripture smarrite ho hauto a rifare tucto di nuovo665

Welche und wie viele Registerbände oder Aufzeichnungen fehlten, sagt er nicht, ebenso wenig, warum er die Kompetenz zur Neuerstellung besaß bzw. zu dieser mühseligen Aufgabe verpachtet war. Denn der Bartolini gehörte nicht zu den führenden Beamten der Kammer, die wie etwa der Thesaurar, einer der Kammernotare oder -kleriker oder insbesondere der Depositar für diese Bücher verantwortlich gewesen wären. Er scheint zu jener Zeit vielmehr als Depositar des Kardinalskollegiums fungiert zu haben, als welcher er auch mit mehr als 6.000 Dukaten aus seinem Vermögen die Exequien von Julius II. hnanzierte und generell großen Einüuss an der Kurie gewonnen hatte. Gleichwohl muss er sich darüber hinaus außergewöhnliche Kompetenzen erworben haben, die er auch während des Pontihkates seines Patrons Giovanni de’ Medici ausübte. Sämtliche Rechnungsbücher dieses zwischen 1490 und 1530 überaus mächtigen Kurienbankiers sind allerdings bis auf eines entweder verloren gegangen oder noch nicht aufgefunden worden666 Aus ihnen aber würden wir gewiss weitaus instruktivere Informationen über die kuriale Finanzpraxis erhalten als aus den vorhandenen Büchern der Apostolischen Kammer. Dieser Zugang ist uns bisher verwehrt, doch andere Rechnungsbücher von Kurienbankiers sowie Haushaltsund Rechnungsbücher von Empfängern päpstlicher Gnaden, die komplementäre Informationen zu den Kurienregistern bieten, sind bisher noch gar nicht systematisch gesucht worden. Oft genug dürfte ihre Analyse zeigen, dass in ihnen eine andere als die postulierte verifas der Suppliken und Bullen erscheint.667 Die Geschichte der Kurienbanken jener Jahrzehnte ist noch nicht geschrieben worden; sie sollte neben den Bilanzen und Finanztechniken keinesfalls die Prosopographie vernachlässigen.

Aus dem fast zehnjährigen Pontihkat von Julius II. fehlten im Februar 1513 o8enkundig vor allem die Introitus et Exitus-Register, die Bartolini vermutlich als i conti bezeichnet hatte. Denn diese wurden damals generell nachträglich auf der Grundlage des Einnahmenund Ausgabenbuches des Depositars in einer italienischen Abschrift für diesen und in zwei lateinischen Abschriften für den Kämmerer und den Thesaurar als höchsten Beamten der Kammer erstellt. Oüenbar war diese Aufgabe, die eigentlich regelmäßig monatlich zum Zweck der Kassen- und Rechnungsprüfung erfolgen sollte, ansonsten aber jährlich, während des gesamten Pontihkates nicht erledigt worden. Man fragt sich, welche weiteren Abweichungen vom Normativen in der Apostolischen Kammer in jenen Jahren sonst noch üblich geworden waren. Depositar der Kammer scheint während des gesamten Pontihkates des Deila Rovere-Papstes die ebenfalls aus Ligurien, d. h. aus Genua stammende Bank der Sauli gewesen zu sein, die nach Ausweis jenes Zeugnisses ohenkundig die entscheidende Übersicht über die Konten der Apostolischen Kammer besaß.

Allerdings spricht einiges dafür, dass es, wie das folgende Beispiel veranschaulichen soll, damals generell eine Verlagerung von Kompetenzen und Macht von der Kammer in das Kontor der als Depositar fungierenden Bank gegeben hat, die nur durch die strukturelle Durchlässigkeit des dezentralisierten kurialen Verwaltungssystems möglich war. Am 30. Dezember 1513 gab Leo X. den Präsidenten und Klerikern der Kammer die Anweisung, dafür zu sorgen, dass Schriften der Kammer aus jener Zeit, als die Spannocchi Depositar waren, für eine begrenzte Zeit dem neuen Depositar Jacopo Venturi aus Siena übergeben würden.668 Die Kammerbücher und -briefe, die in einem eigens angefertigten Inventar aufgelistet wurden, sollten für die Beendigung noch ohener Rechtsstreitigkeiten kontrolliert und konsultiert werden. Von 1455 bis 1457 und von 1459 bis 1464 war Ambrogio Spannocchi aus Siena Depositar und von 1493 bis 1503 die Sieneser Bankgesellschaft seiner Erben, zu deren Partnern auch Agostino Chigi gehörte. Erstaunlich an dem Inventar sind Anzahl und Typus der Schriften sowie der bemerkenswert lange Zeitraum, der auch die Pontihkate von Sixtus IV. und Innozenz VIII. erfasste, in denen die Spannocchi-Bank gar nicht als Depositar amtierte, sondern etwa der Genuese Domenicus Centurion unter Sixtus IV. und andere unter Innozenz VIII. Zur Beendigung der Rechtsprobleme sollte der neue Depositar 1513/14 nämlich insgesamt 26 Hhn gross; aus den Jahren 1477 bis 1503 erhalten, also mindestens eines für jedes einzelne Jahr, ferner ebenfalls 26 Bände der eutrutu et uscitu, also der Introitus et exitus-Register, gefolgt von 25 Bänden Quintern; da cassa aus den Jahren 1478 bis 1503. Aus diesem Zeitraum benötigte er weiterhin 27 giornaü, 23 r;cordan?e, 26 quintern; d; camhü, davon sogar eines aus dem Jahr 1473, sodann zehn Bände straccia/ogiio aus verschiedenen Jahren von 1480 bis 1503 und sechs Annaten-Register von 1497 bis 1503, sowie schließlich drei kleine Säcke voll mit den Briefmandaten der Thesaurare Alexanders VI. und zwei lange große Säcke mit Missivbriefen sowie alle Obligations-Bücher von 1478 bis 1496 bzw. 1500. All diese wichtigen Register, Bücher und Briefe waren demnach relevant, um noch oüene Rechtsansprüche zwischen einer Bankgesellschaft infolge ihrer Funktion als Depositar und der Apostolischen Kammer klären zu können.

Diese Bedeutungsverlagerung auf die Seite der die Kurie begleitenden (curium se^ueutes in der zeitgenössischen Terminologie), vornehmlich mit Krediten stützenden Privatbanken wird noch einsichtiger, wenn man kurz den Aufbau der Kammer skizziert, die im Übrigen nicht die zentrale Finanzverwaltung der Kurie darstellte, weil es neben ihrer Kasse weitere wichtige gab, etwa die des Papstes und seit der Mitte des 15. Jahrhunderts die (intransparente) des mächtigen Datars, der wie gesagt die Kompositionen etwa für Dispense und außergewöhnliche Gnaden aushandelte.669 An der Spitze der Apostolischen Kammer stand der Kämmerer, stets im Kardinalsrang, dem der Thesaurar untergeordnet war, der für die Kammerkasse zuständig war. Dem Thesaurar stand seit ca. 1421 der Depositar zur Seite; beide teilten sich die Barkasse. Der Depositar kam in der Regel aus dem Kreis der großen, meist toskanischen oder ligurischen Handelsund Bankgesellschaften wie den Medici, Spannocchi oder Sauli, da er als Bankier die wesentliche Aufgabe hatte, dem Papst bzw. der Kammerkasse Kredite zu gewähren, wenn die Einnahmen hinter den Ausgaben zurückblieben. Jene Kassenteilung hatte zur Folge, dass Depositar und Thesaurar je eigene Rechnungsbücher führten, in denen sie die Einnahmen und Ausgaben der Kammer registrierten. Dies sind die angesprochenen Introitus et Exitus-Register. In ihnen wurden in chronologischer Reihenfolge nur jene Zahlungen verzeichnet, die tatsächlich an bzw. durch die Kammer erfolgten wie etwa Zolleinnahmen, Steuern aus Rom oder dem Kirchenstaat sowie die Servitien und Annaten.670 Aus Gründen der persönlichen Haftung behielt der Depositar in der Regel nur seine eigenen Bücher.

Doch nicht allein der Depositar mit seiner Bank, sondern die Banken schlechthin gewannen für jeden, der mit der Apostolischen Kammer und der Kurie in Beziehung trat, eine wachsende Relevanz. Mehrere Gründe ließen sich anführen. Zum einen konnten die Päpste ihre Ausgaben ohne Kredite der Banken nicht mehr hnanzieren.671 Zum anderen delegierten die Apostolische Kammer und andere Behörden Aufgaben und Kompetenzen an die Banken, die es ihrerseits verstanden, sich auch dadurch zu einem lebensnotwendigen Organ des Kurienkörpers zu entwickeln, indem sie sich zu umfassenden Dienstleistern entwickelten, die ihren Benehzien-Kunden gleichsam .Leistungspakete’ anboten, mit denen alle für ihre kurialen Anliegen notwendigen Schritte durch sie, aus einer Hand erledigt wurden. Diese Funktion stand jedoch (für den hier zu betrachtenden Zeitraum) am Ende eines Prozesses, der sich zwischen den partes und der Kurie entwickelte. So förderten vor allem Frankreichs Könige in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts italienische Banken (denn einheimische standen für diese Aufgaben nicht zur Verfügung), um den Benehzien- und daraus resultierenden Finanzverkehr mit der Kurie besser bewältigen und wohl auch kontrollieren zu können. Eine dominante Position erlangte hierbei die Medici-Bank, doch nicht allein in Frankreich, sondern ebenso an der Kurie. Denn dort etablierte Lorenzo de’ Medici in den 70 er Jahren mit seinem Mitarbeiter bzw. römischen Agenten Dominicus de Attavantis einen Spezialisten für französische Benehziengeschä672 In den Kammer-Registern ist kein Prokurator zu erkennen, der auch nur annähernd exklusiv und häuhg die Obligationen für die aus den Benehzienprovisionen resultierenden Annatenzahlungen übernahm wie Dominicus (und seit ca. 1490 dessen Sohn Francisco) für .seine’ französischen Benehziaten, durch welche in jenen Jahrzehnten die mit Abstand höchsten Annatensummen an die Kurie gelangten. In dieser Funktion verpachtete er sich für seine Kunden, die ihm mit einem Notariatsinstrument ein entsprechendes Mandat erteilt haben mussten, die Annaten fristgerecht an die Kammer zu zahlen oder bei berechtigten Verzögerungen (oft jahrelang) um Aufschub zu bitten. Versäumte oder verweigerte der Benehziat die Zahlung, wurde sein Prokurator exkommuniziert und mit weiteren Kirchenstrafen belegt. Sowohl mit Blick auf das von einem persönlich haftenden Kurialen nicht zu tragende Risiko als auch auf die dafür notwendige aufwändige Organisationshilfe und Logistik ließ sich eine solche umfassende Prokuratorentätigkeit nur für bzw. im Namen einer großen Bank durchführen, wie in diesem Fall der Medici-Bank.

Bis um 1490 hatten italienische Banken (etwa die Sauli, Spannocchi oder Bini) auch den Transfer deutscher Annaten- und Servitienzahlungen beherrscht, ohne freilich – soweit dies bisher zu erkennen ist – die für das prohtable französisch-römische Benehziengeschäft konstituierte Organisationsform der Medici-Bank entwickeln zu können. Vermutlich ergab sich aus den vergleichsweise geringen, von keiner Zentralgewalt regulierten und kontrollierten deutschen Taxzahlungen dafür auch keine Notwendigkeit. Dies änderte sich erst in den 90 er Jahren, doch nun beschloss die führende deutsche Bank der Augsburger Fugger, dieses Geschäftsfeld zu übernehmen. Bemerkenswert, dass sie dabei das Medici-System kopierte. Ziemlich genau 1495 strukturierte Jakob Fugger seine römische Bankhliale für kuriale Finanzgeschäfte mit dem Deutschen Reich um, indem er mit dem aus Eichstätt stammenden, oüenbar Ende der 70 er Jahre nach Rom gekommenen Georg Schwab einen recht einüussreichen Kleriker der Supplikenregister für diese Dienstleistung gewann, der als Prokurator für deutsche Annaten-Obligationen bereits Erfahrung besaßt.673 Viele, vornehmlich süddeutsche Annaten wanderten nun „per manus Fucheri“ bzw. „per manus Georgii Suab“ in die Kassen der Apostolischen Kammer. Die Fugger-Bank konnte freilich niemals die Medici-Bank aus dem wesentlich lukrativeren Frankreich-Geschäft verdrängen und scheint analog zu den italienischen Banken aufgrund fehlender Quantitäten keine Veranlassung gesehen zu haben, im deutschen Annatenund Servitiengeschäft personell und logistisch zu expandieren. Dies war allerdings seit 1514 bei den gewinnbringenden Ablässen im Deutschen Reich angebracht. Bei dieser Form der Spiritualienhnanz erlangte die Fugger-Bank eine Monopolstellung, die sie nicht zuletzt durch ihre noch anzusprechende Beteiligung am Mainz-Magdeburger Ablass für Albrecht von Brandenburg ausbauen konnte.674

Der französisch-römische Taxtransfer muss allerdings so lukrativ und sicherlich auch politisch vorteilhaft gewesen sein, dass diese Dienstleistung durch die Medici-Bankiers nach 1500 geradezu perfektioniert wurde. (Allein für sie ist ein solcher Prozess bisher zu erschließen.) Möglich war dies allerdings nur, weil die Medici-Bank nicht (wie bisher angenommen) 1494/97 bankrottging. Dies ist kurz zu skizzieren. Lorenzo de’ Medici hatte schon während der Pazzi-Krise, das heißt in den Jahren nach dem April 1478, seine Bank neu und gewinnbringend aufgebaut, indem er vor allem in Florenz und Lyon zwei Tarnbanken errichtete, die er anonym über Strohmänner dominierte und die unter dem Namen seines Freundes Bartolomeo Bartolini liefen, der zugleich zentrale Florentiner Institutionen wie z. B. die Zecca leitete und für den Medici kontrollierte – im Übrigen noch nach der im November 1494 erfolgten Exilierung der Medici. Zugleich band der Magnihco einige Monate vor seinem Tod (im April 1492) den eingangs bereits erwähnten Salviati-Freund Lanfredino Lanfredini an sein Haus und in sein Bankengehecht ein. Dieser heiratete dann nach einer Tornaquinci in zweiter Ehe eine Tochter Bartolomeo Bartolinis, um das System auch familiär zu stabilisieren. Als 1497 mit Lorenzo Tornabuoni der de jure maßgebliche Leiter der bis dahin noch operierenden Florentiner Medici-Erben-Bank wegen seiner klandestinen Finanzoperationen für die als Staatsrebellen exilierten Söhne des Magnihco hingerichtet wurde, errichtete der Lanfredini in Florenz eine neue Bank unter eigenem Namen. Sein maßgeblicher Partner war nicht von ungefähr Giovanbattista Bracci, der von 1490 bis 1497 die Medici-Banken als Generalmanager und die Florentiner Medici-Bank als Teilhaber geleitet hatte und der zudem Schwager des bereits vorgestellten Leonardo di Zanobi Bartolini war. Die Lanfredini-Bank ist nicht nur deswegen als Nachfolger der Florentiner Medici-Bank anzusehen. Im Jahr 1500 erwarben Lanfredini, Bracci und die mit ihnen engstens kooperierenden Buonvisi aus Lucca die ebenfalls wegen illegaler Begünstigung der Medici inkriminierte Panciatichi-Bank in Rom, um aus ihr die Pandolhni-Bank zu errichten, deren nomineller Leiter Giovanni Pandolhni als verlängerter Arm Lanfredinis wirkte und zugleich die römische Bank der Buonvisi aus Lucca führte. In Lyon gründeten Lanfredini und Bracci als Mehrheitseigner zusammen mit Alamanno und Jacopo Salviati 1508 die bedeutende Salviati-Bank.675

Wollte etwa ein südfranzösischer Pfarrer seine Pfarrkirche zugunsten einer bestimmten Person und gegen eine festgelegte Pension an der Kurie in die Hände des Papstes resignieren, so wandte er sich, wenn er einen raschen Erfolg innerhalb kurzer Zeit und transparente, kalkulierbare Kosten wünschte, im Jahr 1508 an Giannot Rigault aus Carcassonne, der mit der Lyoner Salviati-Bank einen Vertrag geschlossen hatte.676Dieser konnte seinen Auftrag aus seinem jeweiligen südfranzösischen Aufenthaltsort oder über die Lyoner Salviati-Bank nach Rom weiterleiten, doch musste er stets an die römische Pandolhni-Bank gerichtet sein, die ihn dann einem von ihr bestellten Sollizitator bzw. Prokurator übergab, der die Expedition der Bulle oder Bullen durch die notwendigen Ämter besorgte und für die dabei anfallenden Taxen in Vorleistung trat. Der Prokurator hieß in der Regel Francesco Attavanti, ein Sohn des bereits von Lorenzo de’ Medici in Rom für diese Funktionen etablierten Domenico Attavanti; in allen wichtigen Ämtern hatte er Freunde aus dem Medici-Kreis. Für jede hundert Dukaten, die man für Rigault in Rom zahlen musste, hatte dieser in Lyon 118 scudi d’oro sowie jeweils einen Dukaten Porto pro Bulle in Lyon an die Salviati-Bank zu begleichen. Rigault hatte sich ferner an die mitgelieferten Konten der einzelnen Bullenspeditionen, denen die Gebührenangabe des jeweiligen Sollizitators beigefügt war, zu halten, während die Salviati-Gesellschaft ihm jeweils die Kopie dieser Abrechnungen senden musste. Bezahlen brauchte Rigault erst zu den einzelnen Messeterminen. Die beiden Bullen für die Resignation der Pfarrkirche und die Pension waren in rekordverdächtiger Zeit bereits drei Wochen nach Auftragsvergabe schon am 11. September 1508 in Lyon zum Preis von 45 ^ Dukaten eingetrofen. Giovanni Pandolhni bediente sich für solche und ähnliche Kuriengeschäfte oft auch der bzw. seiner Buonvisi-Gesellschaft in Rom; bei schwierigen Fällen konnte er sich überdies der Hilfe des mächtigen Datars Lorenzo Pucci oder des Leonardo di Zanobi Bartolini sicher sein. Dieser glatte, unkomplizierte und frustrationsfreie Zugang zu den römischen Gnadenquellen wird in parfiüus Zufriedenheit und eine durchweg positive Sicht auf kuriale Prozeduren bewirkt haben – gerade weil der Kunde nicht mehr persönlich mit ihnen konfrontiert wurde und etwaige Probleme dank mächtiger Intervenienten schnell gelöst werden konnten. Romkritik und negative Bilder bzw. Diskurse werden der Nachwelt damit kaum vermittelt worden sein – wohl aber bei denjenigen, die nicht zu solchen Begünstigten gehörten, die ihre Wünsche nur gegen Widerstände oder gar nicht durchsetzen konnten.

Das obige Beispiel wurde nicht nur zur Illustration der perfektionierten Dienstleistung gewählt, welche diese und vermutlich auch andere Banken für fnanzrelevante Kurienangelegenheiten entwickelten und anboten, sondern weil die deutsche Welser-Handelsgesellschaft gerade zu diesen Mediceer-Banken eine bisher unbekannte und bemerkenswerte Geschäftsfreundschaft aufbauen konnte, die in den Jahren von Luthers Romreise einen ersten Höhepunkt erreichte. Die Welser, nach den Fuggern bekanntlich die wichtigste deutsche Handelsgesellschaft, hatten schon in den 90 er Jahren in Lyon eine enge Kooperation mit den dortigen Medici-Bankiers aufgebaut, die in den folgenden Jahren intensiviert wurde und sowohl Finanzals auch Warengeschäfte umfasste. Als paradigmatisch dürfte die Entscheidung Anton Welsers des Älteren anzusehen sein, seinen jüngeren Sohn Johann 1509 zur kaufmännischen Ausbildung in die Florentiner Lanfredini-Bank zu geben.677Dank der familiären und hnanziellen Verfechtung zwischen Lanfredini und den Bartolini sind noch heute zahlreiche Briefe der Welser und ihrer Faktoreien im Bartolini-Archiv erhalten, so auch sechs, die zwischen April 1509 und Januar 1510 aus der römischen Faktorei der Gesellschaft von Anton Welser und Konrad Vöhlin an die Lanfredini-Gesellschaft in Florenz geschickt wurden. Von genuin geistlichen Materien ist in diesen Briefen nicht die Rede, immerhin aber von einer Kooperation bei der Finanzierung der päpstlichen Truppen, die in der Romagna auf Seiten der Liga von Cambrai am Feldzug gegen Venedig teilnahmen. Hier hatten die Welser direkten, aber ofenbar auch problematischen Kontakt mit dem Thesaurar der Apostolischen Kammer. Ansonsten überwiegen die üblichen Finanzbzw. Wechselbriefgeschäfte und gemeinsame Warengeschäfte, die in einem eng verwobenen europäischen Verbund ihrer Faktoreien bzw. Gesellschaften betrieben wurden.678

Schon Heinrich Lutz hat in seiner Biographie über Konrad Peutinger, den Schwiegersohn Anton Welsers, daraufhingewiesen, dass die Welser-Vöhlin-Gesellschaft sich gerade nach ihrer Neukonstituierung 1508 bemüht habe, „sich in die von den Fuggern damals nahezu monopolisierten Geldüberweisungen aus Mittel-, Nordund Osteuropa an die Apostolische Kammer einzuschalten“.679 Größeren Erfolg erzielten sie bezeichnenderweise erst ab 1513 unter dem ersten Medici-Papst. 1508 hatten sich die Welser bemüht, die Servitienzahlung des neugewählten Mainzer Erzbischofs Uriel von Gemmingen und weitere seiner Geschäfte in Rom mit 20.000 Dukaten hnanzieren zu können, wobei sie der Kurienkritiker Peutinger unterstützte. Mit diesem gewichtigen Zahlungsvorgang wollten die Welser erstmals in die Domäne, das Revier der Fugger eindringen. Man darf annehmen, dass sie sich dabei der Unterstützung ihrer Mediceer-Freunde sicher sein konnten und diese auch nutzen wollten. Der erhöhte Erfolg blieb freilich aus, da ihr Konkurrent ihnen schon in Deutschland den Auftrag abjagte. Die Fugger erhielten ihn, ohenbar weil sie durch ihren Einhuss auf Kaiser Maximilian I., ihren großen Schuldner, Vorteile für den Mainzer erwirken konnten.680 Maximilian sorgte dann Ende 1510 seinerseits dafür, dass den Weisem ein lukratives Wechselgeschäft über 40.000 Dukaten verboten wurde, mit denen Papst Julius II. nun die Schweizer für sein mit Venedig geschlossenes Bündnis gegen Frankreich gewinnen wollte.681

Über den Kurialen Christoph Welser gelang es der Gesellschaft nur vereinzelt, den Fuggern Benehziengeschäfte abzunehmen.682Immerhin konnten sie im August 1516 einen Teil der durch Giovanni Arcimboldi im Deutschen Reich für den Ausbau der Peterskirche eingesammelten Ablassgelder nach Rom überweisen, an fuggersche Quantitäten jedoch nicht heranreichen. 683 Neben dem umfangreichen Ablass, mit dem Leo X. Arcimboldi seit 1514 vor allem im Nordwesten des Reichs, in Frankreich und Nordeuropa betraut hatte, gab es bekanntlich seit 1514 /15 den berüchtigten MainzMagdeburger Ablass für Albrecht von Brandenburg, mit dessen Hilfe dieser innerhalb von acht Jahren die Hälfte der gewaltigen Kompositionssumme eintreiben durfte, die er für die Kumulation der Erzdiözesen Mainz und Magdeburg und des Bistums Halberstadt zu begleichen hatte, während die andere Hälfte wiederum dem Bau von St. Peter zuhießen sollte. Finanzier Albrechts waren erneut die Fugger, die auch hier ihre hnanziellen Interessen zu wahren wussten. Die neben den Servitien für Mainz zu bezahlende Kompositionssumme von 10.000 Kammerdukaten erhielt der Papst, Leo X. Verantwortlich für die Höhe und die Komposition als solche, da wegen der Kumulation ein Dispens notwendig war, aber war die Datarie, insbesondere der frühere Datar Lorenzo Pucci.684

All dies ist seit Schulte bestens bekannt. Wegen der ebenso bekannten Wirkungen und historiographischen Diskurse, die jener aus der Komposition resultierende Ablass erzeugte, soll allerdings doch noch einmal auf die besondere Konstellation hingewiesen werden, die sich ergibt, wenn man die Banken noch stärker in diese Thematik einbindet. Hinter dem Brandenburger standen auch in Rom die Fugger, die zudem seine Gläubiger waren.685 Diese Partei hatte nun mit einer Medici-Kurie und einem Mann wie Pucci zu verhandeln, der nicht nur einer der engsten Freunde der Medici war, sondern der ohenbar auch aus jedem seiner Kurienämter persönlich den höchsten Proht zu ziehen trachtete, der in zahlreichen weltlichen Finanzgeschäften engagiert und überdies ohenkundig stiller Teilhaber der mediceischen Bini-Bank in Rom war. Ein lobenswerter Ratschlag Puccis an seinen Verwandten und Geschäftspartner Lanfredino Lanfredini lautete: Spekuliere niemals mit Geld, das gegen Zins geliehen wurde! Eine analoge Klage von 1504: Sein neues Amt als Kammerkleriker bringe zwar etwas Reputation, doch raube es ihm viel Zeit, da er sich die Rechtssachen der Kauheute und der Apostolischen Kammer anhören müsse und ihm dies keinen Verdienst bringeP686 Lorenzo Pucci erscheint gleichsam als Personihkation der Synthese eines mächtigen Kuriengeistlichen und eines gewinnorientierten weltlichen Privatbankiers der Kurie. Man könnte ihn als Personihkation der Fiskalisierung der Kurie betrachten.

So eng diese Mediceer-Gruppe mit den Weisem verbunden und befreundet war, so vehement setzte sie sich deswegen von den Fuggern als deren Konkurrenten ab. Als exemplarisch möge das Zeugnis von Jacopo Salviati gelten, der die enormen Kosten der Krönungsfeiern Leos X. explizit deshalb mit einer Obligation über den Betrag von 10.000 Dukaten unterstützte, damit hier nicht die Bank der Fugger Gläubiger der Medici-Kurie werden konnte.687 Leo X. hatte den Fuggem vertragswidrig Anfang 1515 aus einer analogen Abgrenzung die päpstliche Münze entzogen.688 Deshalb erscheint es nur konsequent, wenn der Mediceer-Bankier Bernardo Bracci, ein Verwandter, wenn nicht gar Sohn des ehemaligen Generalmanagers Giovanbattista Bracci und ein wichtiger Bankier für Lucrezia de’ Medici und ihren Mann Jacopo Salviati, während des Sacco di Roma sein Lösegeld von fast 8.000 Dukaten, das gleich zwölf Soldaten für sein Leben und die Freilassung von ihm verlangten, nicht von der Fugger-, sondern von der Welser-Bank erhielt.689

Auf der Grundlage auch vieler weiterer Quellen darf man daher also die Hypothese wagen, dass die Verhandlungen einer in Rom durch die Welser getragenen brandenburgischen Gesandtschaft mit Lorenzo Pucci und Kardinal Giulio de’ Medici anders, erheblich konzilianter verlaufen wären, dass die Kompositionssumme deutlich niedriger und damit auch der Ablass in bescheidenerem Rahmen verfügt worden wäre. An Luthers Kritik am Ablass und der Kurie hätte eine solche Variante der Geschichte natürlich nichts geändert; vielleicht hätte sie aber zu einigen Akzentverschiebungen in den folgenden Kontroversen geführt.

Resümierend lässt sich hervorheben, dass die an der Kurie und in einem Verbund mit der Kurie tätigen Banken um 1500 oüenkundig ein immer stärkeres Gewicht bei den Kurienhnanzen gewannen. Guidi Bruscoli hatte in seiner Studie über den Kurienbankier Benvenuto Olivieri denn auch betont, dass die Apostolische Kammer in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts mehr denn je auf private Bankiers setzte und von ihnen abhängig wurde, da sie sich gezwungen sah, neue Einkommensquellen zu hnden.690 Allerdings sorgten diese Bankiers nicht allein für Kredite, sondern sie verbesserten kraft ihrer Organisation und ihres Einüusses auch die E^zienz des päpstlichen Benehziengeschäfts, wie am Beispiel der entsprechenden Dienstleistungen der mediceischen Salviatiund Pandolhni-Bank zu erkennen war. Auch dadurch wurden sie für die Kurie und die Apostolische Kammer zu einem Teil des Systems und immer unentbehrlicher. Allerdings ist dieser Prozess noch nicht erschöpfend und komparativ erforscht worden.

Auf diese Weise konnten die Banken in zunehmender Weise zudem hlternd und fokussierend die Wahrnehmung Roms und der Kurie prägen: in positiver Weise dort, wo man von ihnen prohtierte, in negativer dort, wo die Banken ihre Aufträge nicht oder nur unzureichend erfüllen konnten oder wo man gar vollends von ihren Leistungen ausgeschlossen blieb bzw. sie nicht suchte und deshalb benachteiligt blieb. Auch diese Realität wird zu dem Urteil Jacopo Salviatis beigetragen haben. Sein Verdikt über den berechnenden funktionalistischen Utilitarismus, der an der Kurie herrsche, erscheint mir allerdings weniger wegen seiner Zustandsbeschreibung bemerkenswert, sondern wegen der damit verbundenen Erwartungshaltung. Dass die Kurie der Renaissance von Regeln der Politik und Finanzwelt bestimmt wurde, ist ernüchternd, aber kaum erstaunlich. Dass aber ein Bankier und Politiker wie Salviati, der fast zwanzig Jahre mit größter macht- und hnanzpolitischer Kunstfertigkeit im Hexenkessel der Medici-Feinde in Florenz überlebt hatte, in Rom erwartete, hier würde der Mensch – um mit Kant zu sprechen – mehr als Zweck an sich, weniger als Mittel zum Zweck behandelt, hier sollte in stärkerem Maße eine christliche Menschenwürde praktiziert werden, das ist für mich die eigentliche Überraschung. Dieses Urteil könnte durch ein Bekenntnis zu Savonarola und dessen Lehren bestimmt gewesen sein – und damit gäbe es dann doch gewisse Bezüge zu Martin Luther.691Selbst für einen Jacopo Salviati (doch Gleichgesinnte wären unschwer zu hnden – bis hin zu einem Adrian von Utrecht bzw. Papst Hadrian VI.) herrschten somit im zweiten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts an der römischen Kurie Auswüchse, die nicht zuletzt durch die zunehmende Fiskalisierung der Kurie gefördert wurden. Für ein distanziertkritisches Auge waren sie zu erkennen – vermutlich nicht nur bei Kennern der Kurie; wer freilich nur die zu kumulierenden Ablassjahre der zahllosen römischen Heiltümer zählte und sammelte, wird dieses Phänomens wohl kaum gewahr geworden sein.


Nelson H. Minnich

Luther, Cajetan, and Pastor Aeternus (1516) of Lateran V on Conciliar Authority

The Fifth Lateran Council (1512–1517) came to play an important role in the evolution of Martin Luther’s thinking on „sola scriptura“. He did not focus initially on the council’s decree on preaching („Supernae maiestatis praesidio“) that required the Interpretation of Scripture „in accordance with the exposition, Interpretation, and commentaries that the church or long use has approved and has accepted for teaching until now“.692 Rather Luther’s attention was drawn to the decree „Pastor Aeternus“ by Cardinal Tommaso de Vio OP (Cajetan, 1469–1534) at their fateful meeting in the Fugger residence in Augsburg on 12–14 October 1518. According to Luther’s account of the meeting on 12 October, the Dominican claimed that this decree had abrogated the Council of Basel, an assertion that shocked the Augustinian friar. If one council can overturn another, then the Christian believer cannot put trust in the decrees of councils, Luther concluded. Only Scripture is a safe guide. If de Vio did make that claim for „Pastor Aeternus“, was it an accurate reading of the decree?

Luther’s knowledge of the Fifth Lateran Council came in bits and pieces.693 At the time of his trip from Erfurt to Rome and back again (from November of 1510 to March of 1511) he was probably aware of the ehorts of dissident cardinals to convoke a council.694 He may have already formed a favorable impression of the Pisan cardinals, later claiming they were motivated by the desire to reform the Church and were personally most leamed and holy men.695

When the dissident cardinals backed by emperor Maximilian I Habsburg (14591519, HRE 1493–1519) and Louis XII Valois (1462–1515, king of France 1498–1515) hnally convoked their council on 16 May 1511 to meet later that year in Pisa, they appealed to the decree of the Council of Konstanz requiring the convening of a council every ten years. At its third session on 12 November 1511 the Pisan Council declared that it had authority directly from Christ, as stated in the decree „Haec sancta“ of the hfth session of the Council of Konstanz. Even the pope is obliged to obey the Pisan Council.696 In his bull convoking the rival Lateran Council, Julius II (1443–1513, pope 1503–1513) did not address directly the issue of the authority of the decrees of Konstanz and Basel. He seems to have accepted the authority of the Council of Konstanz that issued the decree ^Frequens“. He claimed that his failure to convoke a council earlier in accord with this decree and with his own election capitulary was not due to negligence on his part, but to legitimate impediments caused by the di^culties of the times. While not questioning the validity of the decree „Frequens“ in its origins, he implied that its non-observance for eighty years has lessened its binding force. The cardinals’ right to convoke a council on their own was, however, contrary to church law and tradition which gave to the pope alone this right.697

Julius II invited the rulers of Christendom to send delegations to his council and to propose material for its agenda. Fernando of Aragon (1452–1516, king 1479–1516) in early 1512 urged that the legacy of confusion caused by the decrees of Konstanz and Basel and the Opposition to them by Popes Martin V (1368–1431, pope 1417–1431) and Eugenius IV (1383–1447, pope 1431–1447) be resolved. Theologians and canonists over the centuries have defended papal supremacy, and the more recent ones have attacked the decrees „Haec sancta“ and ^Sacrosancta“, which hold that a general council is over a pope in matters related to faith, unity, and reform. Let the Lateran Council revoke these decrees. In their place, let the council declare that the vicar of Christ is over a council except in two cases: papal heresy (canon ^Si papa“, D. XL, c. 6) and the disputed election of two or more popes – not on other issues. The decree ^Frequens“ should be renewed, calling for a council to be held every ten or hfteen years.698

In his conciliar decrees summoning the defenders of the Pragmatic Sanction of Bourges to come to the Lateran Council and explain why it should not be abrogated, Julius II did not attack the authority of the Council of Basel, whose decrees it implemented. He acknowledged that the decrees of legitimate councils should be observed inviolably, but he added that when they led to abuses the pope could intervene and abrogate them; the Pragmatic Sanction of Bourges, by detracting from the liberty and authority of the Roman pontih, had introduced abuses and should thus be abrogated.699

Julius II entrusted to a Commission of cardinals and prelates the task of how to deal with the issue of the Pragmatic Sanction of Bourges, a legacy of the Council of Basel. While the names of the members of the Julian Commission are not given, it is said to have held various sessions in the uulu concilü in the Lateran Basilica where reports were discussed.700 When Leo X became pope, he assigned to the deputation on faith the issue of the Pragmatic Sanction, thus perhaps implying that it was an issue involving doctrine and not just discipline.701

Leo X determined for the most part the composition of the deputation.702Of its twenty members, a number had special competence to deal with the issue of the Sanction. Cardinal de Robert de Guibe (1460–1513) was French, cardinals Pietro Accolti (1455–1532) and Achille de Grassi (1456–1523) were leading canonists, and the Franciscan Antonio Trombetta (1436–1517) and the Dominican de Vio were noted theologians who had written on the topic of papal authority over councils.

Rome was home to many private and mendicant libraries that could have been consulted by members of the deputation. But the most important collection of books and manuscripts was the Vatican Library, and its surviving registers reveal that certain members of the deputation had sought to familiarize themselves with the issue of conciliar authority. Chief among these was Cardinal Pietro Accolti, an earlier member of the conciliar preparatory Commission and of the nine-cardinal Commission consulted on conciliar ceremonies, and a dose adviser of Leo X.703 He borrowed between 1511 and 1516 numerous works on previous church councils (such as Chalcedon, Constantinople, Lateran, Konstanz, and Basel) and treatises on papal and conciliar powers by theologians such as Agostino Trionfo da Ancona and Juan de Torquemada.“704 Accolti enjoyed a reputation for being balanced and objective, for issuing relatively mild judgments. He was intimately involved in the negotiations over the Concordat of Bologna and presided over the general congregation that approved the Concordat and the revocation of the Pragmatic Sanction.705 Another member of the Leonine deputation, the Franciscan minister general, Bernardino da Chieri, a master of theology and former papal borrowed in the name of Cardinal Marco Vigerio two volumes containing the Councils of Konstanz and Basel on 18 November 1511 and the Acta of the Council of Konstanz on 1 June 1512.706 Tommaso de Vio, master general of the Order of Preachers and eminent Thomist, sent his socius on 15 November 1512 to borrow a volume containing the Conciiium Calcedonense.707

Two members of the Leonine deputation dealing with the Pragmatic Sanction wrote at the time of the Lateran V on the topic of conciliar authority. In 1512 Antonio Trombetta, OFM, former professor of Scotist theology at the University of Padua, penned a treatise „De auctoritate papae et Concilii“. The Franciscan began with the assertion that the pope has the plentitude of power and hence is superior to every council, the one exception being should he fall into heresy, in which case a heretical pope ceases to be pope.708 He provided contradictory arguments regarding the validity of the decree „Haec sancta“ of the Council of Konstanz. He claimed that it was valid for the Situation in which it was framed, namely, a schism with three rival popes, but did not apply to normal situations. But he also repeated the arguments of Juan Torquemada, OP (1388–1468), and Tommaso de Vio, OP, against its having any validity at all, namely, that it was approved by only one obedience, that of the Pisan pope John XXIII (c. 1370–1419, pope 1410–1415), and was never conhrmed by the new pope Martin V.709 Trombetta also asserted that Eugenius IV’s bull „Dudum sacrum“, which had revoked his closure of the Council of Basel, was a mere Prudential act. It was aimed at preventing greater evils, while the pope prepared a new council to meet in Italy. It had approved only the generic goals of the council such as ending the Hussite heresy but did not extend to approving individual decrees of which he had no knowledge since he was in Italy.710

Tommaso de Vio had written extensively on issues of conciliar authority at the time of the Lateran Council: e. g., „De comparatione autoritatis Papae et Concilii“ (12.10.1511), „Apologia de comparata autoritate Papae et Concilii“ (29.11.1512), his sermon at the second session of the Lateran Council (17.5.1512), and his commentary on „quaestio I, articulus X“ of the „Secunda Secundae Summae Theologiae Sancti Thomae Aquinatis“ (26.2.1517)711. His views rehected the papal ecclesiology of Aquinas and the arguments of Juan de Torquemada against the Councils of Konstanz and Basel. With Aquinas he held that a council cannot act apart from its head, the pope. De Vio added three exceptions: unless the pope was incapacitated, he was guilty of heresy, or there was doubt regarding who was the true pope.712 Following Torquemada on Konstanz, de Vio claimed that it was valid only after the three obediences had adhered to it and the personal presidency of Martin V, elected by the council, authorized it as a universal council. The decree „Haec sancta“ was issued by only one obedience after its head, John XXIII, had Red. Martin V never conhrmed it. He accepted decrees related only to faith, not „Haec sancta“ that treated discipline.713 It may have some validity in the case of uncertainty as to who is pope but not when his identity is clear. When approving the condemnations of the views of John WycliSe (c. 1329–1384) and Jan Hus (c. 1370–1415) attacking the authority of the pope, Martin V implicitly taught papal supremacy.714

De Vio also followed Torquemada’s views on Basel. He noted that Eugenius IV had approved its inception and continuation, but never approved its decrees on conciliar superiority of the second and seventeenth sessions. Indeed, in the Council of Florence, he immediately dehned that the Roman pontiRis the head, pastor, teacher, and rector of the universal Church.715 As Torquemada pointed out in his treatise „Summa de ecclesia“ (1453), the Council of Basel was Rawed in many ways. Its decisions lacked the unanimous consent of its members, of the presiding papal legates who refused to be present at the voting, and of the ambassadors of England and Castile who were known to be on the way. Many leamed men were not given a hearing because the proponents of conciliar supremacy knew that what they themselves proposed was contrary to the teaching of the saints. Basel erred in claiming that the pope does not have the power to determine the time and location of a council, but is himself subject to a council. What was promulgated on this and other matters was done out of hatred for the Apostolic See and supported by a multitude of people lacking authority. Finally, the council exceeded its authority by proceeding against the single, true, and undoubted Roman pontih, Eugenius IV, and by going all the way to the point of deposing him.716 This action seriously impaired all of its authority. De Vio also listed the same theologians and canonists whom Torquemada cited as holding that only God and no man may judge a pope.717 He noted that Torquemada reported that the Council of Basel repeatedly sought from Eugenius IV an approbation of its decrees, but failed to receive it.718

In his sermon before the second session of the Lateran Council on the superiority of the pope to a council, de Vio indirectly addressed the question of the Council of Basel. He noted that the Council of Pisa I (1409) had tried to resolve the Great Western Schism, but with time its authority has vanished. The decree „Haec sancta“ of Konstanz has been hissed oh the stage of history and will perish in our times if the council fathers act in a manly way. Eugenius IV repressed the novelty of Basel. Such actions are not without precedents. The wise and illustrious fathers of the Council of Chalcedon (451) rejected the Council of Ephesus II (449) and its leader Dioscorus who taught the Monophysite views of Eutyches and insulted Pope Leo I. In a similar way the Council of Constantinople VI (869–70) repudiated the decisions of the earlier Council of Constantinople (867) led by Photius that had deposed Pope Nicholas I. While de Vio urged the Lateran fathers to condemn the Council of Pisa II (1511–12), the same arguments could be used to justify the Lateran Council’s repudiation of Basel. Indeed, they reappeared in the Lateran bull „Pastor Aeternus“.719

In his Commentary on Tommaso d’Aquino (1225–1274), de Vio returned to the question of „Haec sancta“. He argued that the pope dihers from a prince in that papal power comes directly from Christ, Who told Peter to feed His sheep, while princely power is conferred on the ruler by the community. A council cannot limit the authority of a pope. Konstanz at the time it issued „Haec sancta“ represented only one obedience, not the universal Church, and its contested Pisan pope was absent. Its decree is not to be observed. Even when there was a new schism in the Church, as when Basel deposed Eugenius IV and Pisa II suspended Julius II, „Haec sancta“ had no ehect. For truth requires all to submit to the Roman pontih, who never submitted to these councils and was never abandoned by the Church. When Eugenius IV died, whom the Council of Basel had deposed and burnt in e^gy, the Church did not recognize as pope Felix V, whom the Council of Basel had elected in his place. Rather the Church recognized Nicholas V, whom the Roman cardinals chose as the new pope, and thus acknowledged that a council is not superior to a pope and can do nothing against a certain and undoubted Catholic pope. Similarly the Council of Pisa II was not recognized by the Church at large, for all the prelates and princes of Christendom adhered to the Lateran Council. Even the former adherents of the Pisan Council publicly confessed that they had been schismatics and anathematized every act of the Pisan Council as lacking any authority or importance.720

From these Statements we can discern that de Vio gave limited, if any, authority to the Council of Basel. It was convoked and continued by a pope, but he eventually transferred it to Ferrara, and its decrees issued in Basel lacked papal conhrmation; indeed, some were formally rejected. Based on the precedents of Chalcedon and Constantinople VI, the Lateran Council can nullify the decisions of Basel.

Although not a member of the faith deputation, the distinguished canonist and bishop of Lucera, Domenico Jacobazzi (1444–1527), who attended all of the sessions of Lateran V, penned his classical treatise on council during this time. He claimed that the Council of Konstanz was legitimate from the Start since there was no clear pope and power devolved onto the cardinals who backed the council. Konstanz had the authority to end the schism and depose the rival popes. When there are so many claimants, it is as if the see were vacant. When there is no pope or when the pope is a heretic and does not wish to prevent imminent danger to the Church, then a council has power immediately from Christ. The decree „Haec sancta“ was valid only for the Situation at the Council of Konstanz, for the ending of the schism, because there was not „one undoubted pope, but three, each of whom acted as if he were pope“. „Haec sancta“ was issued by only one obedience, and not by all three. Martin V and his successor refused to approve the decree, which was not mafena ^dei. The Council of Basel was legitimate from the Start since authorized by the pope. When Eugenius IV dissolved it and transferred it to Ferrara, the remaining council in Basel became more a concIHahalam than a council. Its subsequent decrees had no validity for it was not a true council and did much presumptuously to disturb the peace of the Church.721 In the final and tenth book of his treatise „De concilio“, Jacobazzi listed sixty-four arguments of the defenders of Basel’s decree on conciliar superiority and answered each in tum. It is remarkable that he never cited „Pastor Aeternus“ as evidence for his defense of papal superiority over councils, even though he was revising his treatise up to 1523. While Jacobazzi borrowed some of his arguments from Torquemada and de Vio, he also showed some independence from them and was less hostile to the Council of Basel, admitting that it was legitimate from its beginning up to its second dissolution by Eugenius IV.722 Jacobazzi’s views could have inhuenced Pietro Accolti (1455–1532), who was his colleague for many years on the Sacred Rota and ally on various issues.723

The abrogation of the Pragmatic Sanction of Bourges was something Leo X sought from the Start in his negotiations with Francis I at Bologna. There is no mention in the accounts of the negotiations of the pope’s desire to abrogate the Council of Basel. The keys cardinals representing the pope in the subsequent negotiations over particulars were known for their diplomatic and legal, not theological, skills: Giulio dei Medici (1479–1534, pope Clement VII 1523–1534), Lorenzo Pucci (1458–1531), and Pietro Accolti.724 They kept their attention on an abrogation of the Pragmatic Sanction of Bourges. There is no record of their urging an abolition of the Council of Basel.

While it is not clear who authored the decree „Pastor Aeternus“ (1516) of the eleventh session of the Lateran Council, its teachings rehect in many ways those of Trombetta and de Vio, key members of the deputation on faith responsible for drafting the decree. The decree did not go so far, however, as to condemn the whole Council of Basel. The eminent canonist and Cardinal, Pietro Accolti, who had diligently studied the ucfu of Konstanz and Basel, probably also had a central role in the decree’s formulation and may have tempered the theologians’ extreme hostility toward Basel. In order to abrogate the Pragmatic Sanction of Bourges (1438), „Pastor Aeternus“ sought to undermine the authority of the post-transfer remnant of the Council of Basel that underpinned some of its provisions. „Pastor Aeternus“ attacked the Sanction for breaking the sacred nerve of obedience to ecclesiastical discipline by preventing the pope from conferring benehces in France on cardinals and other curial o^cials who serve the Church. The Sanction is thus a corruption. It is also hawed because it was issued at a time of schism: the fathers gathered illegally in Basel had published its contents. Their assembly no longer deserved to be called a council, for Eugenius IV had earlier transferred it to Ferrara, and thus the publication was by a ,quasi-council’ or couciliahulum or conventicle.725 Leo I at the Council of Chalcedon through his legates and by his letter revoked what was done in the Council of Ephesus II contrary to justice and the Catholic faith. So now too Leo X, who seeks to follow in the footsteps of his illustrious predecessor, revokes the evil Sanction which the Council of Basel backed. The support of the fathers at Basel for the Sanction does not ahect Leo X’s decision, for especially [prueserdm] after the council had been transferred by Eugenius IV, the actions of those who remained in Basel do not deserve to be called conciliar and have no force. Their action violated the principle that when there is only one Roman pontih existing at a time, he is the one having authority over all councils and has the full right and power to summon, transfer, and dissolve councils. This principle is taught by the witness of Sacred Scripture, the teachings of the holy fathers, the Statements of former Roman pontihs, the decrees of the sacred canons, and the decisions of these same councils. A whole series of historical precedents were cited to prove this teaching. Among these was the supposed transfer of the Council of Ephesus II (449) to Chalcedon (451) by Leo I and the transfer of the Council of Pavia (1423) to Siena by the legates of Martin V without the council’s consent. The decree also argued that earlier councils acknowledged that they should not be celebrated apart from the authority of the Roman pontih and should follow his instructions and commands. Conciliar fathers usually sought the approbation of their decrees by the Roman pontih. Such was done at the Council of Konstanz and many of the recent troubles would have been avoided had the fathers assembled in Bourges and Basel followed this laudable custom. Leo X therefore declared with the fullness of apostolic power and consent of the Lateran Council that the Pragmatic Sanction of Bourges and its approbations however issued have been and are of no force or value. It is voided, abrogated, quashed, annulled, and condemned. As evidence of papal authority to do this, Leo X renewed and approved with the consent of the Lateran Council the Constitution „Unam Sanctam“ (1302) of Boniface VIII (c. 1235–1303, pope 1284–1303) which teaches that subjection to the pope is necessary for the salvation of all Christ’s faithful.726

The decree „Pastor Aeternus“ is noteworthy for a number of reasons. It did not explicitly rescind or abrogate the decree „Haec sancta“ of Konstanz, despite the urgings of Fernando of Aragon.727 Instead, it clarihed the wording of „Haec sancta“ by limiting its applicability to situations where there is not a single and undoubted Roman pontih. „Pastor Aeternus“ did not abrogate the whole Council of Basel, but only the Pragmatic Sanction of Bourges which applied in France most of the earlier reform decrees of Basel. „Pastor Aeternus“ did not state that these decrees were abrogated everywhere. Indeed, many of these same decrees were incorporated into the papally approved concordats with the German Nation (1448) and with France (1515/16). Nor did „Pastor Aeternus“ address explicitly the authority of the other actions taken by the Council of Basel, although it suggested by the use of the word „praesertim“ that some of those taken before the transfer may also be open to question.728

„Pastor Aetemus“‘s cleverly implied assertions that the decrees of the Council of Basel lacked papal approval do not conform to the historical record.729 While Eugenius IV was hostile to the Council of Basel, he conhrmed its decrees on at least three occasions. By his bull „Dudum sacrum“ of 15 December 1433, he recognized the council as legitimate up until that time. The bull was incorporated into the council’s acfa at its sixteenth session on 5 February 1434.730By a declaration in the letter „Cum charissimus“ of 22 July 1446 to his legates, Eugenius IV recognized Basel as a legitimate council in its hrst twenty-hve sessions, up to 7 May 1437. He also authorized his legates to conhrm and approve those conciliar decrees which were accepted by the German Nation. Among those decrees were some promulgated at the thirty-hrst session on 24 January 1438, after the council’s transfer to Ferrara.731 By his bull „Ad tranquillitatem“ of 5 February 1447, Eugenius IV consented to each and every one of the twenty-six reform decrees of the Council of Basel that the German Nation had earlier received intact or with minor modihcations. While the pope hoped to secure further revisions of the decrees or eise recompense for revenue lost to the Holy See because of these decrees, he nonetheless held that they should be considered ratihed and be enforced inviolably until modihed by negotiations.732 When Agostino Favaroni, OESA (1360–1443), appealed to Eugenius IV from the condemnation of the twenty-second session on 15 October 1435 of his treatise on the unity of Christ and His Church, the pope agreed to hear his case in order to demonstrate his superiority to a council. The conclusion of the trial, however, apparently conhrmed the council’s decision, for Favaroni was not acquitted and soon resigned as archbishop of Nazareth.733 Eugenius IV’s successor, Nicholas V (1397–1455, pope 1447–1455), by his bull „Ut pacis qua nihil“ of 18 June 1449 approved the acts and deeds of Basel that were related to specihc appointments to ecclesiastical benehces and to absolutions from excommunications, interdicts, and censures.734 It is not true that the actions and decrees of the Council of Basel were never approved by the papacy. Despite its innuendoes, the Lateran decree „Pastor Aetemus“ did not embrace the extreme positions of Torquemada, reiterated by his disciples de Vio and Trombetta, that questioned the legitimacy of all the decrees of Basel.

To what extent Luther and his German compatriots had knowledge of the contents of „Pastor Aetemus“ prior to the publication of the o^cial ucfu of the council in 1520 is unclear. The bull was printed probably in Rome soon after the eleventh session as „Bulla Leonis.X. Pon. Max. approbata in Lateranen. Concilio revocationis et abrogationis Pragmatice Sanctiois“ (no place or date given). That a copy made its way to the University of Wittenberg is doubtful.735 Luther nonetheless had some knowledge about „Pastor Aetemus“. He was aware of the formal appeal against it made by the University of Paris on 27 March 1517. According to Luther’s account of his meeting with the Cardinal legate at the Diet of Augsburg in October 1518, de Vio urged Luther to accept as his guide for interpreting Sacred Scripture the teachings of the holy fathers and popes. Should Luther pertinaciously refuse to do so, he would become a heretic. De Vio is said to have stated that the power of the pope is above the Scriptures and councils, ohering as proof of this the bull „Pastor Aetemus“ by which Leo X abrogated the Council of Basel at the urgings of the Dominicans. De Vio boasted that he and his fellow Dominicans had obtained the condemnation of the council of Basels.736 It should be noted that the Dominicans were hostile to Basel not only because of its teachings on conciliar superiority, but also because it had approved the doctrine of the Immaculate Conception of Mary, a teaching the Dominicans vigorously opposed.737

If this account of their exchange is accurate, de Vio claimed more for the bull „Pastor Aeternus“ than what was in it. It abrogated only the Pragmatic Sanction of Bourges, not the Council of Basel. While it denounced the proceedings at Basel after its transfer, it did not condemn the whole council. The bull did imply that one council could nullify the decisions of another by its citing of the actions of Chalcedon and Constantinople VI. But it never explicitly abrogated Basel.

Luther reported that he was shocked by the assertion that one council could overturn another. The basis for his supposed surprise is unclear, for he claimed that he argued against Cajetan’s assertion by citing the appeal of the University of Paris against „Pastor Aeternus“. While the Paris document did not question papal authority, it criticized Lateran V for abrogating the salutary Statutes of Konstanz and Basel and for damning the Council of Basel that had issued the decree on the Immaculate Conception of Mary.738 Luther did not explain how he used this Paris appeal. Did he point out that the Faculty, which functioned as part of the Church’s magisterium, never accepted or received the decree „Pastor Aeternus“? Luther went on to claim that if one council can overturn the decision of another, then one cannot trust the decrees of councils. He probably espoused the conciliarist Position that the decrees of a general council do not need papal approbation and that a council cannot be transferred against its will by a pope.739 His sense of what constituted the legislative legacy of Basel was probably shaped by the edition of its decrees edited by Sebastian Brant that was published in 1499 and republished in 1511 and 1512 by Zaccaria Ferreri. That edition contained the decrees issued after Eugenius IV had transferred the council to Ferrara.740 Papalists such as de Vio made crucial distinctions. A conciliar decree related to faith and approved by the pope is indeed not subject to later nullification; councils not approved by the pope however can be overturned; and disciplinary decrees, even if approved by the pope, can be abrogated later if found abusive. In addition, once the Council of Basel had been transferred to Ferrara (by a decree of the minority backed by Eugenius IV on 7 May 1437), whatever those assembled in Basel subsequently enacted lacked authority. That the fathers in Basel felt the need to raise the provisions of „Haec sancta“ from a disciplinary to a doctrinal declaration is evident by their decree „Sacrosancta“ of the thirty-third session on 16 May 1439. It made three propositions into articles of faith: namely, the superiority of general councils over popes; the inability of popes to dissolve, prorogue, or transfer a council without its consent; and the obstinate denial of these truths as constituting heresy.741 The Council of Florence, by its decree „Moyses vir Dei“ of 4 September 1439, condemned this decree of Basel because it gave to „Haec sancta“ an evil and mischievous meaning completely opposed to its true teaching and was promulgated after the pope had transferred the council.742 Lateran V’s „Pastor Aeternus“ provided from the papal perspective a proper Interpretation of „Haec sancta“: it is a disciplinary decree valid only in situations where there is not one undoubted pope.

The false claim that Lateran V had abrogated Konstanz and Basel returned at the Leipzig Disputation. Luther used it to question the authority of any council.743 He seems to have considered „Sacrosancta“ to be a valid decree, even though issued after the council’s transfer. In the dedicatory letter prefacing his treatise „On the Freedom of the Christian“, Luther warned Leo X that those err who exalt him above a council and the universal Church and ascribe to him alone the right to interpret Sacred Scripture.744 In his „Letter to the Christian Nobility of the German Nation“, he attacked the claim that only the pope can call a council.745 Luther’s concern was not primarily to defend conciliarism, but to affirm solu scriptum and the right of believers to interpret the Bible under the guidance of the Holy Spirit.746

We may never know for sure precisely what de Vio and Luther said at their fateful encounter in Augsburg, for no notary was then present to record their exchange. In the heat of their debate did de Vio make exaggerated Claims for the scope of „Pastor Aetemus“? Did he actually claim that it abrogated the Council of Basel and not just the Pragmatic Sanction of Bourges? His earlier writings, repeating the arguments of his fellow Dominican Torquemada, indicate that he feit the council’s decrees were illegitimate and should be abrogated. He also held that one council can in certain circumstances abrogate another. In his work on the Commission that drafted the decree, he probably sought to insert into it wording that undermined as much as possible the authority of Basel. But the text of „Pastor Aetemus“ approved at Lateran V did not abrogate the Council of Basel. It did not even abrogate „Haec sancta“. It provided an o^cial Interpretation of that decree. „Haec sancta“ is a disciplinary decree applicable to situations where there is no one undoubted pope. While many theological, canonical, and historical arguments were brought forth to justify its assertion of papal superiority over councils, „Pastor Aetemus“ was not framed as teaching a Catholic truth that all must hold in order to be saved. A Century later the Catholic theologians Roberto Bellarmino, SJ (1542–1621), Andre Duval (1564–1638), and Edmond Richer (1560–1631), who disagreed on other matters, all agreed on this point.747 Had de Vio limited himself to what is actually stated in the decree, he may not have provoked Luther to reject at this point in his career the authority of church councils.


Ludwig Schmugge

Luther in Rom und das deutsche kuriaie Umfeid

Im Zusammenhang mit Streitigkeiten unter einigen Konventen der Augustinereremiten in der sächsisch-thüringischen Ordensprovinz wurde der Erfurter Magister Martin Luther nach Ansicht der älteren Forschung (vor allem auf Böhmer basierend) mit einem namentlich nicht bekannten Ordensbruder im November des Jahres 1510 oder (so jüngst Schneider) mit Johann von Mecheln im Herbst des Jahres 1511 an die Kurie nach Rom geschickt.748 Die wenigen, viel später zu Papier gebrachten Bemerkungen des Reformators und anderer Zeitgenossen über seine Reise in das Zentrum .Babylons’ und die in Italien und an der Kurie erhaltenen Eindrücke geben zur Identihkation möglicher Kontaktpersonen während des Romaufenthalts nicht viel her. Luther bezeichnet sich als frommen Pilger, der durch die Kirchen Roms gelaufen sei. Immerhin erwähnt er sehr positiv S. Maria dell’Anima, obwohl er an dem Platz nur die riesige Baustelle der heutigen Hallenkirche vorgefunden haben kann: „Zu Rom im Spital ist die deutsche Kirche, die ist die beste, hat ein deutschen Pfarherr“.749 Papst und Kardinäle, so beklagt er dagegen, hätten wenig Verständnis für ihn gehabt.

In diesem Beitrag werden die folgenden Fragen gestellt: Was wollte Martin Luther abgesehen vom Anliegen seines Ordens für sich selbst in Rom erreichen? Wen hat er dort getrohen? Mit wem hat er geredet? Bei welchen Ämtern hat er vorgesprochen? Hat er persönlich um Gnaden an der römischen Kurie nachgesucht?

Der römische .Gnadenbrunnen’ wurde von Luthers Zeitgenossen trotz der herrschenden kriegerischen Verhältnisse in Italien beißig besucht, Bittsteller aller Stände, Männer und Frauen, Kleriker, Mönche und Laien brachten ihre Anliegen vor den Papst. Die päpstliche Kanzlei hat deren Bittschriften, sofern diese nicht nur als Pilger gekommen waren, in den Supplikenregistern gesammelt, allerdings sind sie für die Jahre 1510–1512 noch nicht erschlossen. Hingegen kennen wir Suppliken von über 30.000 Gläubigen aus allen Teilen der Christenheit, die in die Register der Pönitentiarie, des päpstlichen Buß-, Beichtund Gnadenamtes eingetragen und im RPG IX (Julius II.) ediert sind.750 Alle Petenten mussten bzw. wollten sich wegen eines Verstoßes gegen das kanonische Recht an den Heiligen Vater, den Inhaber der pienüudo pofesfads, wenden. In der nach den Materien der Register geordneten Tabelle 1 (siehe S. 207) ist dargestellt, wie sich die 30.994 Bittsteller auf die europäischen Regionen verteilen.

Die auf den ersten Blick imposante Zahl der von der Pönitentiarie im Namen des Rovere-Papstes erteilten Absolutionen, Dispensen, Lizenzen und Indulte gibt nicht einmal den ganzen Umfang aller Gnadengesuche wieder. Erstens wissen wir nicht, wie viele Bitten abgelehnt und daher nicht registriert worden sind. Zweitens weisen die Supplikenregister der Pönitentiarie große Lücken auf, es fehlen die Bittschriften des zweiten, dritten und sechsten Pontihkatsjahres, das heißt etwa ein Drittel des Bestandes. Drittens gibt es über die von den kurialen Minderpönitentiaren nach einer Beichte gewährten Absolutionen für in Rom anwesende Bittsteller keinerlei Aufzeichnungen, sieht man einmal von den äußerst seltenen Hherae ecclestae ab. Für die Zeit der Romreise Luthers können wir feststellen, wer mit Bitten an den Papst herangetreten ist. Das waren in den Jahren 1510 bis 1512 fast 15.000 Männer und Frauen (Band 55: 4.887, Band 56: 4.455, Band 57: 5.078).751

Martin Luther und sein Begleiter sind vermutlich per pedes aposfoiorum und teilweise auf der Via Francigena durch Mittelitalien gewandert. Ob sie den Papst überhaupt zu Gesicht bekommen haben, hängt vom Reisetermin ab. Mit Sicherheit war Julius II. im Winter 1510 /1511 in Rom nicht anzutreüen, denn er hatte die Ewige Stadt am 17. August 1510 per Schiü via Ostia nach Civitavecchia segelnd verlassen, kam von dort auf dem Landweg über Orvieto, Assisi, Foligno, Tolentino und Loreto ziehend nach Ancona und reiste von dort, wieder per Schiü, nach Rimini. Am 22. September 1510 traf er in Bologna ein, wo er bis zum 14. Mai 1511 verweilte. Dann zog er wieder nach Rimini, hielt sich dort bis zum 3. Juni auf, war am 5. in Ancona, am 11. in Loreto, am 17. in Foligno, am 20. in Terni. Erst am 26. Juni 1511 zog er wieder in Rom ein.752 Dort blieb Julius II. dann bis zu seinem Tode. Der genaue Zeitpunkt von Luthers Romreise ist aber für die folgende Untersuchung nicht von primärer Wichtigkeit.


Tab. 1: Suppliken der Pönitentiare im Pontifikat Julius’ll.

[image: images]




1Luthers Plan einer Generalbeichte

Im Zusammenhang mit seiner Romreise wird in der älteren Literatur vermutet, Luther habe in der Ewigen Stadt eine Generalbeichte abgelegt oder ablegen wollend.753 Das hätte in der apostolischen Pönitentiarie oder bei einem Priester seines Ordens geschehen können. Die Pönitentiarie wie auch die anderen Dikasterien der Kurie folgten dem Papst auf seiner Reise. Wenn Luther sich in den Wochen um die Jahreswende 1510/l1754 in Italien aufgehalten haben sollte, hätte er die Pönitentiarie in Bologna angetrohen. In Rom waren nur einige Minderpönitentiare zurückgeblieben, um Pilgern die Beichte abzunehmen. So hätte Luther am Tiber durchaus ein paar päpstliche Beichtväter antrehen können, aber nicht den Papst. Wenn Luther, wie schon bei seinem Eintritt in den Erfurter Konvent Mitte August 1505,755 auch in Rom eine Generalbeichte abgelegt haben sollte, dann bei einem Ordensbruder oder einem Minderpönitentiar. Von dem Minderpönitentiar wäre darüber ein Dokument, eine Lüfera, ausgestellt worden.

Fragen wir zuerst, bei welchem Minderpönitentiar in Rom 1510/11 oder 1511/12 Martin Luther die Generalbeichte abgelegt haben könnte. Die päpstlichen Beichtväter, jeweils zwölf an der Zahl in den drei Hauptbasiliken, zumeist einem Bettelorden angehörend, waren gebildete und sprachkundige Seelsorger. Es gab immer einen des Niederdeutschen und des Oberdeutschen mächtigen Pönitentiar an der Kurie. Dass diese Beichtväter „ungebildet und, wie er (Luther) meinte verständnislos“ (so Iserloh) gewesen sein sollen, dürfte kaum zutreffen.756 Der Senior unter den päpstlichen Pönitentiaren an St. Peter war ein Franzose, Franciscus Berthelay, decreforum docfor und seit 1499 Bischof von Milopotamos, der an der Kurie residierte.757 In dem uns interessierenden Zeitraum tritt er sehr häuhg bei deutschen Supplikanten, die nach Rom gekommen waren, als Kommissar auf.758 Berthelay ist bis zum 31. Oktober 1510 in Rom nachweisbar, dann aber nach Bologna gereist. Bei ihm kann Luther 1510 eine Generalbeichte also nicht abgelegt haben, wohl aber in dem Zeitraum 1511 /12.

In den Jahren 1510 bis 1512 wird nur ein deutschsprachiger Minderpönitentiar in den Pönitentiariesuppliken erwähnt, der Dominikaner Jakob Nagel.759 Kaplan der päpstlichen Beichtväter und zugleich Nachrücker als Minderpönitentiar (minorpenifendanus supranumeranus) war ein gewisser Petrus Püueger, ebenfalls Dominikaner aus Frankfurt.760 Nagel, Pönitentiar an St. Peter (bis 1523), trat 1509 der Bruderschaft vom Campo Santo bei und blieb bis 1518 Mitglied. Ihm wurden zwischen April 1510 und Oktober 1512 mindestens zwanzig Suppliken deutscher Petenten kommissioniert, bei denen Fälle von Weiheproblemen,761 Totschlag in Notwehr,762 illegitimer Geburt,763 Priestermord,764 Streit um Schulden mit Todesfolge765 und ein Spiel mit tödlichem Ausgang766 zu beurteilen waren.767

Da Luther des Lateinischen mächtig war, hätte er für die Beichte auch einen Ordensbruder unter den Minderpönitentiaren konsultiert haben können, den spanischen magisfer ardam Petrus Calahorra. Das hätte aber im ersten Zeitraum nur in Bologna geschehen können, weil Petrus Calahorra von Oktober 1510 bis Mai 1511 nachweislich dort tätig war. Danach ist er wieder in Rom belegt. Auf jeden Fall hätte Luther nach erfolgter Beichte eine Hffera ecclesiae des betretenden Minderpönitentiars erhalten.

Wie die über eine Generalbeichte ausgestellte Hhera ecclesiae aussah, lässt sich an einem Beispiel zeigen. Da diese in Rom ausgestellten Dokumente nicht registriert wurden, besaßen sie nur eine minimale Überlieferungschance. Ein rares Exemplar hndet sich im Stockholmer Reichsarchiv,768 ein anderes im Wiener Haus-, Hofund Staatsarchiv.769 Die erste üffem datiert vom 5. August 1449, ausgestellt durch den deutschen Minderpönitentiar Johannes Calp für einen Schweden, der dem Seelsorger seine Sünden gebeichtet hatte und darüber dieses Dokument als Beleg erhielt, in welchem aber der Charakter seiner Sünde nicht genannt wird. Nur durch ein entsprechendes Dokument könnte Luthers römische Generalbeichte sicher nachgewiesen werden.


[image: images]

Abb. 1: Littera ecctesiae vom 5.8.1449.





2Eine Supplik Luthers um Studienerlaubnis?

In der älteren Literatur wird mit Verweis auf eine Herzog Georg von Sachsen zugeschriebene Bemerkung vom Jahre 1531 und die Hildesheimer Chronik des Johann Oldecop (mehr als 50 Jahre nach Luthers Romreise verfasst) die Hypothese aufgestellt, der Reformator habe die Absicht verfolgt „mit päpstlicher Erlaubnis den Ordenshabit abzulegen und sich zu Rom in weltlichen Kleidern für etwa zehn Jahre den humanistisch-religiösen Studien zu widmen“.770 Oldecop will bei seinen Romaufenthalten (in den Jahren 1519 und 1523) sogar den Offizial (eher wohl den Prokurator) getrohen haben, der die Supplik für Luther aufgesetzt haben soll.

Was lässt sich heute darüber in Erfahrung bringen? In den Jahren 1510/12 bemühten sich in Rom hunderte deutscher Petenten um die verschiedensten Gnaden. Im Prinzip waren am römischen Gnadenbrunnen alle Dispense, Lizenzen und Indulte zu erlangen, die nicht gegen das göttliche Gesetz verstießen. Im Folgenden seien einige Petenten vorgestellt, die sich zeitgleich mit Luther in Rom aufgehalten und ihre Sache persönlich an der päpstlichen Kurie (in Rom bzw. in Bologna) vorgetragen haben. Sie baten etwa um Aufhebung einer Exkommunikation wegen nicht fristgemäßer Bezahlung von Schulden,771 wegen blutiger Handgreiüichkeiten zwischen Klerikern,772 zwischen Klerikern und Laien773 oder nach einem Streit um Fischereirechte.774 Plebane, die ihre Haushälterinnen erschlagen hatten (der eine im Suü), wollten absolviert werden und ihr Amt behalten.775 Ein anderer hatte über Jahre eine Konkubine in seinem Haus gehabt und diese dem bischöüichen Befehl zum Trotz nicht „entlassen“;776 wieder ein anderer bekannte, seine Konkubine wiederholt zu einer Abtreibung gezwungen zu haben,777 ein weiterer berichtete, eine Benediktinernonne als Konkubine gehabt zu haben.778 Ein Pfarrer hatte dem Churer Domkapitel eine Steuer von 15 Pfund Pfennigen verweigert.779 Es kamen Mönche an die Kurie, die ihre Klöster verlassen wollten (darunter auch Augustiner), weil ihnen eine Pilgerreise nach Rom untersagt worden war780 oder ihr Kloster reformiert worden war.781 Wieder andere waren mit Zwang und Gewalt („vi et metu“) ins Kloster gesteckt worden.782 Es kamen Priester, die einen körperlichen Defekt aufwiesen und um Dispens für den Altardienst baten wie Bartholomeus Roppe aus Magdeburg und Alexius Scherfman aus Freising, die sich wegen ihres dejecfus corporis von drei Kurienbischöfen inspizieren lassen mussten, um zur Priesterweihe zugelassen zu werden.783 Es kamen Kleriker, die sich irregulär, das heißt vor dem 25. Lebensjahr, hatten weihen lasse784oder vor ihrer Weihe als weltliche Richter tätig gewesen waren785 oder die sich simonistischer Pfründengeschäfte schuldig gemacht hatten.786 Manche dieser Supplikanten wurden an Minderpönitentiare oder andere kuriale Kleriker verwiesen.

Ein Kleriker aus Minden, der in Rom die niederen Weihen ohne Erlaubnis seines Bischofs erhalten hatte, wurde von der Pönitentiarie zu dem deutschen Kurialen Johann Ingenwinkel geschickt.787 Hunderte von Klerikern kamen aus Deutschland, um ohne über ein Benehz zu verfügen (welches Voraussetzung für den Empfang der höheren Weihen war), sich in Rom weihen zu lassen.788 Hier manifestiert sich ein regelrechter deutscher .Weihetourismus’. Nicht zuletzt kamen zahlreiche unehelich Geborene, um sich Dispens für die geistliche Laufbahn bzw. das Anrecht auf mehrere Pfründen geben zu lassen.789

Wie fast alle in Rom anwesenden Bittsteller dürfte auch Martin Luther, um eine eventuell von ihm angestrebte Supplik an den Papst zu einem guten Ende zu bringen, die Hilfe eines Prokurators in Anspruch genommen haben. Keine Supplik an den Heiligen Vater wurde ohne die Hilfe eines kanonistisch geschulten Anwalts an der päpstlichen Kurie aufgesetzt, der das jeweilige Anliegen gemäß den Formularien in das Latein des sdius curiae goss. Das Prokuratorenamt war einträglich und gehörte zu den käuüichen Kurienämtern. Prokuratoren besaßen nicht selten akademische Grade und unterhielten ein .Büro’ in der Umgebung von St. Peter. Viele führten einen personalintensiven Haushalt, dessen Zusammensetzung manchmal aufscheint. So hatte der französische Prokurator Magister Philippus de Agnellis einen aus Köln stammenden Familiären namens Adrian Godeman.790 Der Prokurator Magister Tamyre und sein Bruder Henricus Valtrini stammten aus Trier.791 Möglicherweise dienten die deutschen .Angestellten’ dazu, dem Prokurator Landsleute als .Kunden’ zuzuführen.

Ohne die Hilfe eines Prokurators wäre auch Luther nicht zum Ziel gekommen. Unter Alexander VI. und Julius II. waren mehrere Deutsche als Pönitentiarie-Prokuratoren zugelassen, aber nicht nur für ihre Landsleute tätigt.792 Die Mehrheit der Prokuratoren unter Julius II. waren Italiener (wie Antonius de Baschenis,793 C. de Bardinis794 und Clemens Petri de Epiphanis aus Fiesoie, der um 1510 viele deutsche Petenten unter seinen Kunden aufwies.795) Für deutsche Petenten waren auch die Italiener Johannes Colardi,796 Johannes Petri de Simonetis797 und Philippo Turrino798 tätig. Das gilt auch für die Spanier Franciscus de Gomiel aus Burgos,799 Johannes de Contreras,800 Franciscus del Rosal,801 Valleoleti und den in Rom eingebürgerten Katalanen und Doktor beider Rechte, Johannes de Via Campis802 sowie den Franzosen Gerardus Gerbillon, der obwohl Kleriker, einen unehelichen Sohn hatte, den sein Vater im heimatlichen Verdun mit Pfründen versorgte.803

Während der Abwesenheit Julius’ II. in Bologna vom August 1510 bis Juni 1511 leitete der Jurist und Auditor Mercurius de Vipera die in Rom verbliebene Abteilung der Pönitentiarie. Mercurius signierte alle hier eingegangenen Suppliken, während in Bologna der Regens Johannes Barcelo Unterzeichnete, wie die Registerbände zeigen.804 Sollte sich Luther während der Abwesenheit Julius’ II. in Rom an die Pönitentiarie gewandt haben, hätte seine Bittschrift von Mercurius genehmigt werden müssen. Wer Luther dabei geholfen haben könnte und welche deutschen Landsleute er in Rom möglicherweise zu diesem Zweck kontaktiert hat, ist kaum zu eruieren. Da er als Augustinermönch wahrscheinlich Quartier in S. Agostino nahe der Piazza Navona und eher nicht bei der Observanten Kongregation der Augustinereremiten an der Piazza del Popolo gefunden haben dürfte, könnte er zwei Ordensbrüdern und Supplikanten der Pönitentiarie kennen gelernt haben, die ebenfalls in S. Agostino abgestiegen waren.805 Der eine, Johannes Knoher, Regularkanoniker aus Polling in der Diözese Augsburg, hatte seinen Konvent unerlaubt verlassen und sich nach Rom begeben, um die Erlaubnis für einen Wechsel in einen anderen Konvent zu erbitten, was ihm auch gewährt wurdet.806 Knoher hatte den Dienst des Prokurators Gerardus Gerbillon in Anspruch genommen, er musste sich in Rom dem Minderpönitentiar Franciscus Berthelay, dem Bischof von Milopotamos, vorstellen. Der andere Augustinereremit, Caspar de Bodwitz aus dem Konvent Sankt Sigismund in Grimma in der Diözese Merseburg, hatte im Februar 1512 den Papst darum gebeten, krankheitshalber außerhalb des Konvents leben zu dürfen, was ihm sein Oberer verweigert hattet.807 Ein dritter Bittsteller, der Augustinereremit namens Gerhard Hertzfeit, war wegen eines unerfüllten Gelübdes verbunden mit Apostasie nach Rom gekommen. Seine vom katalanischen Prokurator Viacampis aufgesetzte Supplik vom 31. August 1510 war ebenfalls dem Minderpönitentiar Franciscus Berthelay unterbreitet worden.808 Gerhard hatte nämlich – wie Martin Luther – in Todesgefahr gelobt, Mönch zu werden, war dann aber von den Kreuzherren ohne Dispens zu den Augustinereremiten gewechselt. Die Pönitentiarie gestattete ihm durch die Signatur des Regens Mercurius de Vipera, bei den Augustinern zu bleiben und seine priesterlichen Funktionen weiterhin auszuüben. Mercurius hatte auch die Supplik Knohers signiert.

Warum die beiden zuletzt genannten Bittsteller (beide Augustiner) in Rom nicht an ihren Ordensbruder Petrus Calahorra verwiesen worden waren, erklärt sich wie gesagt daraus, dass Petrus um die Wende 1510/11 mit der Pönitentiarie in Bologna tätig war.809 Denkbar ist auch, dass Luther einen Erfurter Landsmann in Rom getroffen hat. Der Kleriker Valentin Reich war durch ein Laiengericht wegen des vielleicht unbegründeten Vorwurfs, er habe den Erfurter Bürger Rudolph Ziegler ermordet, verhaftet und vor Gericht gestellt worden. Erst durch die Intervention des Kardinallegaten Raymundus Peraudi (t 1505) war er aus dem Kerker freigekommen, aber aus Stadt und Umland konhniert worden.810 Am 6. Juni 1511 gewährte ihm die Pönitentiarie schließlich die Rückkehr nach Erfurt. Ob sich die beiden Erfurter, Luther und Reich, am Tiber getrogen haben, hängt auch davon ab, wann Reich die Kurie aufgesucht hat. Die Supplik ist jedenfalls vom Prokurator Villareal aufgesetzt worden und an Franciscus Berthelay sowie nach Naumburg, wo Reich die Zeit seines Exils (immerhin zehn Jahre, wenn wir ihm glauben schenken dürfen) verbracht hatte, kommittiert worden.

Doch was lässt sich – abgesehen vom Formalen – inhaltlich zu einer möglichen Supplik Luthers um Gewährung eines Studienaufenthalts sagen? Nach der Dekretale „Cum ex eo“ Bonifaz’ VIII., promulgiert als Teil des „Liber sextus“ im Jahr 1298,811 konnte jeder Bischof den in seiner Diözese bestallten Seelsorgern einen Studienurlaub von maximal sieben Jahren gewähren. Während des Studiums waren Pfarrrektoren verpachtet, dafür Sorge zu tragen, dass die Seelsorge in ihrer Kirche durch einen Stellvertreter gesichert war, der aus den Einkünften ihres Benehzes zu bezahlen war. Den Rest der Pfründerträge durfte der studierende Pfarrer für seinen Lebensunterhalt an der Universität verwenden.812 Derartige Studienlizenzen wurden häuhg von der Pönitentiarie vergeben. Die für deutsche Petenten ergangenen Lizenzen sind in den Bänden des RPG publiziert und für die Universitätsgeschichte ausgewertet worden.813

Besonders für Inhaber einer Kuratpfründe wie für studierwillige Religiösen war es in der Praxis jedoch nicht immer leicht, vom Bischof bzw. dem Oberen eine Studienerlaubnis zu erhalten. Jeder Bischof bemühte sich um eine geordnete Seelsorge in seinem Sprengel und wollte keine häuhg wechselnden Vertreter in seinen Pfarreien haben, während Abt oder Prior auf das Ideal der sfaMüas ?oc; verweisen konnten. Zur Zeit von Luthers Romaufenthalt haben zwei Religiösen, ein sächsischer Dominikaner namens Joachim Rurer und ein Kreuzherr namens Arnold aus Köln, die Studienerlaubnis „in quocumque Studio generali“ erhalten.814 Dem Kölner war eine entsprechende Genehmigung von seinem Oberen verweigert worden. Beide haben die Dienste des französischen Prokurators Gerbillon in Anspruch genommen. Vom 23. Dezember 1510 datiert die Supplik eines Verdener Klerikers, Heinrich Hultzman, der ebenfalls sieben Jahre studieren und währenddessen seine Pfrundeinkünfte beziehen wollte.815

Falls Martin Luther eine solche Studienlizenz, eventuell auch gegen den Willen seiner Erfurter Oberen, bei der Pönitentiarie erbeten haben sollte, dann wären ihm auf keinen Fall zehn Jahre Absenz gewährt worden. Sieben Jahre war gemäß der bonifazianischen Dekretale „Cum ex eo“ die maximale Urlaubsdauer, unter Pius II. wurden nicht selten nur fünf Jahre oder sogar noch weniger gewährt. Ein Studienurlaub von zehn Jahren ist mir bisher nicht begegnet. Da sich keine entsprechende Supplik in den Registern hnden lässt, kann man nur den Schluss ziehen, dass Martin Luther nie einen derartigen Urlaub erbeten hat oder dass dieser, wenn er sich auf zehn Jahre erstrecken sollte, gegen geltendes Recht verstieß und daher abgelehnt worden war. Suppliken, die von der Pönitentiarie nicht genehmigt worden waren, wurden auch nicht registriert. Ob sich die eingangs zitierte Bemerkung Oldecops auf eine Supplik Luthers um einen akademischen Grad bezogen haben könnte, wäre zu diskutieren.816



3Luthers potentielle Kontaktpersonen in Rom

Welchen Deutschrömern könnte Martin Luther bei seinem Aufenthalt an der Kurie begegnet sein? Rom war unter Julius II., anders als zu Zeiten Alexanders VI., eine relativ sichere Stadt. Luther rühmt Julius’ II. „tre^ich hart Regiment“.817 Die .deutsche Gemeinde’ in der Ewigen Stadt zählte um die Jahre 1510–1512 schätzungsweise mehrere hundert Seelen, darunter vor allem Handwerker und Kuriale sowie vorübergehend immer wieder auch Pilger. Unter allen fest Ansässigen nahmen Kuriale und Bankiers den sozial höchsten Rang ein. Zu Zeiten Papst Alexanders VI. amteten in Rom allein 40 deutsche Rotanotare und fast doppelt so viele Substituten, allesamt hochqualihzierte Juristen wie der Mindener Kleriker Johannes Borger, der 30 Jahre lang (1507–1537) als Rotanotar und Prokurator nachweisbar ist.818 Sie wohnten in den Häusern der Animabzw. Campo-Santo-Bruderschaft mitten unter den Römern. Im Borgo zum Beispiel lag das .Büro’ des Rotanotars Johannes Haltupderheide, das als Familienuntemehmen von seinem Bruder Burkhard geführte wurdet.819 Der Rotanotar Johannes Sander hatte 1508 begonnen, ein neues Haus gleich neben dem Neubau der Deutschen Nationalkirche S. Maria dell’Anima zu bauend.820 Christoph von Schirnding, ein anderer bekannter Rotanotar, wohnte direkt neben S. Agostino, jedoch dürfte ein Mann seines Standes ein Mönchlein aus dem benachbarten Konvent kaum gegrüßt haben821 Einige deutsche Kuriale besaßen nicht gerade den besten Leumund: Wolfardus Terlace, als Scholaster von Sankt Gereon und Kanoniker von Sankt Andreas in Köln bepfründet, der an der Kurie ebenfalls als Rotanotar tätig war, wurde des sexuellen Verkehrs mit Frauen beschuldigt.822 Lukas Conrater, Kanoniker an den Domstiften von Basel und Konstanz, decreforum docfor und langjähriger Kurialer, musste sich gegen den Vorwurf der Sodomie verteidigen.823

Andere deutsche Kuriale, die eher einer mittleren sozialen Gruppe zuzuordnen sind, verdienten ihr Brot als Schreiber in Kanzlei, Kammer und Pönitentiarie und betätigten sich neben ihrem Hauptamt häuhg auch als Prokuratoren oder Finanzagenten an der Kurie.824 Im Jahre 1503 gab es 45 Kardinäle, weitere 18 Purpurträger kreierte Julius II. zwischen 1503 und 1507. Jeder dieser Kardinäle hatte, sofern er an der Kurie residierte, eine JumiHa, der bis zu 150 Personen angehören konnten. Unter den Familiären befanden sich viele Deutsche, besonders in untergeordneten Positionen des Haushalts.825 Dem späteren Papst Julius II. dienten während seiner Jahre als Großpönitentiar mindestens 18 Kleriker aus dem deutschen Sprachraum: der Augsburger Johannes von Pleuingen826 Heinrich Beutz aus Worms827 Hubert Hainbuch aus Köln,828 Sigismund Lengher aus Freising,829 Johannes Mayerhoher aus Passau,830 Splintirus Ghisberti aus Utrecht831 und Johannes Man aus Mainz,832 Johannes Warmfonteyn aus Trier,833 Achilles Jacobi aus Utrecht,834 Guillermus Marchaut aus Lüttich835, Matheus Lamblini aus Metz,836 Johannes Prumeus aus Eichstet,837 Codrinus Lupi aus Metz,838 Sigismund Obenfur aus Passau,839 Jodocus Royer und Johannes de Brabantia aus Lüttich,840 Thomas Michaelis aus Köln,841 Johannes Bodetus aus Metz,842 Gerardus de Doyeren aus Lüttich.843 Möglicherweise gehörten einige von diesen Männern der Kapelle des Kardinals an.

Deutsche Kleriker waren auch bei anderen Kurialen beschäftigt. Ein gewisser Martin Luhe aus Worms diente dem Kardinal Sixtus della Rovere (t 1517) als „familiaris et continuus commensalis“,844 Gerardus Stulen aus Münster dem Kardinal Ascanius Sforza845 und gleichzeitig dem Pönitentiarieprokurator Johannes de Madrigal846 Paulus Stulzbecker aus Trier wird als Familiär des Kardinals Hieronymus della Rovere erwähnt847 Michael Deyninger, Kleriker der Diözese Freising, gehörte zum Haushalt des Minderpönitentiars und Bischofs von Bertinoro.848 Valentinus Schlap aus Worms hatte als Familiär des Großpönitentiars Ludovicus von San Marcello den Kardinal 1504 nach Neapel begleitet.849 Selbst Schreiber und Pönitentiarieprokuratoren verfügten über eine Entourage, in der auch deutsche Kleriker Lohn und Brot fanden, wie Adrian Godeman aus Köln, Familiär des Magister Philippus de Agnellis in einem 17 Personen umfassenden Haushalt850 Die Namen der hier genannten deutschen Familiären sind vor allem in den Beichtbrief-Registern der Pönitentiarie überliefert.851

So ließen sich also dutzende potentieller Kontaktpersonen für Martin Luther, die des Deutschen und Lateinischen mächtig waren, in der Ewigen Stadt benennen. Musste er seine Sandalen reparieren lassen, wird er einen der zahlreichen deutschen Schuster aufgesucht haben. Sein tägliches Brot wurde mit Sicherheit von einem Bäcker aus seiner Heimat gebacken. Ebenso wird er bei der Kontaktaufnahme mit dem komplizierten Apparat der Kurie deutsche Familiären von Kardinälen, mittleren Kurienkadern und Inhabern von Hofämtern kennengelernt haben. Die höhergestellten Kurialen trafen sich vornehmlich in der Bruderschaft von S. Maria dell’Anima, deren Mitgliederliste sich wie ein Who is wüo der deutschen Kolonie in Rom liest. Einige Handwerker gehörten der Konfraternität vom Campo Santo Teutonico an. Ein Kurialer aus Lübeck, Thomas Giese, zählt in seinem römischen Notizbuch der Jahre 1507 bis 1526 nicht wenige Mitglieder der deutschen Kommunität auf.852 Luther kommt dort bezeichnenderweise nicht vor. Ich vermute, dass der Erfurter Augustinereremit mit den ,upper ten’ der deutschen Kolonie in Rom kaum in Kontakt gekommen sein wird.

Die Mitglieder der Campo-Santo-Bruderschaft, zum Beispiel Berthold Baldewini aus Salzwedel, Rota-Notar und später Lübecker Domherr,853 Johann Knibe aus Hünefeld, der Lübecker Domherr und Kuriale Bernhard Schulz aus Lauenburg, der Prokurator Johann Schütz, Johann Schürmann aus Münster, Mauritius Ferber, Notar eines Rotaauditors, oder Jacobus Huberti de Loemel, „causarum palatii apostolici notarius“ und Familiär Wilhelm von Enckenvoirts waren dem Rompilger Martin Luther sozial weit entrückt.854 Der zuletzt genannte, Leiter der Anima-Bruderschaft, später die rechte Hand Papst Hadrians VI. und Kardinal, zählte mit Johann Ingenwinkel aus Köln,855 der über 50 Jahre (von 1473 bis 1535) in verschiedenen Funktionen an der Kurie verbrachte, zu den „mächtigsten deutschen Kurialen“.856 Auch zu den Akademien und sodalüafes der Humanisten, wie etwa den Soireen des Prälaten Johann Göritz aus Luxemburg,857 „der in seinem Hause die ersten Künstler und Literaten des damaligen Rom vereinigte“,858 wird Luther kaum gebeten worden sein, wenngleich Göritz Kontakt mit dem Augustinergeneral Egidio da Viterbo püegte. Ob Luther über Göritz einen Studienurlaub beantragt hat, wie Weijenborg vermutet, ja Göritz der von Oldecop erwähnte „O^zial“ gewesen sei und die Supplik aber „von einem der Kardinäle zurückgewiesen wurde“, ist eine unbewiesene und den kurialen Geschäftsgang verkennende Vermutung.859

Schon eher wäre bei der Suche nach einer römischen Kontaktperson Luthers an den in den Tischgesprächen erwähnten „licentiatus Liborius Magdeburgensis“ zu denken, von dem der Reformator behauptete, er sei neun Jahre lang Notar der Rota gewesen.860 Ein Liborius Magdeburck, allerdings Kleriker der Diözese Meissen, wurde in der Tat im Jahre 1517 in das Kollegium der Notare aufgenommen.861 Im Tagebuch des Thomas Giese ist ein Liborius zum Jahre 1518 in Rom belegt. Der Name taucht jedoch weder unter den Mitgliedern der Bruderschaft vom Campo Santo oder der deutschen Nationalkirche noch in den Listen des römischen Census von 1517 und ebensowenig in den Registern der Pönitentiarie auf.862 Seine Tätigkeit an der römischen Rota ist dadurch gesichert, dass ein Liborius Smid auf fol. 5v in den Rotamanualia (Band 118) der Jahre 1519–1521 erwähnt wird.863 In Sachen eines Kanonikats von Sankt Andreas in Köln tritt er am 13. Januar 1518 als Prokurator eines Arnold Brockslinger (?) auf. Es ist demnach sehr wahrscheinlich, dass Liborius sich schon im Jahr von Luthers Rombesuch in der Tiberstadt aufgehalten hat, sonst wäre sein Aufstieg in die privilegierte Gruppe der Prokuratoren oder gar der Rotanotare des obersten kurialen Gerichts nicht zu erklären. Möglicherweise hat er an der Kurienuniversität studiert oder besaß einen juristischen Titel, doch fehlen bekanntlich die Matrikel der römischen Universität.

Martin Luther wird auch kaum Anlass gehabt haben, mit den deutschen Vertretern des „big business“ in Rom, wie mit Johann Zink, dem Faktor der Fugger in Rom, oder dem Deutschrömer und Doktor des zivilen Rechts Bernhard Arzt, dem Bruder des Augsburger Bürgermeisters und Vertrauten der Fugger-Bank in Verbindung zu treten.864 Schon eher dürfen wir annehmen, dass er regelmäßig den im Auftrag der Bruderschaften der Schuster und Bäcker in der Kapelle der Heiligen Monika oder des Heiligen Nikolaus in der Kirche S. Agostino gesungenen Messen beigewohnt hat.865



4Schluss

Fassen wir zusammen: Weder Martin Luther noch Johann von Mecheln haben in den Registern der Pönitentiarie irgendwelche Spuren hinterlassen. Über eine eventuelle Generalbeichte oder eine Supplik um Studienurlaub gibt es im Archiv der Pönitentiarie keine Nachrichten. Auch in den Quellenbeständen des Augustinerordens in Rom haben sich keine Hinweise auf Martin Luther ergeben.866 Die Landsleute, mit denen er in Rom in Kontakt gekommen ist, gehörten kaum der führenden Gruppe von Kurialen und Deutschrömern an, schon eher waren es deutsche Handwerker, Krämer und Pilger. In deren Memoria hat der spätere Reformator keine Spuren hinterlassen. Als möglicher Gesprächspartner kommt allenfalls die einzige namentlich erwähnte Figur in den Tischgesprächen in Frage: der Rotanotar und ücendafus Liborius Magdeburgensis (Liborius Schmid?).



Abbildungsnachweis



	Abb. 1:
	Stockhotm, Riksarchivet Or. Perg. (5. 8.1449).








Jörg BöHing

Reformation und Renaissance

Martin Luthers Romaufenthait und die Reform des Papstzeremonieiis

Die Gemeinsamkeiten und Gegensätze, Zusammenhänge und Einhüsse von Reformation und Renaissance bilden ein weites und viel bearbeitetes Feld.867 In diesem Beitrag sei mit Blick auf die Themenstellung des Tagungsbandes und vor dem Hintergrund der jüngst erfolgten, für liturgische und zeremonielle Fragen so grundlegenden Neudatierung von Luthers Romreise868 drei Fragen näher nachgegangen:


1.Was hat Luther an päpstlichen Zeremonien erleben können und wie mag er diese aufgenommen haben?

2.Wie wurde umgekehrt wenige Jahre später Luthers Reformation im Rahmen des Papstzeremoniells869 rezipiert?

3.Was unterscheidet, was verbindet in der Frage der Zeremonien Luthers Reformation und die römische Renaissance? Bei dieser letzten Frage sind neben Luthers Wandel im ersten und frühen zweiten Jahrzehnt nach seinem Romaufenthalt insbesondere die bisher kaum beachteten parallelen Entwicklungen und Diskussionen am Papsthof in den Blick zu nehmen.



Als Quellenbasis dienen vor allem die noch unveröRentlichten zeremoniellen Schriften des zeitgenössischen päpstlichen Zeremonienmeisters Paris de Grassis (1504–1528),870 ergänzt durch weitere, bereits bekannte, doch angesichts neuerer Erkenntnisse abermals auszuwertende Texte und Abbildungen.


1Das Papstzeremoniell während Luthers Romaufenthalt

Unter den kirchlichen Festen, die Martin Luther der neuesten Rekonstruktion Hans Schneiders zufolge871 miterlebt haben könnte, ragt eines ganz besonders hervor: Weihnachten. An diesem Tag pRegten die Päpste der Renaissance höchstselbst in St. Peter zu zelebrieren – eine Festtagsordnung, die sonst nur noch für Ostern und das Patronatsfest Peter und Paul galt.872 Aus dem Pontihkat Alexanders VI. (1492–1503) ist sogar ein besonders prächtiges Weihnachtsmissale erhalten.873 Der gesundheitlich sehr angeschlagene Julius II. (1503–1513) hat allerdings ausgerechnet am fraglichen Termin des Jahres 1511 keinen Gebrauch von dieser Tradition gemacht und erschien nicht einmal an den voraufgehenden Adventssonntagen in der ÖRentlichkeit: „absente Papa“ notiert Paris de Grassis in seinem „Diarium“ noch bis zum Gründonnerstag 1512 in wiederkehrender Eintönigkeit. Lediglich während der Vesper von Heiligabend in der beengten, kaum einsehbaren Cappella Sixtina des noch unfertigen Neubaus von St. Peter trat der Papst kurz öRentlich in Erscheinung – mit einer Kopfbedeckung, die der Zeremonienmeister „thiara“ nennt.874 Gemeint ist hier im Unterschied zum regnum, dem unser Wort „Tiara“ entspricht, eine einfache, wie ein Pileolus unter Mitra und Tiara getragene kreisförmige Haube, wie sie laut Paris de Grassis in den vatikanischen Sale dei Pontehci zu sehen sei.875 Julius II. nutzte diese Kopfbedeckung ohenbar nicht immer aus freien Stücken. So setzte er den liturgischen, dem Festanlass entsprechend aus weißer Seide bestehenden Pileolus einmal angeblich erst nach monierenden Hinweisen seines Zeremoniars auf, da er angesichts seiner häuhgen Kopfhauterkrankungen lieber seinen rosenroten wollenen und mit Fell unterfütterten Camauro (üirefum) unter der Mitra aufbehalten hätte.876 Luthers bekannte Äußerungen über Julius’ Tiara, die wegen ihrer zahlreichen Edelsteine und Perlen und des dadurch bedingten Wertes alle bisherigen übertrohen habe,877 kann also nicht auf persönlichen Erlebnissen beruht haben. Am 26. November aber, also wahrscheinlich kurz vor Luthers Ankunft in Rom, trug der Papst anlässlich seines Krönungstages, den er im Vorjahr noch krankheitsbedingt hatte ausfallen lassen müssen, die dreifache Krone und erteilte einen Ablass. Der Ablass erfolgte im Rahmen des durch den Papst selbst erteilten Segens. In der Rückschau auf seine Zeit in Rom beteuert Luther, auf Ablässe aus gewesen zu sein.878 Daher sei im Folgenden zweierlei näher betrachtet: zum einen die Nutzung der Tiara, zum anderen die für Luthers Auseinandersetzung mit dem Papsttum und der römischen Kirche bald so bedeutsam werdende Gewährung und Verkündigung von Ablässen.

Paris de Grassis berichtet in seinem „Diarium“ ausführlich über die Vorbesprechungen zum Krönungstag am 26. November. Der soeben von einer schwereren Erkrankung genesene Papst habe sich nur ein einziges Mal vom Thron erhoben, um an seinem Faldistorium zur Anbetung der elevierten konsekrierten Hostie niederzuknien und um ansonsten auf seinem Thron sitzend der Messe beizuwohnen.879 Gleichwohl ließ er sich nicht nehmen, am Ende der Messe einen Ablass von sieben Jahren zu erteilen und auf seinen eigenen Wunsch hin seine Tiara (regnum) zu tragen. Als der Zeremoniar zu bedenken gab, das Tragen der Tiara sei an diesem Tage nicht üblich, konterte der Pontifex, sie sei für ihn und nicht für den Zeremoniar gemacht („pro se et non pro me“) und habe über 200.000 Dukaten gekostet – zu dem Zweck, dass er sich ihrer erfreuen und sie nutzen könne, wann es ihm und nicht dem Zeremoniar („quando sibi et non quando mihi“) sinnvoll erscheine.880 Diese sagenhafte Summe – beim ersten Tragen am Ostersonntag waren es noch 120.000 gewesen881 – und ihren angeblichen Sinn nannte der Papst dem Zeremoniar selbstverständlich mit augenzwinkerndem Lächeln („ridens“)882 – ein Hinweis, der aufhorchen lässt. Die Souveränität, mit der Julius sich über altehrwürdige und bewährte Regelungen hinwegsetzte, mag zunächst als Ausdruck persönlicher Prunksucht erscheinen, wie sie verschiedene Päpste vor und nach dem della-Rovere-Pontihkat höchst selbst seit Aufkommen der Tiara immer wieder ausdrücklich einzudämmen bemüht waren.883 Wie jedoch von kunsthistorischer Seite bereits festgestellt worden ist, handelte es sich bei Julius’ dritter und letzter Papstkrone, einem im Jahre 1510 neu erworbenen, noch heute erhaltenen Glanzstück rinascimentaler Goldschmiedekunst, keineswegs nur um ein äußeres zeremonielles Zeichen. Vielmehr diente sie in der Tradition seines Vorgängers Innozenz’ VIII. als solide Geldanlage, mit der die päpstliche Solvenz nicht nur sichergestellt, sondern auch öüentlich sichtbar war.884 Julius’ anekdotenhafte Äu-ßerungen bei dieser und vielen anderen Gelegenheiten über seine Tiara und andere materielle Güter trugen ein Übriges dazu bei, den geregelten eigenen Haushalt öffentlich kund zu tun885 – angesichts seiner Übertreibungen weit über die nötige Transparenz zeremonieller Zeichen hinaus.

Ein Ordensbruder Luthers mag also die Tiara gesehen haben, und vielleicht ist auch etwas von Julius’ gezielt übertreibendem und in Umlauf gebrachtem Bonmot durchgedrungen – etwa durch ein Tischgespräch im Augustinerkloster. Den Papst selbst kennenzulernen, dazu mag bereits ein Ereignis Anlass geboten haben, von dem die Mitbrüder dem künftigen Reformator während seines Romaufenthaltes erzählt haben mögen: Julius’ öüentlicher Zug am 27. Juni 1511 von S. Maria del Popolo zur Peterskirche anlässlich seiner Rückkehr nach Rom.886

Wie Paris de Grassis in seinem „Diarium“ darlegt, strömten zu diesem Anlass besonders viele Menschen zusammen.887 Mehrere Triumphbögen waren eigens errichtet worden, und festliche Gesänge erklangen. Der Papst trug ein rotes Pluviale und die edelsteinbesetzte Müm prebosa. Obgleich Paris ihn auf die widrigen Umstände des langen Weges und die Gefahr zu großer Hitzeeinwirkung und möglichen Regens aufmerksam machte, bestand der Pontifex auf dem Tragen seiner prächtigen Kopfbedeckung. Ferner wollte er in seiner besonders ansehnlichen sediagesfaforia getragen werden (statt auf dem Pferd zu reiten) und zwei Baldachine erhalten: einen für die Monstranz mit der konsekrierten Hostie und einen weiteren für sich selbst – so wie es zeitgenössische Abbildungen zeigen.888 In der Nähe des Apostolischen Palastes ließ er sich dann erschöpft auf die Erde nieder, und der Zeremonienmeister nahm ihm auf seinen Wink hin das Pluviale sowie die mittlerweile aufgeweichte, vor äußerer Hitze und innerer Anstrengung ganz feucht gewordene Mitra ab. Nach einem Gebet am Altar gab er dann an den Stufen von St. Peter einen vollständigen Ablass, der auf Latein und in der Volkssprache verkündet wurde.

Neben dem Ablass, der später einer der Kritikpunkte des Reformators werden sollte, zeitbedingt aber – zumal bei St. Peter – noch nichts Ungewöhnliches darstellte, fallen wiederum die äußeren zeremoniellen Zeichen ins Auge. Dass der Papst laut Tagebuchbericht des Paris eine Mitra statt der sonst für feierliche Anlässe außerhalb des Gottesdienstes vorgesehenen Tiara trug, ist nicht weiter erstaunlich. Auf verschiedenen Abbildungen dient die dreifache Krone meist eher der Identihkation des Papstes auf der Darstellungsebene, während die zeremonielle Handlungsebene davon nicht berührt gewesen sein muss. So erscheint der Papst noch auf einer Darstellung, die oüenbar Innozenz VIII. hatte anfertigen lassen, im Rahmen einer feierlichen Messe mit Kardinälen in einer Kapelle, die mitunter als die präsixtinische bezeichnet wird, im Kirchenraum mit der Tiara, obgleich er nach der weiterhin geltenden Regelung schon Innozenz’ III. bei dieser gottesdienstlichen Gelegenheit und in diesem sakralen Raum eine Mitra zu tragen hatte (siehe Abb. 1).889

Weniger selbstverständlich ist da schon die Tatsache, dass Julius II. anstelle des Pferdes die nun immer häuhger gebrauchte sedia gesfafona benutzte und in Gegenwart des Altarsakraments überhaupt eine Kopfbedeckung trug – gleich ob die liturgische Mitra oder die seit Innozenz III. o^ziell außerliturgische Tiara. Während der Fronleichnamsprozession des folgenden Jahres – Luther war nun schon abgereist – versuchte Paris den Pontifex vergeblich zum Gebrauch seines tragbaren Thronsessels zu bewegen, um der päpstlichen Sichtbarkeit und Majestät genüge zu leisten.890 Darüber hinaus wollte er nicht zulassen, dass der Papst erneut die Mitra absetzte. Der Pontifex wies ausdrücklich auf seine dadurch bezeugte Ehrerbietung gegenüber dem Sanktissimum hin, gestand dann aber, als Paris de Grassis auf die entgegenstehende Tradition hinwies, dem schmunzelnd folgsamen Zeremoniar den wahren Grund: Wie bereits 1511, so machte auch im folgenden Jahr die zu große Hitze seinem Haupt zu schaffen.891 Diese ursprünglich nur vorgeschobene Begründung sollte dann unter Leo X. (1513–1521) zu ungeahnten Ehren kommen: Als Paris dem neuen Papst bei dessen erstem Fronleichnamsfest 1513 die Erläuterung des verstorbenen Vorgängers Julius’ II. referierte, soll ihn diese Darlegung ungeachtet ihrer einstigen rein rhetorischen Funktion als tatsächlich tragfähiges Argument überzeugt haben.892 Aus diesem Grund setzte sich – ungeachtet zwischenzeitlicher Schwankungen – die in der katholischen Kirche bis heute geltende Regel durch, in Anwesenheit der konsekrierten Hostie auf sämtliche, auch liturgische Kopfbedeckungen zu verzichten. Dieser erste Medici auf dem Papstthron hatte also weitaus mehr zu bieten, als seine Herkunft aus der berühmten Florentiner Bankierfamilie, seine vielfach kritisierte hnanzielle Nutzung des Ablasses und sein bis heute im Brennpunkt der Debatten stehendes Verhalten gegenüber den reformatorischen Vorgängen nördlich der Alpen vermuten lassen könnten. In liturgischen Fragen zeigte er ebenso wie bei Musik und Kunst ein feines Gespür – ähnlich wie bereits sein von der Nachwelt zu einem noch verruchteren Lebemann stilisierter Amtsvorgänger Alexander VI.893 Leo X. hatte neben dem von Paris bezeugten, eher kasuell erscheinenden Präzedenzfall gute Gründe für seine Entscheidung: Am Gründonnerstag wurde bereits nach den normativen Schriften des ausgehenden 15. Jahrhunderts peinlich genau darauf geachtet, dass sämtliche Kleriker, insbesondere die Prälaten, bei der Übertragung und Reposition des Altarsakraments im Anschluss an die Feier des letzten Abendmahles keine Kopfbedeckung trugen.894 Leo X. machte diese längst bestehende Tradition gebetsgleicher Barhäuptigkeit vor dem unter der Brotgestalt persönlich anwesenden Corpus Christi also letztlich nur zur allgemeinen, überörtlich und überzeitlich geltenden Regel.

Die Dopplung des Baldachins schließlich blieb dauerhaft in Gebrauch – allerdings, was Luther möglicherweise interessiert hätte, nur außerhalb von Gottesdiensträumen. In der Kapelle konnte Paris sich gegenüber Leo X. später durchsetzen, nur einen Baldachin über dem Altar und nicht über dem Papstthron zu behalten – eine Regelung, die älteren Traditionen folgend nachweislich erst durch Paul HI. revidiert worden ist,895 jenen Pontifex, der das Trienter Konzil einberief.896 Die (vor-)sixtinische, bis Leo X. beibehaltene Kapellordnung der Darstellung aus Chantilly (Abb. 1) erscheint daher wie dann erneut die von Paul III. etablierte posttridentinische im Herzog Albrecht V. von Bayern gewidmeten Stich des Etienne Duperac von 1578 (vgl. Abb. 2)897 mit Baldachin – ganz so, wie es Patrizis Zeremoniale von 1488 und dann die entsprechenden Randbemerkungen von Paris’ Nachfolger Franciscus Mucantius in den 1570 er Jahren belegen.898

Falls Luthers Ordensbrüder die direkt vor ihrer Haustür aufbrechende Prozession verfolgten, erlebten sie einen in prachtvollen Prunk gehüllten Papst, der selbst in Anwesenheit der eucharistischen Realpräsenz seine eigene Repräsentation augenfällig in Szene zu setzen wusste. Luthers Angaben über die Tiara des Papstes899 mögen daher vielleicht auch von Berichten seiner besonders prächtigen Mitra inspiriert worden sein. Bezeichnend für die Sichtweise des Zeremonienmeisters ist hingegen, dass ihm die im Glauben bekannte substantielle Gegenwart Christi in der Hostie nicht Grund genug war, die bereits vom Apostel Paulus geforderte barhäuptige Gebetshaltung einzunehmen.

Für Gottesdienste allerdings ließ Paris de Grassis die konsekrierte Hostie eigens entfernen, damit die kurialen Zeremonien ohne die sonst gebührenden eucharistischen Verehrungsformen vollzogen werden konnten900 – eine Regelung, der er mit seinem für Bologna bestimmten Kardinalszeremoniale, dem Vorläufer des posttridentinischen Zeremoniales sämtlicher katholischer Bischöfe von 1600, auch außerhalb Roms zu nachhaltiger Wirkung verhalf.901 Eucharistische Verehrung war ihm zufolge somit an die Zeremonien von Gottesdiensten und nicht an die äußere Kleidung bei paraliturgischen Akten gebunden. Martin Luther sollte später in seiner Formuia missae noch einen Schritt weitergehen: Für den Gottesdienst, und nur dieser und nicht die maiesfas welches Würdenträgers auch immer interessierte ihn hier, bedürfe es keinerlei besonderer Kleidung.902 War es die 1511 in Rom erfahrene partielle, erst später modihzierte Indiherenz, die sein Bild von den päpstlichen Zeremonien der Messe dauerhaft prägte? Wir wissen es nicht und können nur Vermutungen anstellen.

Viel mehr als das von Luthers Gefolgsleuten später kritisierte, nicht als Reformpraxis akzeptierte „bapsts gepräng“903 beschäftigte Luther der Ablass. Wie aus den genannten Beispielen hervorgeht, wurde dieser am 26. November 1511 unter Verwendung der Tiara gespendet. Wie aber dachte Papst Julius darüber? Hat er diesen als Instrument päpstlicher Herrschaftspraxis eingesetzt? Hier mag eine Passage von Paris de Grassis Aufschluss geben, die ebenfalls einen Tag kurz vor der angenommenen Ankunft Luthers in Rom betritt: Am 1. November hatte Julius II. der Messe beigewohnt, um das Fest Allerheiligen und seinen persönlichen Wahltag zu begehen – wegen des Neubaus in St. Peter in der Sixtinischen Kapelle. Allen Anwesenden, die gebeichtet und dem geltenden Recht entsprechend Reue gezeigt hatten, erteilte er einen vollkommenen Ablass der zeitlichen Sündenstrafen.904 Paris de Grassis musste ihm allerdings seiner eigenen Darstellung im „Diarium“ nach angeblich mehrere Fragen zur speziellen Form und Funktion des Ablasses an diesem Tag beantworten – ohenbar keineswegs ein Thema, das Julius bis dahin brennend interessiert hätte.905 An dieser Darstellung des Paris zu zweifeln, besteht kein Anlass. Der Zeremoniar zeichnete seine Eintragungen von Amts wegen stets unmittelbar auf, sodass der „Schleier der Erinnerung“906 noch recht durchsichtig geblieben sein dürfte. Zudem ging Paris zwar davon aus, sein Tagebuch könne einmal von einem Nachfolger gelesen werden, doch blieb es ansonsten streng sekretiert.907 Daher sind auch propagandistische Absichten, von wem und für wen auch immer, auszuschließen.

Wie bei liturgischen und zeremoniellen Zeichen, so wissen wir ungeachtet der erwähnten Anhaltspunkte und Möglichkeiten auch bezüglich des Ablasses nicht, was Luther von päpstlichen und kurialen Darlegungen aufgegrihen haben mag. Besser informiert sind wir hingegen umgekehrt über seine Wirkung an der Kurie.



2Die Rezeption von Luthers Reformation im Papstzeremoniell

Der 31. Oktober 1517 war weder für Martin Luther noch für Paris de Grassis ein gewöhnlicher Tag. Als persönlicher Protege Kurfürst Friedrichs des Weisen nutzte der Reformator, so der Thesenanschlag tatsächlich stattgefunden hat,908 oüenbar ganz gezielt Ort und Zeit: als Ort die 1496/97 erbaute, in der Tradition ihres 150 Jahre zuvor gestifteten Vorgängerbaus exemte, von Luther auch später immer wieder mit reformatorischem Impetus explizit bedachte Wittenberger Schlossund (seit 1502) Universitätskapelle, als Termin den Vortag ihres Patronatsfestes, Allerheiligen.909 Die für den Neubau weiterhin bestehende Exemtion bedeutete, dass die Kapelle de jure dem Papst unterstand, de facto jedoch – entgegen dem ursprünglichen Ideal der üüerfas ecclesiae910 – in ihrer neuen Ausstattung und Liturgie maßgeblich von ihrem Landesherrn und Stifter, Luthers Gönner, geprägt war. Im Unterschied zu diesem – und zum Papst911 – konnten hier Luthers Ortsbischof Hieronymus Schulz von Brandenburg und sein Metropolit, der Magdeburger Erzbischof Albrecht von Brandenburg, denen der Reformator am letzten Oktobertag 1517 seine 95 Thesen zusandte, in gottesdienstlichen Fragen keinen unmittelbaren Einüuss ausüben. An diesem Vorabend begann auch am Papsthof Allerheiligen, nicht als Patronats-, doch als gesamtkirchlich begangenes Hochfest: mit dessen erster gesungener Vesper. Auch hier spielten Ort und Zeit eine besondere Rolle: Es handelte sich um jenen Gottesdienst, mit dem die Zeremoniare ihren Überblick über die Papstämter des Kirchenjahres, die cappeHae papales, beginnen ließen, und zwar zunächst in Alt-St. Peter, nach dessen Abriss und beginnendem Neubau dann ebenfalls in einer unmittelbar dem Papst unterstehenden, im Unterschied zum Gottesdienstraum des Wittenberger Schlosses dem Pontifex jedoch auch faktisch unterstehenden, seiner ureigenen Kapelle: der Cappella Sistina.912 Beide Bauten waren neu errichtet worden: die prächtige päpstliche Palastkapelle von Sixtus IV. bereits im Geist der Renaissance (vgl. Abb. 2), die Wittenberger Schlosskapelle von Friedrich III. nur wenige Jahre später noch in den regional üblichen spätgotischen Formen.913 Am Abend des fraglichen 31. Oktober 1517 ging Papst Leo X. laut Paris wie gewohnt zu Fuß zur Kapelle und führte mit dem Kardinaldiakon von S. Giorgio, dem Zelebranten der Messe am darauholgenden Morgen des Allerheiligentages, ein freundliches Gespräch zu beider Erheiterung.914 Paris äußert sich auch zu dessen Predigt in der Messe: Sie sei reichlich lang, aber nicht schlecht gewesen – „satis longum, sed non malum“.915 Luthers Reformforderungen zeitigten den Tagebuchaufzeichnungen zufolge jedoch noch keinerlei Wirkung.

Weniger als vier Jahre später sah die Sache schon anders aus. Papst Leo X. konnte sich, als Luther zunehmend an Ansehen, Rückhalt und Einüuss gewann, über jeden Parteigänger glücklich schätzen. Am 2. Oktober 1521 nahm er in großer Dankbarkeit die vom englischen Botschafter John Clerk überreichte „Assertio“ König Heinrichs VIII. entgegen, in der dieser zentrale Thesen Martin Luthers verurteilte. Paris schreibt dazu:916

„Audienz des Botschafters Englands :’m geheimen Konsistorium mit der Darreichung eines Buches und dem Schwur des Kardinal-Carneriengo
Am Mittwoch, dem zweiten Oktober, fanden die erste Audienz der Rota und das Konsistorium statt. Wir anderen waren in der Apostolischen Kammer mit der Zulassung des Hochwürdigsten Herrn Francesco Armellini als neuem Kardinal der Kammer (Camerlengo) beschäftigt, als das Konsistorium begann. Als ich hinzugerufen wurde, traf ich den Papst zusammen mit 23, der Reihe nach allozierten Kardinälen sitzend an und sah, wie der Botschafter Englands vor dem Angesicht des Papstes kniete. Er hielt ein gewisses Buch in Händen, das von seinem König in enger Zusammenarbeit mit dessen Beratern über die Nichtigkeit der Lehren Martin Luthers verfasst worden war, der gegen den Papst und das Konziisdekret und gegen die Autorität des Apostolischen Stuhles geschrieben hatte – von all diesen Dingen handelte es ausgiebig. Und als dieser Botschafter vieles gesagt hatte, indem er die Lehren eben dieses Martin Luther verdammte, antwortete der Papst in einer höchst eleganten Stellungnahme, er nehme das Geschenk nicht vom König selbst, sondern als Sendung Gottes entgegen, und dafür lobte er den König nicht nur, sondern verlieh seiner Bewunderung darüber Ausdruck, in welcher Weise sein Geist gesprochen hat. Daher sagte er zusammen mit seinen Kardinälen Gott Dank für ein so gutes Werk und versicherte im Gegenzug, er werde in ähnlichen Fällen und Beweggründen dem König und Königreich bereitwillig zur Verfügung stehen.“

Dieses Versprechen jedoch später auch in Bezug auf die Heiratspolitik des dejensor ^dei einzulösen, hat sich der Papst bekanntermaßen nicht imstande gesehen. Am Schluss der Schilderung erwähnt Paris schließlich noch den Akt der Buchübergabe: „Und am Ende überreichte der Botschafter dem Papst das Buch, das er eigentlich vorher hätte überreichen müssen, und der Papst nahm es mit großer Heiterkeit auf und übergab es den Seinen zur Verwahrung.“917

Der Schilderung des englischen Botschafters ist zu entnehmen, dass dessen Empfang nicht nur bezüglich des erwähnten Fauxpas der vom Papst freundlich überspielten verspäteten Übergabe Konüiktpotential in sich barg. So zeigte sich John Clerk in dem von Paris unerwähnt gelassenen vorbereitenden Gespräch überaus verwundert über die Tatsache, dass er vor dem Papst zu knien habe.918

Clerks kritische Haltung lässt aufmerken. Nur wenige Jahre später wurde nicht nur die Kniebeuge vor dem Papst, sondern auch die vor dem Kaiser in Frage gestellt. So weigerten sich die reformierten Protestanten, vor dem katholischen Kaiser zu knien – nur die Lutheraner widersetzten sich nicht, weil sie die Handlung als zu vernachlässigendes Adiaphoron ansahen.919 In der äußeren Haltung scheinen sich Lutheraner und Katholiken einig gewesen zu sein, in der Sache selbst hingegen Reformierte und Katholiken. Letztere betrachteten die Zeremonie nicht nur als äußerlich, sondern als verbindlich, zogen daraus aber entgegengesetzte Schlüsse: Weil die Kniebeuge einer performativen Anerkennung gleichkäme, wurde sie seitens der Katholiken vollzogen und von den Reformierten verweigert. Die lutherische äußere Anerkennung bei innerer Ablehnung erscheint besonders pragmatisch, aber deshalb nicht näher an der kaiserlich-katholischen Grundhaltung: Ihr liegt ganz ohensichtlich Luthers Auhassung von der unverbindlichen Äußerlichkeit aller Zeremonien zugrunde. Musste eine solche Haltung in Rom letztlich nicht mindestens ebenso unversöhnlich aufgenommen werden wie die Ablehnung durch die in der äußeren Form weitaus rigoroseren Reformierten? Ein Vergleich zwischen Luthers Gottesdienstordnungen, in denen der Reformator eben diese Vorstellung veränderbarer Äußerlichkeit jeweils an exponierter Stelle vehement vertritt,920 auf der einen und den in zeitlicher Parallelität geäußerten neuen Ideen des Paris de Grassis auf der anderen Seite soll darüber näheren Aufschluss geben.



3Luthers Reformation und die Reform des Papstzeremoniells durch Paris de Grassis

Adiaphora kannte nicht nur Martin Luther,921 sondern auch Paris de Grassis – nur verlief bei dem päpstlichen Zeremonialreformer die Trennlinie anders als beim grundsätzlicher argumentierenden Reformator. In einigen Fragen ging der Bologneser Doktor des Kirchenrechts und römische Magister caenmoniarum aber sogar noch weiter als der 1512, kurz nach seiner Rückkehr in die Heimat, promovierte wittenbergische Docfor tüeologlae. Dabei ist bei dem Zeremonialexperten am Papsthof eine ähnliche zeitbedingte Entwicklung festzustellen wie bei dem Exegeten an der Universität. Zur Zeit von Luthers Romaufenthalt befand sich de Grassis wie Luther noch in vollem Einklang mit der überlieferten Tradition. Neben den altehrwürdigen, zu einem beträchtlichen Teil auch später noch von Luther beibehaltenen Riten hat der Zeremonienmeister sogar viele der neueren Zeremonien übernommen, die sein unmittelbarer Amtsvorgänger und zeitweiliger Kollege Johannes Burckard aus Straßburg922 eingeführt hatte, und das, obwohl er sich von Anfang an bewusst von diesem abzusetzen versuchte. Sein erstes großes Werk verfasste Paris als gezielten Alternativentwurf zu den Novellierungen, die Burckard am großen Referenztext sämtlicher Zeremoniare des späten 15. Jahrhunderts bis frühen 20. Jahrhunderts vorgenommen hatte, dem Kurienzeremoniale des Agostino Patrizi von 1488.923 Problematisch an diesem Anliegen war nicht allein, dass Paris’ Textgrundlage bereits eine redaktionelle Bearbeitung seines verhassten Vorgängers und ehemaligen Mitstreiters Burckard darstellte und keineswegs die Urfassung des Patrizi, für die Paris sie fälschlich hielt.924 Paris integrierte darüber hinaus auch völlig neue Zeremonien, die erst Burckard vorgesehen hatte, und das bei einem besonders heiklen, weil sakrosankten Ritus: dem der heiligen Messe.925 Bis 1511 schrieb Paris somit nicht nur gemäß der älteren Tradition, sondern sogar unter exakter Beobachtung der allerneuesten Vorgaben – und stammten sie auch von seiner Meinung nach unberufener Seite. Dies war sicherlich nicht zuletzt der speziellen Form und Funktion dieser Schriften geschuldet. Paris’ Werke waren nämlich bis zum Jahr von Luthers Aufenthalt in Rom vor allem normativen Charakters – erste Versuche, die bisherige Tradition systematisch fortzuschreiben und ausditerenzierend zu vervollständigen. Dazu gehört seine erwähnte Redaktion des Kurienzeremoniales, ergänzt durch Texte zu Fragen der zeremoniellen Planung, des liturgischen Gesangs, des ino^ziellen Ausrittes durch den Papst und der wechselnden kardinalizischen Farben im Kirchenjahr, je nach Anlass Rot, Mauve oder Violett (vgl. Abb. 1).926 Ebenfalls aus dieser Zeit stammen sein damit intertextuell verwobenes Kardinalszeremoniale, seine aus beiden Schriften kompilierten, für verschiedene kardinalizische Amtsträger wie Matthäus Lang und Guillaume Brigonnet verfassten Sonderausfertigungen, seine Werke über die Bischofsweihen, über die Kreation und die Beerdigung von Kardinälen und schließlich sein Botschaftertraktat.927 Darin zeigen sich durch gelehrte Zitate auch Aneignungsversuche gegenüber der Antike: ganz im Sinne der Renaissance, nicht aber der Reformation – noch nicht.

Im Unterscheid zu diesen frühen normativen Darlegungen erlauben Paris’ nach 1511 verfasste dokumentarische Tagebucheintragungen und reüektierende Kommentare im so genannten „Caerimoniarum opusculum“ Einblicke in eine veränderte Haltung: Hier weisen zahlreiche Überlegungen erstaunliche Parallelen zu Ideen Martin Luthers auf, ja übertreten dessen Forderungen in Teilen sogar. Im Tagebuch wird vor allem Paris’ veränderte Grundhaltung zur mehrstimmigen Musik im Gottesdienst greifbar:928 Am 12. April 1514 lobt er noch den mehrstimmigen Falsobordone-Satz des 50., nach lutherischer Zählung 51. Psalms Miserere me; in der Karmette – eine spätestens seit dem frühen 18. Jahrhundert immer wieder zitierte Referenzstelle.929 Dahingegen enthielt er sich bei der am Vorabend des 20. März 1516 begangenen Karfreitagsmatutin jeglichen Kommentars,930 und in der Schilderung des 1. April 1518 kritisiert er die durch Papst Leo X. gewünschte mehrstimmige Vertonung des Psalms ausdrücklich.931 Sein Sinneswandel ist unübersehbar. Im Vergleich zu Luther verlief er jedoch umgekehrt: Äußerte dieser sich zunächst skeptisch mehrstimmiger Musik gegenüber, so wusste er sie später besonders zu schätzen932 – möglicherweise nicht zuletzt durch den Einüuss Friedrichs des Weisen.933 Paris hingegen wurde in diesem wie auch anderen Punkten im Laufe der Zeit rigider.

Eine vergleichbare Entwicklung zeigt sich auch bei den Zeremonien des Messritus – festgehalten in Paris’ „Caerimoniarum opusculum“, das in zwei verschiedenen Fassungen vorliegt, die sich keineswegs als Zeugnisse einer älteren und einer jüngeren Redaktion erklären lassen, sondern beide unabhängig voneinander aus dem umfangreichen Nachlass des Paris postum in ihre heutige Form gebracht worden sind.934

Eines der bekannten von Luther beibehaltenen Adiaphora bildet die von ihm aus rein pastoralen Gründen beibehaltene Elevation der Hostie.935 Paris rüttelt an dieser Zeremonie zwar nicht, kennt aber eine von Luther erst gar nicht mehr zur Kenntnis genommene Regelung, die er als adidpüoron einstuft, wobei er anstelle des griechischen Adjektivs das lateinische Adverb „indiüerenter“ verwendet: Die erstmals in Burckards Mess-Ordo begegnenden Rubriken, vor wie nach der Elevation eine Kniebeuge zu machen und Daumen und Zeigehnger von der Elevation bis zur Ablution zusammenzuhalten,936 hatte Paris zunächst noch in Kurienund Kardinalszeremoniale aufgenommen,937 und das posttridentinische Missale von 1570 sollte sie sogar weltweit verbindlich werden lassen.938 Im Laufe des zweiten Jahrzehnts des 16. Jahrhunderts änderte Paris seine Auhassung jedoch grundlegend. Nun überließ er die Einhaltung solcher Rubriken in geradezu lutherischer Diktion den supersfütos;, wohingegen die päpstliche Kapelle „indiherenterweise“ derlei nicht bewahre: „id indiherenter nostra cappella non servat, sed potius pro libito utitur“.939 Die etymologische Verwandtschaft des von Paris verwandten lateinischen Adverbs ;ndi#erenfer mit dem lutherischen griechischen Adjektiv adidphoron verdeutlicht die Analogie der Konzepte. Doch Paris de Grassis geht noch weiter. Die von Burckard vor und nach der Elevation eingeführten Kniebeugen will er keineswegs der freien Entscheidung des Zelebranten überlassen, sondern mit expliziter Kritik an Burckard und Rekurs auf die Zeit der bereits verstorbenen della-Rovere-Päpste Sixtus IV. und Julius II. ganz abschaffen.940 In der Tat weisen die beiden älteren gedruckten römischen Messbücher, die bereits vor Luthers Romaufenthalt in den Druck gegangen sind und von denen bezeichnenderweise auch die Schlosskapelle in Wittenberg nicht weniger als sieben, heute leider verschollene Exemplare besaß,941 Burckards Rubriken noch nicht auf.942 Könnte dieses Ansinnen des rinascimentalen Zeremoniars noch als ein persönlich motivierter Versuch erscheinen, die Neuerungen des ihm verhassten Burckard zu beseitigen, um einen älteren Zustand zu restituieren, den noch die Erneuerer von päpstlicher Kapelle und petrinischer Basilika bezeugen, so lassen einige Aussagen zur noch älteren Tradition, die auf keinen geringeren als Innozenz HI. zurückgeht, auf einen umfassenderen reformerischen Impetus schließen. Vieles aus dessen Amtszeit erscheint Paris in scholastischer Manier „einfältig“, „kindisch“ oder gar „impertinent“.943 Auch wenn Paris vieles von Innozenz III. und Thomas von Aquin ausdrücklich gutheißt, sind ihm die bereits verstorbenen Renaissance-Päpste und ihre liturgischen Berater näher als manch zeitgenössischer Adept des mächtigsten Pontifex und des kaum jüngeren einbussreichsten Theologen des Mittelalters. Ausgerechnet beim Canon missae, den Luther im Unterschied zu zentralen Grundelementen und Gesängen der Messe nicht beibehalten will, geht der römische Reformer in einem Punkt sogar noch weiter als der romkritische Reformator: Luther äußert sich Anfang der 20 er Jahre noch erstaunlich zurückhaltend über die Frage der Kanonstille bei den für das römische Hochgebet zentralen, von Luther als einziges Element übernommenen Einsetzungsworten. Zwar möchte er bis auf diesen Einsetzungsbericht sowie die vorausgehende Präfation und das nachfolgende Vaterunser das gesamte eucharistische Hochgebet abgeschabt wissen, wendet sich gegen lautlos zelebrierte „Winkelmessen“ und spricht 1525 schließlich explizit „Vom Greuel der Stillmesse“.944 Gleichwohl können aber die beibehaltenen verba fesfamenü seiner noch 1523 geäußerten Aubassung nach entweder vernehmlich im Orationston erklingen oder aber auch durchaus weiterhin still gebetet werden.945 Luther setzt hier – obenbar im Sinne seiner gräzisierenden Namensänderung von Luder in Luther ganz eieufüenos – auf die überfas: „in his omnibus libertas sit piis mentibus“946 – ein pastorales Grundanliegen, das mutatis mutandis unter den Päpsten auch der emeritierte Benedikt XVI. realisiert hat.947 Nicht so Paris de Grassis! Der Zeremoniar erhebt die erst nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil – ohne Kenntnis analoger Ideen bereits in der Renaissance – eingelöste Forderung, die Einsetzungsworte seien laut und vernehmlich zu sprechen: Für ihn ist das gehauchte Flüstern von Hoc esf enim corpus meurn geradezu ein Zeichen mangelnder theologischer Bildung bei Priestern, die er „imperiti“ nennt.948 Mit den perlt; des Zweiten Vatikanums konnte er allerdings noch nicht rechnen. Anstelle von deren diüerenzierten, dauerhafteren Argumentationen949 setzt Paris de Grassis aus einem bereits in die Wiege gelegten humanistischen Interesse heraus – seine Brüder hießen Achilles und Agamemnon – auf herausfordernde Formulierungen, und sollten diese auch nur von seinen Nachfolgern zur Kenntnis genommen werden.950

Bezüglich der Aufbewahrung der Eucharistie ist Paris de Grassis wiederum generell traditionstreu. Allerdings hält er es durchaus im Sinne Luthers für unstimmig („absonum“), in einem Gotteshaus eine konsekrierte Hostie zu verwahren, um davor eine Messe zu zelebrieren.951 Messen vor einem Tabernakel mit Ziborium hnden also nicht sein Wohlwollen, obwohl sie seit dem Spätmittelalter verbreitet waren952 und nach dem Trienter Konzil sogar ein typisches Kennzeichen der römisch-katholischen Liturgie werden sollten, sofern kein älteres gotisches Sakramentshäuschen vorhanden war. Und Messen vor ausgesetztem Allerheiligsten?953 Für Paris – und nicht erst für die liturgischen Bewegung des 20. Jahrhunderts – undenkbar!

Eine nicht einmal vom Zweiten Vatikanum umgesetzte Neuerung erscheint ebenfalls geradezu reformatorisch: Paris spricht sich generell gegen den eucharistischen Segen aus.954 Eine Benediktion mit der Monstranz erfolge nur „unter dem Vorwand von Frömmigkeit“ („pietatis praetextu“); denn – und da ähnelt er nun in geradezu verblühender Weise Luther – Personen könnten abgesehen vom Kommunionempfang einzig und allein „durch das Wort des Mundes und das Zeichen der Hand“ („per verbum oris et signum manus“) gesegnet werden, also im Sinne des lateinischen Wortes „bene-dicere“,955 nicht aber durch die bloße Bezeichnung mit dem Kreuz, obgleich dem entsprechenden Verb („cruce“) „signare“ paradoxerweise wiederum das deutsche Wort „segnen“ seinen etymologischen Ursprung verdankt.956 Wie beim Einsetzungsbericht, so scheidet für Paris auch hier bloße Stille und reine Substanz aus.

Verständlicherweise widersprach ihm sein bereits erwähnter posttridentinischer Nachfolger Franciscus Mucantius in allen fraglichen Punkten, da die römisch-katholische Kirche nach dem Beginn der Reformation, dem Abschluss des Trienter Konzils und der Gründung einer eigenen kurialen Zeremonialkongregation einen dezidiert anderen Weg eingeschlagen hatte. Mucantius’ teilweise erst vor kurzem wiederentdeckte Randbemerkungen in Abschriften von Paris’ Werken geben davon ein beredtes Zeugnis.957 Die Kniebeuge im Hochgebet, ursprünglich eine innerkurial diskutierte Zeremonie, die Paris wie Luther als Adiaphoron gegolten hatte, war zum äußeren konfessionellen Kennzeichen der klassischen katholischen eucharistischen Sakramentaltheologie geworden. Von daher ist auch die Bedeutung verständlich, die in konfessionellen Auseinandersetzungen der Kniebeuge gegenüber Papst und Kaiser beigemessen worden ist.958

1518, als Martin Luther noch nicht grundsätzlich mit der kirchlichen Hierarchie gebrochen zu haben schien, scheiterte das Ansinnen beider Seiten letztlich an Luthers Vorbehalten gegenüber der scholastischen Messauslegung, wie sie in zahlreichen Traktaten dargelegt worden war und in späteren reformatorisch angegrihen oder wiederum reformerisch verteidigt werden sollte.959

Paris de Grassis hingegen distanzierte sich etwa zeitgleich oder wenig später von seinen spätscholastischen Widersachern und schreckte – auch hierin Luther nicht nachstehend – selbst vor spöttischen Bemerkungen nicht zurück. An der traditionellen Transsubstantiationslehre ließ Paris im Unterschied zu Luther keinen Zweifel. Gleichwohl hätten beide reformerisch gesinnten Theologen genug Stoü für ein austauschendes Gespräch gehabt, das freilich nie zustande gekommen ist – vielleicht gerade auch deshalb, weil – um beim Beispiel zu bleiben – beide die VerM fesfamend abgesehen von der unterschiedlichen ekklesiologischen Lehre auf ihre jeweils persönliche Weise sehr wörtlich nahmen: Zielte Paris auf die Verständlichkeit der wandelnden Konsekrationsworte ab, so fasste Luther den zitierten Text des Neuen Testaments dahingehend in dem von ihm favorisierten Literalsinn auf, dass dieses „Testament“ als göttlich gestiftete Erbschaft zu begreifen sei, auf die nur mit „hdes“, so?a ^de, geantwortet werden könne.960 Indirekte Einüüsse sind daher nicht rundweg auszuschließen, zumal Paris zur Untermauerung seiner Thesen häuhger auf Äußerungen anderer Experten hinweist, ohne diese namentlich zu nennen.961

In einem bisher noch nicht genannten Punkt hätte man sicherlich besonders früh Übereinkommen können: der Verkündigung des Wortes in Lesung und Predigt. Nicht erst in der zweiten Hälfte seiner Amtszeit, sondern sogar gleich zu Beginn seines Wirkens suchte Paris den Papst dazu zu bewegen, die Lektionstexte des Zelebranten und der Leviten nicht wie üblich durch das parallele Lesen in seinem eigenen Missale zu doppeln, sondern den Vortrag der Epistel durch den Subdiakon und des Evangeliums durch den Diakon anzuhören.962 Bei allen anderen Texten der Messe waren die vier Bereiche von Altar, Thron, Kardinalsbänken und Sängerkanzel unabhängig voneinander – mit der Einschränkung, dass alle Anwesenden die bei Gesängen vorgesehenen Zeremonien wiederholten, sobald der Chor sie vortrug und Paris ein zeitliches Interaktionsmodell zu deren genereller musikalisch-ästhetischer Harmonisierung entwarf.963 Paris wünschte sich eine solche geballte Aufmerksamkeit auch für die Lesungstexte: Im Wortgottesdienst hätte sich also sogar der Papst dem öüentlich vorgetragenen Wort Gottes zugewandt – in ähnlicher Weise, wie auch der Pontifex zur Elevation des Sakraments niederkniete. Bedenkt man dann noch, dass der Prokurator der Augustiner-Eremiten zur Zeit Luthers und des Generalpriors Egidio da Viterbo964 regelmäßig im Papstgottesdienst zu predigen hatte, etwa am 3. Fastenund 3. Adventssonntag,965 also während Luthers Romaufenthalt, hätte ein grundlegender Austausch über derartige Fragen interessante Ergebnisse zeitigen können.

Neben der Rolle des Wortes im Gottesdienst stellte sich für Paris de Grassis aufs Ganze gesehen aber eine noch viel grundlegendere Frage: das Verhältnis von Schrift und Performanz. Paris war zutiefst besorgt und verärgert, als Cristoforo Marcello im Jahre 1516 einen Druck des Kurienzeremoniales besorgte, der in seiner sprachlichen Gestalt zeitgenössischen humanistischen Ansprüchen genügen sollte.966 Dabei spielte womöglich das traditionelle Ideal der Geheimhaltung eine gewisse Rolle967 – gleichsam ein später Reüex frühkirchlicher Arkandisziplin, der auch in der Musik von großer Bedeutung war.968 Dieses Ideal kann sich aber nur auf die Rezeption außerhalb der Kapelle beziehen, da Paris de Grassis ja nicht einmal an der Kanonstille festzuhalten gedachte.969 Innerhalb des Gottesdienstes war für ihn etwas anderes entscheidend: dass sich der ästhetisch, „cum gratia et decore“ vermittelte Gehalt des Gottesdienstes durch kein anderes Medium als die unmittelbare Performanz der einzelnen minutiösen Zeremonien selbst vermittelte („per ipsarum operationem“) – zur Freude der Anwesenden, als Anziehungspunkt für die Ferngebliebenen.970 Eine wirkliche Attraktion aber sollten Musik und Zeremonien des Papsthofes, vor allem der Sistina, bekanntermaßen erst durch die adligen Kavalierstouren der Frühen Neuzeit und die folgenden Bildungsreisenden wie Goethe, Mozart, Mendelssohn und Madame de Stael werden.971

Luther und seine Gefolgsleute hingegen, darunter sein ehemaliger Mitbruder Wenzeslaus Linck, nutzten das Medium des Buchdrucks ganz gezielt: der Reformator selbst für die Veröüentlichung der Thesen, der Protestation und des besonders nachhaltigen Bibeldrucks,972 seine Gefolgsleute für kontroverstheologisch motivierten Einblattdrucke, Wenzeslaus Linck sogar, um den von Paris de Grassis missbilligten Marcello-Druck durch ausgewählte Zitate und darauhölgende Kommentare zu desavouieren.973 Der oBenbar 1527 im Sacco di Roma umgekommene Marcello hatte zu den ersten gehört, die mit Druckwerken gegen Luther vorzugehen suchten.974 Doch durch den Zeremonialdruck bot er der protestantischen Polemik eine ungeahnte Quellenbasis, da die geschriebene Anweisung anders wirken kann als ihre intendierte Performanz.975 Paris’ deutliche Reserve scheint daher nicht unberechtigt gewesen zu sein, ist andererseits aber insofern verwunderlich, als er die Vorteile einer eigenen redaktionellen Bearbeitung durchaus zu nutzen vermocht hätte. Kurienintern nämlich hatte bereits zuvor auch er die später von Linck verwandte Methode kritisch kommentierender Zitate angewandt – in bis heute kaum beachteten Handschriften.976

Die zeitgenössischen Musiker und Komponisten hingegen setzten den Notendruck ein: Noch in Paris’ Amtszeit erschienen eine Reihe gedruckter Werke, insbesondere Messenbücher, die im Kontext des Papsthofes entstanden waren oder dem amtierenden Pontifex ausdrücklich gewidmet wurden, oftmals zusätzlich medial in Szene gesetzt durch ein eigenes, dem Buch vorausgeschicktes Widmungsbild.977 Wie die Bibel das bis heute am meisten verbreitete und gelesene Buch ist, so darf das lateinische Ordinanum missae, das heißt die gleichbleibenden Teile Kyrie, Gloria (an Sonnund Festtagen), Credo (an Sonntagen und Hochfesten), Sanctus, Benedictus und Agnus Dei, als der am häuhgsten vertonte und gesungene Text der Geschichte gelten. Luther übernahm, wenngleich in kritischer Abgrenzung von der liturgischen Praxis seiner Zeit und auf der Grundlage seines veränderten ekklesiologischen Amtsverständnisses, das Abendmahl neben der Taufe als einziges Sakrament und behielt dabei auch, obschon in mitunter veränderter Funktion, die Ordinariumsgesänge bei.978 Sein früher Erfolg als „Medienstar“979 führte zur Verbreitung seiner neuen Thesen wie auch seines Bemühens um Wahrung bestimmter traditioneller Elemente.980 Die medial verbreitete Sakramentenlehre setzte sich unter ihren Anhängerinnen und Anhängern wohl auch deshalb in ihrer neuen Gestalt durch, weil sich dem Reformator kein Bischof mit dem kanonischen Recht der Spendung von Weihen und jurisdiktioneller Zuständigkeit in sakramentalen Fragen angeschlossen hatte.981 Die von Paris de Grassis verpasste Chance jedenfalls griü erst sein Nachfolger Franciscus Mucantius auf: Dieser besorgte 1564 postum einen Druck von Paris’ Kardinalszeremoniale, der die entscheidende Vorlage für das nun weltweit gültige posttridentische „Caeremoniale“ von 1600 werden sollte.982

Doch nicht nur gedruckte Werke über die Zeremonien, auch Bücher im Ablauf der Zeremonien wollte Paris de Grassis verboten wissen. Im Sinne seiner Zeremonialästhetik wollte er statt dem geschrieben Wort allein der performativen Zeremonie die geballte Aufmerksamkeit der Kapelle sichern.983 Selbst der Andacht dienende Bände, Stundenbücher etwa, schieden somit aus. War die von ihm intendierte Wahrnehmbarkeit aller Zeremonien nicht mehr gegeben, grih – und darin allerdings unterscheidet er sich grundlegend von Luther wie von seinen Nachfolgern – ein hierarchisch stratihzierendes Kommunikationsverständnis: Die sich zwischen den Kardinalsbänken aufhaltenden Personen sollten die Zeremonien nicht mitvollziehen, wenn sie dadurch den hinter ihnen auf Bänken sitzenden Kardinälen die Sicht versperrten.984 Der spätere Zeremonienmeister Mucantius konnte sich über solche Angaben – wie schon über die zahlreichen Invektiven gegenüber dem Burckardschen Mess-Ordo985 – nur wundern. In seiner Zeit, so kommentiert er die Bemerkungen seines Vorgängers, sei sowohl die persönliche Lektüre während des Gottesdienstes aus eigenen Büchern als auch der generelle gemeinsame Vollzug sämtlicher Zeremonien üblich.986 Von Allozierungen zwischen den Kardinalsbänken spricht er erst gar nicht. Analog dazu sind an dieser Stelle des Kapellbodens auf der Abbildung aus Chantilly deutlich Personen wie die von Paris genannten zu erkennen (vgl. Abb. 1), wohingegen sie im Stich aus der Amtszeit des Mucantius fehlen (vgl. Abb. 2).



4Fazit und Ausblick

Martin Luther hatte bei seinem Romaufenthalt den erhaltenen Zeremonialschriften zufolge nur höchst mittelbar die Möglichkeit, von verschiedenen Formen glänzender Prachtentfaltung zu erfahren. Bemerkenswert erscheint aber ein anderer Befund: Zu diesem Zeitpunkt waren zahlreiche Zeremonien noch im Fluss, insbesondere mit Blick auf das Verhältnis von päpstlicher Repräsentation und sakramentaler Präsenz. Julius II. ließ sich oüenbar nicht selten von rein persönlichen Motiven leiten oder reagierte spontan auf bestimmte von außen an ihn herangetragene Erwartungen, wenn er Ablässe gewährte und die ökonomische Stabilität des päpstlichen Haushaltes demonstrierte. Erst unter Leo X. sollten sich dauerhaftere und mitunter auch rehektiertere Formen durchsetzen. Luthers Reformation ist im Papstzeremoniell nur indirekt rezipiert worden. Doch auch wenn sich keine eindeutigen Interdependenzen feststellen lassen, so zeigen sich nach 1511 erstaunliche Analogien zwischen bestimmten Idealen Martin Luthers und denen des zeitgenössischen päpstlichen Zeremonienmeisters Paris de Grassis. Bei beiden zeichnet sich eine zunehmende Radikalisierung ab – nur in der Frage der Verwendung von Mehrstimmigkeit während der Passionszeit ist die Entwicklung gegenläuhg. Dass beide Gelehrte ältere zeremonielle Formen akzeptierten, zeugt jeweils von gewissen konservativen Zügen. Martin Luther wie auch Paris de Grassis haben sich aber nicht nur von bestimmten Neuerungen, sondern gerade auch von älteren Traditionen kritisch abgesetzt – im Fall von Paris de Grassis in nicht zu erwartender, aus der Rückschau geradezu unerhört wirkender Weise. Martin Luther wurde oftmals vorgeworfen, sich vom jungen Rebellen zum angepassten Obrigkeitsdiener gewandelt zu haben. Dies mag aus einer dezidiert politischen Perspektive so erscheinen und prägt daher bis heute in weiten Teilen der Öüentlichkeit das Bild des Reformators. Innerkirchlich scheint er aber genau umgekehrt sehr lang auf einen Ausgleich bedacht gewesen zu sein und erst später, lange nach seinem Romaufenthalt, grundsätzlichere Forderungen gestellt zu haben.987 Sogar seine postreformatorischen Messordungen spiegeln noch die spätmittelalterlichen römischen Zeremonien wider. Paradoxerweise war es die päpstliche überfas ecclesiae, die der Wittenberger Schlosskirche Unabhängigkeit vor kirchlichen Amtsträgern im Reich sicherte, dadurch aber schon früh dem sächsichen Landesfürsten Friedrich III. einen Einüuss ermöglichte, den Luther, als ihm die maßgeblichen kirchlichen Würdenträger die Gefolgschaft versagten, durch Einführung des landesherrlichen Kirchenregiments institutionalisierte. Anders als bisher vermutet, handelt es sich auch bei Paris de Grassis’ radikaleren Vorstellungen wie bei Luther nicht um ältere, sondern um jüngere Entwicklungsstufen – eine Beobachtung, die anhand der neuen Zuordnung eines Göttinger Fragments auch bei den Predigten Meister Eckharts gemacht worden ist: Eckhart ist nicht im Nachhinein geglättet worden – ganz im Gegenteil hat er sich von einem konformeren zu einem radikaleren Denker gewandelt.988 Mutatis mutandis betraf diese Entwicklung entgegen älteren Vorstellungen gleichermaßen Meister Eckhart, Magister Paris und Doctor Martinus.

Als Reformimpuls liegt dem Konzept Luthers wie dem des Paris oüenbar eine jeweils spezihsche Elitenfrömmigkeit zugrunde: im einen Fall entstanden im Kreis streng observanter Augustiner-Eremiten und durch Thesen an Wittenberger Universität und Schlosskapelle erstmals verbreitet, im anderen Fall hervorgegangen aus dem Umfeld reformfreudiger Kleriker und durch Zeremonialdiskurse an Kurie und päpstliche Palastkapelle herangetragen. Paris de Grassis strebte einen Wandel von scholastischem Gesamtsystem und zunehmend privater werdender Frömmigkeit zu einem neuen humanistischen Grundverständnis an, das von der Wahrnehmung der Einzelperson ausgeht, dieser dann aber zur generellen Wirkung zu verhelfen sucht, indem jede Zeremonie nur dann Bestand hat, wenn sie während ihres Vollzugs von den Rezipienten unmittelbar verstanden wird, und andernfalls abzuschahen ist. Pointiert formuliert suchte er einen Wechsel von einem gesamtkirchlich institutioneilen Universalismus bei persönlicher Individualisierung zu einem institutionalisierten Individualismus des Experten unter Universalisierung von dessen Expertise. Für Luther war ebenfalls die Warte des Gebildeten entscheidend für die Festlegung der Gottesdienstgestalt. Verstehen und mitvollziehen können sollte diesen aber die gesamte Gemeinde, einschließlich der des Lateinischen unkundigen Gläubigen, und zur Verbreitung diente nicht mehr allein der Gottesdienst, sondern der moderne Medienmarkt. An die Stelle von zeremonialer Ausdeutung der Sakramentenvermittlung durch den Priester trat bei Paris die Verdeutlichung der Zeremonien, bei Luther die Vermittlung des Bibeltextes durch den Prediger als neues Sakrament unter Abschaffung aller weiteren mit Ausnahme von Taufe und Abendmahl. Luther musste sich zu dieser Reform allein schon deshalb langfristig genötigt sehen, weil seine diesbezüglichen Thesen in gedruckter Form Vorlagen und ihm kein Bischof mit dem Recht der Priesterweihe und sakramentalen Amtsgewalt dauerhaft in die Reformation gefolgt war. Analog dazu setzten sich auch bei den Zeremonialschriften – mit Ausnahme des am Papsthof vor allem handschriftlich tradierten Kurienzeremoniales – dauerhaft besonders die Druckwerke durch: zum einen der vom frühen Paris de Grassis rezipierte Mess-Ordo des Johannes Burckard in Form des erstmals weltweit gültigen „Missale Romanum“ von 1570, zum anderen Paris’ frühes, jedoch erst postum publiziertes Zeremoniale, das später im gesamtkirchlichen „Caeremoniale episcoporum“ von 1600 aufgehen sollte.

In drei Punkten unterschieden sich römischer Reformer und romkritischer Reformator grundlegend: bezüglich der Tradition, der Institutionalität und der Medialität. Paris suchte bei aller Skepsis bestimmten überlieferten Formen gegenüber niemals, der Schrift einen fundamental höheren Stellenwert beizumessen als der mündlichen, bildlichen und performativ-zeremoniellen Tradition. Institutionell blieb er nicht nur der römischen Kirche, sondern auch der päpstlichen Kapelle verbunden. Durchsetzen konnte er seine späten, besonders pointierten Forderungen nur deshalb nicht, weil sein späterer Nachfolger Franciscus Mucantius sie nach dem Konzil von Trient im Sinne der neu errichteten Gottesdienstkongregation redigierte. Schließlich machte Paris im Unterschied zu Luther vom Buchdruck keinen Gebrauch, wandte sich sogar strikt gegen die von Cristoforo Marcello 1516 besorgte, von Luthers ehemaligem Mitbruder Wenzeslaus Linck später kontroverstheologisch zitierte Veröüentlichung des Kurienzeremoniales. Dem Zeremoniar war die Geheimhaltung der Zeremonialanweisungen zugunsten der unmittelbaren Wirkung zeremonieller Performanz ein Grundanliegen. Erst Franciscus Mucantius nutzte das Medium des Drucks ex o^cio und veröhentlichte Paris’ Zeremoniale der Kardinalbischöfe, das erst auf diesem Wege zum maßgeblichen Vorläufer des posttridentischen, gesamtkirchlich vorgesehenen „Caeremoniale Episcoporum“ von 1600 wurde. Wesentlich später als lutherische Einblattdrucke erschien auch der Herzog Albrecht V. von Bayern gewidmete, die päpstliche Kapelle während der Amtszeit des Mucantius vor Augen führende Stich des Etienne Duperac (Abb. 2), der den Gegenstand älterer, privat rezipierter Darstellungen (vgl. etwa Abb. 1) einer breiteren Öhentlichkeit zugänglich machen sollte.

Ein Vergleich zwischen Paris de Grassis und Martin Luther ohenbart grundlegende Unterschiede, aber auch erstaunlich viele Gemeinsamkeiten und Entsprechungen. Das Jahr von Luthers Romaufenthalt markiert dabei einen zeitlichen Wendepunkt – für Reformation und Renaissance.



Abbildungsnachweis




	Abb. 1:
	Chantiiiy, Bibtiotheque du chateau, ms. Divers IV, CNRS-IRHT @ Bibtiotheque du musee Conde.


	Abb. 2:
	Bibtioteca Apostotica Vaticana, Riserva Stragr. 7, tav. 116 O Bibiioteca Apostoiica Vaticana.








[image: images]

Abb. 1: Papstmesse mit Kardinäien; ietztes Viertei des 15. Jahrhunderts






[image: images]

Abb. 2: Etienne Duperac (Druck: Lorenzo Vaccaro), Feiertiche Papstmesse in der Sixtinischen Kapeiie zum Zeitpunkt der Predigt.





Giampiero BruneHi

Die Soidaten des Papstes zu der Zeit Luthers

Die Romreise Luthers um die Jahre 1510/11 fällt mit dem Höhepunkt jenes Prozesses zusammen, den David Chambers als zunehmende Militarisierung des Papsttums bezeichnet hat. In der Tat folgten die Militärkampagnen der Päpste im letzten Viertel des 15. Jahrhunderts und dem ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts in immer engerer Folge aufeinander: Von den Feldzügen Sixtus’ IV. gegen die umbrischen Städte im Jahr 1474 über die Kriege gegen Florenz, Ferrara und Venedig in den 1480 er Jahren bis hin zu den militärischen Verpachtungen, die Alexander VI. in der ersten Phase der italienischen Kriege eingegangen war: oft sah man über den Schlachtfeldern Italiens die Fahnen mit den Schlüsseln des Heiligen Petrus wehen. Auch die Figuren an der Spitze der kirchlichen Institution – die Kardinäle – wiesen Identitätszüge auf, die sichtlich an die militärische Welt gebunden waren. Nicht wenige von ihnen stammten aus Familien, bei denen die militärische Schulung gang und gäbe war. Sie verfügten über erstklassige Wa8en, gut ausgestattete Waüenkammern sowie Wachtrupps, deren Größe keineswegs zu vernachlässigen war. Bei mehr als einer Gelegenheit wurden sie auch in Schlachten eingesetzt: Im Januar des Jahres 1511 schrieb der Venezianer Ludovico Falier an seinen Bruder Lorenzo, „chome il pontehce e venuto in campo con 3 cardinali“,989 und auf dem Schlachtfeld bei Ravenna kämpften 1512 zwei Kardinäle auf der Seite der Heiligen Liga (an der sich auch Julius II. beteiligte) gegen Ludwig XII., nämlich Giovanni de’ Medici und Matthäus Schiner, während ein anderer – Federico Sanseverino – bei derselben Gelegenheit gegen den Papst angetreten war.990

Die Herrschaft Julius’ II. fällt zwar in die Endphase dieser Zeit, sie ist jedoch in vollem Maße für sie repräsentativ, bildet sogar ihren Höhepunkt und gibt der Zeit ihre Prägung. Giuliano Deila Rovere hat der Geschichtsschreibung den Willen zugeschrieben „di ottenere il ripristino della supremazia politica e diplomatica dello Stato pontihcio e Tahermazione di quella militare“.991 Ein solches Urteil sieht die päpstlichen Initiativen in den Jahren um 1510 jedoch zu direkt mit Augen, die an die strategischen Studien des 20. Jahrhunderts gewohnt sind. Sicher ist allerdings, dass Julius II. mit seinen Heeren verschiedene Feldzüge unternahm: Zwischen August und November des Jahres 1506 rückte er gegen Perugia und Bologna aus,992 und zwischen April und Juli 1509 schickte er unter dem Kommando des Generalkapitäns der Kirche – dem Herzog von Urbino, Francesco Maria Deila Rovere – 8.000 Fußsoldaten und 1.600 Ritter in die Romagna gegen die Venezianer ins Feld und eroberte Brisighella, Solarolo, Russi und Faenza zurück. Die errungenen Siege waren nicht schlicht eine Folge der Niederlage des venezianischen Heeres in Agnadello (14. Mai 1509), wie es gelegentlich in der Geschichtsschreibung heißt.993 Als Erstes hei Brisighella, das Ende April erobert wurde, während seine Burg den Angriüen bis zum 2. Mai trotzte, als sie nach harten Gefechten erstürmt wurde. „Cosi havimo preso senza altra faticha tutta la valle de Lamone: che e stato grandissimo acquisto“, kommentierte Baldassarre Castiglione, ein Zeuge der Ereignisse, das Geschehen.994 Am 6. Mai rissen die Soldaten des Papstes dann Granarolo, ein castrum, 10 km von Faenza entfernt, an sich, was den Weg für einen schnellen Feldzug freimachte. Zur Eroberung von Russi kam es schließlich am 17. Mai, ohne jeglichen Zusammenhang mit der Niederlage von Agnadello drei Tage zuvor. Erneut ist es der junge Baldassarre Castiglione, der uns in einem Brief erhellende Einzelheiten verrät: Vor allen Dingen sei das päpstliche Truppenaufgebot wahrhaft beachtlich gewesen, schreibt er, und außerdem habe das Heer des Papstes am 16. einen großen Ausfall aus Ravenna abgewehrt (bei dem schätzungsweise 300 leichte Kavalleristen und 2.000 Infanteristen eingesetzt worden waren). „Et avegna che loro fossino in loco forte“, schrieb der künftige Autor von „H Cortigiano“, „noi li dessimo dentro, e subito li rompemjmjo cum gran furia, e corremjmjo hn dentro da Ravenna alcuni de li nostri. Fomo presi da circa trecento fanti, e cinquanta cavalli, e molti bestiami, cum grande victoria et honore de io Ill.mo S.r nostro“, d. h. Francesco Maria Deila Rovere.995 Venezianischen Quellen zufolge schien das päpstliche Heer, nachdem die Stoßrichtung von Agnadello klar war („intesa la rotta“), ermutigt („ingajardito“) und kämpfte weiter tapfer gegen einen Feind, der in der Romagna nicht weniger Widerstand leistete, zumindest bis die Venezianer sich dazu entschlossen, Ravenna, Cervia und Rimini aufzugeben und auf diese Weise die Auseinandersetzung mit dem Papst zu beenden.996 Was Julius II. anbelangt, so plante er zwischen dem Frühling und dem Monat Oktober des Jahres 1510 drei neue Angrihe vom Meer und vom Land gegen Genua, die – wenngleich das Ziel nicht erreicht wurde – doch insofern von größtem Interesse sind, als sie einiges über die militärischen Ambitionen des Papstes verraten. Dank der vor Kurzem veröüentlichten Depeschen Girolamo Donas aus Rom lassen sich die Angriüspläne gegen die Ligurische Republik während jenes Jahres fast Tag für Tag verfolgen.997 Dem venezianischen Botschafter berichtete der Papst in diesen Monaten von einer großen „impresa contra inhdeli“, die mit einem gerade in Genua konstruierten Dreimaster durchzuführen sei, von dem der Papst „fa[ceva] un cantar mirabile“ und den er massiv mit Artillerie ausgestattet wissen wollte, damit er selbst den Feldzug würde leiten können: „Se Dio me da grazia che se pigli impresa contra inhdeli“ – sagte Julius II. zu Dona – „io son in anni 66. Voria questo pocho che me resta che non po’ esser molto, dispensarlo in questa impresa; per mar me basta l’animo andar in persona, per tera non potria. Questa galia sara per la persona mia, sopra la quäle se a Dio piace voio che vegnati ancor vui“.998 Im Anschluss daran (1510/11) konzentrierte Julius II. seine militärischen Anstrengungen auf Ferrara, gegen das er mit einem Heer von 6.000–7000 Infanteristen, 500–800 Wahenleuten und 600 leichten Kavalleristen ausrückte. Diese Militäroperationen – wahrscheinlich die berühmtesten, da der Papst direkt an der Front präsent war – betrehen die Romreise Luthers am meisten, zumindest was das Datum der Reise anbelangt, von dem bislang als wahrscheinlich ausgegangen wurde.999

Das Bild, das ganz im Gegensatz zu dem des 27-jährigen Augustinermönches steht, ist das kriegerische Bild eines Papstes in Rüstung, der allein in den Jahren 1509/10 für seine militärischen Unternehmungen fast 90.000 Golddukaten ausgab.1000 Angesichts dessen waren alle Zeitgenossen beeindruckt. Die Gelegenheitsliteratur unterstützte die Anstrengungen des Papstes in dieser Zeit mit propagandistischen Tönen, indem sie ihn zu „un pacihcatore, un protettore della Chiesa e della sua coesione“ machte, zu „un difensore dell’Italia dai .barbari’ oltramontani“:1001 Wenn Giovanni Iacopo de’ Penne Rom Anfang des Jahres 1511 verlassen musste, so nur „per dar piü animo a’ soldati“, wie man aus seiner „Epistola di Roma a Iulio pontihce“ erfährt.1002 Was die Vertreter der politischen Kultur von mehr Format anbelangt, so ist bekannt, dass sich Erasmus von Rotterdam voller Sarkasmus und Grauen in Bezug auf Julius II. ausdrückte (aber auch mit einer gewissen Bewunderung, wenn man der Deutung von /02e/ //sewijn Glauben schenkt).1003 Francesco Guicciardini beurteilte die Anwesenheit von Giuliano Della Rovere unter den Soldaten, die die Festung von Mirandola belagerten, als „una cosa inaspettata et inaudita per tutti i secoli“.1004 Nicolo Machiavelli sah in Julius II. den Verteidiger der „geistlichen Herrschaft“, um die es im elften Kapitel seines Werks „Der Fürst“ ging, also den höchsten Repräsentanten einer neuen Institution, nämlich eines Papsttums, das nicht aus nepotistischen Gründen (d. h. um seinen Blutsverwandten zur Macht zu verhelfen) Kriege führte, sondern das mit Waüengewalt die politischen Interessen des Heiligen Stuhls durchsetzen wollte. Diesem Urteil zufolge machte Julius II. „ogni cosa per accrescere la Chiesa e non alcuno privato“,1005 also nicht um zur Gründung eines .„patrimonium principis’ come nelle intenzioni di Alessandro VI“ zu gelangen, sondern zur Stärkung des „Patrimonium Ecclesiae“, d. h. der Gesamtheit seiner territorialen Besitzungen.1006

Wenn also „accrescere la Chiesa“ um 1510 vor allen Dingen bedeutete, den Kirchenstaat durch Angrihe zu stärken, dann mussten die Militärordnungen notwendigerweise zu den vorrangigen Interessen des Papstes gehören. Versucht man sich ein Bild von den diesen Militärordnungen aus dem Zeitraum von 1509 bis 1511 zu machen, so zeigt sich deutlich, dass das Dienstmodell, die Größe und die Art der Zusammensetzung der Truppen (d. h. das militärische „Format“, um die Terminologie des Politologen Samuel E. Finer zu benutzen) im Wesentlichen den zeitgenössischen italienischen und europäischen Standards entsprachen.1007 Es muss daher nicht versucht werden, zwischen Söldnern und .autochthonen’ Truppen zu unterscheiden, d. h. zwischen Soldaten, die in den Kompanien der Söldnerführer kämpften, und solchen, die im Gebiet des Kirchenstaates eingezogen wurden. Der Krieg verlangte Berufssoldaten, und die konnten sowohl Untertanen des Herrschers sein, dem sie zu dienen hatten, als auch Fremde. Alle Fürsten und alle republikanischen Regierungen (wie Venedig) waren zum Zeitpunkt des Kriegseintritts verpachtet, höhere O^ziere (eben die .Söldnerführer’) anzuwerben, die dafür Sorge trugen, dass die notwendigen Soldaten vorhanden waren und die, wenn sie meinten, am geeignetsten seien Fremde, auch jenseits der Grenzen Ausschau hielten. Genauso machte es der Papst. Seine Soldaten waren, so stellte erstmals Andrea Da Mosto zu Beginn des 20. Jahrhunderts fest, ganz unterschiedlicher Provenienz:1008 Neben päpstlichen Untertanen kamen Italiener aus anderen Staaten vor und neben diesen wiederum Gaskonen, Spanier, Deutsche und Schweizer. Der Blick in die Quellen der Apostolischen Kammer zeigt, dass die Soldaten sogar aus noch entfernteren Gegenden kamen, wie z. B. ein gewisser „Todeschino hammingo“ oder ein „Andrea ungaro“.1009 Was die Spanier anbelangt, so waren sie zuhauf beim Romagna-Feldzug von 1509 vertreten, von dem bereits die Rede war: Das gebundene Register mit dem Titel „Dari e avere di Papa Giulio II. 1509“ führt für die Monate Februar bis April die Zahlungen in Bezug auf einen „tergio“ von 1.200 Soldaten an, die unter acht Hauptmännern aufgeteilt waren, und weitere 800, die den Hauptmännern Juan de Sarmiento und Pedro Gerra unterstanden.1010 Doch auch die Kontingente, die im Kirchenstaat mit Besatzungsaufgaben betraut waren, setzten sich aus Spaniern zusammen. Im Jahr 1510 waren in der Tat sieben Hauptmänner als „stipendiarii Santissimi Domini Nostri“ tätig: Pedro de Barrientos, Didaco de Verdrio, Pedro Salazar, Francisco Montagnes, Martino Orgor, Pedro Ortega e Pedro Manza.1011

Um die Kosten für diese Kontingente zu decken, zog man im Kirchenstaat die „taxam equorum“ ein, die im „Liber Decretorum“ der Apostolischen Kammer von 1510 erwähnt wird.1012 Von dieser Steuer war bislang nur der Zeitpunkt ihrer Abschabung durch Leo X. bekannt, nämlich das Jahr 1516.1013 Schaut man sich die besagte Quelle jedoch genauer an, dann erfährt man, dass die Steuer im Februar des Jahres 1510 als „noviter imposita“1014 bezeichnet wurde. Auch die Militäro^ziere waren von der Steuer nicht befreit, sie hatten lediglich Vergünstigungen: Dem Befehlshaber der dem Papst unterstellten Soldaten der leichten Kavallerie, Giovan Battista Petretini (von dem noch die Rede sein wird), war beispielsweise die Zahlung einer reduzierten Steuer erlaubt.1015 Im Allgemeinen ergibt sich aus dem „Liber Decretorum“, dass das Jahr 1510 eine Zeit der intensiven Ausarbeitung der päpstlichen Militärpolitik war. Die Lasten für den Unterhalt der festen Verteidigungsanlagen wurden den Gemeinden aufgebürdet, nach dem Grundsatz, dass die „expensas necessarias per custodia castri“ durch „de introitibus castri“ zu gewährleisten seien.1016 Die Zahlungen an die Burgherren und ihre Garnisonen mussten also aus den lokalen Schatzkammern bestritten werden. Als der Burgherr von Forll Geld für sich und seine Besatzung verlangte, wurde der Gemeinde befohlen, auf die Einkünfte aus der Salzsteuer („censum ex sal“) zurückzugreifen, der vor der Einrichtung des auf drei Jahre angelegten Subsidiums die höchste Steuer war.1017 Eine ähnliche Maßnahme wurde in Bezug auf den Burgherrn von Cesena beschlossen.1018 Die Apostolische Kammer grib auch dann direkt ein, wenn es um die Verteidigungsbelange der Stadt Rom ging, denn als sich der Papst an den Schauplatz der Militäroperationen gegen den Herzog von Ferrara begab, hatte er auch die Papstgarde abgezogen, die mit Besatzungsaufgaben für die Stadt betraut war. Daher wurden am 30. Oktober 1510 durch ein decrefum die Beträge zur Verfügung gestellt, die für das Einziehen neuer Soldaten und für die Beschämung einiger Warenvorräte für die Engelsburg benötigt wurden.1019

Was die Schweizer anbelangt, so warb Julius II. bereits in den Monaten Februar bis Juli 1509 3.000 Soldaten an und trug dabei Ausgaben in Höhe von 48.000 Kammergolddukaten.1020 Am 14. März 1510 schloss er mit der Eidgenossenschaft dann einen Allianzvertrag. Sein Ziel war es dabei insbesondere, sich die Dienste der kriegsgeübten Schweizer Soldaten zu sichern und die Konkurrenz auszuschalten, allen voran Frankreich, an das diese durch einen Vertrag von 1499 gebunden waren. Das Abkommen von 1510 verrät jedoch, dass Julius II. nicht so sehr daran interessiert war, für sein Heer eine Reserveeinheit zu schaben, sondern daran, die volle Kontrolle, das Monopol über diese hoch spezialisierten Streitkräfte zu erlangen.1021 Kraft dieses Abkommens verpachteten sich in der Tat die zwölf Schweizer Kantone und das Wallis für die Zeit von fünf Jahren zum Dienst für den Papst und stellten ihm ein Kontingent von 6.000 Mann zur Verfügung. Darüber hinaus verpachteten sie sich, keine Allianzen oder Söldnerverträge mit anderen Herrschern zu schließen, die militärisch gegen den Papst oder den Kirchenstaat vorgehen könnten, und ohne die päpstliche Zustimmung keine Truppen zu entsenden.1022 Für die Franzosen war allein der Text des Unterzeichneten Abkommens ein Akt der Feindseligkeit: So zählte Kardinal Georges d’Amboise bereits Ende März 1510 zu den Anzeichen für die feindliche Gesinnung Julius’ II. gegenüber Ludwig XII. „el condur de Sguizari fatto da Soa Santita“.1023 Mit Genugtuung las der Papst dem venezianischen Botschafter also Briefe aus Frankreich vor, die von den Schwierigkeiten Ludwigs XII. bei der Anwerbung von Soldaten im Wallis und in Graubünden berichteten und bestätigten, „de H Franza non era per haver fanti“.1024

Die Ereignisse der Jahre 1510 und 1511 zeigen jedoch, dass die nach dem Vertrag vom 14. März 1510 vorgesehene Versorgung mit Streitkräften alles andere als automatisch war. Die Briefe in Händen des venezianischen Botschafters Dona sind voll von den Erwartungen Julius’ II. hinsichtlich der Ziele, die sich mit diesen Streitkräften verwirklichen lassen sollten. In Wirklichkeit war der Anfang eher eine Katastrophe (von „ersten chaotischen Vorstößen“1025 ist bei Arnold Esch zu lesen): Die Kontingente, die sich zum Abmarsch nach Italien bereit gemacht hatten, wurden im Sommer 1510 von den Franzosen aufgehalten. Nachdem sie ohne ein wirkliches Kommando und ohne ein klares Ziel von Varese bis fast nach Como vorgedrungen waren, wichen sie nach Chiasso aus, wo sie eine Zeit lang konzentriert blieben, bevor sie sich dann endgültig zerstreuten. Während dieses fruchtlosen Unternehmens, das als Chiasserzug bekannt ist, war die Zahl der Desertionen hoch, und einige O^ziere stellten oüen klar, dass sie nicht beabsichtigten, gegen den König von Frankreich und seine Alliierten Krieg zu führen.1026 Nachdem man – wie Francesco Guicciardini kommentierte – von den Schweizern sagen konnte, sie hätten ihre Waben „piü presto mostrate che mosse“,1027 konnte der Papst sich auf seine Alliierten nicht mehr für den Krieg gegen Ferrara und Mirandola zwischen Ende 1510 und 1511 verlassen. Es wäre jedoch zu kurz gegrihen, wollte man die ersten spärlichen Ergebnisse des Vertrags vom 14. März 1510 zu stark unterstreichen. Interessanter ist hingegen die Feststellung, dass es Julius II. bei dieser Gelegenheit gelang, die privatrechtliche Dimension des Söldnervertrags zu überwinden, durch den der .päpstliche Souverän’ sein Heer mit Berufssoldaten ausstattete. Der Inhalt der von den Vertragspartnern Unterzeichneten Verpachtungen hatte nämlich eine starke öüentlich-rechtliche Relevanz, d. h. eine umfassende diplomatische Bedeutung: Er band einerseits die politischen Mächte der Eidgenossenschaft auf höchster Ebene, andererseits verpachtete er den Papst sogar zum Gebrauch der geistlichen Waben gegen diejenigen, die die Schweizer ohne legitimen Vorwand angegrihen hätten.

Zur Finanzierung seines Heeres grih Giuliano Deila Rovere auf alle möglichen Kanäle zurück. Die Analyse der Quellen der Apostolischen Kammer in den Jahren um die Romreise Luthers zeigt, dass mit den Geldbewegungen eine breit gefächerte Palette von Personen und Einrichtungen zu tun hatte, allen voran die Behörden der Kurie. Die Apostolische Datarie befasste sich mit der Bezahlung der Papstgarde und mit den Vorschüssen, die an die Truppen unter dem Herzog von Urbino, Francesco Maria Deila Rovere, zu leisten waren. Die Generaldepositerie der Apostolischen Kammer, für die in jenen Jahren die Genuesen aus der Familie Sauli zuständig waren, bezahlte die spanischen Truppen. Andere für den päpstlichen Hof tätige genuesische und toskanische Bankleute (wie die Martelli, die Chigi, die Lomellini und die Giustiniani) kümmerten sich in Genua und Mailand um die Truppenbezahlung.1028 Bei der Soldatenbeschahung jenseits der Alpen schließlich wurde auf deutsche Personen und Einrichtungen zurückgegrihen (wie Christof Welser und die Bank der Fugger, die in den besagten Kammerquellen als „Vulrisio Fulcher e fratelli“ bezeichnet wird).1029

Zur Verwaltung der Truppen wurden in großem Maße Kommissare eingesetzt: Nach dem, was sich dem Register „Dari e avere di Papa Giulio II. 1509“ (bezüglich des Zeitraums April bis August 1509, also während der Militäroperationen gegen die Venezianer in der Romagna) entnehmen lässt, wurden ein Zahlmeister (Bartolomeo Ferratino da Amelia), ein Artilleriekommissar (Evangelista Tarascone), zwei Feldkommissare (Filippo Cambi, Massimo Grato da Lucca) und ein ausschließlich mit der Anwerbung von 3.000 Schweizern betrauter Kommissar (der Mantuaner Alessandro da Gabbioneta) beschäftigt. Den Sammlungen der Entwürfe der Lizenzen lassen sich darüber hinaus Informationen über die Ernennung der Kommissare „super munitione pulverum“ entnehmen, die die Lieferung und die Verteilung von Schießpulver beaufsichtigten. Doch O^ziere mit ähnlichen Aufgaben waren auch für die Überprüfung der Funktionstüchtigkeit der festen Verteidigungsanlagen zuständig. Im Juni 1510 beispielsweise waren die Burgen und Festungen des Kirchenstaates Nicolo Cantagallo da Foligno anvertraut worden.1030 Die Militärkommissare, die direkt vom Papst ernannt wurden, hatten die Aufgabe, über die Anwerbung der Soldaten und die Zahlungen zu wachen sowie sich um die logistischen Erfordernisse der kriegsführenden Heere zu kümmern. Im Kirchenstaat gab es sie seit dem 15. Jahrhundert. Paolo Prodi hat ihre Tätigkeit in seiner Monographie „H sovrano pontehce“ als ein Beispiel für die Experimente betrachtet, die die Päpste im Rahmen der Militärordnungen der frühen Neuzeit durchführten. Im Allgemeinen hört die Geschichtsschreibung seit dem Vortrag Otto Hintzes (aus dem Jahr 1906) zum Thema „Staatsverfassung und Heerverfassung“ nicht auf, die Wichtigkeit der Kommissare für die Entwicklung der Organisationseinheiten der Streitkräfte herauszustreichen: Der Übergang von den Heeren, die unter Rückgriü auf Unternehmer aus bereits dienstbereiten Einheiten gebildet wurden, zu den Heeren, die als Pyramiden von O^zieren konzipiert waren, an deren Spitze der Herrscher selbst stand, wird Hintze zufolge gerade durch das Auftauchen jener Kommissare markiert.1031 O^ziere mit solchen Aufgaben waren also bereits unter Julius II. tätig und nicht erst – wie zu zeigen sein wird – während der Militärkampagnen.

Die den Kommissaren unterstellten Truppen, die über Söldnerverträge angeheuert wurden, hatten dem Generalkapitän der Kirche zu gehorchen. Seit dem 29. September 1508 bekleidete dieses Amt Francesco Maria Deila Rovere, ein Neüe des Papstes. Es handelte sich keinesfalls um ein Ehrenamt: Der ernannte Generalkapitän war an den Kämpfen des Jahres 1509 gegen Venedig beteiligt und riskierte in den ersten Maitagen vor Faenza, durch ein Artilleriegeschoss getötet zu werden.1032 In den Jahren 1510 und 1511 kämpfte er gegen Alfonso d’Este, den Herzog von Ferrara, und zwar nicht etwa, um seine persönliche Situation zu verbessern (bekanntermaßen hat seine Erlangung des Titels des Herzogs von Urbino nichts mit den militärischen Initiativen des Papstes in den Jahren 1506 bis 1511 zu tun), sondern um den Papst bei der Verfolgung seiner konkreten Ziele zu unterstützen.1033 So verrät die Tatsache, dass der Ne8e von Giuliano Deila Rovere an der Spitze der päpstlichen Militärordnungen vertreten war, bereits etwas über die funktionalen Aspekte des Amtes des Generalkapitäns der Kirche, die für den Zeitraum 1560–1692 bereits herausgestellt wurden:1034 Er sorgte für Zusammenhalt in dem institutionell unbestimmten und sozial heterogenen .Führungsstab’ des päpstlichen Heeres, der um 1510 adlige Soldaten wie den Römer Marcantonio Colonna, die Peruginer Giovan Paolo und Malatesta Baglioni sowie Giovanni und Giulio Vitelli aus Citta di Castello, Brunoro und Meleagro Zampeschi aus Forli, Guido Vaina und Giovanni Sassatelli aus Imola und Marco Grosso aus Ravenna umfasste. Darüber hinaus versuchten sich die für ihn in Sold genommenen militärischen Einheiten in einer frühzeitigen Integration der Untertanen aus verschiedenen Gegenden des Kirchenstaates und der Adeligen aus ganz Mittelund Norditalien: Es gab militärischen Einheiten von Wahenleuten (d. h. von schweren Kavalleristen), eine von Arkebuseschützen (d. h. mit Arkebusen bewahneten Rittern) und eine von 108 berittenen Adeligen, darunter Graf Federico della Genga, Giovan Paolo Orsini di To^a, Graf Ludovico da Canossa und der Genuese Ottaviano Fregoso.1035 Kurz, auch für die Amtszeit Julius’ II. bestätigt sich, was in der Geschichte der Militärinstitutionen ohensichtlich ist. Während es keinen Sinn hat, nach dem Gründungsakt eines permanenten Heeres zu suchen, kann es sehr gewinnbringend sein, auf den Zeitpunkt hinzuweisen, zu dem sich einige Ämter etabliert haben: Das oberste Amt, das des capüaneus generaüs Sancfae Romanae Ecdesiae, das der Nehe des Papstes, Francesco Maria Deila Rovere, innehatte, war nur das, das am meisten in den Blick hei. Auf dieses Amt folgte eine Reihe von anderen, die zwecks Rekrutierung, Bezahlung und logistischer Verwaltung der eingesetzten Truppen eingerichtet wurden. Ein administrativer Kontrollapparat war für die Papstgarde zuständig, eine weitere Form, in der sich – auch im Kirchenstaat – die Etablierung der Streitkräfte äußerte.1036 Geht man das Register „Introitus et exitus“ zum Jahr 1510 durch, das die Geldbewegungen der Generaldepositerie der Apostolischen Kammer enthält, so ist der erste Name eines besoldeten O^ziers, auf den man stößt, der von Ponziano de’ Ponzianis, üuHafor e^uorum. Der üuHafor e^uorum war damit betraut, die Register mit den summarischen Angaben der Pferde zu erstellen, über die die Papstgarde verfügte. Er hatte das Amt von seinem Vater Pietro übernommen, aber die Familie Ponziani (eine römische Familie, wohlgemerkt) hatte das Amt mindestens seit der Mitte des 15. Jahrhunderts inne.1037 Darüber hinaus hndet sich im besagten Register der canceHanus Casfodtae Domini Noshi, d. h. der für die Papstgarde zuständige Kanzler. Inhaber dieses Amtes war Bernardino da Todi, der mit der Lieferung von Militärmaterialien zu tun hatte: Am 31. Dezember 1510 wurden ihm 112 Dukaten und 37 Bajocchi für Ausgaben „in munitionem pulverum ac lignorum et aliorum instrumentorum bellicorum“ gezahlt.1038 Sein Zuständigkeitsbereich erstreckte sich weit über den Bereich der Papstgarde hinaus. Das Register enthält Belege für eine Zahlung „a bon conto delle spese per lui facte, et da fare in far fondere artiglierie, far carri et altri instrumenti necessarij a dictae artigliarie“.1039 Die Kavallerie (sowohl die mit Rüstungen ausgestattete als auch die leicht bewaünete) hatte kein anderer als Raimondo de’ Raimondi unter sich, der den Titel revisor gentium urmorum Sunctissimi Domini Nosfri führte und alle sechs Monate einen Sold von 100 Golddukaten erhielt.1040 Wir treüen also im Zusammenhang mit einem rein administrativen militärischen Auftrag auf einen Protagonisten der Kulturzirkel vom Ende des 15., Anfang des 16. Jahrhunderts: Bekannt auch als Raimondo da Soncino, war er ein Dichter und Gelehrter, der sich lange Zeit als Diplomat am Hof von Ludovico Sforza aufgehalten hatte. In dieser Eigenschaft hatte er (Ende 1497) aus London „notizie sulle prime ricognizioni della costa occidentale dell’America settentrionale promosse dalla corona inglese“ geliefert.1041 Nach Rom war er als Konklavist des Kardinals Giuliano Deila Rovere gekommen und nach dessen Wahl zum Papst als apostolischer Protonotar dort geblieben. Er war jedoch nicht nur revisor geudum urmorum, sondern wurde auch zum Kommissar ernannt und im Jahr 1509 nach Fano geschickt, um die Gemeinschaft zu ermahnen, den Bitten der Venezianer um Hilfe nicht Folge zu leisten, von denen der Papst die Rückgabe der besetzten Teile der Romagna verlangte.1042 Wenig später, im September des Jahres 1510, geht er aus den Registern der Generaldepositerie als revisor omnium armorum Domin; Nostri1043 hervor, der mit der Zahlung der Kompanien befasst war, die gegen den Herzog von Ferrara ins Feld zogen.

Die weitere Auseinandersetzung mit dem Register „Introitus et exitus“ der Apostolischen Kammer ergibt, was die O^ziere im Dienst des Papstes um das Jahr 1510 anbelangt, ein reichhaltiges Bild, das v. a. weit entfernt von dem Bild von Paradesoldaten ist. Bis September 1510 hatte den Grad eines capifaneus casfodiae Sancdssim; Domini Moshi Costantino Arianiti (Commeno) inne, ein albanischer Adliger, der unter Sixtus IV. Mitglied der Kurie war, bevor er bei Bonifacio Paleologo, dem Markgrafen von Monferrat, bei den Franzosen und bei Kaiser Maximilian I. in Dienst trat. Seine monatliche Provision betrug 283 Dukaten und 25 Bajocchi, doch wie eine andere Quelle bezeugt, hatte der Papst anlässlich der Auseinandersetzungen mit Venedig um die Romagna zudem einige nicht näher bestimmte Projekte von ihm hnanziert: Am 28. April 1509 beispielsweise waren ihm 50.000 scad; gegeben worden, „per farne la sua volontä“.1044 Zur Kavallerie des Papstes gehörten auch 50 Soldaten der leichten Kavallerie (Berufssoldaten aus Albanien oder jedenfalls aus dem Balkan): Sie unterstanden Giovan Battista Petretini, dem capifaneas shadioDoram ad cusfodiam Sancdssim; Domirn Vosfn. Diesem anderen Wachkorps wurden jeden Monat 340 Dukaten gezahlt.1045 Ab September 1510, als der Papst Rom verließ, wurde das Amt des capifaneus cusfodiae Palafi; auf Nicolo Doria übertragen, der von 1484 bis 1492 in den Diensten Innozenz’ VIII. gestanden hatte und im Jahr 1507 nach Rom zurückgekehrt war, um Julius II. zu dienen. Im Juli 1510 hatte er an dem Versuch mitgewirkt, Genua zu überraschen (und sich angeblich auf der kleinen Flotte eingeschiüt, die in der zweiten Oktoberhälfte desselben Jahres einen erneuten Versuch unternahm).1046 Zusammen mit ihm, der im Monat einen Sold von 40 Dukaten erhielt, waren „100 peditjes] ad custodiam dicti palatij deputatji] in absentia S.mi D.ni N.ri“ im Dienst, die je drei Golddukaten erhielten.1047 Berittene Männer waren auch dem Kommando des Römers Pietro Margani unterstellt. Es handelte sich insbesondere um „equitum levis armaturae“ und (seit dem 31. Juli 1510) um 50 Armbrustschützen, die gleichfalls „ad custodiam Sanctissimi Domini Nostri“ abgestellt waren.1048

Der Burgherr der Engelsburg – der Bischof von Turin, Giovan Ludovico Deila Rovere – erhielt für seine Dienste eine monatliche Provision von 160 Golddukaten; dazu kamen weitere 50 „ad usum stipendiariorum“.1049 Aufgrund der Eintragungen der Kammermandate wissen wir auch, wer die fünf für die Bombarden zuständigen Männer waren, die 1508 ihren Dienst ausübten.1050

Zur Papstgarde gehörte schließlich auch das Korps von 180/185 Schweizer Soldaten unter dem Kommando von Kaspar von Sylenen (der in den Quellen als Gaspare Sillano auftaucht). Als Luther in Rom ankam, waren die Schweizer bereits seit vier Jahren mit der Bewachung des Papstpalastes betraut und dem Papst auch auf seinen Feldzügen gegen Perugia und Bologna im Jahr 1506 gefolgt. Ende 1510/Anfang 1511 begleiteten sie ihn schließlich bei den Militäroperationen gegen Mirandola.1051 Die Kosten für die Schweizergarde waren ziemlich hoch; sie betrugen ca. 850 Golddukaten pro Monat. Weitere Gelder mussten für die Bezahlung von Alberto Quilibort, den stellvertretenden Befehlshaber des besagten Kontingents, aufgewendet werden.1052 Die Ankunft der Schweizer in Rom wurde von Marcantonio Altieri als eine klare Entscheidung von Giuliano Deila Rovere gegen die obersten Schichten der Stadt betrachtet:

„ta guardia di Palazzo“ – so Altieri – „[era] solito tra gli altri custodirsi per la maggior parte dagli Romani meritevoli“ – und gedanklich an den Papst gewandt – „per mostrare quanto ci amate, et in quäl loco d’onore ci tenete, senza cagione ne cavate li Romani et in loro incommodo e con non poco vilipendio chi ci mettete? Li svizari, huomini barbari, huomini sanza fede, horridi et alieni d’ogni humanitä e nemici capitali di Roma e del nome italiano“.1053

Diese Anklage wurde in der Geschichtsschreibung oft aufgegrihen: Von Clara Gennaros Aufsatz zur pax romana aus dem Jahr 1511 über den Band „Storia d’Italia UTET“, der dem Kirchenstaat gewidmet ist, bis hin zur erst vor Kurzem erschienenen Monographie Alessandro Seriös über die Colonna im 15. und 16. Jahrhundert: Die Anwerbung der Schweizergarde wurde immer wieder als Indiz für eine gegen die römische Stadtobrigkeit gerichtete Politik gewertet, nach der „Giulio II aveva tolto ai baroni e ai milites romani il privilegio di formare la guardia dei palazzi apostolici, guardia che aveva invece a^dato a truppe mercenarie svizzere“.1054

In Wirklichkeit verlangt die von Julius’ II. gewollte Neuerung vor allen Dingen nach einer Beurteilung, die einen Vergleich mit den Geschehnissen jenseits der Alpen einbezieht. Wie Philippe Contamine herausstellte, hatte der Hauptfeind Julius’ II. (der französische König Ludwig XII.) im Jahr 1511 als Hofgarde 200 (berittene) Adelige, 100 schottische Bogenschützen, 200 französische Bogenschützen und 100 Schweizer Soldaten unter sich.1055 Sieht man also von den politischen Aspekten der Soldatenanwerbung ab (der Papst hatte es sich zum Ziel gesetzt, die Schweizer Streitkräfte mit einem Monopol zu belegen, um sie gegen die Franzosen zu verwenden), dann erscheint es oüensichtlich, dass die Verstärkung der Papstgarde durch Berufssoldaten, die, die der europäische Markt damals zu bieten hatte, eine natürliche Weiterentwicklung des militärischen „Formats“ des Papstes war, die in dieselbe Richtung verlief wie die des militärischen „Formats“ der Franzosen in denselben Jahren. Hinzuzufügen ist, dass die erste Durchsicht der Quellen keinen sichtbaren Wechsel im soziologischen Prohl der dem Papst am nächsten stehenden Soldaten erkennen lässt, die mit einer Anwerbung der Schweizergarde einherging. Das Register „Introitus et Exitus“ aus den Jahren 1429/30 – also aus der Endphase des Pontihkats des Römers Martin V. Colonna – zeigt, dass damals unter den Söldnerführern im Dienst des Papstes nur ein einziger Hauptmann aus der Stadt war, sein Blutsverwandter Paolo Colonna. Im Übrigen gab es zu jener Zeit noch keine strenge Unterscheidung zwischen Wachkorps einerseits und sonstigen besoldeten Kontingenten andererseits, zumindest nicht nach den administrativen Quellen.1056 In den Monaten unmittelbar vor dem Jahr 1506 (in dem bekanntermaßen die Schweizer nach Rom kamen) war mit dem Kommando der Garde Antonio Deila Rovere betraut (der wahrscheinlich aus der Linie Basso-Deila Rovere stammte) und kein Römer.1057 Im Register der päpstlichen Kavallerie von 1505 hat man im Übrigen Mühe, Namen von Soldaten zu hnden, die als Römer gekennzeichnet sind: Von 1.256 Soldaten (und es handelt sich zweifelsohne um adelige leichte Kavalleristen und Waüenleute) sind es lediglich sieben, von denen sicher nur einer der städtischen Schicht angehörte, nämlich Mellino Millini, Sohn des Mario Millini.1058

Bei genauerem Hinsehen fehlten in den Jahren 1510 und 1511 unter den von der Apostolischen Kammer bezahlten O^zieren die Römer dennoch nicht. Auf Marcantonio Colonna, der den Dienst in der Florentinischen Republik quittierte und auf höchster Ebene während der Militärinitiativen von 1510 und 1511 für den Papst tätig war, wurde bereits hingewiesen. Er war im Übrigen mit einer Nichte des Papstes, Lucrezia Franciotti Deila Rovere, verheiratet.1059 Auch Orsino Orsini aus der MugnanoLinie kämpfte in den Monaten, in denen Luther durch Italien reiste, unter den Soldaten des Papstes an der Nordfront.1060 Und der junge Camillo Orsini hatte sich laut den „Decreta“ der Apostolischen Kammer seit Januar 1510 dem Papst zur Verfügung gestellt.1061 Was die städtische Schicht in Rom anbelangt, so wurde bereits auf die Aufträge von Ponziano de’ Ponziani und Pietro Margani hingewiesen. Im Oktober 1510 erscheint auch Giuliano Cenci im Amt als Inquisitor urmutorum, d. h. als Richter der Soldaten.1062

Die Worte, die Julius II. im Februar des Jahres 1506 angesichts der Entscheidung, „non volere mai alli stipendi sua ne Orsini ne Colonnesi, ma [di essere disposto] a valersi ne’ bisogni di forestieri insegnandogli fare cosi la experientia de sui antecessori che col mezo de denari della Chiesa sono stati oppressati“,1063 an den üorentinischen Botschafter richtete, sind also nicht zu überschätzen. Ein Papst, dem die Erfordernisse der Militärorganisation am Herzen lagen, brachte schlicht seine Absicht zum Ausdruck, sich e^ziente Kräfte verschalen zu wollen, und dies in einem Kontext, in dem ein nicht zu vernachlässigender Teil des verfügbaren menschlichen Kapitals sich – statt dem Papst zu dienen – anderen Herrschern zur Verfügung stellte. Die Antwort des kirchlichen Oberhaupts konnte nicht anders als umfassend und differenziert sein: Er versuchte die römischen Adeligen, die sich ihm entgegengestellt hatten (z. B. die Orsini im Mai 15091064), durch Aufnahme in seine Truppen an weiterem Widerstand zu hindern; er zog Mitglieder der Provinzeliten ein; er warb spanische und Schweizer Truppen an und ließ sie nach Rom kommen; und vor allen Dingen kümmerte er sich um den Kommandound Kontrollapparat. Wenn es also wahr ist, dass das Rom, das Luther während seiner Reise sah, noch ein .mittelalterliches’ Rom war, weit entfernt von dem neuen Bild, das es im Verlauf des 16. Jahrhunderts auch in baulicher Hinsicht bieten sollte, dann waren die Soldaten des Papstes, denen der junge Augustinermönch über den Weg laufen konnte, doch eine der verhältnismäßig .modernen’ Realitäten des Kirchenstaates.


IV Theologie und Frömmigkeit


Andreas Rehberg

Martin Luther und die Wege zum Heii in den Frömmigkeitspraktiken in Rom um 1500


1Vorbemerkungen

Die Stadt Rom konnte mit einem Angebot an Heilsangeboten aufwarten, das in der Christenheit einmalig war und nur von den Heiligen Stätten in Palästina übertrohen wurde.1065 Was man alles in Rom als guter Katholik zum Wohle seines Seelenheils unternehmen konnte, ist zum Teil noch heute Praxis (man denke nur an das Heilige Jahr, Marienund Heiligenverehrung, Ablässe etc.). Das Thema soll aus zwei Perspektiven angegangen werden: zum einen vom Blickwinkel des frommen Pilgers, also – wie wiederholt festgestellt wurde – aus der Perspektive Luthers selbst; und zum anderen aus der Warte der zeitgenössischen Bewohner des kosmopolitischen Rom, wobei man zwischen den alteingesessenen Römern und den vielen Zugereisten unterscheiden kann (letztere empfanden sich um 1500 bereits weitgehend als „Nationen“ mit eigenen landsmannschaftlich organisierten Aggregationszentren wie Bruderschaften und Pilgerund Krankenhospizen).1066

Während es zu Luthers Romerlebnis mittlerweile eine stattliche Bibliographie gibt, die auf eine über zweihundertjährige Tradition zurückblickt,1067 ist die Religiosität der Römer im ausgehenden Mittelalter und in der Renaissance um 1500 erst in den letzten Jahren verstärkt thematisiert worden. Viel zu sehr verstellt die Geschichte des Papsttums den Blick auf die stadtrömischen Verhältnisse. Und dieses Ungleichgewicht hndet sich auch in den Quellen Roms und in ihrer – noch ungenügenden – Erschließung wieder.1068

Luthers Romerfahrungen haben an verschiedenen Stellen und (durch Dritte) vor allem in den Jahrzehnte später verfassten Tischreden1069 ihren Niederschlag gefunden, deren Problematik bekannt ist.1070 Trotz ihrer Prägung durch die späte Erinnerung sind sie in einigen Punkten für die religiöse Situation in Rom aufschlussreich. Als Quelle bzw. Erinnerungsstütze diente dem Reformator oüenbar eine Quellengattung, die auch in unseren Ausführungen stets präsent sein wird. Es sind dies die Pilgerführer, die am verbreitetsten in der Form der meist zusammen gedruckten Lnduigendue ecdesiarum urMs Romae und Sfadones waren. Nine Robijntje Miedema hat sich dieser Gattung gewidmet und vorzügliche Listen zu den Handschriften und Drucken sowie zu ihren Inhalten vorgelegt.1071 Diese Pilgerführer (mit einem Überblick über die römischen Kirchen und die ihnen zugeschriebenen Ablässe) können auch als Matrix für die gängigste Romwahrnehmung aus der Sicht der Fremden und Pilger genutzt werden.

Für die römische Perspektive wird neben Stichproben in Bruderschaftsund Hospitalarchiven vor allem die methodisch hochkomplexe Gattung der Testamente herangezogen, die für das Rom um 1500 vor allem in Notariatsprotokollen reichlich überliefert sind.1072 Während die Testamente der Einheimischen unmöglich in ihrer Gesamtheit ausgebreitet werden können.1073 kann man die Testamente der in der Ewigen Stadt weilenden Ausländer – aufgrund der Einrichtung des Kollegs der „Schreiber des Archivs der römischen Kurie“ im Jahre 15071074 – gezielter suchen. Vor Antritt der Reise stipulierten Pilgertestamenten wird man in der Heimat nachspüren müssen, was an vorliegender Stelle nicht geleistet werden kann.1075

Andere Quellengattungen können leider auch aufgrund der ungleichgewichtigen Überlieferungslage allenfalls gestreift werden. Wenig weiß man über das Predigtwesen1076 (wohlgemerkt: außerhalb des päpstlichen Umfeldes1077), vom religiösen Schrifttum,1078 von der Beichtpraxis und allgemein der Gebetskultur. Natürlich ist es angesichts des fast gänzlichen Fehlens von religiös gefärbten Selbstzeugnissen1079 schwierig, Einblicke in das Innenleben des (Durchschnitts-)Römers zu gewinnen. Man muss jedenfalls stets die soziale Herkunft und kulturelle Prägung berücksichtigen. Aufgrund des kosmopolitischen Zuschnitts der römischen Bevölkerung sollen auch nicht Beispiele dafür fehlen, wie die Landsleute Luthers in Rom die religiösen Angebote der Stadt aufgenommen haben. Dabei geht es auch um die Frage, ob den späteren Reformator das, was er in Rom an Frömmigkeitspraktiken vorfand, in seinen Erwartungen hat bestätigen oder enttäuschen können.

Über Frömmigkeit und Religiosität zu sprechen, ist allgemein eine methodische Herausforderung.1080 Luther selbst soll die Route vorgeben: von ihm aufgeworfene Stichworte sind Kirchen und Katakomben (Kap. 2), Ablässe und Reliquien (Kap. 3) und Bruderschaften und Hospitäler (Kap. 4). Angesichts der Vielschichtigkeit der Thematik können viele andere vom späteren Reformator nicht eigens erwähnte bzw. gewürdigte Aspekte nur gestreift werden. Die Auswahl ist nicht nur durch die Quellenlage bedingt, sondern auch durch die Vorlieben des Sozialhistorikers.1081 Was die Religiositätsformen der in Rom ansässigen Fremden betritt, ist auch der Anpassungsdruck seitens des stadtrömischen Umfelds in Rechnung zu stellen. Aber gerade in diesem Bereich sind besonders interessante Aufschlüsse über einige Eigenheiten des religiösen Lebens in der Ewigen Stadt zu erwarten. Die in einem Aufsatz mit Überblickscharakter unvermeidlichen Abstraktionen und Generalisierungen erfolgen stets mit den obligaten methodischen Vorbehalten.

Natürlich war Rom selbst auch ein Ort, an dem man viel Kritik an Kurie und Papsttum übte. Das Verhältnis der Römer zu ihrem Stadtherrn war komplex und nicht frei von ideologischen Standpunkten (die sich noch in jüngsten Darstellungen finden).1082 Bezeichnend ist jedoch, dass in der Renaissance der Luxus des Papsthofes von den Römern – nicht zuletzt aufgrund der oüenkundigen wirtschaftlichen Vorteile für ihre Stadt – weitgehend toleriert oder sogar begrüßt wurde.1083 Selbst die antiklerikalen Spottgedichte und die berüchtigten Pasquinaten1084 rüttelten nicht an den theologischen Grundlagen der katholischen Kirche. Der Blick der Römer auf ihren Stadtklerus, zumal der höheren Ränge der Kanoniker an den großen und reichen Basiliken, schwankte zwischen wohlwollender Bewunderung und dem Bewusstsein, in ihm auch begehrte Versorgungsstellen für eigene Familienmitglieder zu haben, auf der einen Seite, und der Entrüstung über die – damals auch anderenorts (und auch in deutschen Landen) beklagten – wohlbekannten kirchlichen Missstände auf der anderen Seite.1085



2Kirchen und Katakomben

Der Rundgang beginnt mit den Apostelgräbern und Stätten der Verehrung der Märtyrer, die zweifellos die größte Hochachtung bei Fremden und Einheimischen genossen. Martin Luther hat wohl – wie so viele vor und nach ihm – die sieben Hauptkirchen Roms1086 besucht. Jede Basilika hatte ihre eigenen Traditionen und Attraktionen. In der Laterankirche stand beispielsweise ein Altar, der besonders an Samstagen die Gläubigen anzog. Hierzu wissen die Tischreden im Wortlaut der Pilgerführer, dass ein Papst Bonifaz den Ablass bestätigt und erhöht habe: „dieser sagt, selig ist die mutter, die das kint gepar, das gen Rom kumpt zu der kirchen“.1087 Der Nürnberger Bürgermeister Nikolaus Mu8el hatte schon 1452 beobachtet, dass die Römerinnen jeden Samstag in die Laterankirche zum Ablass kamen.1088 Besondere Anziehungspunkte für Pilger stellten die Katakomben dar, obgleich zur Zeit Luthers nur noch wenige zugänglich waren (ihre systematische Erforschung setzte allerdings erst mit der Gegenreformation ein).1089 Bemerkenswert ist Luthers Schilderung des Besuchs der Kalixtus-Katakomben bei S. Sebastiano fuori le mura. Martin Luther hei die Hast auf, mit der die Priester hier die Messe zelebrierten – manchmal gleichzeitig zwei Priester, einander gegenüber stehend, an einem Altar! Binnen einer Stunde würden hier sieben Messen gefeiert.1090

So überspitzt Luther im Nachhinein die Missbräuche in Rom geschildert hat, so ergibt doch schon ein Blick in die Testamente der Römer, dass private Gedenk- und Totenmessen an den Hauptkirchen Roms zu den am meisten verbreiteten Verfügungen unter den obligaten iegafa gehörten. Es muss eine große Schar von Priestern bereit gestanden haben, um all diesen Vorgaben zu entsprechen; und vielleicht kam es da auch schon einmal zu Engpässen, wenn auswärtige Priester – wie Luther – ebenfalls die Messe lesen wollten.1091 Die Testamente der Zeit bieten dies- und jenseits der Alpen dasselbe Bild. Und auch im Reich gab es allerorten zahlreiche Vikarien, die dieser Nachfrage – wie Luther ebenfalls beklagte1092 – gerecht werden mussten. Allenthalben – in Rom und nördlich der Alpen, bei Römern wie bei den Zugezogenen – waren auch gerade die misse sancd Gregor;; sehr beliebt. Darunter verstand man die Fürbitt-Messen an 30 Tagen nach dem Ableben.1093 Der Friedhof des Klosters S. Gregorio al Celio war als Bestattungsort bei Mitgliedern aller in Rom vertretenen .nationalen’ Gruppen sehr gefragt, wohl auch aus dem Grund, weil ein Ablass den auf ihm Beerdigten Erlösung von den Qualen des Fegefeuers verhieß.1094 Außerdem brachte man die Kirche (wie im Übrigen auch S. Croce in Gerusalemme) mit dem durch verschiedene anschauliche Bildmedien bekannt gewordenen Wunder in Verbindung, wonach Papst Gregor I. (590–604) während der Wandlung des Altarsakraments der leidende Christus erschienen sein soll.1095 Diese Szene und zwei Episoden mit der Befreiung von Seelen aus dem Fegefeuer waren und sind in der Kirche auch auf einem bekannten Altarvorsatz des Bildhauers Luigi Capponi (ca. 1485) zu sehen.1096 Luther geht auf diesen Altar explizit nicht ein, aber die Gregorslegende war ihm bekannt;1097 und die Errettung von Angehörigen aus den Qualen des Fegefeuers war auch dem jungen Luther im Jahr 1510 in Rom ein großes Anliegen gewesen.1098

Das Testament des Klerikers der Diözese Le Mans Gilles („Egidius“) Tierri, Sakristan von S. Luigi dei Francesi,1099 wurde 1511 rogiert. Seine Messstiftung am besagten Altar in S. Gregorio gilt nicht nur dem eigenen Seelenheil, sondern auch dem seiner Eltern, Großeltern und aller Verwandten, Freunde und Wohltäter, seien sie verstorben oder noch am Leben. Bemerkenswert ist, dass hier ausdrücklich das Fegefeuer genannt wird,1100 aus dem die Seelen zu befreien sind: „Item in eadem ecclesia [s. Gregorii] ordinat celebrari missas decem, videlicet tres pro eius anima et reliquas pro animabus patris et matris ac avorum et aviarum et quorumcumque parentum, amicorum et benefactorum suorum mortuorum et vivorum in altari sancti Gregorii, ubi vulgariter dicitur quod liberantur anime a penis purgatorii“.1101

Luthers Aussage, dass in den Kalixtus-Katakomben zwei Minoriten ihren Dienst verrichteten und die Spenden an den Papst abführten, verdient Beachtung,1102 da sie auf zwei Sachverhalte hinweist: einmal, dass reichlich (Ablass?-)Spenden Rossen, und zum anderen, dass oSenbar die Zisterziensermönche von S. Sebastiano die Betreuung der Pilger den Franziskanern überlassen hatten. Zum Einsatz der Bettelorden hätte man gerne mehr gewusst, denn sie sind gerade in jener Zeit auch anderenorts – vor allem im Heiligen Land – als e^ziente Pilgerbegleiter hervorgetreten.1103 Vorerst nur hypothetisch sei die Vermutung geäußert, dass auch die laufenden inhaltlichen Ergänzungen in den „Indulgentiae“-Führen1104 nicht nur ausschließlich von den Verlegern, sondern auch von Kreisen der Bettelorden aus pastoralem Anliegen veranlasst wurden. Es scheint kein Zufall, dass noch 1516/17 der Franziskaner Mariano von Florenz ein stark von den mittelalterlichen „Mirabilia“ und den „Indulgentiae“ abhängiges „Itinerarium Urbis Romae“ verfasste (wobei er aber auch das humanistische Interesse an der Antike – allerdings weitgehend aus zweiter Hand – befriedigte).1105 Ein Ordensbruder Luthers, der Augustinereremit John Capgrave (13931464), hatte schon Mitte des 15. Jahrhunderts ein ebenfalls den Romführern verpachtetes Werk verfasst.1106 Wie wir noch sehen werden, fanden die in Rom ansässigen Fremden genügend Seelsorger ihrer Muttersprache in den römischen Bruderschaftseinrichtungen, Klöstern und Konventen.1107 Auch Luther hätte bei einem von ihnen seine Lebensbeichte ablegen können.1108

Der Umstand, dass Luther in S. Sebastiano oüenbar keinen Zisterzienser zu Gesicht bekam, erklärte sich auch dadurch, dass zumindest der Abt schon seit geraumer Zeit nicht mehr vor Ort, sondern – wie auch sein Amtsbruder von St. Paul vor den Mauern – in einer Stadtwohnung residierte. Gravierend wirkte sich die päpstliche Provisionspraxis im Fall von S. Sebastiano aus. 1508 war Jean Bodier aus der Bretagne, ein Leibarzt Julius’ II., Abt geworden. Sein Nachfolger wurde 1513 sein Ne8e Jean Lunel (t 1556) aus Le Mans, der sich für sein Kloster nur insofern hervortat, als er sich seine Ablässe päpstlicherseits bestätigen und sie in seiner bretonischen Heimat propagieren ließ. Später wurde er Titularbischof von Sebaste in parbbus und erwarb eine zweifelhafte Berühmtheit dadurch, dass sein Name „maistre Jehan Lunel, docteur en theologie“, auf dem Titelblatt des „Pantagruel“ von Rabelais von 1532 zu hnden ist.1109 Von solchen Äbten waren keine Impulse für die Hebung der Moral und theologischen Bildung in ihren Klöstern zu erwarten!

Überhaupt hei Luther (wie übrigens auch anderen Rom-Reisenden1110) auf, dass einige Benediktiner-Klöster in Rom auch wegen Baufälligkeit fast leer standen.1111 Luther nennt namentlich S. Pancrazio, S. Sebastiano und – nicht ganz berechtigt – S. Paolo.1112 Wie in vielen anderen Teilen Europas waren in Rom schon Mitte des 13. Jahrhunderts etliche traditionsreiche Klöster der Benediktiner in eine Krise geraten. Die altverwurzelte Organisation des römischen Pfarrklerus, die „Romana fraternitas“, hatte zunächst den Erfolg der Bettelorden gedrosselt, konnte ihn aber nicht aufhalten.1113 Doch nicht alle Klöster und Konvente hatten Nachwuchssorgen. An vielen römischen Ordenseinrichtungen – so auch in den beiden Niederlassungen der Augustinereremiten, also der Ordensbrüder Luthers, an S. Maria del Popolo und S. Agostino – lassen sich im Spätmittelalter und in der Renaissance etliche nichtitalienische Konventsmitglieder nachweisen.1114 Eine Motivation für diese auswärtigen Mönche (und für viele andere in Rom sesshaft gewordene Pilger) mag – in einer Art neuem religiösen Lebensentwurf – auch gerade die unmittelbare Nähe zu den Gnadenstätten der Ewigen Stadt gewesen sein.1115

Auf der anderen Seite wurden viele – zumal die vornehmen – Römer oft weniger aus innerer Berufung denn aus Versorgungs- oder Karriere-Gründen Ordensgeistliche oder Kleriker (mit Empfang zumindest der Tonsur).1116 Dabei galt auch in Rom der Eintritt in ein Kloster als gottgefällig. Bemerkenswert ist, dass Luther zu berichten weiß, dass das Frauenkloster von S. Agnese vor den Mauern einst 150 Nonnen beherbergt habe, war doch das Kloster schon 1489 den Regularkanonikern von S. Salvatore in Bologna übertragen worden.1117 Nun dienten aber auch gerade die Nonnenklöster als Versorgungsanstalten der Oberschicht. Aus den 1515 einsetzenden Stadtratsbeschlüssen Roms weiß man, wie wichtig es den Ratsherren war, auch zweckentfremdete Frauen-Konvente – zum Nutzen ihrer Schicht – wieder ihrer vormaligen Bestimmung zuzuführen.1118

Was nun die innere Vorliebe für bestimmte Kirchen betritt, ergibt sich für die Ewige Stadt eine erstaunliche Diskrepanz zwischen den Interessen der Pilger und den Gewohnheiten der Römer. Nach den Beobachtungen Giulia Barones habe sich die Verehrung der Apostelfürsten bei den Einheimischen in Grenzen gehalten.1119 Näher standen die Römer allenfalls der Laterankirche, der eigentlichen Bischofskirche von Rom, und S. Maria Maggiore, bei denen auch die bedeutendsten Laienbruderschaften der Römer – die des SS. Salvatore und des Gonfalone – angesiedelt waren. Es fehlte also paradoxerweise in Rom – sieht man einmal von der Bedeutung der Franziskanerkirche S. Maria in Aracoeli auf dem Kapitol für die Stadtregierung und die Ratsfamilien ab1120 – an einem spirituellen Kristallisationszentrum, auf das sich auch der Bürgersinn hätte konzentrieren können.1121 Dieses Manko erklärt wohl auch, dass ausgerechnet die gebürtigen Römer – was in der Literatur noch nicht thematisiert wurde – sich trotz aller lockenden Ablassangebote ohenbar kaum um die Finanzierung des Neubaus von St. Peter kümmerten. Wegen der knappen Kassen der Kommune und dieser inneren Distanz der Römer zu der vornehmsten Basilika des Papstes lag die Baulast für Neu-St. Peter vorwiegend bei der eigens gegründeten Bauhütte (Faüünca) von St. Peter.1122 Vor diesem Hintergrund erklärt sich die an die gesamte Christenheit gerichtete Verkündigung des Peterskirchenablasses, der auf so großen Widerstand .nicht’ in der Ewigen Stadt, sondern jenseits der Alpen stieß.1123

Die emotionale Mitte des religiösen Lebens eines Römers war und blieb (und ist vielleicht noch heute) seine Pfarrkirche – die parroccüia -, in der er auch gewöhnlich seine Grablege (und zwar möglichst in der Familiengruft oder eigenen Kapelle) wählte. Hier lässt man in der Regel von der Bruderschaft, der man angehörte, die Anniversarien ausrichten. Selbst die Kanoniker an den großen Basiliken ließen sich nicht immer an diesen Kirchen bestatten, sondern bevorzugten ihr familiäres Umfeld.1124 Nur der exklusive Kreis der Baronalfamilien wählte immer noch gerne die großen, ihnen reservierten Basiliken innerhalb der Stadtmauern für ihre Bestattungen.1125



3Ablässe und Reliquien

Roms Kirchen waren und sind reich an Reliquien, an deren Verehrung ebenfalls Ablässe geknüpft waren.1126 Man muss sich vergegenwärtigen, dass es auf dem Feld der Reliquien1127 und Ablässe wie kaum auf einem anderen gravierende Diherenzen zwischen den Vorgaben der Theologie und der Frömmigkeitspraxis gegeben hat.1128 Über die in der Regel kaum o^ziell bestätigte Höhe der an den heiligen Stätten zu gewinnenden Ablässe unterrichteten die schon eingangs erwähnten populären und dank des Buchdrucks für Jedermann erschwinglichen Pilgerführer. Aber zu Rechenspielen taugten die sich nicht selten widersprechenden Angaben in den „Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae“ nicht. Sie wären auf jeden Fall sehr theoretisch, da die Ablässe an bestimmte (Fest-)Tage geknüpft waren, die der Pilger mit einem begrenzten Zeitbudget fast unmöglich in übermäßiger Zahl hätte nutzen können. Dies gilt auch für andere Wallfahrtsorte. Man muss deshalb Zahlen wie die „über 1,9 Millionen Tage Ablass“, die beispielsweise mit der Heiltumsweisung in Wittenberg verbunden werden,1129 für unsachgemäß erachten, was nicht heißen soll, dass es durchaus auf die Zeitgenossen Eindruck gemacht haben wird, wenn sich ein Wallfahrtszentrum – wie eben auch Rom – als Hort besonderer Gnadengaben präsentieren konnte.

Wie gesehen, wird in römischen Testamenten um 1500 kaum direkt Bezug auf Ablässe genommen. Dass sie den Zeitgenossen aber durchaus präsent waren, ist allerdings ebenfalls klar. Um an Ablässen teilhaben zu können, trat man Bruderschaften bei und / oder verfügte man testamentarisch eine Stellvertreterwallfahrt,1130 die man auch aus nordeuropäischen Testamenten kennt.1131 Den Gang zu den Hauptkirchen Roms übernahmen oft fromme Frauen – darunter auch viele in Rom ansässige Angehörige von Terziarinnen-Gemeinschaften, auf die gleich zurückzukommen ist. Von Ablass-Arithmetik ist aber in Rom keine Spur zu hnden!

An der allbekannten Schilderung Luthers zu seinem ihn angeblich – wenigstens in der späteren Erinnerung – ernüchternden Besuch an der Heiligen Treppe (seit 1242 im Lateranpalast belegt) kommt man nicht vorbei.1132 Wenige Jahre nach Luther wollte auch der beleibte Leo X. die Scala Santa auf den Knien erklimmen, was ihm – zu seiner Zerknirschung – nicht gelang. Was aber aus stadtrömischer Sicht mehr interessiert, ist die Bemerkung des päpstlichen Zeremonienmeisters De Grassis, dass die Treppenstufen gewöhnlich „von Frauen bestiegen werden“ („a mulieribus genuüexis ascenduntur“).1133 Diese Aussage lässt auf eine gewisse Zurückhaltung wenigstens der römischen Männer schließen. Im Bericht des Florentiner Kaufmanns Giovanni Rucellai zum Jubeljahr 1450 kann man zur Heiligen Treppe lesen: „et per piü divotione quegli che vanno al giubileo, et massime gli oltromontani, la saghono ginocchioni“.1134 Der Florentiner hatte also erkannt, dass besonders die Pilger von nördlich der Alpen die Treppe auf Knien erklommen. Hier zeigt sich also wieder einmal ein nicht unwesentlicher Unterschied in der Frömmigkeitspraxis zwischen den Ultramontanen und den Einheimischen.

Im Übrigen verzeichnete schon Nikolaus Mu8el die Geschichte von zwei Römern, die sich vor der Heiligen Treppe auf den Ablassgewinn in der Xancfa 5ancforum verabredeten. Der eine nahm die Sache nicht ernst („hiltz für ein gespöt“) und wurde nächtens durch den Besuch einer erlösten Seele eines Besseren belehrt.1135 Hier zeigt sich im Übrigen das untergründige schlechte Image der Römer bei den Pilgern aus dem Norden, das sich auch bei vielen anderen mittelalterlichen Autoren hndet, die – neben anderen weiteren Eigenheiten – gerade die Gottlosigkeit der Römer verurteilten.1136 Positiv gewendet wird hier den Römern ein gesundes Misstrauen bescheinigt, das dem späteren Reformator (!) Luther hätte gefallen können.

Dass der Gewinn von Ablass selbst in der frivolen Gesellschaft, die am Hofe Julius’ II. verkehrte, ein Moment des Innehaltens bedeutete, belegen ausgerechnet die vielzitierten (ob ihrer reichen Informationen vor allem bei Kunstund Theaterhistorikern sehr geschätzten) Mantuaner Berichterstatter. Sie schreiben nämlich an Isabella d’Este Gonzaga, wie ihr Schützling, der junge Federico Gonzaga, nicht nur dem weltlichen Treiben folgte, sondern auch beißig auf Ablasstage, Stationstage und Predigten achtete. 1511 nutzte der Gonzaga die Fastenund Osterzeit dazu.1137 Am Sebastianstag des folgenden Jahres (20. Januar 1512) zog er zum Ablass nach St. Paul vor den Mauern. Dort wurden die illustren Gäste von den Benediktinermönchen empfangen, wohnten der Messe bei und „piliorno il perdono al Crucihxo dove orava S^ Brigida“. Ohne Ironie wird die „gran.“^ devocione per il mirachulo che fece“ vermerkt. 1512 zog der Begleiter Gonzagas, anders als sein junger Herr, trotz Regens weiter nach S. Sebastiano, wo er notierte: Der Sebastianstag „e una de le divote feste di Roma per esser molte reliquie in dita giessa, che e una de le sete; con quanto che fu mal tempo chredo che tuta Roma li andasse, le strade erano piene di persone che andava et che venia“.1138 Dass dem Berichterstatter bei derselben Gelegenheit auch die Kurtisanen in Männerkleidung auffielen und zu anzüglichen Bemerkungen animierten, dürfte auch dem Unterhaltungsbedürfnis in Mantua entsprochen haben.1139 Am Tag darauf, dem der hl. Agnes, zog er nach S. Agnese fuori le mura (wo er auch die Mosaiken in der benachbarten Kirche S. Costanza bewunderte). Wieder bemerkt er: „e tuti quelli lochi sono visitati con gran.“^ devocion, a tuti vi e gran“^ indulgencia“.1140

Nicht unerwähnt lässt Luther die vermeintlich auf den Evangelisten Lukas zurückgehenden Marienbilder1141 und auch das Schweißtuch Christi, Veraicon (genannt auch Veronika),1142 die allesamt ebenfalls von den Römern sehr verehrt wurden.1143 Aber auch im Rest der Christenheit erfreute sich die vermeintliche Heilige als Schutzpatronin gegen einen plötzlichen Tod einer dermaßen großen Beliebtheit, dass ihr Abzeichen bald an vielen Orten nachgemacht, verkauft und zu einem allgemeinen Andachtsobjekt wurde.1144 Dass Luther ausgerechnet den Judas-Strick, eine Reliquie in St. Peter,1145 anführt, erinnert ebenfalls wieder an die Pilgerführer.1146

Die in Rom ausgestellten Testamente der Römer und Fremden gehen nicht sehr oft auf Einzelheiten der Reliquienschätze der Ewigen Stadt ein. Gut vertraut mit den Reliquien Roms zeigt sich immerhin der Schneider („sartor“) Robert „Brouun“, aus dem none Arenula, der 1511 seine Grablege im Campo Santo verfügte. Sein Leichnam sollte von sechs Franziskanern aus dem Konvent von SS. XII Apostoli („sex fratres apostolorum Philippi et Jacobi“), von sechs Servitenbrüdern („sex [fratres] sancti Marcelli“) und sechs Priestern von S. Marco begleitet werden. Bei einigen Kirchen zählte er die prominentesten Reliquien auf – so als ob er noch einmal ein Pilgerhandbuch Revue passieren ließe: Ausdrücklich erwähnt werden die Kapelle mit der Wiege des Christkindes („capella presepe Domini“) in S. Maria Maggiore, die Kapelle mit der Martersäule („capella columne“) in S. Prassede und der Altar in S. Potenziana, an dem der hl. Petrus seine erste Messe gefeiert habe,1147 übrigens einem Konkurrenzort zu der von Luther diesbezüglich erwähnten Laterankirche.1148

Erst nach dem Bruch mit Rom bemühte Luther das Wortspiel von der „Goldenen Pforte, die dem Papst viel Gold einbringt“ („dicitur aurea porta, quia multum auri papae attulit“), um das Jubeljahr und die Heilige Pforte zu verunglimpfen.1149 Für die Einheimischen und die Pilger war das Heilige Jahr 1500 noch sehr gut verlaufen. Im Jubeljahr 1525 bemerkte man allerdings schon einen Einbruch des Zustroms.1150

Heiligen und Reliquien begegnete Luther in Rom auf Schritt und Tritt.1151 Jede in Rom vertretene landsmannschaftliche Gruppe verehrte ihre Heiligen aus der Heimat. Luther wird es vielleicht mit Genugtuung notiert haben (auch wenn ein direktes Zeugnis dafür fehlt), dass die von ihm so oft angerufene hl. Anna vor allem im deutschen Ambiente Roms große Verehrung erfuhr.1152 Die Reliquien wurden allerdings auch in Rom nicht jeden Tag zur Schau gestellt. Sogar in Luthers späteren Invektiven auf den mit ihnen begangenen Betrug scheint noch die Enttäuschung mitzuschwingen, einige der berühmtesten Reliquien Roms – wie die Veronika in St. Peter oder die Apostelhäupter in der Laterankirche – gar nicht zu Gesicht bekommen zu haben.1153 Was Luthers spätere Kritik am Reliquien-Missbrauch angeht, wird diese wohl kaum auf die Zustände in Rom zurückzuführen sein. Nicht minder berüchtigt waren die Volksmassen, die sich aus Anlass der genau geplanten und inszenierten Heiltums-weisungen im Reich, wie in Trier, Nürnberg oder eben in Wittenberg, einfanden.1154 Missbrauch von Wundern und Ablässen fand überall statt.1155

Wenn aber der Reformator bzw. diejenigen, die seine Erinnerungen festhielten, so genaue Angaben zu den in Rom vorhandenen Reliquien machen konnten, die Luther gar nicht gesehen hat, dann erwächst der Verdacht, dass man sich bei der Niederschrift sehr wahrscheinlich auch nachträglich noch eines (gedruckten) Pilgerführers bediente. Die Zahlenangaben zu den Kalixt-Katakomben bei S. Sebastiano – 176.000 Märtyrer und 45 Päpste1156 – erscheinen einfach zu genau, um noch auf der bloßen Erinnerung zu beruhen.1157 Auch die Legende der Päpstin Johanna und die Mär von ihrem Bildnis samt Kind hnden sich in den deutschen Pilgerführern.1158 Wenn Luther solche Erzählungen 1510/11 als belanglos abgetan haben wird, jetzt in späteren Jahren als Reformator waren sie ihm bzw. seinen Tischgenossen willkommene Argumentationshilfen gegen Rom.

Zum Schluss dieses Kapitels sei darauf hingewiesen, dass man um 1500 nicht nach Rom kommen musste, um der Gnaden der römischen Kirchen teilhaftig zu werden. Bekannt ist das Phänomen der spirituellen Wallfahrt, das bereits die Aufmerksamkeit der Forschung gefunden hat.1159 Auch in ausgewählten Konventen – wie St. Ursula in Villingen und St. Katharina in Augsburg – konnte man die Stationenablässe und die der sieben Hauptkirchen gewinnen.1160 Auch ad tnsfar-Ablässe waren verbreitet, die bislang an Rom gebundene (Jubel-)Ablässe auf andere Orte ausweiteten.1161



4Bruderschaften und Hospitäler

Auf welchen Feldern des sozial-religiösen Einsatzes konzentrierte sich nun die Frömmigkeit der Römer? An erster Stelle sind gewiss die Luther in ihrem vielfältigen sozialen und religiösen Engagement aus der Heimat vertrauten Bruderschaften zu nennen.1162 Es gab deren in Rom eine große Zahl,1163 sodass nur eine kleine Auswahl vorgestellt werden kann.

Zu nennen ist zunächst die „Bruderschaft der Empfohlenen des Bildnisses unseres Erlösers an der Sancfa Sancforum“ („Societas raccomandatorum imaginis Salvatoris nostri ad Sancta Sanctorum“). Gemeint ist die Salvator-Ikone in der besagten Kapelle,1164 die damals noch nicht isoliert neben der Laterankirche stand, sondern Teil des päpstlichen Lateranpalastes war. Die Salvator-Bruderschaft war ohne Zweifel die vornehmste Laienorganisation der Stadt. Die Römer bedachten das von der Bruderschaft getragene Hospital des SS. Salvatore (heute S. Giovanni) regelmäßig in ihren Testamenten und betrachteten es als das kommunale Gegenstück zu der päpstlichen Gründung des Heilig-Geist-Hospitals, auf das gleich zurückzukommen ist. Die Spendenfreudigkeit der Römer ist dokumentiert im sogenannten „Liber anniversariorum“ und in der Mitgliedsliste („Libro dei fratelli“). Die Erlöserbruderschaft kämpfte lange gegen den Druck der zunehmenden Klerikalisierung an (anfangs war das Verhältnis der Priester zu den Laien mit 28:72 festgelegt), öünete sich schließlich aber den kurialen Kreisen, sodass ihr um 1500 auch einige Kardinäle angehörten.1165 Dass allerdings auch in Rom der soziale Druck das Engagement eines Bürgers bestimmte, lässt die Verfügung des Römers Marcantonio Bonatti von 1511 erahnen, wonach er der Salvator-Bruderschaft die Summe hinterlasse, die die anderen Vornehmen der Stadt gewöhnlich stifteten („Item reliquit societati Salvatoris de Urbe illud, quod solet relinqueri per alios Urbis nobiles“).1166 Dabei sein war alles!

Die prominente Figur des römischen Patriziers Marcantonio Altieri interessiert hier in seiner Funktion als langjähriger Guardian, also Leiter der Salvatorbruderschaft. Wie kaum ein anderer römischer Zeitgenosse Luthers war er in den kommunalen, kurialen wie karitativen Schaltstellen Roms vernetzt. Von ihm gibt es einige Schriften, die auch einmal unter frömmigkeitsgeschichtlichen Aspekten untersucht werden müssten.1167 Auch wenn seine Aufzeichnungen vom humanistischen Zeitgeist geprägt sind, kann man schon jetzt seinen Einsatz für die materiellen Belange des Salvator-Hospitals sowie für die gemeinschaftsstiftenden Prozessionen und religiösen Festlichkeiten seiner Stadt hervorheben.1168 Besondere Aufmerksamkeit verdient die Assunta-Prozession am 15. August, der Höhepunkt des kommunalen Festkalenders!1169 in Altieris politischen Aktivitäten und Schriften zeigt sich aber auch das zwiespältige Bild eines Mannes, der – mit Blick auf die Unterwerfung der römischen Kommune unter die päpstliche Herrschaft – einerseits der vergangenen Größe nachtrauerte und gegen den erkrankten Julius II. intrigierte (1511), aber andererseits sich dem kurialen Apparat andiente und für sich und seine politische Klasse zu nutzen suchte. Von diesen Unruheherden in der römischen Gesellschaft kennt man durchaus kurienkritische Stimmen,1170 die Luthers späterem beißenden Hohn kaum nachstanden, die aber schon aus Eigeninteresse nie den totalen Bruch mit der Papstkirche vollzogen hätten.

Wenden wir uns einer weiteren, nicht ganz so prominenten Bruderschaft zu. Die „societas Sancte Marie de Porticu“ bzw. Compagnia di S. Maria in Portico wurde im .15. Jahrhundert zur Unterstützung des Hospitals an der gleichnamigen Kirche (im 17. Jahrhundert durch den Neubau S. Maria in Campitelli ersetzt) und zur Verehrung eines dort aufbewahrten wundertätigen Muttergottesbildes gegründet. 1505 schloss sich die Bruderschaft mit der Confraternita di S. Maria delle Grazie und derjenigen della Consolazione zum Sodalizio di S. Maria „de vita aeterna“ zusammen, der sich vor allem um das Hospital della Consolazione am Fuß des Kapitols (zum Forum hin) kümmerte und deshalb auch bald dessen Name (della Consolazione) übernahm. Im Mitgliedswie auch im Anniversarienverzeichnis des Hospitals von S. Maria in Portico dominierten andere soziale Gruppen als in der Salvator-Bruderschaft, und zwar Exponenten des gehobenen römischen Bürgertums (während der Baronaladel völlig fehlte), kleinere Händler und Handwerker sowie – oft von außerhalb Roms stammende – Pfarrer und Kapläne an sekundären Kirchen. Hohe Geistliche und Kuriale waren Ausnahmen.1171

Die Gonfalone-Bruderschaft gehörte dagegen wieder zu den vornehmen Bruderschaften und ging auf die Verehrung des Marienbildes „Salus populi romani“ in S. Maria Maggiore im 14. Jahrhundert zurück.1172 Um 1500 war sie bekannt auch für die Osterspiele, die sie im Kolosseum auüühren ließ. Einer ihrer Autoren war der Minderpönitentiar von S. Giovanni in Laterano und Pfarrer von SS. Silvestro e Dorotea in Trastevere Giuliano Dati aus Florenz (t 1524). Der rührige Autor von Erbauungsliteratur kann durchaus als ein ob seiner Seriosität ausgewiesener Repräsentant des um Erneuerung bemühten römischen Pfarrklerus gelten,1173 dem man vielleicht noch den Humanisten Pietro Marso (t 1511), Pfarrer von S. Salvatore „de Primicerio“ im none Ponte, zur Seite stellen kann.1174 Ein möglicherweise zur Finanzierung des Passionsspiels dienender Ablass wurde von einem Trompeter und mit öhentlichen Aushängen publik gemacht.1175

Und die Frauen? In den Pilgerführern begegnen Römerinnen aufgrund ihrer besonderen Verehrung für einzelne Bildnisse und Reliquien sowie als Protagonistinnen in Wundererzählungen.1176 Frauen sind außerdem im „Liber anniversariorum“ und unter den Wohltätern der Salvator-Bruderschaft stark präsent. Nicht in jeder römischen Bruderschaft waren sie indes zugelassen.1177 Die Ausstattung unverheirateter Mädchen mit Mitgiften war Aufgabe der Dotenstiftungen.1178 Geschätzt wurde auf diesem Gebiet die „Confraternita della SS.ma Annunziata“ mit Sitz in S. Maria sopra Minerva.1179 Luther erwähnt später die Prozessionen, die mit dem Zweck veranstaltet wurden, für diese Mädchen Heiratskandidaten zu hnden (grob spricht er dabei von

„Hurenkindern“).1180

Die eigentliche Domäne der frommen Römerinnen – aber auch zahlreicher zugewanderter Frauen, die sich oft landsmannschaftlich organisierten, – waren die sogenannten case sanfe, also kleinere Hospize, die der Aufnahme alleinstehender Frauen dienten. Diese hiz20cche (Beginen) waren in Italien weit verbreitet. In Wohngemeinschaften organisiert, widmeten sie sich dem Gebet und dem Dienst an Bedürftigen. Als Terziarinnen suchten sie oft die Protektion der großen Bettelorden (so auch die der Augustiner-Eremiten).1181

An dieser Stelle ist es an der Zeit, an eine heiligmäßige Römerin zu erinnern, die vornehme Checca Bussa de’ Leoni, kurz Francesca Romana (t 1440). Obwohl sie erst 1608 kanonisiert wurde, verehrte sie das Volk doch schon lange als Heilige. Mit der von ihr gegründeten Oblatinnen-Gemeinschaft („Compagnia delle Oblate del Monastero Olivetano di S. Maria Nuova“) widmete sich die Mystikerin karitativen Aufgaben. Francesca Romana hat im Übrigen auch (leider nicht spezihzierte) heilige Schriften in vulgär;, also in der Volkssprache, gelesen.1182 Ein Abgleich verdiente auch Ludovica Albertoni (1474–1533), eine Franziskaner-Terziarin und Mystikerin, der Luther auf der Straße hätte begegnen können. Sie wurde schon zu Lebzeiten ob ihres karitativen Engagements für die Bedürftigen hochverehrt und schließlich 1671 seliggesprochen.1183

Einer besonderen Form asketischen Lebens folgten im Übrigen die Einsiedlerinnen, die sich an den drei großen Basiliken einmauern ließen. Man weiß, dass sich unter den sogenannten murufe etliche Nicht-Italienerinnen – besonders Spanierinnen – befanden.1184 Luther erinnerte sich ihrer aber nicht.

Kommen wir wieder zu den Hospitälern zurück, derer es in Rom um 1500 rund 60 ganz unterschiedlichen Zuschnitts gab.1185 Das größte Krankenhaus vor Ort war das von S. Spirito in Sassia, das um 1200 von Innozenz III. gegründet und Guido von Montpellier anvertraut worden war, aus dessen Gemeinschaft der Heilig-GeistHospitalorden erwuchs.1186 Das Hospital verdankte seinen Reichtum (den es auch in Grundbesitz investierte) nicht nur der päpstlichen Förderung, sondern den Spenden, die seine ^uesfores mit Hilfe der dem Orden von den Päpsten gewährten reichen Ablässe in der gesamten Christenheit einsammelten. Erstaunlicherweise sind die Römer unter den Hunderten von Namen im noch heute im Hospital aufbewahrten Bruderschaftsbuch eine verschwindende Minderheit. Es überwiegen eindeutig die Namen von jenseits der Alpen, sei es, dass diese auf den Sammelfahrten notiert wurden, sei es, dass sich Rompilger oder Abwesende eigenhändig bzw. per procura durch einen Notar in das Buch eintragen ließen. Leider fehlen Eintragungen zu den Jahren von 1506 bis 1513, wohl weil bei der Ausschreibung des Peterskirchenablasses konkurrierende Ablassverleihungen außer Kraft gesetzt worden sind. Immerhin lassen sich – nach ersten Stichproben – zum Jahr 15141187 und 15191188 auch Augustinereremiten nachweisen, die mit ihrem Beitritt der reichen Ablässe des Hospitals teilhaftig werden wollten. Im Übrigen hätte Luther – wie schon anklang – nicht nach Rom reisen müssen, um mit dem Hospital S. Spirito in Sassia in Berührung zu kommen. Er hätte auch in der Heimat einen Bruderschaftsbrief erhalten können, wenn er einem der vorgenannten ^uesfores des Hospitals begegnet wäre.1189 Aber der Augustinereremit genoss bereits seit 1508 mitsamt seinen Mitbrüdern im Erfurter Konvent dank eines kollektiven Beichtbriefs die ähnlich gearteten geistlichen Privilegien des Deutschen Ordens in Livland.1190

Dass der Eintritt in die Bruderschaft von S. Spirito ein Ausweis ernsten karitativen Engagements sein konnte, zeigen zwei Einträge von 1516, als der Dominikaner und „sacre theologie magister" Johannes „de Veithoven" und der Arzt Lodovico di Riccardo „de Regosiis" aus Volterra notierten, mehrere Jahre den Kranken gedient zu haben.1191 Meines Erachtens ist ein Teil der Komplimente Luthers für die Spitäler und Findlingshäuser in Italien1192 auch auf die genannten Einrichtungen in Rom – allen voran das Hospital S. Spirito in Sassia mit seiner besonderen Fürsorge für Findelkinder – zu beziehen.

Bereits eingangs wurde auf den Reichtum nationaler Bruderschaften in Rom hingewiesen.1193 Bekannt sind auch die Zunfteinrichtungen der Zugewanderten (für die traditionell aus dem Reich stammenden Bäcker gab es beispielsweise eine eigene „schola pistorum“).1194 Auch Immigranten aus den großen italienischen Städten schlossen sich in Bruderschaften zusammen (besonders einüussreich zur Zeit Luthers waren die Bruderschaften der Florentiner).1195 An dieser Stelle sei kurz das Testierverhalten der gut vernetzten deutschen Immigranten in Rom beleuchtet. Luther selbst kannte und schätzte das Hospiz der Anima, deren Kirche von einem deutschen Geistlichen betreut wurde.1196 Daneben blühte noch die deutsche Marienbruderschaft am Campo Santo Teutonico, der nicht nur bei Angehörigen aus dem Reich ein beliebter Begräbnisplatz war, da man glaubte, dass die Erde des Friedhofs aus Jerusalem stammte.1197 in den Verfügungen der Deutschen lassen sich starke Assimilierungstendenzen zum sonstigen römischen Umfeld feststellen. Ortsüblich waren beispielsweise die verbreiteten Messstiftungen an den sieben Hauptkirchen.1198 Eine Antonia, Tochter eines Cornelius aus dem Bistum Utrecht („hlia Comelii de Berga oppido Traiectensis diocesis“) verfügte 1510, dass sie – wie viele andere Landsleute aus dem Reich – auf dem Friedhof (Campo Santo) der Deutschen bestattet werden sollte. Sie bedachte den deutschen Kaplan Georg Berndorüer und den Kämmerer des Campo Santo. Anrührend ist, dass sie einer ebenfalls deutschstämmigen Ludovica oüenbar eine Marienikone schenkte („imaginem unam beate Marie virginis de legno factam sculptam et antiquo more greco depictam“).1199

Im März 1510 verfügte der in Köln bepfründete Geistliche und „decretorum doctor" Ludolfus Tenbrock seine Grablege im Camposanto. Sein Neüe Hermann Tenbrock sollte in den Monaten September und Oktober die sieben Hauptkirchen Roms siebenmal besuchen. Sein Beichtvater war der capeHanus am Camposanto, Arnoldus Winterswick.1200

Eine Anna aus Köln („de Colonia“) wollte dagegen in S. Gregorio bestattet werden, und zwar „cum lapide memoriali". In den Genuss einer Messstiftung „pro anima sua" kam auch der Konvent von S. Girolamo (von Observanten Franziskanern), wobei die Erblasserin die genaueren Konditionen ihrem Beichtvater „frater Georg de Wesfalaria" überließ.1201

Auf dem Totenbett schrieb sich zehn Tage später „Gaspar Hesz“, ein „clericus" aus Mainz in die Campo-Santo-Bruderschaft ein („ponit se inscribi in societatem Companie dicti Campi Sancti“). Bemerkenswert ist, dass auch ein Obolus für den Neubau von St. Peter in einem eigens zu diesem Zweck aufgestellten Opferstock nicht vergessen wird („ordinavit ad capsam in ecclesia S. Petri de Urbe pro structura eiusdem ecclesie iulios quinque“).1202

Zum Abschluss sei auf die letztwilligen Verfügungen einer Maria „Greca" (möglicherweise tatsächlich eine Griechin von Geburt oder Herkunft) aus dem Jahr 1512 eingegangen, die uns noch einmal das damalige Rom als Stadt zahlreicher Zuwanderer vor Augen führt, die sich auch in den sich hier verschmelzenden Frömmigkeitsformen widerspiegelte. Maria, die im none Colonna nahe der Kirche S. Nicola (della Cerasa) und einem Backbetrieb1203 beim Pantheon wohnte („habitatrix Urbis in regione Columne prope ecclesiam s. Nicolai et furnum nuncupatum Serase retro plateam s. Marie Rotunde“), empfahl ihre Seele ganz dem Schöpfergott („Et primo dedit animam suam altissimo creatori, qui eam creavit“). Sie wollte in der schon erwähnten Franziskanerkirche S. Maria in Aracoeli „in habitu sancti Francisci sive sancte Cläre" bestattet werden. Die mutmaßliche Griechin besaß einige (Heiligen-)Figuren und Bilder religiösen Inhalts, die sie dem besagten Konvent vermachte, mit Ausnahme eines großformatigen quadratischen Erlöser-Bildes, das sie dem – vielleicht mehrheitlich von deutschen Frauen besetzten1204 – Terziarinnen-Konvent von S. Elisabetta im none Parione hinterließ („Item dedit conventui de Ara celi omnes et singulas hguras et pecturas quas tune habebat, dempto uno Salvatore quadrato magno, quam hguram quadratam magnam dedit conventui sancte Elisabete de regione Parionis“). Für weitere Hinterlassenschaften wie Matratzen und Bettzeug haben die Franziskaner Gregorsmessen und eine Messe in der Abtei Tre Fontane, „wenn dort Ablaß ist“,1205 zu halten („habeant dicere missas s. Gregorii et unam missam in Tribus Fontibus, quando inibi indulgentia erit“). Der eigentliche Erbe ist allerdings der Konvent von S. Elisabetta. Im Gegenzug müssen die Schwestern die Exequien und die „funeralia" ausrichten. Außerdem sollen sie ein Jahr lang in der Laterankirche und in S. Maria Maggiore den (Stations-)Ablass1206 gewinnen („Item quod sorores predicte habeant etiam facere indulgentiam sancti Johannis Lateranensis et sancte Marie Maioris per unum annum“).1207 Selten ist in römischen Testamenten so o8en von Ablassgewinn die Rede (ansonsten ist der in Aussicht gestellte Ablass allerdings mitzudenken). Ja, Bilderkult und Werkfrömmigkeit allenthalben, aber alles im Rahmen der Zeit.



5Schluss

Fassen wir die Ergebnisse unseres notgedrungen groben Überblickes durch einige Bereiche des religiösen Wirkens und Emphndens in Rom um 1500 zusammen, das sich dank des Zusammentreffens der Frömmigkeitsformen von Pilgern, Zugewanderten und Einheimischen als erstaunlich vielgestaltig erwiesen hat. Für manche Bereiche – wie für die Auswärtigen und gar Ultramontanen in den zahlreichen Klöstern, Konventen und Beginen-Häusern der Ewigen Stadt – kann man geradezu von „römischen Lebensentwürfen" sprechen, die von der Nähe zu den verehrten Gnadenstätten (mit-)motiviert und geprägt waren. Viele Frömmigkeitspraktiken und -rituale ähnelten denen in anderen Städten Italiens und nördlich der Alpen; die Stationsprozessionen wurden sogar in vielen Gegenden der katholischen Welt nachgeahmt und erfreuten sich im Zuge der Gegenreformation neuer Beliebtheit.1208 Im Übrigen bestimmten auch in Rom soziale und politische Faktoren das öfentliche religiöse Leben mit. Weitere Elemente bedürfen dagegen noch der Klärung. Zu den bereits eingangs genannten Lücken sei darauf hingewiesen, dass noch eine Auswertung von religiösen Erbauungsschriften, Artefakten, Bildquellen1209 und Grabinschriften aussteht. Fast nichts weiß man bislang von religiösen Dissidenten (bekannt sind immerhin pauperistische Ideen1210) und von der Verbreitung des Aberglaubens in Rom1211 (Luther hat ja den Italienern insgesamt wiederholt Aberglauben vorgeworfen1212).

In der jüngsten römischen Forschung gibt es auch Stimmen, die den Römern einen eher reservierten Umgang mit religiösen Dingen attestieren. Sie seien nicht so fromm gewesen1213 und hätten ursprünglich auch nicht die „usage obsessionel de la messe" (Jacques Chiüoleau) praktiziert.1214 Man hat den späten Anstieg der zunehmend von den Bettelorden in Rom übernommenen Jahrtagsmessen auch auf den wachsenden Zuzug von Fremden zurückgeführt.1215 Allerdings fehlte es auch in Rom nicht an Testamenten gerade von Frauen, die Hunderte von Messen vorsahen.

Die Religiosität des römischen (Durchschnitts-)Bürgers war also oüenbar weitgehend frei von Exzessen und hatte eine praktische Note, die sich im üorierenden Bruderschaftswesen und im Engagement für den Nächsten zeigte. Die Römer wussten zwischen dem Heilsangebot ihrer Kirche und den unleugbaren Auswüchsen am Papsthof und an der Kurie zu unterscheiden. Die Mängel im Klerus und an der Kurie wurden allgemein beklagt und auch auf dem V. Laterankonzil behandelt.1216 Der laute Wallfahrtsbetrieb war auf jeden Fall nicht die Sache der Alteingesessenen, die diesem Treiben auch heute noch gelassen bis indiüerent gegenüberstehen. Das soll nicht heißen, dass die Römer ganz unschuldig an diesen Auswüchsen waren, prohtierten sie doch auch wirtschaftlich vom Zustrom der Pilger und vom Devotionalienmarkt.

Luther hat allerdings nicht nach Rom reisen müssen, um auf Missbräuche in der Kirche und besonders auf dem Gebiet des Ablasswesens zu stoßen. Deshalb soll auch kein Kausalzusammenhang zwischen seinem Rom-Aufenthalt und seiner späteren Ablasskritik, die ja im Allgemeinen als der Auslöser der Reformation gilt, hergestellt werden.1217 Trotzdem ist es unverkennbar, dass bei den nach Rom gekommenen Zeitgenossen die moralische Messlatte in der so mit Heiligtümern gesegneten Ewigen Stadt höher hing als anderswo.

Die Rom-Perzeption änderte sich radikal, als Luther in einem schmerzhaften Prozess mit der alten Kirche brach. Jetzt brauchte er ein Feindbild – und das war Rom, „caput scelerum et sedis Diaboli“1218 ! Jetzt erinnerte er sich an den ein oder anderen möglicherweise schon 1511 erlebten unschönen Eindruck in Rom. Jetzt strich er das heraus, was auch die Zeitgenossen und die Römer selbst wohl kaum geleugnet hätten: die verfallenen Kirchen, die Auswüchse des Pilgerbetriebs, den Unmut über die Winkelmessen, den Prunk des päpstlichen Hofes usw. Aber es kamen auch Dinge hinzu, die erst durch seine neue Lehre obsolet geworden sind (die dies aber wohlgemerkt zum Zeitpunkt seines Romaufenthaltes für ihn oüenbar noch nicht waren): allen voran die Abkehr vom Ablass, von der Heiligenverehrung, von Wallfahrten und Reliquienkult.1219 Für sein neues Rombild genügte – wie der Abgleich mit den Pilgerführern ergeben hat – oüenbar nicht mehr nur die eigene Erinnerung, sondern es bedurfte eben dieser erneut zur Hand genommenen Texte als literarische Quellen. Die Umkehrung des Romerlebnisses ins Negative gab ihm auch ein sehr e^zientes Argument in die Hand, für das er Gott immer wieder dankte: Erst der Umstand, dass die göttliche Vorsehung ihn Rom mit seinen Auswüchsen habe erleben lassen, befähige ihn jetzt, als Augenzeuge dieses Teufelswerk verdammen zu können.1220 Von dem Rom treu ergebenen Klerus werde die Pest allen Unheils in die Gesamtkirche getragen.1221 Die wackere deutsche Geistlichkeit soll sich dem Reformator anschließen; die (deutschen) Kurialen und papsttreuen Kleriker werden dagegen als „Römlinge" („Romanisten“) abgestempelt und ausgegrenzt.1222 Mit Martin Wallraü ist vor einem „ökumenisch friedfertigen Rom-Bild" zu warnen. Man wird indes die Polemik in Luthers Schriften als solche benennen und kennzeichnen müssen, damit sich wieder ein unbefangener, ein ökumenischer Blick auf die „Wege zum Heil" eröhnet.



Michael Kiaus Wernicke OSA (t)

Egidio da Viterbo

Humanist und Reformer des Augustiner-Eremitenordens

Am 27. Juni 1506 bestieg der einüussreiche Edelmann Antonio Zoccoli den Cimino,1223 den höchsten Berg in der Umgebung von Viterbo, angeblich um seinen Freund Egidio zu besuchen, der sich mit einer Gruppe gleichgesinnter Brüder in diese schwer zugängliche Einsamkeit zurückgezogen hatte. Egidio ahnte Böses, doch Zoccoli beruhigte ihn: Er wolle nur die schattigen Wälder sehen, die Kapelle, die Quellen, von denen Egidio ihm so oft begeistert erzählt hatte. Man saß in heiterer Unterhaltung beisammen bis in die Nacht. Als die Brüder sich zur Ruhe begaben, begleitete Zoccoli den Egidio in dessen Zelle, schloss die Tür und übergab dem Augustiner den Brief des Papstes, mit dem er diesem befahl, die Zügel des Ordens zu übernehmen. Am Vortag, am 26. Juni, war der Generalprior Agostino Faccioni gestorben. Dem Egidio schossen die Tränen aus den Augen, er warf sich zu Boden, er klagte laut, sodass die Brüder, die sich gerade zurückgezogen hatten, wieder zusammenliefen. Er wolle lieber das härteste Schicksal ertragen als dieses Amt, denn er sei ungeeignet, sei körperlich schwach, sei zu jung, sei unerfahren. Das waren sicher keine vorgeschützten Gründe, die er da anführte, um den Papst umzustimmen; sicher aber fürchtete er auch, dass er sein geliebtes Studium aufgeben müsste, die Erforschung und Betrachtung göttlicher Dinge und des Gesetzes des Herrn.1224 Das aber tat er mit Hilfe der „Theologia Platonica“, die er bei Marsilio Ficino in Florenz kennengelernt hatte, und dem Erlernen der hebräischen Sprache, die ihm, so glaubte er, die Arkana christlicher Lehre erschließen würde. Doch wie sich zeigen sollte, konnte er dieses Studium auch als Generalprior und später als Kardinal nicht nur fortführen, sondern sogar intensivieren, als er Elias Levita, einen hochgelehrten Juden aus Neustadt an der Aisch, und dessen Familie in seinen Haushalt aufnahm und sich von 1515 bis 1527 mit ihm in den Talmud und die Kabbala vertiefte; denn „Egidio war überzeugt, dass der Schlüssel zum vollen Verständnis der christlichen Lehre in der jüdischen Literatur zu finden sei, in Schätzen, die zu seiner Zeit im fast ausschließlichen Besitz der jüdischen Gemeinschaft waren".1225

Von seiner Unfähigkeit, das hohe Amt auszufüllen, sprach er wenig später zum Ordensprotektor Kardinal Rahaele Riario. Der aber blieb unerbittlich, sagte schließlich ärgerlich, Egidio habe den Menschen gepredigt, Gutes zu tun, nun aber weigere er sich, das Gute, das von ihm verlangt werde, zu vollbringen.1226

So nahm Egidio die Bürde auf sich, bestätigte schon vom 5. Juli an den Empfang von Kollekten, welche die Provinzen und Kongregationen an den Generalprior abzuführen hatten.1227 Aus diesen kargen Texten geht hervor, dass Egidios Behauptung, er sei unerfahren in der Administration, eine starke Übertreibung war, dass er vielmehr auch die weltlichen Dinge zu kontrollieren verstand. So beanstandete er am 24. Dezember, dass von den 32 rheinischen Gulden, die er von Gerhard Hecker, dem Provinzial der sächsisch-thüringischen Provinz, erhalten hatte, nicht alle vom gleichen Gewicht und gleicher Prägung waren und damit von unterschiedlichem Wert; er erinnerte auch daran, dass der Provinzial für das laufende Jahr noch zwei Dukaten schuldig sei.1228

Jedoch ist dem Egidio das hohe Amt nicht als gewissenhafter Buchhalter anvertraut worden. Vielmehr sollte er mit eiserner Rute regieren, so wollten es der Papst und der Kardinalprotektor, und die liederlichen Mönche wie Krüge aus Ton zertrümmern (Ps. 2,9), damit der Orden im hellen Glanz pünktlicher Regelerfüllung erstrahle.1229 Reformieren wollte Egidio schon, war er doch selber Mitglied der Observantenkongregation von Lecceto, hatte er doch seinen convenfus nadvus in Viterbo zur klösterlichen Strenge zurückgeführt und der Kongregation einverleibt.1230 Tag und Nacht arbeite er an der Reform, schrieb er, auf nichts anderes ziele sein Tun und Denken als darauf, die kollabierte respuMca des Ordens wieder zu alter Majestät zu verhelfen.1231 Mit eiserner Rute aber wollte er nicht regieren und Tongefäße wollte er nicht zerbrechen, sondern Zerbrochenes wieder zusammenfügen und festigen.1232 Zwar schrieb er auch, dass er berufen sei wie der Prophet Jeremias, um einzureißen und zu zerstören, um dann neu zu phanzen und aufzubauen (Jer 1,10).1233 Damit widersprach er nicht der vorher zitierten Aussage, sondern bestätigte sie.

Dennoch: Er ließ auch strafen, streng, wenn es sein musste. Einen Bruder versetzte er in ein anderes Kloster, das ihm Ort der Strafe und Buße sein sollte. Dort sollte man ihn vor den versammelten Konvent rufen nach der Vorschrift der Konstitutionen,1234 sollte er seine Schuld bekennen, dem Knienden sollte der Habit ausgezogen und er sollte auf den nackten Rücken die verdienten Schläge empfangen; ohne Habit und ohne menschliche Gesellschaft sollte er 30 Tage in einer Zelle arretiert sein, an jedem Freitag im Refektorium auf dem Boden sitzend essen, und während die anderen Brüder den Speisesaal betreten und verlassen, sollte er auf der Schwelle liegen.1235 Auch scheute sich Egidio nicht, den weltlichen Arm zu Hilfe zu rufen, wenn sich Missstände in den Klöstern nicht anders beseitigen ließen.1236

Reform bedeutete für Egidio nicht das, was das Zweite Vatikanum anstrebte und vielfach Programm heutiger Kirchenführer und Theologen ist: aggiomamenfo, das Eingehen der Kirche auf die sozialen und kulturellen Bedingungen heutiger Zeit. Solche Ideen hätten ihn und seine Mitstreiter befremdet. Derartige Gedanken wären als res novae bezeichnet worden, ein Wort, mit dem eine Lehre oder Praxis als negativ und zerstörerisch verurteilt wurde.1237 „Non enim noua facimus“, schrieb er bündig an den französischen Visitator Antonius Pülcher. „Vielmehr erwecken wir, da Gott es so behehlt, die Gesetze der Väter wieder zum Leben, die in diesem Vaterland [„in ista patria" Frankreich?] ausgelöscht sind.“1238

Dieser Blick zurück, dieses Maßnehmen an einer goldenen Vergangenheit wurzelt in Egidios Auüassung von Geschichte. Zwar ist er grundsätzlich überzeugt, dass Geschichte sich linear auf ein Ziel hin bewegt, dass sie enden wird mit der Wiederkunft Christi in Herrlichkeit.1239 Jedoch sind in dieser gradlinigen Entwicklung Wiederholungen sichtbar wie Strudel in einem Fluss, die sich rückwärts drehen, während der Fluss doch vorwärts strömt.

In der Rede, die er am 21. Dezember 1507 im Petersdom vor Julius II. hielt, um die Entdeckungen des Portugiesen Lourengo de Almeidas zu feiern und die er in erweiterter Form im „Libellus" dem König von Portugal Manuel I. widmete, breitete er das weiträumige und bunte Gewebe seiner Geschichtsspekulationen aus.1240 Von den Goldenen Zeitaltern sprach er, dessen erstes durch den Abfall Luzifers beendet wurde. Gott reparierte den Schaden, indem er den Menschen erschuf und ihn im Paradies ein neues Goldenes Zeitalter erleben ließ. Aber auch Adam versagte. Von da an bedeckte sich eine geschwächte Menschheit mit jeder Art von Lastern, war wie eine Walze, die bergab rollt und sich so weit vom Gold entfernt hat, dass sie nicht einmal mehr eine Ahnung von dessen Glanz hatte; denn die Erinnerung an das Gold war in die hnstere Nacht des Vergessens versunken.1241

Ein drittes Goldenes Zeitalter wurde durch Noah heraufgeführt, der nach der Sintdut die Nachkommenschaft mahnte, sie möge der Gerechtigkeit dienen, die Habgier meiden, mit den Früchten der Bäume und Felder zufrieden sein, die Keuschheit, die Nüchternheit und die Gemeinschaft mit einander wahren. Er lehrte sie die heiligen Riten und trieb sie an zu Frömmigkeit und Religion.1242 Dieses Goldene Zeitalter ist freilich nicht zu vergleichen mit dem der Ureltern, da die Natur der Enkel verstümmelt und degeneriert ist. Dennoch strahlte der Widerschein des Goldenen Zeitalters, der vom heiligen und von Gott geliebten Noah erweckt worden ist, für einige Jahre weithin auf die Menschen aus. Das von Noah entzündete Licht gelangte über Perser und Armenier zu den Ägyptern und von da nach Etrurien.1243 Janus, der König der Etrusker, habe jenseits des Tibers auf dem vatikanischen Hügel seinen Thron aufgeschlagen, an derselben Stelle, von der aus jetzt Julius II. regiert. Das Regiment des Janus beschrieb Egidio ausführlich, weit ausholend, beginnend mit der Natur des Menschen, der aus vier Elementen zusammengesetzt ist: der Erde, dem Wasser, der Luft und dem Feuer. Mit der Vierzahl und den vier Buchstaben f a v 1 trieb er sein Spiel: Der Erde, „fundamentum“, entspringt die Furcht, „formido“; dem Wasser, „aqua“, die Krankheit, „aegritiudo“; der Luft, dem „ventus“, die „voluptas“; und dem Feuer, „lux“, die „libido“. Um diese vier Quellen aller Übel zu verstopfen, sind ihnen vier Tugenden, die zur Zeit des Janus gelehrt wurden und blühten, entgegengesetzt: die Stärke, „fortitudo“; die „armonia“, welche die Regungen der Begierde dämpft; die Wahrheit, „veritas“, die man durch Weisheit und Klugheit erreichen kann; das „luciferum" und die „iustitia“, die erleuchtete Gerechtigkeit. Aber auch dieses Goldene Zeitalter erschlaüte, denn die Natur der Dinge ist zum Schlechteren geneigt.1244 Es endete mit der Regierung des Ninus, der begierig nach Länder und Gold zum Schwerte grih und die goldene Heiligkeit von der Erde vertrieb.

Die Schilderung des mit Christus kommenden vierten Goldenen Zeitalters begann Egidio mit einem Zitat aus Hesiod, das er im Cratylus des Platon fand: Er sagt von dem Zeitalter, dass es verhel, denn das Gold wurde zu Silber, zu Bronze, und schließlich kam die elende Zeit des Eisens.1245 Diese ganze uns befremdliche Geschichtsbetrachtung stützt sich auf die Heilige Schrift, auf Josephus Flavius, immer wieder auf Platon, vor allem auf die „Politeia“, und auf – wie Egidio ihn nennt – Platons Schüler Vergib

Aber auch das Goldene Zeitalter der Kirche, das von der Zeit Christi bis zum Papst Silvester sich erstreckte, ging zu Ende, und je weiter sie sich von ihren Ursprüngen entfernte, um so mehr verhel sie.1246 Das Ideal ist die Urkirche, so wie Egidio sie sich vorstellte, und die Reform hat nach diesem Ideal zu streben.

Für seinen Orden wünschte sich Egidio die Rückkehr zu Augustins Mönchsleben; denn er war überzeugt, dass der Kirchenvater Gründer der Augustiner-Eremiten war. Heinrich von Friemar der Ältere (1245–1340) hatte schon in seinem Werk vom Ursprung und der Entwicklung des Ordens zu beweisen gesucht, dass Augustinus sogleich nach seiner Taufe von Ambrosius mit einer schwarzen Kukulle bekleidet und mit einem Lederriemen umgürtet worden war.1247 Nach dem Tod der Mutter habe er mit Evodius und Nebridius einen Ort gesucht, wo sie ihr „Leben gemeinsam der Frömmigkeit weihen" könnten.1248 Diesen Ort hätten sie gefunden in der Toskana, in Centumcelle, wo schon eine Schar gleichgesinnter Brüder ihren Sitz hatte, denen Augustinus die Regel gab und damit einen bestimmten Lebensstil.1249 Auch Heinrichs Schüler, Jordan von Sachsen, erwähnt in seinem Werk über das Leben der Brüder Centumcelle.1250 Die Gründung des Ordens durch Augustinus war also senfendu communis unter den Augustinern, und auch Egidio nahm diese Tradition auf: Augustinus habe sich nach seiner Taufe in Etrurien in das christliche Leben eingeübt. Dort fände man seine Spuren auf dem Monte Pisano, in Centumcelle, und in ganz Tuszien gäbe es einsame Orte, wo er geweilt und die er den Mönchen als Wohnung gegeben habe.1251 Für Egidio war es vor allem das Kloster Lecceto bei Siena, dessen Konventual er 1503 wurde und in dem Augustins Geist fortlebte.1252

Reform will die Abwärtsbewegungen nicht nur aufhalten, sondern umkehren, um wieder zu den Höhen zu gelangen, auf denen Menschheit, Kirche und Orden einstmals gewohnt haben. In seiner berühmten Rede, mit der das Fünfte Laterankonzil eröünet wurde, betete Egidio zum Erneuerer der Welt, zum Erlöser, doch den Vätern die Kraft zu geben, dass die niedergebrochene Religion zur alten Reinheit, zum alten Licht, zum angeborenen Glanz zurückgerufen werde. Er gebrauchte das Verbum „revocari“1253, um die Aufgabe der Reform zu beschreiben, so wie er an anderen Stellen seiner Briefe durch andere Verben mit der Vorsilbe „re" zurück zur Reform aufruft: „redire" (zurückkehren), „resipiscere" (wieder zu Verstand kommen, wieder zu sich kommen) und schließlich das Wort „reformare" selbst, das ja heißt: Die ursprüngliche Gestalt wieder annehmen. Durch diese Rückkehr aber werden wir, wie er in einem begeisterten und begeisternden Brief schrieb, erneuert in der Neuheit des Lebens. Der Kirche, der Braut, wird die Jugend wieder gegeben, nachdem das alt gewordene Gewand der Sünde abgelegt ist.1254 Egidio ließ das Loblied des 102. Psalms (103,5) anklingen: „Renovabitur ut aquilae iuventus tua" – „wie dem Adler wird dir die Jugend erneuert“. Ein immer wiederkehrendes Wort ist „instaurare“, „erneuern“.1255

Diese Rückkehr ist nicht das Aufsuchen einer von Menschen erdachten Utopia, die wie die des Thomas Morus eine hktive, in die Gegenwart versetzte Insel ist, die aber in der Vergangenheit liegt; sie ist vielmehr das Suchen und Finden göttlicher Urbilder. „Homines per sacra immutari fas est, non sacra per homines" – „es ist recht, dass Menschen durch das Heilige verändert werden, nicht das Heilige durch Menschen“, sagte er in der zitierten Rede an das Laterankonzil.1256 Eine Paraphrase dieser Auhörderung ist in Egidios Historia XX saeculorum zu lesen: „Imitemur enim divina nos oportet, non a divinis imitandi nos sumus" – „wir müssen das Göttliche nachahmen und nicht meinen, dass das Göttliche uns nachahmen muss“.1257 Dass Reform  Streben nach dem Heiligen, dem Göttlichen ist, ist ein Gedanke, der wohl dem Neuplatonismus Egidios entsprungen ist.1258

Nach den großen Gedanken über Verfall und Reform erscheinen Egidios konkrete Anweisungen zur Wiederherstellung klösterlicher Disziplin überraschend einfach. Mit großem Nachdruck bestand er auf der vüa communis. In einem Schreiben an den Konvent von Perugia1259 erklärte er mit Rückgriü auf die Regel,1260 was dieses gemeinsame Leben bedeutet: „Insbesondere wollen wir, dass euch alles gemeinsam sei und dass niemand etwas Eigenes besitze." Immer wieder gab er Anweisungen, die Gebet, Stillschweigen, Kleidung betreten. Nach würdevoller Verrichtung des Chorgebets sei Stillschweigen zu bewahren.1261 Am Offizium haben alle am Tag und in der Nacht teilzunehmen, auch die Magistri.1262 Im Refektorium, im Chor und im Dormitorium ist ebenfalls das süenfium zu halten. Nach der Serotina, einem abendlichen Gebet für die Wohltäter, ist es keinem erlaubt zu reden bis zur Prim des folgenden Tages. Im Refektorium möge man am Anfang der Mahlzeit aus der Bibel lesen, gegen Ende aus den Konstitutionen. Alle haben bei den gemeinsamen Mahlzeiten anwesend zu sein.1263 Im Dormitorium darf niemand die Zelle eines anderen betreten. In einigen Briefen schrieb er das Gebet der Serotina ausdrücklich vor.1264 Dem Antonius Pülcher, den er mit der Reform der Provinz Francia beauftragt hatte, zählte er die Teile dieses Gebetes auf: Conhteor und Misereatur, allgemeines Sündenbekenntnis und Lossprechung, für die Wohltäter soll der Psalm 122 (121) gesungen werden. Es folgt eine Oration. Schließlich ist der Psalm 130 mit einem Gebet für die Verstorbenen anzufügen.1265 So auch in dem Brief zur Bestätigung der Wahl eines Provinzials: Nach dem Abendessen soll dieses Gebet verrichtet werden, wobei die Brüder mit Weihwasser zu besprengen sind.1266 Die Klausur ist immer einzuhalten.1267 Wer ausgeht, gehe nicht, ohne vorher den Segen zu erbitten. Ihn hat stets ein Bruder zu begleiten; so steht es in der Regel.1268 Die Kleidung beim Ausgang sei schwarz. Der Habit werde geziemend in Ordnung gehalten. Das Birett sei nicht rund, denn ein solches steht nur den Magistri zu, sondern es sei aus vier Teilen zusammengenäht, auf beiden Seiten die Ohren bedeckend.1269 Die Tonsur soll kurz sein, niemand möge sich in Seidenstohe kleiden oder in sonst ein kostbares Tuch. In einem Schreiben an den Prior von Paris fügte er hinzu: „Entferne (aus deinem Konvent) leinenes Tuch.“1270 Er schärfte damit die Bestimmungen der Konstitutionen ein, die wollene Kleidung vorschrieben.1271 Kleidung und Schuhwerk sollen sich ganz und gar von denen der Weltleute unterscheiden.1272 Die Novizen mögen von einem Magister ins Ordensleben eingeführt werden. Das Betreten der Kammer eines anderen ist ihnen verboten. Es sollen Inventare angefertigt und alle sechs Monate überprüft und gegebenenfalls erneuert werden.

Ein besonderes Anliegen waren dem Generalprior die Studien. Der Tod ist der Sünde Sold, schrieb er den Römerbrief (6,23) zitierend an das Kloster in Padua,1273 das ein Generalstudium beherbergte, „die Ignoranz aber ist die Begleiterin der Sünde ... Wie die Ignoranz der Tod der Seele ist, so ist die Weisheit deren Leben." Hier ließ er Jesus Sirach anklingen (4,12). Er wusste aber, dass die Ignoranz oder die Blindheit als Folge der Ursünde ein Gedanke ist, den Augustinus häuhg vorbringt. „Um die Worte meines heiligen Vaters Augustinus zu gebrauchen“, sagte er in der Rede über das Goldene Zeitalter:1274 „den ersten Menschen war es gegeben, die Natur der Dinge zu erkennen, da ihr Verstand nicht wie der unsere in die Dunkelheiten der Ignoranz eingehüllt war“. Egidio dachte wahrscheinlich an Augustins Werk über die Strafe und Nachlassung der Sünden, in dem der Kirchenvater darlegt, dass Adam fähig war, das Gebot zu erfassen und imstande, der Gattin und sämtlichen Lebewesen Namen zu geben, während wir jetzt mit dem Psalm 24/25,7 beten müssen: Der Vergehen meiner Jugend und meiner Unwissenheit gedenke nicht.1275 Die Mehrung des Wissens ist nach Egidio also eine Minderung der Folgen der Erbsünde.

Wenn auch die „Litterarum sacrarum studia" den ersten Platz im Bildungskanon Egidios einnehmen, so macht sich doch der Einüuss des Renaissance-Denkens bemerkbar. Ein Dekret des Generalkapitels, das 1507 in Neapel tagte, ordnete an, dass zwei Magistri die Novizen unterrichten sollten: Der erste war dazu bestimmt, die jungen Leute die guten Sitten zu lehren, die Furcht des Herrn und die Regel Augustins; der zweite sollte sie in die lateinische Sprache einführen und, wenn er dazu fähig ist, auch in die griechische.1276

Waren  die energischen Bemühungen Egidios um die Reform des Ordens – John W. O'Malley spricht von „herce and driving energy“1277 – vergebens? Sehr viele Augustiner der verschiedenen Provinzen, so sagt der andere große Kenner Egidios, F. X. Martin,1278 fanden den Wind der Veränderung, der über Europa hinwehte und von dem Augustiner Martin Luther angeblasen war, sehr angenehm, waren überaus empfänglich für die neuen Ideen. Martin Luther meinte 1531 in einer Tischrede, dass sogar Egidio, den er „vir valde doctus" nennt, sein Gesinnungsgenosse war. Habe er doch aufs Heftigste vor den Römern gegen den Papst und das römische Unwesen gepredigt.1279 Dasselbe behauptete er noch einmal 1536 in Anwesenheit von Liborius von Magdeburg und Georg Spalatin: Es seien „Etliche zu Rom gewest, die ihre Büberey und Bosheit angestochen und gestraft haben, wie Herr Ludovicus, ein Barfüßermönch, und Egidius, ein Augustiner ...“.1280 Zwar hat Egidio einzelne Päpste kritisiert,1281 hielt aber an der von den Augustinern Aegidius Romanus, Jacobus von Viterbo und Augustinus von Ancona vorgezeichneten Linie fest, der Doktrin nämlich von der monarchischen, fast absoluten Macht der Päpste über die Kirche.1282 An der Kontroverse um Luther nahm Egidio überhaupt nicht mehr teil. Er hatte sein Amt als Generalprior schon aufgegeben, als Rom von den Vorgängen in Deutschland Kenntnis nahm, und andere Aufgaben nahmen ihn in Anspruch: die des Nuntius in Spanien und Portugal und die des Bischofs von Viterbo. Egidios theologisches Interesse war völlig in Anspruch genommen vom Studium der jüdischen Literatur.1283 Es war einer der Schüler Egidios, Girolamo Seripando, der 1538 Nachfolger seines Meisters im höchsten Leitungsamt des Ordens wurde und Egidios Reformbemühungen mit gleicher Energie fortsetzte, den Orden in den Mittelmeerländern stabilisierte und als herausragender Teilnehmer am Konzil von Trient die Auseinandersetzungen mit der Lehre Luthers führte.1284 Im Spanien des 16. Jahrhunderts kamen die Augustiner sogar zu hoher Blüte, erlebten ein Goldenes Zeitalter mit Männern wie den Heiligen Alfons von Orozco und Thomas von Villanova, mit Gelehrten wie Luis de Leon und Missionaren wie Francisco de la Cruz.1285

Um es nochmals in wenigen Worten zusammenzufassen: 1506 ernannte Julius II. den Egidio da Viterbo zum Generalprior des Augustiner-Eremitenordens. Der war vertieft in die Betrachtung göttlicher Dinge, in das Studium Platons und jüdischer Schriften, weswegen er sich gegen die Ernennung sträubte. Der Papst war unnachgiebig, und so nahm Egidio die gestellte Aufgabe, die Reform des Ordens, auf sich und erfüllte sie mit Energie. Da nach Meinung des Augustiners die Geschichte eine stete Abwärtsentwicklung war, war ihm Reform Rückführung zu ursprünglicher Höhe. Das galt für Kirche und Orden. Angesichts der tiefsinnigen Geschichtsphilosophie, die Egidio entwickelt hatte, überraschen ein wenig die höchst einfachen Anweisungen, die Egidio seinen Mitbrüdern gab, um den Orden zu reformieren. Sie betrafen das gemeinsame Leben, das sich im gemeinsamen Gebet, in gemeinsamer Mahlzeit verwirklichte. Mit großem Eifer förderte er die Studien. Mit den Lehren des deutschen Augustiner-Eremiten Martin Luther, den er möglicherweise persönlich kennen gelernt hatte, setzte er sich nicht auseinander, da er nicht mehr Generalprior war, als die Luthersache in Rom bekannt wurde. Andere Aufgaben nahmen ihn in Anspruch.


Laura Ronchi De Michetis

Die Reform vor der Reformation

Der „LibeHus" von Quirini und Giustiniani und die „Oratio" von Giovanni Francesco Pico deiia Mirandoia

Als das Konklave im Jahr 1513 einen noch jungen Spross der Familie Medici (geb. 1475) zum Papst wählte, glaubten diejenigen, die seit Langem eine Reform der Kirche an Haupt und Gliedern anstrebten, der erwartete Zeitpunkt sei tatsächlich gekommen.

Im Gegensatz zu seinen Vorgängern, zuletzt Julius II., gelangte Giovanni de' Medici in redlicher Weise und ohne simonistische Praktiken auf den Heiligen Stuhl, und auch dank seines Rufs als gelehrter und sanftmütiger Mann ließ er die Hohnung aufkommen, dass er kein Krieger, sondern ein Hirte sein würde. Im Übrigen war die weltliche Herrschaft der Kirche nie so stark gewesen wie unter Julius II., der seinen Nachfolgern „eine derartige politisch-militärische Staatsmacht" hinterließ, „dass jeder entmutigt wurde, der die monarchische und italienische Grundstruktur des Kirchenstaates in Frage stellen wollte“. Pellegrini bemerkt, dass Julius II. „einen beispiellosen historischen Erfolg" erlangt hatte,

„denn es war zu seiner Zeit, dass das Papsttum einen pornf of no refum im Prozess der Verwurzelung in Italien erreicht hatte ... Indem er die von seinen Vorgängern in Kleinarbeit eingeholten Resultate stabilisierte, legte er die dehnitive Konhguration des Papsttums als eine doppelgesichtige Monarchie fest: Sie blickte auf der einen Seite auf die ganze Welt, die sie mit den Augen des geistlichen Lebens und der Diplomatie betrachtete, doch auf der anderen war sie zwanghaft auf ihren mittelitalienischen Staat hxiert.“1286

Es handelte sich um einen Prozess, der Mitte des Jahrhunderts zuvor durch die Niederlage der weltlichen Mächte und des niederen Klerus ausgelöst worden war, die im Jahr 1437 in Basel zunächst die Oberhand gewonnen zu haben schienen und scheinbar in der Lage waren, im Leben der Kirche das demokratische und konziliare Ideal zu verwirklichen, zu dem die Dekrete von Konstanz versucht hatten zurückzuhnden. Obwohl schwerwiegenden Beschuldigungen ausgesetzt, war es Eugen IV. dann aber nicht nur gelungen sich durchzusetzen, sondern im Konzil von Ferrara und Florenz auch den Primat Petri und seiner Nachfolger zu verkünden und am Schluss von „Laetentur coeli" (6. Juli 1439) einfügen zu lassen. Dieses Dokument wurde – zumindest theoretisch – auch von der Ostkirche anerkannt. Die Beilegung des Schismas schien bald jeder Möglichkeit und jeder Grundlage beraubt,1287 doch die Behauptung des römischen Primats als Ergebnis nicht eines einheitlichen und einvernehmlich Plans, sondern von politisch-diplomatischen, an kontingente Interessen gebundenen Vereinbarungen führte letztlich dazu, dass die Bedürfnisse der Kirche auf die Notwendigkeit der Verteidigung des päpstlichen Absolutismus und die überfas ffaüae auf die bberfas ecclesiae zurückgeführt und damit in Einklang gebracht wurde. Der Papalismus triumphierte, und der Konziliarismus erlitt seine endgültige Niederlage. „Nachdem er im Laufe des 15. Jahrhunderts wieder zentrales Kulturelement im römischen Zentralismus geworden war, stellte der Papalismus die ekklesiologische Matrix zur Verfügung, aus der die Anlage der päpstlichen Monarchie im absolutistischen Sinne stammte, wie sie sich in der katholischen Kirche von der Renaissance bis zur Moderne entwickeln konnte, ohne noch auf nennenswerte juristische Hindernisse zu stoßen.“1288

Was den geistlichen Bereich anbelangt, so wechselten einander Prophezeiungen und Hoünungen, Appelle an eine rejormafio in capife ef in membris, gelegentlich auch die Ankündigung jenes papa angeiicas ab, von dem schon seit Langem die Rede war, und die Erwartungen konzentrierten sich auf die Arbeiten des von Julius II. im Lateran einberufenen Konzils, das mit den leidenschaftlichen Worten Egidios von Viterbo eröünet wurde und in der Vorstellung vieler der Zeitpunkt war, zu dem dies alles endlich Gestalt annehmen würde.

Dass es sich dagegen in dieser Hinsicht um ein Scheitern auf der ganzen Linie handelte, war bereits den Zeitgenossen klar, und es sei hier nur an das Urteil Erasmus' von Rotterdam erinnert, der im März 1522 an Willibald Pirckheimer schrieb: „de conciliis non ausim aliquid dicere, nisi forte proximum concilium lateranensem concilium non fuit“.1289 Es war nicht leicht, ihm zu widersprechen: Die getrogenen Entscheidungen waren, insgesamt betrachtet, von geringer Bedeutung und blieben überwiegend tote Buchstaben. Gewiss, es war über viele wichtige Themen gesprochen worden, über Reformen und religiöse Erziehung, die Zensur von Büchern und kirchliche Besitztümer, über die Ernennung von Bischöfen und über das Predigen (das im Übrigen zahlreichen Verboten und strengen Kontrollen unterlag, wobei demjenigen, der eschatologische Themen berührte, die Exkommunikation drohte).1290 Und wenn sich eine Leitlinie durchgesetzt hatte, dann war es die der Unterstellung aller Dinge unter die Autorität, die Kontrolle und die Entscheidung des Papstes.

Dennoch ist es das Fünfte Laterankonzil, um das zwei zeitgenössische Texte kreisen, die das Problem der Gesamtreform der Kirche unter verschiedenen Blickwinkeln konkret in Angrih zu nehmen scheinen: der „Libellus ad Leonem X" der Kamaldulensermönche Paolo Giustiniani und Pietro Quirini1291 und die „De reformandis moribus Oratio" von Giovanni Francesco Pico, Graf von Mirandola1292. In beiden drücken sich die Autoren mit großer Härte aus, ohne über die zahlreichen Gründe für Skandale und Unzufriedenheit zu schweigen, in der Absicht, ein umfassendes und organisches Programm zu umreißen, das auch Teilen früherer Vorschläge Rechnung trägt und das die zahlreichen Aspekte analysiert, in denen das Reformwerk Gestalt annehmen sollte.

Der „Libellus" ist Leo X. gewidmet und wurde wahrscheinlich zwischen Juni und Juli des Jahres 1513 abgefasst. Er gliedert sich in sechs Teile,1293 in denen dem Papst ein globaler Plan vorgeschlagen wird, der die ganze Welt betritt und sich einerseits die Bekehrung der gesamten Menschheit zum Ziel setzt und andererseits die Befreiung der Kirche von jeder weltlichen Abhängigkeit mit der endgültigen und proklamierten Anerkennung des Papstes als einzigem Bezugspunkt für alle Menschen und für die gesamte Ökumene:

„Quemadmodum enim unus in Coelis est omnium Dominus Jesus Christus, ita unum in Terris, qui ejus vices gerat, reliquit Petrum, Petrique legitimum successorem... Te enim vere hodie constituit Dominus super gentes, et regna, super gentes scilicet universas, quae sub Coelo sunt, et super omnia Regna Mundi hujus, ut tuo arbitrio evellas et destruas disperdas et dissipes, et aedihces et plantes“.1294

Der Reform der Kirche ist der fünfte Teil gewidmet, der umfassendste des „Libellus" (Spalten 668–714). In sehr expliziter Weise setzen sich die Autoren hier mit den zahlreichen Aufgaben auseinander, die Leo X. zu erledigen hätte, sobald er (auf dem zuvor beschriebenen Weg) Herrscher über eine mächtige Kirche geworden wäre, die sich  von jeder Abhängigkeit von weltlichen Befugnissen befreit hätte. Obwohl sie die Unwissenheit und den Aberglauben der Ordensleute als das Hauptübel nennen, sozusagen als den Ursprung aller Übel der Kirche, halten Quirini und Giustiniani die Beilegung der Konüikte, die die christlichen Fürsten einander entgegenstellen, für prioritär und legen dem Papst nahe, deren Aggressivität und Gier gegen die reichen Länder im Orient zu lenken. Nachdem er sie aus Italien weggeschickt hätte, könnte Leo die volle Kontrolle über das religiöse und zivile Leben übernehmen und behalten (einschließlich der Gerichtsbarkeit, dank der Einführung eines schnellen „giudizio sommario di equita" anstatt der langen und aufwändigen Überprüfung der Unterlagen1295) und schließlich gelassen, mit den geeigneten Mitteln und mit sicherem Erfolg, die Heilung der vielen Übel, die die Christenheit vergifteten und die ihren Ursprung bei den Ordensleuten hätten, in Angriü nehmen.

Die wichtigsten der vielen Übel werden im Text sorgfältig aufgelistet: „ignorantia, superstitio, dissensio, ambitio, avaritia, divitiarum abundantia, et propriarum regularum, professionumque minor, quam deceat, observantia ... Horum autem, quae numeravimus, maximum et malorum omnium caput, causamque ignorantiam esse, nemo est qui possit ambigere“.1296 Quirini und Giustiniani schlagen also ein wirkungsvolles Programm vor, das als Reform der Ausbildung bezeichnet werden kann, ein sehr detailliertes Programm, das auf die drastische Kontrolle und die Einschränkung des Wissens gerichtet ist.1297

Die Neuordnung des Studiums, so die Autoren, müsse sich um die Kenntnis der Heiligen Schrift drehen, wobei die Kommentare zu den biblischen Texten als potentiell gefährlich auszuschließen seien und das Erlernen der lateinischen und der griechischen Sprache auf ein Mindestmaß beschränkt werden müsse. Auch müssten Priestern und Mönchen die klassischen Autoren und jede heidnische Disziplin verboten werden; die Kunst der Dialektik zu erlernen sei unnötig und die Kenntnis der Dichter und Philosophen gar schädlich. Vorrang müsse dagegen den sorgfältig revidierten Werken christlicher Autoren eingeräumt werden, und auch die Dekrete der Kirchenväter sowie die heiligen Canones seien zu überprüfen. Es müsse für eine strenge Zensur jeder Schrift gesorgt werden, die Texte der modernen Autoren und die Werke der Polemiker seien zu verurteilen, die Bücher über Wahrsagekünste und Medizin gehörten auf den Scheiterhaufen, und zu missbilligen seien schließlich auch jene Bücher frommen Inhalts – wie die fantasievoll ausgeschmückten Viten der Heiligen und der Kirchenväter -, die ohne Ordnung gelesen würden und ohne das Gute vom Bösen zu unterscheiden. An jedem Studienort müsse es einen Lehrstuhl für Theologie geben, wo „non hanc Parisiensum cavilliosiorem disciplinam, sed puram illam Sanctarum, Canonicarumque Scripturarum Doctrinam doceant... Cum vero omnis Christiana Disciplina duplex sit: alia, in qua ea, quae nos credere, quae sperare, quae amare debeamus, doceri possumus; alia vero, in qua quid agere, quid evitare conveniat, unusquisque instituitur“.1298 Die Theologie geht folglich Hand in Hand mit der Kenntnis des Kirchenrechts, das jedoch zu revidieren und von seinen Widersprüchen zu befreien sei, wobei die kirchlichen und die zivilrechtlichen Gesetze in einem Band ohne Untergliederungen und Überschriften zusammengefasst werden müssten, mit dem Verbot, dazu Anmerkungen, Kommentare oder Glossen zu verfassen beziehungsweise sie zu erweitern. Gleichermaßen zweckmäßig für das korrekte Verständnis der Glaubensfundamente sei es, die Entscheidungen der vier ökumenischen Konzile in einem einzigen Band zu veröüentlichen.

Der Plan der Autoren, der die Bildung des Klerus so massiv beschneidet und unter einem Berg von Verboten begräbt, ja der entschieden die Auseinandersetzung mit den neuen sfudia üumunüuds ablehnt, die damals die Republik der Gelehrten begeisterten, schließt unerwartet mit einem ausgesprochen revolutionären Vorschlag für die Überwindung der Unwissenheit:

„unum tarnen est, quod etsi superioribus contrarium esse videbatur, patienter tarnen Te audire, Beatissume Pater, optamus... Cogitavimus enim saepius, nihil magis omnes homines de Divinis, humanisque rebus instruere posse, quam Sacrosanctam veteris, novique Testamenti Scripturam ... quid, Quaeso, prohibet, antiquiorum Patrum mores imitar, et ex minus noto ad notiorem sermonem sanctam ipsam Scripturam convertere? ... ita nunc ex Latino in vulgarem sermonem conversas Scripturas ad populorum aedihcationem legere ^ Omnis enim Scriptura, Apostoli testimonio, utilis est ad docendum, ad instruendum, intelligentes quidem, non autem eos, qui non intelligunt“.1299

Die Heilige Schrift in der Volkssprache zu lesen und zu vermitteln, würde, so Quirini und Giustiniani, nicht nur zur bewussten Erbauung der Gläubigen beitragen, sondern auch zur Überwindung des Aberglaubens, der gerade wegen der Unwissenheit so stark verbreitet sei. Der Papst hätte den Autoren zufolge also eine umfassende Unterdrückungskampagne gegenüber den Wahrsagekünsten einleiten und nicht nur die Bücher über Astrologie, Wahrsagungen und falsche Medizin auf dem Scheiterhaufen verbrennen müssen („quae nihil aliud sunt quam... laquei inextricabiles, quibus tanto facilius, liberiusque Christianos populos in miseram captivitatem retinere Diabolus solet“1300), sondern mit ihnen auch diejenigen, die sie verbreiteten und praktizierten. Der zu bekämpfende Aberglaube niste jedoch, so die Autoren weiter, auch im Inneren der Kirche, wo sich perverse, an Heidentum und Götzendienst grenzende Praktiken gebunden an Bilder, Reliquien, private Messen und Exvoten unter dem Deckmantel der Verehrung verbärgen und wo viele nicht göttlichen Geboten – wie Abstinenz, Fasten oder Eide – häuhg nicht eingehalten würden, was zur Sünde führe und die Entfernung der Gläubigen von Christus zur Folge habe.1301

Ausgehend von den tatsächlichen Umständen, unter denen sich ihrer Meinung nach das Leben und das Zeugnis der Kirche abspielt, von denen sie ein trostloses Bild zeichnen, schlagen Quirini und Giustiniani nun einen ebenso radikalen Eingrib in die Orden und die kirchliche Hierarchie vor. Die Reform der Orden müsse im Zeichen der Vereinheitlichung aller religiösen Orden stehen und als einziges, sicheres Mittel betrachtet werden, das die Abschabung aller Streitigkeiten, jeglicher Zwietracht und jedes Schismas gewährleiste. Folglich seien die unterschiedlichen Orden abzuschaben, und es müsse die strenge Einhaltung der Regel sowie für eine einheitliche Bezeichnung, Bekleidung, Pbichten, Frömmigkeitsform, Lebensstil und Kost gesorgt werden, dazu für strengste Strafen für jeglichen Ungehorsam. Der Papst müsse außerdem alle religiösen Institutionen einer eingehenden Überprüfung unterziehen und darüber entscheiden, welche zu verändern, welche zu missbilligen und welche schließlich aufzulösen seien. Und obwohl sie jede Entscheidung als dem Papst obliegend bezeichnen, fühlen sich Quirini und Giustiniani veranlasst, gleich zwei von diesen Institutionen anzuprangern, „quas sacri canones damnant, quas singulis annis in Coena Domini ecclesia improbat, atque anathematizat, sicut Beguinarum ordo, qui in Gallia viget, aut eorum, qui Fraticelli de Opinione appellantur, qui Sabauciam Pedemontanamque regionem misere corrumpunt“.1302 Was die Mönche anbelangt, so sollten sie nur in ihren Klöstern leben, die Plage der Wanderschaft sei also abzuschaben; und auch die Nonnen seien zu strenger Klausur zu verpachten. Alle sollten sich unterschiedslos dem Bischof unterordnen, der in der Nähe sei und sie besuchen, kontrollieren und ihre Fehler verbessern könne. Strenge Verhaltensregeln seien schließlich auch den Laienbrüdern und -Schwestern aufzuerlegen, vor allem den Letzteren. Mit bedecktem Haupt und ungeschminkt sollten die Frauen in der Kirche von den Männern getrennte Plätze einnehmen.

Indem sie die seelsorgerlichen Aufgaben der Bischöfe bekräftigen – die ihrerseits durch die Kardinäle zu überprüfen seien, die sie bei Nichterfüllung ihrer Pbichten absetzen könnten -, unterstreichen die beiden Kamaldulenser erneut die Notwendigkeit,  dass zu dieser Würde ehrbare und rechtschaüene Männer gelangten, die moralisch integer seien und über eine ihrem Amt angemessene kulturelle Bildung verfügten, die durch strenge Prüfungen kontrolliert werden müsse.

Nach der Klarstellung der wichtigsten Eckpunkte der Reform in memüris – um die Metapher vom Haupt und von den Gliedern des Körpers der Kirche wiederaufzugreifen – wenden sich Quirini und Giustiniani den eigentlichen Aufgaben des Papstes zu, von dem die rechte Ordnung und das korrekte Verhalten der kirchlichen Hierarchie abhänge, wobei sie mehrfach die Püicht und die Notwendigkeit heraussteilen, dass er mit seinem Beispiel vorangehend Richtschnur und Anreiz für die ganze Kirche sein solle. Nur wenn er ein untadeliges Leben verkörpere, könne es ihm gelingen, die uneingeschränkte Einhaltung der Gesetze der Kirche durchzusetzen und einüussreich über die Inhaber aller kirchlichen Ämter zu wachen, von denen er jeden einzelnen auswähle.

Die Reform der Hierarchie und der Kurie in all ihren Gliedern ist grundlegend und unaufschiebbar, doch alles dreht sich um die Figur des Papstes und hängt von seiner Initiative ab. Die ihm zuerkannte absolute Oberhoheit wird nicht einmal durch die Empfehlung beeinträchtigt, jedes Jahr die Synoden und die Generalkapitel abzuhalten und alle fünf Jahre ein Konzil einzuberufen, auch ein ökumenisches, zu dem, wie kühn vorgeschlagen wird, einzuladen sei, „qui Christiano nomine censentur, et illi, qui magis, quam reliqui omnes, reformatione indigent, nimirum Graeci homines, atque sex aliae Christianorum Nationes“.1303 Quirini und Giustiniani sind sich sicher, so kann abschließend festgestellt werden, dass sich, wenn der Papst ihren Empfehlungen Folge leistet, die zahlreichen Erwartungen an das Laterankonzil erfüllen würden, und dass mit dem glücklichen Abschluss des Konzils die so lange erwartete Reform der Kirche beginnen könne: „Hoc est, Sanctissime pater, Ecclesiae Dei curam habere, jura Ecclesiae tueri;... hoc est beati Petri domum, quam destructam, desolatamque, ac totam pene solo miserabiliter aequatam accepisti, reparare et erigere, ut in sanctum vivis ex lapidibus aedihcium ad coelum usque consurgat“.1304

Die Lektüre dieses umfassenden, in einigen Passagen entschieden kühnen Vorschlags zur Umstrukturierung der Kirche hinterlässt beim Leser einen sonderbaren Eindruck. Einerseits wird sofort klar, dass fast alle vorgeschlagenen Maßnahmen völlig unanwendbar sind, vor allem diejenigen, die am wirkungsvollsten und am notwendigsten gewesen wären. Andererseits zeigt sich eine schwer zu rechtfertigende Diskrepanz zwischen der wiederholten Behauptung, die Kirche sei eine Glaubensgemeinschaft und nicht ein weltliches Reich, der Papst habe sich um die Seelen und nicht um die Ausweitung seiner Herrschaftsgebiete zu kümmern, nicht das Gold und das Silber seien wichtig, sondern die Missionare (und so weiter), und der Tatsache, dass sich dann alles um die Stärkung des weltlichen Reiches und um die zeitliche Macht  dreht und davon abhängt. Diese hat der Papst nicht nur zu festigen und mit allen Mitteln zu verteidigen, sondern vielmehr so weit auszubauen, dass er sich jedem Fürsten gegenüber durchsetzen könne und konkret die gesamte Welt beherrsche.

Angesichts dessen drängt sich die Frage auf, wie nun diese enormen Bemühungen von Quirini und Giustiniani zu verstehen sein sollen. Als ein Versuch, endlich von der re/ormado in memüris, die bereits durch den beachtlichen Einsatz der religiösen Orden, durch die Observanzbewegung, durch die kulturelle Erneuerung und durch die unter den Laiensschwestern und -brüdern verbreitete religiöse Sensibilität eingeleitet worden ist, zur re/ormado in capife überzugehen, die durch die Niederlage des Konziliarismus unmöglich zu werden drohte? Oder, wie Pellegrini vorschlägt, als die weitsichtige Überwindung des „unterdessen skierotisierten Schemas der .Reformation an Haupt und Gliedern', um das Papsttum dazu einzuladen, ökumenisch den Blick auf den gesamten Planeten zu weiten wie auf ein riesiges Saatfeld, das mit missionarischer Kühnheit zu bebauen war“?1305 Oder aber, wie Vasoli nahelegt, als eine Fiktion, eine Art Spiel der Beteiligten, wobei Leo X. nicht nur der Adressat, sondern auch der Auftraggeber eines Plans wäre, der ihn als einzige, legitime Macht der gesamten Ökumene darstellt und als Protagonist und Motor der Kirchenreform, die die vielen Feinde Roms auf polemische Weise in Angriü nehmen wollten?1306 Meiner Meinung nach ist dies eine Annahme, die nicht von der Hand zu weisen ist.

Einige Themen, die von den beiden Kamaldulenserbrüdern behandelt wurden, tauchen auch in der kurzen „Oratio" auf, die Giovanni Francesco Pico della Mirandola im März 1517 an den Papst richtete, als sich das Konzil schleppend dem Ende zuneigte.1307 Wahrscheinlich nahm der Papst nie von der „Oratio" Kenntnis. Sie ist jedoch besonders interessant, weil sie in jenen Florentiner Kreisen ihren Ursprung hat, die die savonarolische Erfahrung nie verleugnet hatten und von denen ausgehend sich neue Stimmen erhoben, die im Einklang mit der des verurteilten Bußpredigers standen.1308

Als Anhänger von Savonarola und unermüdlicher Verfechter seiner Ideen fordert Giovanni Francesco Pico den gewählten Papst auf „non malibus artibus, non pudendis, ut plaerique olim pactionibus et mercimoniis, qui per summum dedecus summum decus appetivere“,1309 sich die Gelegenheit des Konzils nicht entgehen zu lassen, um die Übel der Kirche zu heilen, und präsentiert ihm einen Plan zur Erneuerung der Sitten und des christlichen Lebens, zur moralischen und geistigen Reinigung des Gesamten. Klerus, welche nicht so sehr durch die Einführung neuer Normen erfolgen solle, sondern vielmehr durch die Neubesinnung auf die alten Gesetze und deren (auch mit Gewalt durchzusetzende) Einhaltung: „Nova consulta atque Decreta neutique aspernor, sed veterum custodiam sanctionum in primis duco necessariam, ad ea quae iam prolapsa deüuxerunt piis primum instauranda moribus saeveris deinde legibus vincienda, adeo ut Censoribus, ut vindicibus legum ipsarum atque assertoribus magis quam legislatoribus opus esse non negem“.1310

Der Aspekt, der Pico am meisten mit den Autoren des „Libellus" vergleichbar macht, ist die Auüistung der zahlreichen Laster, die die Kirche verunstalten. Seiner Meinung nach muss die Reform genau bei den alten Normen zur Moral ansetzen, als vorrangiges Ziel die Wiederherstellung der christlichen Ethik haben und sich die Apostel zum Vorbild nehmen, deren in jeder Hinsicht unbescholtenes Leben für die Verbreitung des Glaubens wesentlich wirksamer gewesen sei als die Wa8en Konstantins.1311 Der Verlust der alten Tugend habe dazu geführt, dass in die respuMca cünsdana die Übel Eingang gefunden hätten, die sie nun zu ersticken drohten: der Geiz, die Gier, die Wollust, der Prunk, die Simonie, die Nachlässigkeit und die Unwissenheit über die heiligen Dinge.

Wie Johannes Chrysostomos geht Pico davon aus, dass jedes Übel vom Klerus komme und dass der Papst folglich beim Klerus mit seinem Werk beginnen müsse: „Pater Sanctissime,... plane constitues ut leges iam rite positae, poenae saltem formidine custodiantur, dabisque operam exemplo non solum et innocentia vitae, sed animadvertionis in alios, ne quicquid collibitum fuerit impune fecisse audeant improbi“.1312 Nur abschließend und als Phase nach der Wiederherstellung der Disziplin emphehlt Pico einige wenige Maßnahmen, darunter die Erneuerung des Bibelstudiums, das – anders als im „Libellus" – „utriusque Instrumenti recognoscendae, et cum antiquis et castigatis primae originis exemplaribus conferendae, ut ab erratis quae vitio temporum et librariorum incuria, in illas irrepserunt omnino purgent, … et verae historiae ab apocryphis nugis segregandae [sunt]“1313 vorsehen solle.

Die Reform ist für Pico also eine Rückkehr zu den Ursprüngen, zu jener wirklichen Christlichkeit, die nur aufgrund einer nachlässigen und schuldbeladenen Hierarchie degenerieren und verderben konnte. Auch für Pico liegt diese Reform ganz in den Händen des Papstes, und von ihrer Umsetzung wird nicht nur die Einheit der Kirche abhängen, sondern auch ihre universelle Ausbreitung. Der Papst müsse jedoch ein Hirte sein und kein Krieger – ein Papst, der die Feinde des Glaubens nicht mit Wa8en, sondern Kraft guten Beispiels für ein christliches Leben zu besiegen vermag. Der Frieden und das Ende des Widerstreits zwischen den christlichen Grundsätzen sind für Pico die Folge der Wiederherstellung einer Kirche, die predigt und den Einsatz der Gläubigen begünstigt: „eis o^ciis, quae mortales evehunt ad immortalem vitam, et excedentem animantium omnium vota felicitatem“.1314

Der „Libellus" und die „Oratio" klagen die Übel der Kirche ohne Heuchelei an und verleihen der verbreiteten Forderung nach einer radikalen Reform der Institution ihre Stimme. Beide jedoch stellen sich nicht so sehr als ein Vorschlag dar, dem der Übergang vom Feld der Theorie zum Feld der Praxis gelingen kann, sondern vielmehr als eine akademische Übung.

Sowohl der eine als auch der andere Text bietet uns eine interessante Vorstellung davon, was man auf bestimmten Ebenen und in bestimmten Kreisen über die Kirche dachte und welche Vorschläge zur Reform des Christentums unterbreitet wurden. Sie beleuchten aber auch den enormen Abstand zu den Problemen, die Luther in Kürze aufwerfen sollte. Und die prompte, umfassende Antwort, die die ausgesprochen theologischen Vorschläge Luthers vom restlichen Europa erhalten sollten, unterstreichen sowohl die große Unsensibilität italienischer Gelehrter für theologische Themen, die andernorts als Essenz und Substanz des Glaubens wahrgenommen und mit Leidenschaft erforscht wurden, als auch „die dramatische Unfähigkeit Roms, die Herausforderungen anzunehmen, die aus der Peripherie der Christenheit kamen“.1315

Der Appell und die Vorschläge, die vom „Libellus" und von der „Oratio" ausgingen, waren nicht dazu bestimmt, Gehör zu hnden, und auch nicht dazu, befolgt zu werden. Das ist bekannt, aber es ist auch unvermeidbar in jener Phase des kirchlichen Lebens. Die Interessen des Papstes und der Kurie waren damals auf anderes ausgerichtet und, von ihrer Warte aus betrachtet, erschienen die Probleme nicht als relevant und erregten ihr Interesse auch nicht besonders. In Rom gab es viel zu tun, aber in ganz anderer Hinsicht.

Am 16. März 1517 beendete Leo X. das Fünfte Laterankonzil, da „nobis per cardinales et praelatos deputationum hujusmodi relatum fuit, nulla negotia eis discutienda, examinandaque remansisse, et a pluribus mensibus citra, nulla prorsus de novo a quoquam ad eos prolata fuisse“.1316 Die Stimmen gegen die Beendigung waren nur zwei. Hätten die Konzilsväter sich bis November geduldet – vielleicht hätten sie dann etwas Neues zu besprechen gehabt.


Jörg Lauster

Die Wiederkehr Platons


1Der Renaissanceplatonismus als philosophische und kulturelle Bewegung des 15. und 16. Jahrhunderts

Es  ist eine unverbrüchliche Gewissheit von Schulund Lehrbüchern, dass sich die Rückkehr Platons in die abendländische Kulturgeschichte einem weltpolitischen Großereignis verdankt. 1453 fällt Konstantinopel, auf der Flucht vor den Türken gelangen byzantinische Gelehrte nach Italien und mit ihnen kostbare und dem Westen verloren gegangene Schriften Platons, Plotins und anderer Gelehrter in der Tradition des Platonismus und Neuplatonismus. Wie bei allen solchen unverrückbaren Pauschalgewissheiten ist diese Einschätzung natürlich nicht falsch, sie ist aber auch nicht richtig. Irreführend daran ist der evozierte Eindruck, als wäre Platon seit der Spätantike ganz aus der philosophisch-theologischen Tradition des Westens verschwunden. Das ist ein Irrtum, denn über die Werke von Boethius und Ps.-Dionysius Areopagita beeinüussen platonische Theorieelemente nachhaltig die mittelalterliche Theologie und Philosophie.1317 Der Platonismus wirkt zudem im Mittelalter auch als wichtiger Kulturfaktor, zu erinnern ist an die Einüüsse neuplatonischer Lichtmetaphysik auf die Entstehung der gotischen Kathedrale. Der Renaissanceplatonismus ist also in der Geschichte des Platonismus nicht als absoluter Neuanfang zu begreifen, sondern als eine eigenständige Akzentsetzung innerhalb der ohnehin nie abgerissenen Tradition des Platonismus im Abendland.

Für diesen neuen Schwung ist der Fall Konstantinopels dann tatsächlich wichtig. Der wachsende osmanische Druck hat den byzantinischen Kulturtransfer nach Westen schon lange vor 1453 begünstigt.1318 Eine der wichtigsten persönlichen Begegnungen ist der Besuch des byzantinischen Gelehrten Georgios Gemistos Plethon in Florenz.1319 Im Zusammenhang mit dem Unionskonzil triüt er 1438 dort auf den Patriarchen der Medici, Cosimo. Dieser Besuch ist höchst folgenreich für den Renaissanceplatonismus. Denn im Gefolge des Gelehrtenaustauschs gelangen unbekannte Schriften  Platons in den Westen.1320 Allein von den Schriften Platons entstanden in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts Übersetzungen zur „Politeia“, den „Nomoi“, dem „Gorgias" und Teilen des „Phaidros“.1321 Zudem verlieh die Platonbegeisterung Cosimos dem Renaissanceplatonismus einen institutioneilen Rahmen. Es klingt wie eine akademische Heiligenlegende, aber tatsächlich bestimmte Cosimo den aufgeweckten Sohn seines Leibarztes, Marsilio Ficino, zu dem, was er dann wurde: die wichtigste Gestalt des Florentiner Platonismus. Cosimo ließ dem jungen Ficino eine umfassende philosophische und vor allem auch philologische Ausbildung zuteilwerden und stattete ihn später mit den nötigen institutioneilen Mitteln aus, um die entsprechenden Gelehrten aus den unterschiedlichsten Disziplinen zur Erforschung und Verbreitung der platonischen Philosophie zu versammeln.1322 Das einst populäre Bild der Florentiner Akademie als einer an der antiken Akademie orientierten Lebensgemeinschaft ist aus vielfachen Gründen ins Wanken geraten; unstrittig ist hingegen, dass sich in Florenz maßgeblich von Ficino angeregt und Impulse der Byzantiner aufnehmend Gelehrte zusammentaten, um an einer Erneuerung der platonischen Philosophie für ihre Gegenwart zu arbeiten. Der Unterstützung durch die Medici konnten sich dabei die Florentiner Platoniker im gesamten 15. Jahrhundert gewiss sein.1323

Aufgrund dieses kulturund philosophiegeschichtlichen Einordnungsversuchs verschiebt sich die Fragestellung. Der Fall Konstantinopels begünstigt als Anlass das Aufkommen des Neuplatonismus, er ist aber nicht dessen alleinige Ursache. Die entscheidende Frage ist die: Warum wird der Platonismus unter tätiger Mithilfe byzantinischer Gelehrter im 15. Jahrhundert zu einer geistigen Großmacht? Die Gründe können oüensichtlich nur darin liegen, dass der Rückgriü auf Platon und Plotin plausible Antworten auf drängende Fragen der Zeit zu liefern vermochte.



2Die Wirklichkeit als Kosmos: Das Programm des Renaissanceplatonismus

Der Platonismus des 15. Jahrhunderts ist der Höhepunkt einer längeren Entwicklungslinie. Schon im 14. Jahrhundert propagierte Petrarca einen Paradigmenwechsel in der Philosophie. Unter dem Eindruck seiner Cicero-Lektüre sah er Platon als den Begründer wahrer Weisheit und fand damit einen Verbündeten, der es ihm erlaubte, die seiner Auüassung nach leeren Worthülsen scholastischer Spekulation zu attackieren.1324 Was wahre Weisheit aber sein soll, das hat nicht Petrarca, sondern das haben die Platoniker des 15. Jahrhunderts mit einem Programm einzulösen versucht, das sowohl den humanistischen Protest gegen das scholastische Bildungsprogramm aufnimmt als auch aus den denkerischen Sackgassen nominalistischer Philosophie und Theologie herauszuführen versucht. Dafür spielte die Begegnung mit den byzantinischen Platonikern schon bei Nikolaus von Kues die erwähnt wichtige Rolle.1325

Zu einer Schulrichtung emporgestiegen ist der Renaissanceplatonismus durch Marsilio Ficino. Er erschloss Europa durch seine Platonund Plotinübersetzung über Jahrhunderte maßgeblich den Weg zu den Quellen und prägte mit eben dieser Übersetzung auch terminologisch die Debatten lange Zeit. Sein philosophisches Programm zeichnet sich durch fünf Punkte aus.1326

Erstens entwirft Ficino aus Elementen platonischer und neuplatonischer Philosophie ein kosmologisches Weltbild von großer Einheit. Die Welt geht hervor aus dem unerdenklichen göttlichen Einen, das sich über die Sphäre der ideellen Wirklichkeit in Stufen bis hinab in die Materie entäußert. Durch diese sich gegenseitig vermittelnden Stufen der Wirklichkeit versucht Ficino die Aporien nominalistischer Universaliendebatten aufzulösen. Ficino begreift zweitens die Welt als Ausüuss göttlicher Güte.1327 Die in der Welt sichtbare Schönheit ist eine ihr eingelassene Spur des göttlichen Grundes, die Wirksamkeit göttlicher grada. Auf diese Weise verbindet Ficino christlichen Schöpfungsglauben mit platonischer Emanationsphilosophie. Einen besonderen Stellenwert räumt Ficino in dieser Kosmologie drittens dem Menschen ein. Denn dessen Seele steht in der Mitte des Kosmos an der Grenzscheide zwischen ideeller und sto^icher Welt, zwischen Geist und Materie. Die Unsterblichkeit seiner Seele gründet in der dem menschlichen Denken eingegebenen Überwindung des Endlichen. Das ist nur möglich, weil das Denken selbst als eine Entäuβerungsform des göttlichen Geistes im menschlichen Geist zu begreifen ist. Ficinos Weltund Menschenbild dient so in besonderer Weise dazu, dem neu gewonnenen Selbsterleben des Menschen in der Renaissance einen philosophischen Ausdruck zu verleihen. Ficino bringt philosophisch, um das schöne Hegelwort zu bemühen, die Gedanken seiner Zeit über den Menschen auf den Begriü. Viertens begründet er in ausdrücklicher Anknüpfung an den antiken Platonismus ein Programm, in dem Philosophie nicht bloße Spekulation, sondern tatsächliche Lebensform ist. In praktisch ausgerichteten Büchern widmet er sich dem Thema, wie der Mensch den Aufstieg zu Gott als Rückkehr zu seinem Ursprung leben kann. Fünftens schließlich ist diese große Synthese eines christlichen Platonismus eingebettet in das Konzept der bereits skizzierten püilosopüiapereaais. Ficino gelingt es, in seiner Hochschätzung der prisca füeologia die vorchristliche Philosophie in einer geradezu heilsgeschichtlichen Konzeption in das christliche Denken zu integrieren.

Im Heimatland Luthers ist Ficino fast immer ein Unbekannter geblieben, doch in den europäischen Kulturen, die aus der Renaissance wesentliche Anteile ihres eigenen Selbstverständnisses ableiten, ist er im 16. Jahrhundert von eminenter Wichtigkeit. In der italienischen, französischen und englischen Ficino-Forschung ist das hinreichend dokumentiert. Sein Denken jedenfalls ist frömmigkeitsgeschichtlich für Italien enorm einüussreich.1328 Es reicht hinüber bis in die Aufklärung und den Idealismus, durch seine Theorie der Materie leistet es aber auch alchemistischen und astrologischen Spekulationen Vorschub.

Ficinos luzidester, aber auch eigenwilligster Schüler, Pico della Mirandola, sei hier nur am Rande erwähnt. Die Wirksamkeit der Nachfolger und Erben der Florentiner Akademie entfaltete sich nach den politischen Wirren der 90 er Jahre des 15. Jahrhunderts außerhalb von Florenz. Francesco Diacceto,1329 der bis 1522 in Pisa wirkte, führte Ficinos Philosophie der Liebe und die Theorie des Schönen weiter. Leone Ebreo, der ebenfalls bis in die 20 er Jahre hinein lebte, widmete sich auch in  seinem Hauptwerk „Dialoghi d'amore" der platonischen Liebesphilosophie. Wirkungsgeschichtlich sind das interessante Hinweise auf die Bedeutsamkeit von Ficinos Liebesphilosophie für den Renaissanceplatonismus des 16. Jahrhunderts.1330 Das heutige Verständnis von platonischer Liebe als verminderter, nicht zielführender, verhinderter oder sonst irgendwie verunglückter Form zwischenmenschlicher Beziehungsgestaltung ist doch eine recht ins Primitive abgesenkte Variante des ursprünglichen Konzepts. Dieses entfaltet sich im Renaissanceplatonismus zu einer metaphysischen Großtheorie. Der Sache nach behandeln Ficinos Erben in ausdrücklichem Anschluss an ihn die Frage nach der Vollendung des Menschen, modern könnte man auch sagen, nach dem Sinn des menschlichen Lebens im Kosmos, und üben damit einen weit darüber hinausgehenden kulturellen Einüuss in Literatur, Kunst und höhschem Leben aus.

Den beträchtlichen Gestaltwandel des Renaissanceplatonismus kann man an Francesco Patrizi ablesen. Cesare Vasoli und andere haben diese Gestalt, die fast genau 100 Jahre nach Ficino lebte, aus der Versenkung emporgehoben.1331 Mit der Jugendschrift „La citta felice" wendet er sich zunächst durchaus der politischen Theorie zu, an der Universität Ferrara erarbeitet er sein philosophisches Hauptwerk, die „Nova de universis philosophia“. Dieses bemerkenswerte Werk versucht platonische Grundanlagen zu einer Welttheorie voranzutreiben. Patrizis Panpsychismus, seine Fortschreibung der platonischen Theorie der Weltseele als Grundlage des Lebendigen, ist ein Gedanke, der seine Fühler schon deutlich in modernes Denken hinüberstreckt. Seine Unterscheidung in einen mathematischen und physikalischen Raum gerät neuerdings in der Forschung besonders ins Visier, weil er hier oüensichtlich die spekulativen Grundlagen schaüt, die Galilei und Kepler für ihre astronomischen Theorien benötigten. An Patrizi lässt sich deutlich zeigen, dass die Entstehung des modernen naturwissenschaftlichen Weltbildes keineswegs nur auf den Neoaristotelismus der Renaissance zurückgeht. Patrizi ist für unseren Zusammenhang noch aus einem anderen Grund wichtig. 1592 erhält Patrizi auf rege Initiative des Kardinals Aldobrandini eine Professur ausdrücklich für Platonische Philosophie an der Sapienza in Rom, eine Stelle, die er zuvor schon in Ferrara innegehabt hatte. Zudem sind die Umstände dieser Amtsübertragung brisant. Denn dem frisch gebackenen römischen Professor rückt auch gleich die Inquisitionsbehörde zu Leibe, die markante Sätze aus dem ein Jahr zuvor erschienenen Hauptwerk harsch kritisiert. Für Platoniker ist Rom trotz o^zieller Anerkennung immer und immer wieder ein heikles Püaster.



3Renaissanceptatonismus zwischen Rom und Florenz

Patrizis Lehrtätigkeit in Rom veranschaulicht zweierlei: Sie steht einerseits trotz des Ärgers mit den Inquisitionsbehörden für die dehnitive Etablierung des Platonismus nicht nur als kulturelle, sondern auch als dezidiert philosophische Größe an den Universitäten. Sie macht zweitens deutlich, dass der Platonismus, und zwar gerade als philosophische Bewegung, am Ende des 16. Jahrhunderts dehnitiv auch in Rom Fuß gefasst hatte. Zwar ist auch der Renaissanceplatonismus des 15. Jahrhunderts an Rom nicht spurlos vorübergegangen, das ist schon aufgrund der Bedeutung der Stadt ganz unwahrscheinlich. Mit Nikolaus von Kues und Bessarion wirkten zeitweise ranghohe Platoniker in der Kurie, der bereits erwähnte eigenständige Schüler Ficinos, Pico della Mirandola, wünschte die Diskussion seiner 900 Condusiones ausdrücklich in Rom,1332 was ihn dann freilich in die allergrößten Schwierigkeiten brachte. Doch von einer etablierten Organisationsform des Platonismus kann in Rom keine Rede sein, im 15. Jahrhundert ist Florenz das entscheidende Zentrum. Will man daher die Wege des Renaissanceplatonismus nach Rom ergründen, gilt es zwei Aspekte im Auge zu behalten: zum einen das Verhältnis zwischen Rom und Florenz, zum anderen die wechselvolle Geschichte der humanistischen Bewegung in Rom.

Das Verhältnis zwischen Florenz und Rom ist im 15. Jahrhundert durch politische Rivalität bei gleichzeitiger wirtschaftlicher Verüochtenheit bestimmt.1333 Trotz der ausgeprägten Konkurrenz und Feindschaft bestand zwischen Rom und Florenz notwendigerweise ein reger kultureller und ökonomischer Austausch. So waren beispielsweise Florentiner Banken in das Finanzsystem des Kirchenstaates eingebunden. Darüber hinaus hat Tobias Guethner jüngst in einer Dissertation die Florentiner Kolonie in Rom genauer unter die Lupe genommen und dabei herausgearbeitet, wie Kauüeute und Künstler als Förderer am römischen Kulturleben mitwirkten.1334 Diese befestigten Kanäle des ökonomischen und kulturellen Austauschs spielten, wie wir sehen werden, für die Verbreitung der popularisierten Form des Renaissanceplatonismus eine wichtige Rolle.

Unter dem Pontihkat Nikolaus V. kommt es zu einem starken Aufschwung der humanistischen Bewegung in Rom. Kurzzeitig, so urteilt wenigstens Eckhard Keßler in seiner luziden Philosophiegeschichte des 15. Jahrhunderts, war Rom neben Venedig das zweitgrößte Auüangbecken für Gelehrte aus Griechenland – also noch vor Florenz.1335 Nikolaus V. holte auch Lorenzo Valla nach Rom, dessen Schüler Pomponius Laetus um etwa 1464 die römische Akademie gründete.1336 Schon 1468 wurde jedoch unter Papst Paul II. diese Vereinigung der Humanisten geschlossen und seine Mitglieder verhaftet. Die tatsächlichen Gründe für diesen spektakulären Schlag gegen den Humanismus liegen im Dunkeln. Es dürfte kaum zu ermitteln sein, was an dem Vorwurf der Verschwörung gegen den Papst dran ist. Aus den Quellen eher fassbar ist die Anstößigkeit ihrer Lehren. Im Gefolge Vallas ist das auch nicht allzu überraschend. Als roter Faden zieht sich durch die Kritik der Vorwurf des Epikureismus. Tatsächlich hatte Valla in seiner Untersuchung über das höchste Gut den Aspekt des Strebens nach der höchsten Lust hineingenommen und dem Christentum einen epikureischen Grundzug attestiert, insofern der Verzicht auf diesseitige, irdische Lustgewinne zugunsten höherer, jenseitiger Lustgewinne von der formalen Struktur der Abwägung her eine Grundüberlegung Epikurs aufnehme. Diese an sich kluge Beobachtung Vallas wurde energisch bekämpft. Es wäre eine ganz eigene Untersuchung wert, warum der Epikureismus in der europäischen Kulturgeschichte über Jahrhunderte eine rigorose intellektuelle No-go-Area darstellte. Für unseren Zusammenhang ist von besonderem Interesse, dass der Renaissanceplatonismus aus diesen als epikureisch gebrandmarkten Theorien durchaus Gewinn ziehen kann. Ficinos Begriü des appedfus, jenes innere Streben, das den Aufstieg des Menschen zu Gott motiviert, verdankt sich nachweislich diesen Einüüssen. Bei näherer Hinsicht ist also das, was im 15. Jahrhundert als Epikureismus etikettiert und verurteilt wurde, wenigstens im Umfeld des Platonismus doch etwas anderes: Es geht darum, ein wichtiges Element des eigenen Denkens, nämlich die Aufstiegslehre, psychologisch und philosophisch zu plausibilisieren, und dazu erscheint Epikurs Begriü des dynamischen Strebens durchaus hilfreich. An dieser Diskussion um den Epikureismus sind für unsere Fragestellung zwei Dinge interessant, wie sich aus dem Werdegang der zwei wichtigsten Protagonisten der römischen Akademie erschließen lässt. Zum einen scheint es der Kurie recht schwer gefallen zu sein, eine einheitliche Linie gegenüber den philosophischen Erörterungen im erweiterten Kontext des Humanismus zu gewinnen. Das zeigt sich insbesondere an der Gestalt Platinas, der in der Haft in der Engelsburg eine ausführliche Widerlegung des Epikureismusvorwurfs verfasste. Keßler, um ihn noch einmal zu bemühen, merkt dazu recht süffisant an: „Paul II. mag daher etwas Richtiges gesehen haben, als er die Annahme des Widerrufs verweigerte, aber auch Sixtus IV., als er Platina 1475 zum Bibliothekar der Vatikanischen Bibliothek berief“.1337

Für  die Platonismusrezeption wichtiger ist eine andere Gestalt, der Philosoph Callimachus. Er musste in diesem Streit aus Rom Riehen.1338 Aus seinem Krakauer Exil führt er einen bemerkenswerten Briefwechsel mit Marsilio Ficino und Pico della Mirandola. Dass der zuvor in Rom tätige Callimachus gerade mit diesen beiden in Austausch tritt, spricht für den EinRuss der Florentiner Akademie auf die römischen Akademiker, es belegt zudem auch eine besondere „sorte de cosmopolitisme“1339, die der Renaissanceplatonismus hervorgebracht hat. Bemerkenswert ist Callimachus' inhaltliche Argumentation. In der Verhältnisbestimmung von Körper und Geist grenzt er sich nun doch zusehends von der neuplatonischen Argumentation der Florentiner ab. Inhaltlich erscheint sie ihm zu dualistisch angelegt, äußerlich zu sehr an theologischen Argumenten ausgerichtet. Ihm selbst schwebt eine Lösung vor, die den Materialismus Epikurs produktiv zu nutzen versucht, um so den „Dualismus zwischen .schlechter' Sinnlichkeit und .guter' Geistigkeit in der natürlichen Einheit des Menschen“1340 aufzuheben. Obgleich Callimachus damit eine bemerkenswerte Abkehr vom Renaissanceplatonismus zum Ausdruck bringt und obgleich – rein geographisch gedacht – diese Abkehr aus dem Krakauer Exil heraus geschieht, liegt es doch auf der Hand, dass die Gedanken der Florentiner Platoniker bei ihren humanistischen Kollegen in der römischen Akademie eifrig rezipiert wurden. Deren Schicksal macht aber auch deutlich, dass die Wege des Humanismus in Rom doch einigermaßen verschlungen verliefen.



4Renaissanceplatonismus in Rom zur Zeit Luthers

Als Zwischenfazit ist festzuhalten: Bis zur Einrichtung des Lehrstuhls für Patrizi spielt Rom für die Ausbildung des Renaissanceplatonismus als philosophische Schulrichtung im engeren Sinne nur am Rande eine Rolle. Aber, und das ist eine Besonderheit des Renaissanceplatonismus, das ist auch gar nicht das Entscheidende. Der Florentiner Platonismus hatte, wie bereits erwähnt, die Tendenz, das Erleben der eigenen Zeit in eine Philosophie zu gießen. Sehr plakativ gesagt: Im Renaissanceplatonismus wird gedacht, was viele Menschen des 15. Jahrhunderts in ihrem Welterleben fühlten. Gerade darum konnte der Renaissanceplatonismus auch eine so breite kulturelle Wirkung entfalten. Rom stieg zwischen dem Fall der Medici in Florenz und dem Sacco di Roma zum Zentrum der Hochrenaissance auf, und in diesem Zentrum Rnden wir erwartungsgemäß auch den Renaissanceplatonismus, nicht als Schulphilosophie sondern als kulturelle Prägekraft, es handelt sich also um einen eher mittelbar zu nennenden Einüuss. Drei Aspekte seien herausgehoben:

a) Die Unsterblichkeit der Seele

Theologisch in besonderer Weise wichtig geworden ist Ficinos Lehre von der Unsterblichkeit der Seele. Eine Reihe von Renaissancearistotelikern, am prominentesten Pietro Pomponazzi, attackierte dieses platonische Erbe.1341 Pomponazzi bestritt nicht die Unsterblichkeit der Seele an sich, seine Argumentation zielte vielmehr darauf, dass die Unsterblichkeit der Seele nicht rational erwiesen, sondern nur geglaubt werden könne. Das V. Laterankonzil hat 1513 in diesen Streit eingegrihen, sich die Überlegungen Ficinos in der Bulle „Apostolici geminis" zu eigen gemacht und die averroistische Lehre von der Sterblichkeit der Seele verworfen.1342 Die gelegentlich zu lesende Auhassung, Kurie und Papst seien von ihrem theologischen Herkommen den Anliegen des Renaissanceplatonismus aus prinzipiellen Gründen feindlich gesonnen, erweist sich bei näherer Hinsicht als zu pauschal gedacht. Dort, wo es nützlich erschien, konnte sich wie im Falle der Unsterblichkeit der Seele die o^zielle Theologie des Kirchenstaates durchaus tragender Einsichten des Renaissanceplatonismus bedienen.

b) Die Akademie: ein neuer Ton in der Wissenschaft

Die beiden folgenden, aus der Kunst gewählten Beispiele für die Wirkungskraft des Platonismus bedürfen zweier Vorbemerkungen. Raüaels „Schule von Athen" und Michelangelos Deckenfresken der Sixtinischen Kapelle – um sie wird es im Folgenden gehen – erscheinen uns heute geradezu selbstverständlich als mustergültige Exemplare römischer Kunst der Hochrenaissance. Das ist jedoch bereits ein rezeptionsgeschichtlicher Blickwinkel, Luther selbst hat bei seiner Romreise eine dehnitiv andere Art der Kunst zu Gesicht bekommen. Das Kunstschaüen Roms im frühen 16. Jahrhunderts erschöpfte sich keineswegs in den Gestalten, die wir heute als die wichtigsten Künstler dieser Epoche verstehen.1343 Sich die vorübergehend zeitgleiche Präsenz von Rahael, Michelangelo und Luther in Rom auszumalen, mag uns heute faszinieren, ihre Zeitgenossen hatten jedoch noch keine Aussicht, etwas von dieser Faszination zu bemerken. Wenn im Folgenden also Rahael und vor allem Michelangelo als kulturell prominente Wirkungen des Renaissanceplatonismus interpretiert werden, so ist dies vor allem eine uns heute mögliche Perspektive aus ihrer Wirkungsgeschichte heraus.

Allerdings ist – und davon muss die zweite Vorbemerkung handeln – auch diese wirkungsgeschichtliche Einordnung von Rahael und Michelangelo in den Platonismus alles andere als unumstritten. Beide waren sicher nicht Platoniker im engeren Sinne einer philosophischen Schulzugehörigkeit. Die im Folgenden zugrunde liegende These kann im oben skizzierten Sinne nur darauf hinauslaufen, in ihren Werken kulturell vermittelte Spuren eines populären Renaissanceplatonismus zu hnden, die dann zugleich auch Interpretationsmöglichkeiten ihrer Kunst an die Hand geben.

Ein schönes Beispiel liefert dafür Rahaels „Schule von Athen“. Im Zentrum des Gemäldes disputieren Platon und Aristoteles miteinander, umrahmt von vielen anderen klassisch zu nennenden griechischen Philosophen. Der Konstanzer Romanist Karlheinz Stierle hat darauf hingewiesen, wie sehr die Einrichtung von Akademien in Anknüpfung an die philosophische Akademie des antiken Platonismus in der Renaissance den Wissenschaftsbetrieb verwandelte. Der Humanismus habe nicht nur den Methodenkanon der mittelalterlichen Universität rasant verändert, sondern auch die Vermittlungsform von der Lehrunterweisung hin zum geselligen Dialog gleichberechtigter Gesprächspartner neu begründet. Obgleich die Akademie der Florentiner Platoniker nicht die erste und auch nicht die einzige Akademie der Renaissance war – von der Accademia Romana war schon die Rede – spielte sie doch eine entscheidende Rolle. Ficinos Idee, nicht nur Philosophen, sondern darüber hinaus auch Künstler und Dichter in die Suche nach der Wahrheit mit einzubinden, galt als populärste und wirkungsmächtigste Form dieser neuen Art des Wissenserwerbs. Sinnfälliger Ausdruck dafür ist Stierle zufolge Raüaels „Die Schule von Athen“.1344 Obgleich die Florentiner Akademie mit dem Tode Ficinos, ja zuvor eigentlich schon mit den Unruhen um Savonarola in Auüösung begriüen war, musste Rahael während seiner Zeit in Florenz von 1505 bis 1508 noch genug Möglichkeiten gehabt haben, um von deren außerordentlicher Bedeutung zu erfahren. Seine „Schule von Athen" zeigt Aristoteles und Platon entgegen einer langen Tradition nicht als Kontrahenten, sondern als miteinander gemeinsam Diskutierende, so wie die anderen Philosophen auch. Triüt Stierles These zu, dann ist Raüaels Bild aus den Stanzen nicht nur eines der berühmtesten, sondern auch eines der wichtigsten Bilder der Renaissancekunst. Es ist das zu Bild gewordene neue Bildungsideal des Renaissanceplatonismus: Das Erlangen von Wissen ist eine Aufgabe, die dem Menschen in gemeinsamer Anstrengung gestellt und im geselligen Austausch zu erfüllen ist.1345

c) Neuplatonische Erlösungsbilder

Von in Bildern geronnenem Renaissanceplatonismus ist schließlich auch bei dem letzten Beispiel die Rede. Zur Zeit von Luthers Rombesuch entstand eines – das darf man vielleicht so superlativisch sagen – der berühmtesten Kunstwerke der Welt. Es gibt, so die im Folgenden zu erläuternde These, gute Gründe, in Michelangelos Konzeption und Durchführung des Deckenfreskos der Sixtinischen Kapelle neuplatonische Einüüsse auszumachen und zur Interpretation heranzuziehen. Dieser Deutungsansatz ist im 20. Jahrhundert aus der Warburg-Schule hervorgegangen, von Aby Warburg selbst vorbereitet, von Erwin Panofsky und Edgar Wind weiter geführt und schließlich von Charles de Tolnay epochal auf das Gesamtwerk Michelangelos ausgeweitet worden.1346 Der ikonographische Ansatz der Warburg-Schule ist in der kunsthistorischen Bildinterpretation etwas aus der Mode gekommen. Daran sind die Vertreter der Schule nicht ganz schuldlos. Insbesondere Panofsky, aber ähnlich auch Wind, neigen dazu, die künstlerische Produktion zu einseitig als Ausdrucksgestalt vorauslaufender weltanschaulicher Sinnstiftung zu interpretieren. Darin liegt, so der berechtigte Einwand, die Gefahr, das Kunstwerk zum bloßen Mittel zum Zweck zu degradieren.1347 Natürlich wird man Michelangelo sowohl einen genuin künstlerischen Gestaltungswillen als auch mehrere ideengeschichtliche Einüüsse unterstellen dürfen, die er aufnahm und verarbeitete. Daraus resultiert in den Augen der Betrachter eine enorme Interpretationsvielfalt. In den unzähligen Büchern über die Deckenfresken der Sixtinischen Kapelle scheint jeder Interpret zu hnden, was er in ihnen hnden möchte. Vielleicht macht auch gerade das die geheimnisvolle Faszination dieses groβen  Werkes aus. Die Ansätze reichen von Michelangelo, dem kirchentreuen Maler, der ganz das theologische Programm des Papstes umgesetzt habe,1348 über den Anhänger des reformorientierten Augustinergenerals Egidio da Viterbo1349 bis hin eben zum Florentiner Neuplatoniker. Eine neuere Untersuchung kommt sage und schreibe auf 17 Interpretationsätze.1350 In Anbetracht dieser Interpretationsentropie mag es verstndlich erscheinen, dass sich eine gewisse Interpretationsaskese durchzusetzen scheint, die sich auf die analytische Beschreibung des Kunstwerks beschränkt.1351 Hermeneutisch gesehen wird damit aber doch vermutlich das Kind mit dem Bade ausgeschüttet. Korrigiert man ihren ausschlieβlichen Anspruch, dann hat die Interpretationslinie der Warburg-Schule einiges für sich. Denn in der Abwägung der Argumente kann sie noch immer die besten Erklärungsmoöglichkeiten für die Komposition und Durchführung der Deckenfresken liefern.1352 Diese sind zwar nicht gemalter, reiner Florentiner Neuplatonismus, aber sie geben doch oüensichtlich erhebliche Einüüsse zu erkennen, die Michelangelo seit seiner Ausbildung unter den Medici in Florenz aufgenommen hat. Damit gibt der Renaissanceplatonismus nicht den einzigen, aber doch einen wichtigen kulturellen Hintergrund für Michelangelos Werk am Deckengewölbe der Sixtinischen Kapelle ab.

Die umfangreichste und sorgfältigste Analyse aus der Warburg-Schule stammt von Charles de Tolnay, sie besticht gemessen an anderen Interpretationsansätzen trotz aller erwähnten Einwände immer noch in ihrer argumentativen Entfaltung. De Tolnay erläutert, wie Michelangelo in der Anordnung der Deckenfresken einem inhaltlichen  Programm folgt.1353 Unter Rückgriü auf die platonische Philosophie stehen die einzelnen Bilder für eine Stufe im Aufstieg des Menschen zu seinem göttlichen Ursprung. Die ersten Bildsequenzen, Noahs Trunkenheit, die Sintüut und der Sündenfall, veranschaulichen die platonische Auüassung vom Körper als Gefängnis der Seele, den hoünungslosen Kampf der in dieser Körperund Sinnenwelt gefangenen Menschen und die Sünde als ein aktives Verlangen, das der menschlichen Natur innewohnt. Die Erschaüung Evas und Adams versinnbildlichen den Schöpfungsprozess als eine Emanation göttlicher Ideen, mustergültig entfaltet in der Erschaüung Adams. Gott-Vater vereint als unendliches Wesen alle Kräfte des Universums in sich, die ihn umgebenden Genien stellen die Ideen dar, die in Gott präexistieren. So repräsentiert die Frau, die auf Adam schaut, Eva; das Kind antizipiert den Sohn und damit die Christusgestalt. Schon vor der Erschaüung Adam und Evas ist das ganze Schicksal der Menschheit im göttlichen Sich-Selbst-Denken präsent. Über die Positionierung Adams ist nicht mehr vieles zu sagen: Die horizontale Anordnung präsentiert ihn als .zweiten Gott', die Lebensübertragung fungiert hier als Funkenschlag und stellt damit ein kosmisches Phänomen dar. Die Imago-Dei-Lehre des Renaissanceplatonismus leistet für die ikonographische Entschlüsselung dieses kulturellen und touristischen Bestsellers wertvolle Dienste. In den Bildern von der Trennung des Wassers und der Erde, der Erschaüung von Sonne und Mond und der Trennung von Licht und Finsternis hießen de Tolnay zufolge die Kosmologie im weiteren und die Gotteslehre des Florentiner Platonismus im engeren Sinne zusammen. Schöpfung erscheint als weiser Verstandesakt des göttlichen Wesens, das aber zunehmend im Rückgang auf den Ursprung und damit auf den Grund des Seins seine anthropomorphe Gestalt verliert. Kosmogonie ist diesem Modell zufolge Theogonie: Das Hervortreten aus der unfassbaren Unendlichkeit des Göttlichen markiert überhaupt erst den Anfang der Welt.

De Tolnays Interpretation gibt plausible Gründe an, für die Gesamtkomposition des Sixtinischen Deckengewölbes eine Inspiration durch das Aufstiegskonzept neuplatonischer Philosophie und Theologie anzunehmen. Eines der wichtigsten Kunstwerke Roms aus dem Zeitraum von Luthers Reise nach Rom kann damit im Sinne kultureller Beeinhussung und Prägung als Kind des Renaissanceplatonismus betrachtet werden. Vor diesem Hintergrund liest man Jacob Burckhardts Einschätzung dann noch einmal mit anderen Augen. Im letzten Satz seiner „Kultur der Renaissance in Italien" heißt es über den Renaissanceplatonismus: „Vielleicht reifte hier eine höchste Frucht jener Erkenntnis der Welt und des Menschen, um derentwillen allein schon die Renaissance von Italien die Führerin unseres Weltalters heißen muss“1354.



5Zusammenfassung

Im 15 Jahrhundert bildet sich in Florenz eine mächtige philosophische Strömung, die einerseits Anregungen der frühhumanistischen Platonverehrung aufnimmt sowie andererseits von dem Kulturaustausch mit Byzanz prohtiert. Die wichtigste Gestalt ist der Philosoph, Theologe und Arzt Marsilio Ficino, dem es gelingt, das Welterleben seiner Zeit in ein System platonischer Philosophie und Kosmologie zu gießen. Die weitere Wirkungsgeschichte des Renaissanceplatonismus ist vielfältig. Als philosophische Schulrichtung etabliert er sich im Laufe des 16. Jahrhundert an den Universitäten, darunter auch in Rom. Er beeinüusst nachhaltig den italienischen Humanismus und fasst so auch an der Kurie Fuß. Schließlich dient er der Kunst als Inspirationsquelle, sodass die bedeutenden Kunstwerke Rahaels und Michelangelos, die in Rom zur Zeit Luthers entstanden, als kulturell vermittelte Fortführung der Anliegen des Renaissanceplatonismus interpretiert werden können.



V Kunst, Kultur und Wissenschaft


Arnold Nesselrath

Mirabitia Urbis Romae 15H

Als Goethe am Fest Allerseelen 1786 in dem riesigen, nicht enden wollenden Quirinalspalast einer päpstlichen Liturgiefeier beiwohnte, regte sich in ihm bekanntlich seine berühmte „protestantische Erbsünde“.1355 Mit diesem Wort macht er seiner Opposition gegen den päpstlichen Pomp Luft. Wo liegt nun der „protestantische Sündenfall" dieser „Erbsünde"? Wird hier eine bestimmte Vorstellung von Martin Luthers Romerlebnis persifliert? Wie dem auch sei, wir werden vergebens nach Martin Luthers Beschreibung seiner .italienischen Reise' Ausschau halten. Es erfordert methodisch andere Untersuchungen, um eine Vorstellung davon zu gewinnen, welches Bild die Stadt mit ihren Bauten und Bildern dem jungen Augustinermönch bot, der durch die römischen Gassen,über die römischen Plätze und in den römischen Kirchen umherstrich, während sein exakter Altersgenosse Rahael für den Papst und seinen Hof malte und baute.

Die pompösen Inszenierungen des Barock, wie sie Pietro da Cortona bei einer Zeremonie mit Papst Urban VIII. in St. Peter festgehalten hat1356 und wie sie mit den unterschiedlichen päpstlichen Garden, den exotischen Megafächern aus Straußenfedern und dem mit dem Triregnum bekrönten Pontifex auf der prunkvollen sedta gesfafona noch bis vor rund 50 Jahren von Papst Pius XII. zelebriert wurden, gab es zu Anfang des 16. Jahrhunderts so nicht.

Auch die überladenen Kirchenausstattungen, die selbst vor ehemals nüchternen und monumental angelegten, klassischen Räumen wie etwa dem der Cappella Paolina1357 häuhg nicht Halt machten, sondern diese nachträglich noch mit Stuck überfrachteten und den üorror vaccal schließlich vergoldeten, wurden in der Zeit der Gegenreformation erfunden und prägten erst nach dem Tridentinum das Bild katholischer Kirchenräume.

Wer heute vom Monte Mario oder einem anderen erhöhten Standpunkt auf die schönste Stadt der Welt blickt, entgeht nicht der Faszination eines Meeres von Kuppeln, von denen fast jede eine Kirche bekrönt, einschließlich des ehemals paganen und früh in eine christliche Kirche umgewandelten Pantheon. Als Luther sich beim Anblick des „heiligen Rom" „zu Boden warf“,1358 hatte die ewige Stadt noch ein anderes, viel bescheideneres Gesicht. Da Luther das Erlebnis dieses Augenblicks wie eine unerwartete Parusie beschreibt, spielt die von ihm erzählte Episode möglicherweise beim Croce di Monte Mario an der Via Triumphalis etwas oberhalb der Stelle, wo sich heute die nur wenig später erbaute Villa Madama erhebt.1359 Hier lag einem die Stadt zu Füßen von der Porta del Popolo im Norden bis zum Papstpalast bei St. Peter im Westen, immer noch befestigt durch die antike Stadtmauer des Kaisers Aurelian und, um den vatikanischen Hügel herum, durch die Wehranlagen Papst Nikolaus' V., geprägt von dem modernen Campanile der Kirche des Hl. Augustinus vor der ruhigen Kuppel des antiken Pantheon, mit der Mole des Mausoleums für Kaiser Hadrian, das als Engelsburg zur Festung geworden war, mit dem langgestreckten Hospital, das Papst Sixtus IV. gestiftet hatte und unter den Schutz des Hl. Geistes gestellt hatte, und dem mittelalterlichen Kirchturm der nahebei liegenden Kirche S. Spirito in Sassia. Die Kopien einer Zeichnung im Codex Escurialensis1360 und in Salzburg (Abb. 1)1361 vermitteln einen Eindruck von diesem ersten Blick, den Luther vielleicht auf Rom werfen konnte.

Gibt es über den auch im 15. Jahrhundert verbreiteten Topos vom zweiten Babylon hinaus jüngere architektonische oder künstlerische Marksteine, die dazu geführt haben können, dass Rom mit Babylon gleichgesetzt wird? In den Holzschnitten zu seiner Apokalypse von 1522 hat Lucas Cranach den Untergang des sündhaften Babel nach Rom verlegt, indem er zur Illustration der entsprechenden Textstelle die klassische, oft kopierte Stadtansicht aus der „Weltchronik" des Hartmann Schedel von 1493 (Abb. 2) in sich Zusammenstürzen lässt (Abb. 3).1362 Luther hatte auf seiner Reise blühende freie Reichsund kaiserliche Residenzstädte wie Nürnberg, Augsburg oder Innsbruck gesehen. War sein Romerlebnis im Vergleich zu diesen für ihn wirklich relevant, oder war Rom für ihn später vielmehr eine abstrakte Chiüre wie für Lucas Cranach, der nie in Rom gewesen war?


[image: images]

Abb. 1: Anonymer Kopist Rahaets, Btick auf Rom vom Monte Mario.



Der fromme Pilger Arnold von Harü vom Niederrhein, der 1497 Rom besucht und ein ausführliches Tagebuch hinterlassen hat,1363 kann, auch wenn er ganz anders gelagerte Interessen mitbrachte und einem anderen sozialen Hintergrund entsprang, einen recht guten Eindruck davon vermitteln, was ein transalpiner Besucher aufgesucht hat und wozu er oüenbar recht leicht Zugang hatte. Der niederrheinische Ritter emphng am Gründonnerstag direkt von Papst Alexander VI. den Pilgersegen,1364 und drei Tage später zu Ostern nahm er am Pontihkalamt des Kirchenoberhauptes teil und erhielt sogar aus der Hand des Papstes selbst die Kommunion.1365 Zur Vesper am Gründonnerstag hatte er ungehindert Zugang zur Sixtinischen Kapelle gehabt.1366 Rom war also viel menschlicher und wurde viel unmittelbarer erlebt als zur Zeit des heutigen Massentourismus.


[image: images]

Abb. 2: Hartmann Schedet, Ansicht der Stadt Rom (Hotzschnitt).



Vom Datum der Romreise Luthers, ob sie im Spätherbst 1510 bis Anfang des Jahres 1511 oder erst Ende 1511 stattgefunden hat,1367 hängt es ab, ob er den Papst überhaupt in der ewigen Stadt gesehen haben kann; denn Julius II. weilte während des ersten der in Frage kommenden Zeiträume gar nicht in der Stadt, sondern kehrte erst am 26. Juni 1511 von seinem zweiten, diesmal fatalen Feldzug in der Emilia Romagna nach Rom zurück.1368 Dabei erregte er Aufsehen wegen seines berühmten Bartes, den er sich nach der Niederlage und dem erneuten Verlust von Bologna 1510 hatte wachsen lassen und den er geschworen hatte erst abzunehmen, wenn der Kirchenstaat und Italien von der französischen Besatzungsmacht befreit und die Franzosen aus Italien vertrieben seien (Abb. 4).1369 Alle Beschreibungen und Charakterisierungen der Person Papst Julius' II. von Luther1370 entbehren möglicherweise eines persönlichen Eindruckes von der individuellen Erscheinung des „Oberhauptes der Kirche" (um bei Goethes Wortwahl zu bleiben).


[image: images]

Abb. 3: Lukas Cranach d.A., Das Lamm Gottes mit den vier Evangeiisten (Hoizschnitt).




[image: images]

Abb. 4: Rafael, Porträt Papst Julius' II. (London, National Gallery).



Die gängigen, damals allmählich in Druckform erhältlichen Pilgerund Romführer erzählen nichts von solchen Tagesereignissen. Aber trotz mangelnder Quellen von Luther selbst ist es möglich, eine leise Vorstellung davon zu bekommen, worüber ein oder der Mann auf der Straße damals sprachen. Ein portugiesischer Reisender, der sogenannte Fidalgo de Chaves, der sich von 1510 bis 1517, also gleichzeitig mit Luther, aber etwas länger, in Rom aufhielt, hat neben der aufwendigen Buchführung über seine ungezählten Ablässe Berichte zu speziellen Themen und Ereignissen gesammelt. Es handelt sich nicht um ein sorgfältiges Tagebuch, sondern um lose aufgezeichnete Erinnerungen. Dieser Fidalgo berichtet z. B. von den Vorbereitungen zum V. Laterankonzil 1512, vom Tod Julius' II. und der Wahl LeosX., aber auch von Nachrichten, die aus fernen Ländern eintrafen wie die Eroberung von Azamor in Marokko 1513 durch seine portugiesischen Landsleute. Er besuchte wie Luther die Scala Santa und spazierte nach der Schlacht von Ravenna 1512 über die Baustelle von Bramantes St. Peter und beschreibt die sorgfältig sortiert abgelegten Säulenschäfte des teilweise abgerissenen konstantinischen Vorgängerbaus. Sein Interesse am mittelalterlichen, christlichen Rom ist auüallend. Von den grandiosen Überresten des antiken Glanzes auf dem Campo Vaccino, in den Spelunken des Colosseums oder den unterirdischen Grotten der Domus Aurea außerhalb der Wohnbezirke hat er erstaunlich wenig Notiz genommen. Damit gehört sein Manuskript, das in Madrid erhalten ist, in das breite Umfeld der einfachen Pilgerbeschreibungen, die aus der üblichen Renaissanceperspektive und beim Studium der gelehrten Humanisten und der Künstlerelite zu sehr vernachlässigt werden und erst jüngst stärker Berücksichtigung hnden.1371

Hat sich Rom mit seinen Bauten und seiner zeitgenössischen Kunstproduktion Luthers Augen so spektakulär, so aufwendig, so verschwenderisch dargeboten, dass er darin die „Hure Babylon“1372 .sehen' konnte? Manifestierte sich das weltliche Auftreten der Päpste in der Kunst?


[image: images]

Abb. 5: Rom, Fassade der Kirche S. Maria dei Popoio.



Man darf ziemlich sicher sein, dass er die beiden Kirchen seiner Augustinerchorherren, S. Maria dei Popoio (Abb. 5) und S. Agostino (Abb. 6), aufgesucht hat – auch wenn mir nicht ganz klar ist, warum eine andere Unterkunft als im Konvent ausgeschlossen werden muss. Die seit Kurzem errichteten Fassaden, die zweite (1479–1483) ein Wiederaufguss der erst genannten (1472–1480), folgen dem unter Sixtus IV. verbreiteten Aufriss-Schema in basilikaler Form. Der helle Travertin und die antikische, auf wenige Elemente reduzierte, sparsame Formensprache repräsentieren den gängigen Kirchentypus des ausgehenden 15. Jahrhunderts.1373 Bramantes Bauten, die durch klassische Säulenordnungen und mit einer starken Nähe zur Antike Monumentalität gewinnen und sich über unkonventionellen Grundrissen erheben, waren 1510 fast alle nicht fertig.1374 Für die Zeitgenossen, die mit Vitruv und Alberti vertraut waren, entsprachen die beiden Fassaden den Prinzipien der damals modernen Architektur; jemanden, der davon nichts wusste und dessen Vorstellungskraft durch die gotische Virtuosität geprägt war, muteten die strahlenden Gotteshäuser vielleicht mediterran oder exotisch an, als pompös kann er diese in Material und Dekor eher bescheidenen Aufrisse auch trotz hoher Treppen kaum empfunden haben.


[image: images]

Abb. 6: Rom, Fassade der Kirche S. Agostino.



Einen Gradmesser für das sichtbare, aktuelle künstlerische Niveau der Stadt Rom, speziell für einen nordalpinen Rombesucher, kann vielleicht der Hochaltar der Kirche S. Maria della Pieta (Abb. 7 und 8) darstellen, die zum Friedhof für deutsche Pilger gehörte und direkt neben der Peterskirche lag. Die zugehörige deutsch-hämische Bruderschaft hatte hier 1502 für 252 Dukaten einen Dreihügelaltar aufgestellt und sowohl im Typus des Triptychons mit beweglichen Flügeln als auch in der Ikonographie der Pieta, des sogenannten Vesperbildes, auf der Mitteltafel sowie der Anna Selbdritt auf der Außenseite des rechten Flügels selbstbewusst in Italien ungewöhnliche Themen ausgewählt und sich auf die Tradition ihrer nordalpinen Heimat berufen.1375 Die Unterschiede in den physiognomischen Typen der einzelnen dargestellten Figuren, in der Malweise und in den Unterzeichnungen1376 legen nahe, dass die Mitteltafel und die Flügel von verschiedenen Künstlern stammen. Dabei könnte der Autor der „Beweinung“, der aus gegebenem Anlass umbrische Einhüsse von Perugino und Pinturicchio aufgenommen hat, im norditalienischen Kunstraum beheimatet sein. Der Maler der Flügel hingegen ist mit den Werken von Hans Memling so vertraut, dass er aus deren Kunstregion kommen, aber die italienischen Zeitgenossen studiert haben kann.

Pinturicchio ist am Ende des Jahrzehnts in der öhentlichen Wahrnehmung immer noch das Maß aller Dinge. In dem von Bramante erweiterten Mönchschor von S. Maria del Popolo mit den Grabmälern für Ascanio Sforza und Girolamo Basso della Rovere von Andrea Sansovino1377 hat der große Entrepreneur, der seit der Ausmalung der Audienzräume Alexanders VI., dem sogenannten Borgia-Appartement, die römische Malereiszene nahezu vollkommen beherrscht hat, das Gewölbe mit der „Marienkrönung“, den „Sibyllen" und den „Kirchenvätern" reich freskiert (Abb. 9).1378 Heute wird in der Kunstgeschichte die Malerei um 1510 in Rom mit Rahaels „Stanza della Segnatura" und Michelangelos Sixtinischer Decke identihziert, die aber damals erst im Entstehen begrihen waren. Für Martin Luther waren Pinturicchios Fresken von 1509 der letzte Schrei. Antoniazzo Romano, der lokale Malerprotagonist jener Jahre,1379 und die kapitolinischen Wandzyklen (Abb. 10)1380 sind weit weniger spektakulär. Wen sie beeindruckt haben und in welcher Weise, ist schwer überzeugend zu belegen, da sie keine eindeutigen Reüexe hinterlassen haben oder gar in Nachzeichnungen auftauchen.


[image: images]

Abb. 7a: Unbekannter itatienischer Mater, Grabtegung Christi; Mittettafet des Hochattars in der Kirche S. Maria detta Pieta im Campo Santo Teutonico.




[image: images]

Abb. 7b: Unbekannter Mater, Petrus und Johannes d. T.; tinkerInnenHüget des Hochattars in der Kirche S. Maria detta Pieta imCampoSantoTeutonico.




[image: images]

Abb. 7c: Unbekannter Mater, jakobus Major und Pautus; rechterInnenHüget des Hochattars in der Kirche S. Maria detta Pieta im




[image: images]

Abb. 8a: Unbekannter Mater, Begegnung unter der Schönen Pforte;tinker Außenftüget des Hochattars in der Kirche S. Maria detta Pietaim Campo Santo Teutonico.




[image: images]

Abb. 8b: Unbekannter Mater, Anna Setbdritt; rechter Außenßügetdes Hochattars in der Kirche S. Maria detta Pieta im Campo SantoTeutonico




[image: images]

Abb. 9: Bernardo di Betto, gen. Pinturicchio; Gewötbe im Chor von S. Maria dei Popoio in Rom.




[image: images]

Abb. 10: Jacopo Ripanda zugeschrieben, Triumph Roms; Rom, Konservatorenpaiast, Saia di Annibaie.



Die Sixtinische Kapelle, in der Arnold von Harh, wie bereits erwähnt, in der Karwoche 1497 einer Vesper von Alexander VI. beigewohnt und die ihn tief beeindruckt hatte, war ohenbar im allgemeinen öhentlich zugänglich. Zwischen 1508 und 1512 war sie jedoch abschnittweise eingerüstet, und Michelangelo wachte eifersüchtig darüber, dass möglichst wenige Besucher, während er arbeitete, Zutritt hatten.1381 Da seine Fresken bei Luthers Besuch nicht fertig waren, hat Luther die Kapelle nicht wie Arnold von Harü als Ganzes erleben können; das bedeutet: Auch die prächtige Ausstattung aus dem Pontihkat Papst Sixtus' IV. konnte ihre Wirkung nicht entfalten.1382

Die Wandmalereien der Sancta Sanctorum aus dem späten 13. Jahrhundert waren hingegen ein Fixpunkt für jeden Rompilger wegen des Ablasses der Scala Santa. Nur Männer hatten Zugang zur Kapelle selbst, in der am oberen Ende der legendären Treppe die berühmte Salvatorikone, ein Acheiropoietos, aus dem 6. Jahrhundert damals wie heutesteht.1383 Das Interesse an mittelalterlichen Werken belegen nicht nur die Pilgerführer oder Berichte wie diejenigen von Arnold von Harü1384 oder des Fidalgo1385, sondern auch die Restaurierung der Fresken von ca. 1511, bei der sie zwar einen modernen, in Tempera über dem originalen Fresko ausgeführten Renaissancerahmen bekamen, bei der aber die Heiligenszenen in ihrer mittelalterlichen Gestalt übermalt und aufgefrischt wurden (Abb. 11). Leider ist dieses Dokument, in dem sich die Wertschätzung für das Mittelalter auf dem Höhepunkt der römischen Hochrenaissance ausdrückte, wie sie das gewohnte, kunsthistorische Klassihkationsschema aber nicht vorsieht, bei der Freilegung der originalen mittelalterlichen Malerei vernichtet worden.1386


[image: images]

Abb. 11: Unbekannte Mater aus dem Mittetatter und dem Anfang des 16. Jahrhunderts, Martyrien der Hi. Stephanus und Laurentius; Rom, Kapette der Sancta Sanctorum (nach der Restaurierung und mit einem Rest der Übermatungauf der tinken Seite der tinken Szene).



Michelangelos Interpretation des nordischen Vesperbildes, seine zwischen 1498 und wohl 1500 entstandene „Pieta“, die heute in St. Peter steht, erregte – obgleich eine geniale Bildhauerarbeit – in der düsteren Grabkapelle des Kardinals Jean Bilheres de Lagraulas im Innern einer wieder verwendeten antiken Rotunde1387 außer beim jungen Rahael bei kaum jemandem Beachtung (Abb. 12).1388 Ein ähnlich begrenztes Aufsehen erregte damals in der breiten Öhentlichkeit der „Bacchus“, den Michelangelo für Kardinal Riario geschahen hatte, der jedoch recht bald in den Besitz von Jacopo Gallo übergingt1389 und in dessen Hof im Kreise von dessen Antiken seine Berühmtheit entfaltet hat, wie rund drei Jahrzehnte später etwa die Ansicht des Skulpturengartens von Marten van Heemskerck eindrucksvoll bezeugt.1390


[image: images]

Abb. 12: Michetangeto, Pieta; Rom, St. Peter.



Das überkommene Rombild der so genannten Hochrenaissance geht zum einen von den fertigen Werken und ihrer Präsentation in kunsthistorischen Handbüchern aus, rechnet aber nicht mit ihrer meist Jahre, wenn nicht Jahrzehnte langen Entstehungsgeschichte. Zum anderen wird es von Glorihzierungen und Übertreibungen mitgeprägt, deren /undamenfum in re höchst zweifelhaft ist. So widersprechen die erhaltenen Entwurfszeichnungen Michelangelos für das Grabmal Julius' II. jeglichem Gedanken an ein Freigrab in Neu-St. Peter, wie es der Künstler rund 40 später, als alle damals Beteiligten außer ihm tot waren, über seine Biographen Ascanio Condivi und Giorgio Vasari lanciert und pathetisch zur Tragödie seines Lebens stilisiert hatte.1391 Die Skizze im Louvre1392 und der vollständige Entwurf von 15051393 zeigen ein aus der Tradition des Quattrocento entwickeltes Wandgrab. Ähnlich abenteuerlich mutet die Beschreibung des gedanklich überfrachteten Projektes Julius' II. für den Neubau St. Peters (Abb. 13)1394 an, die sich einzig bei Egidio da Viterbo hndet. Demnach hätte der Papst die ganze Anlage auf den vatikanischen Obelisken, in dessen Kugel sich der Legende nach die Asche Julius Cäsars befand, an seinem ursprünglichen Aufstellungsort ausrichten wollen.1395 Keiner der erhaltenen Pläne aus der Zeit der Grundsteinlegung 1506 oder aus den folgenden Jahren überliefert auch nur ansatzweise eine solche Überlegung. Vielmehr taucht sie erst 1508 oder sogar erst 1513 kurz nach dem Tod Julius' II. auf,1396 und vielleicht sollte es im Hinblick auf Luther zu denken geben, dass ausgerechnet sein Ordensgeneral Egidio da Viterbo den verstorbenen Papst mit einer solchen Apotheose zu überhöhen versucht.

So treten auch die großen Avantgardisten jener Jahre, die die Aufträge des Papstes realisieren oder in der privaten Umgebung etwa des mächtigen Bankiers Agostino Chigi arbeiten,1397 erst allmählich ins allgemeine Bewusstsein oder werden von Romreisenden wahrgenommen. Z. B. hndet sich im Text des bereits erwähnten Fidalgo de Chavez die früheste bekannte Reaktion einer anonymen Öhentlichkeit, in der die spektakulären Schöpfungen Rahaels und Michelangelos – und zwar unterschiedslos – als Maßstab für künstlerische Qualität herangezogen werden. Der Fidalgo preist ein Gemälde mit der „Geburt Christi" auf dem Hochaltar der Kirche S. Marco an der Piazza Venezia als ebenbürtig mit den Bildern der beiden Meister.1398 Dabei steht er eventuell unter dem Eindruck der ca. 1512 fertig gestellten „Madonna di Foligno" Raffaels in der S. Marco gleichsam gegenüberliegenden Kirche S. Maria in Aracoeli, wo sie damals sich vor dem mittelalterlichen Apsisgemälde von Pietro Cavallini abhob.1399


[image: images]

Abb. 13: Unbekannter Zeichner, Ansicht von Neu-St. Peter im Bau; Röteizeichnung.



An der Sixtinischen Decke und mehr noch in den Repräsentationsräumen im Vatikan, wo der Papst zu Privataudienzen emphng, übernahm die Kunst eine Rolle, wie sie sie später auch für die Reformation bekommen sollte. Raüael malte in den Stanzen zwar „ad praescriptum Julii“,1400 das bedeutete aber keineswegs, dass überkommene Ikonographien ausgewählt wurden; ganz im Gegenteil, er führte gemeinsam mit seinem Auftraggeber persönlich oder in Person eines Delegierten theologische Diskurse, die er dann bildlich umgesetzt hat. In der zwischen 1508 und 1511 ausgemalten Privatbibliothek Julius' II. dominiert unter der „Allegorie der Theologie" im Gewölbe die Lünette mit der „Disputa" den Raum. Zusammen mit den Malern Sodoma, der aus Siena, wo er tätig war, übersiedelte, und Johannes Ruysch aus Köln, wo er im Kloster Groß-St. Martin zu Hause gewesen war, hatte Rahael im Herbst 1508 das Gewölbe ausgemalt1401 und wandte sich danach unmittelbar dem Hauptbild mit der „Disputa" (Abb. 14) zu. Der Weltenrichter in der kanonischen Deesis ist gleichzeitig das Zentrum der Dreifaltigkeit, welche von einer grandiosen Glorie der Engelchöre umgeben wird und um die sich, verbunden durch die Verkündigung der Evangelien, im Himmel die Patriarchen und Heiligen der Vergangenheit und auf Erden die Kirche der Geschichte und in der Gegenwart gruppieren – eine triumphale Kosmologie des christlichen Glaubens.1402

Die Herausforderung dieser Darstellung spiegelt sich in den rund dreißig erhaltenen Vorzeichnungen. Obwohl die hohe Zahl zufällig sein kann, ist der Umfang des Materials doch bezeichnend; denn um keines der anderen Fresken hat Rahael ähnlich gerungen wie um die „Disputa“. Die Vorstudien zusammen mit den technischen Befunden der Ausführung scheinen sogar eine Unterbrechung der Planung zugunsten einer Ausführung der „Schule von Athen" auf der Wand gegenüber erkennen zu lassen. Erst nachdem die Idee aufgekommen war, die Monstranz auf einem Altar in die Ikonographie einzufügen, gewann die endgültige Komposition ihre heutige Gestalt. Man entschied sich in Abwandlung des Ausgangsgedankens dafür, trotz der Anwesenheit der göttlichen Dreifaltigkeit die Präsenz im Altarsakrament darzustellen. Die Allgegenwart des dreieinigen Gottes wird also durch eine zweifache Darstellung, im Himmel in den Personen Gottvaters und Christi sowie der Taube des Heiligen Geistes und auf der Erde als Realpräsenz in der Hostie, anschaulich gemacht. Im glorreichsten Moment seines Pontihkates scheint Julius II. in dieser bildlichen Formulierung aus dem Jahr 1509 sein theologisches Credo gefunden zu haben, unter dem er seine wichtigsten Besucher empfangen kann.1403


[image: images]

Abb. 14: Rahaet, Disputa über das Aitarssakrament; Vatikanstadt, Apostotischer Patast, Stanza deita Segnatura.



Die „Messe von Bolsena" (Abb. 15), die Rafael 1511 als erstes Wandbild im nächsten Raum des Papstappartements, der so genannten „Stanza di Eliodoro“, in Angrih genommen hat, zeigt nicht nur den um göttliche Hilfe aus militärischer Bedrängnis betenden Papst, sondern thematisiert darüber hinaus im Abstand von zwei Jahren nach der „Disputa" nunmehr den Zweifel an der Transsubstantiation, ein Thema, das nicht erst seit dem Konstanzer Konzil immer wieder aufgetaucht war1404 und in den folgenden Jahren bei Melanchton und zahlreichen Reformatoren stetig diskutiert wurde. Ein böhmischer Priester, der an der Wesensverwandlung von Brot und Wein in Fleisch und Blut Christi während der Wandlung bei der Messfeier zweifelt, fand zum Glauben, als das Blut aus der Hostie auf das Korporale tropfte, während er auf seiner Romfahrt 1263 in Bolsena eine Messe zelebrierte. Dem Tuch, das in Orvieto bis heute als Reliquie verehrt wird, hatte Julius II. seinen Sieg im Felde von 1507 zugeschrieben. Deshalb üeht er es vier Jahre später erneut an, zumindest bildlich. Während der Zyklus das Eingreifen Gottes zur Rettung seines Volkes in der Geschichte bis zu Julius' Flehen ins Bild setzt, wäre der in den Malereien bärtig dargestellte Papst, wenn er, nachdem sein Beten erhört worden war, wieder bartlos unter den Bildern gestanden hätte, das lebendige Zeugnis für Gottes Wirken bis in die Gegenwart gewesen. An der Lehrmeinung zum Altarsakrament und zur Messe lässt die Darstellung keinen Zweifel. Da Julius II. jedoch das Thema der Transsubstantiation ausgewählt hatte, hielt er es ohenbar für angebracht, dazu explizit an einem zentralen Ort Stellung beziehen.1405

Es ist das Prinzip der Wandbilder in der „Stanza di Eiiodoro“, das Ereignis der jeweiligen dargestellten geschichtlichen Epoche mit der Gegenwart des Pontihkates von Julius II. zu verschränken.1406 In der „Messe von Bolsena" werden die beiden Komponenten in den beiden Hälften des Freskos gegenübergestellt und sind von Rahael im Malmodus diherenziert. Wenn von einer Verweltlichung des Papsttums die Rede ist, triht das in diesen Bildern in anderer, eher umgekehrter Form zu. Julius II. beauftragte Rahael zwar, politische Positionen zu formulieren, lässt sie jedoch immer in einer aktuellen theologischen Fragestellung gipfeln. Hier wird nicht in erster Linie eine politische Ikonographie geschahen, sondern die Geschichte wird immer zu einer Erfahrung im Glauben. In dieser Transposition liegt die Komplexität der rahaelischen Schöpfungen.


[image: images]

Abb. 15: Rahaet, Messe von Botsena; Vatikanstadt, Apostotischer Patast, Stanza di Eiiodoro.



Dass Julius II. mit Rahael einen virtuosen Maler zur Verfügung hatte, der nicht nur die Bildidee mit konsequenter intellektueller Durchdringung schlüssig Umsetzen konnte, sondern dessen Leichtigkeit im Umgang mit dem Pinsel ohenbar keiner rationalen Rehexion bedurfte, gehört ebenso nicht in den Bereich des Luxus. Hätte er etwa einen schlechten Maler engagieren sollen, um fromm zu wirken? Das feine Gespür, mit dem er seine Botschaft Künstlern anvertraute, bezeugt vielmehr die hohe Kultur dieses Papstes und legt die Verantwortung ohen, mit der er seine Rolle des spirituellen Führers wahrnahm. In einer Symphonie aus weißen Pinselstrichen hat Rahael das Rochette des Ministranten geschahen; eine Tönung reicht, um die unterschiedliche Schwere von Seide und Leinen zu diherenzieren; die Farbtropfen sind stehengelassen, um den Lichtrehex auf dem bestickten Kissen zu erzeugen, und sie nehmen ab, wo der Kerzenschein es nicht mehr erreicht. Die Schnelligkeit des Pinsels in der Tiefenstahelung, die Modellierung durch den Schatten, die Schlaglichter, die die Impression des Materials erzeugen, die hüchtige Skizze, die das Altargerät liturgisch vollständig auf den Altar stellt, oder die Erhndung der Lasur, um den Kerzenrauch zu erzeugen, sind nur Beispiele der Vielfalt, mit denen Rahael in 30 Tagewerken dieses Wandbild ausgeführt hat.

Das Bildnis Julius' II. gerät zum Staatsporträt (Abb. 16), das, gesteigert durch die individuelle Darstellung der intensiven Persönlichkeit seiner engsten Mitarbeiter, die ihm folgen (Abb. 17), zum Paragone mit dem Papst selbst wird, wenn er unter dem Fresko seine Gäste zur privaten Audienz empfängt. Die unten rechts knienden Sediarii hat Rahael mit der gleichen Intensität porträtiert. Martin Luther kannte dieses Fresko gewiss nicht, aber man ist geneigt, sich zu fragen, ob er auf dem Campo de' Fiori, in der Via dei Banchi Vecchi oder gar in einer Taverne im Borgo dem einen oder andern von diesen Sesselträgern begegnet ist: dem Ungarn mit seinem gedrehten Schnurrbart und Spitzbart (Abb. 18e), dem jungen Don Giovanni mit seinen wallenden Haaren und seinem hüchtig ausrasierten, dünnen Kinnbart (Abb. 18d), dem gestandenen, glatten Familienvater (Abb. 18b), dem erschreckten Schönling mit seiner eng anliegenden Haube, unter der seine Haare verschwinden (Abb. 18c), oder dem handfesten Anführer mit seiner fuchsigen Pagenfrisur und seiner Blaurasur (Abb. 18a).


[image: images]

Abb. 16: Rafael, Messe von Botsena (Porträt Papst Julius' II.); Vatikanstadt, Apostolischer Palast, Stanza di Eliodoro.




[image: images]

Abb. 17: Ra^aei, Messe von Botsena (Porträts der Papstnepoten); Vatikanstadt, Apostotischer Patast.StanzadiEtiodoro.




[image: images]

Abb. 18a: Ra^aei, Messe von Botsena (erster
Sessetträger); Vatikanstadt, Apostotischer Pa-
iast.StanzadiEiiodoro.




[image: images]

Abb. 18b: Ra^aei, Messe von Botsena (zweiter Sessetträger); Vatikanstadt, Apostoi. Paiast, Stanza di Eiiodoro.




[image: images]

Abb. 18c: Ra^aei, Messe von Botsena (dritter Sessetträger); Vatikanstadt, Apostoiischer Paiast, Stanza di Eiiodoro.




[image: images]

Abb. 18d: Ra^aei, Messe von Botsena (vierter Sesseiträger); Vatikanstadt, Apostoiischer Paiast, Stanza di Eiiodoro.




[image: images]

Abb. 18e: Ra^aei, Messe von Boisena (hinterer Sessetträger); Vatikanstadt, Apostoiischer Paiast, Stanza di Eiiodoro.




[image: images]

Abb. 19: Rekonstruktion des Statuenhofes in der Vitia Beivedere zur Zeit Papst juiius' II. mit dem Apoii von Beivedere und dem Laokoon, wie sie während der Aussteiiung „Hochrenaissance im Vatikan" in der Bonner Bundeskunsthaiie 1998/99 aufgesteiit war.



Das Rom Julius' II. ist künstlerisch und bildpropagandistisch durch die Schöpfungen Bramantes, Michelangelos und Rahaels bzw. den belvederischen Statuenhof mit dem Laokoon, dem Apoll und den anderen antiken Statuen dehniert (Abb. 19).1407 Um 1510/ 11 aber ist es noch weitgehend eine Fiktion. Vielleicht spürte man eine Energie des Aufbruches, etwa wie in Berlin vor rund 15 Jahren. Wenn man die Transformation der Stadt durch diese Giganten abzieht, fällt es nicht schwer, die aus dem Mittelalter kommende Tradition wie sie in den großen Apsismosaiken reich vorhanden ist, zu erblicken.


[image: images]

Abb. 20: Hermann Vischer, Grundriss des Pantheon; Paris Louvre.



Martin Luther mochte die „welschen Malern" und schätzte an ihnen ihren Naturalismus, den er mit den „Niederländern, sonderlich den Flämmigen" verglich.1408 Dies passt eher auf Werke Pinturicchios und macht nicht den Eindruck, als habe er die Eruption der Epoche in Rom gespürt. Vielleicht ging es ihm ähnlich wie Hermann Vischer aus Nürnberg, der nur kurz nach ihm, im Jahre 1515, die ewige Stadt bereist hat.1409 Er dokumentiert als einziger Renaissancezeichner den mittelalterlichen Altar mit Ziborium und die umgebende Schrankenanlage im Pantheon (Abb. 20). Raüael hatte 1506 spontan das Aussehen des antiken Innenraums rekonstruiert und unserem Gedächtnis als Zustand eingebrannt.1410 Vischer kam so etwas gar nicht in den Sinn; er schrieb neben seinen Grundriss: „Hie leit die gantz kapelln marija Rodunda im grünt mit der borten oder Eingang“. Sämtliche Ädikulen sind wie der Hochaltar ausdrücklich als Altäre markiert: „das sin altar“. Die antike Funktion des Baues erwähnt Hermann Vischer nirgends.1411


[image: images]

Abb. 21: Zeitgenössische Porträts Martin Luthers.



Die römische Bildwelt war um 1510/11 noch die des .heiligen Rom'. Wer sie mit Emst durchdrang, stieß auf die angesprochene Kultur des Papstes, nicht auf Pomp. Die „babylonische Hure" tummelte sich eher auf den Plätzen, in den Häusern und Palästen oder in den Bordellen, wo kurze Zeit später auch Ulrich von Hutten Diebe, Betrüger, Prostituierte oder ähnliche Zeitgenossen getrogen hat. In Dürers „Apokalypse" ist die „babylonische Hure" übrigens Venezianerin.1412 Luther hat später vor allem durch Lucas Cranach seine Theologie mit ähnlichem Aufwand ins Bild setzen lassen wie Julius II., und die Ikonographie seines eigenen Porträts (Abb. 21) Übertritt in ihren vielfältigen Ausprägungen von Typologie, Medien und Kopien die der römischen Kaiser und Päpste. Kein Kaiser und kein Papst verfügen über eine solche Breite von Darstellungsvarianten ihrer eigenen Physiognomie und über solch lange Kopienreihen.1413 Hier ist Luther römischer als die römischen Kaiser und päpstlicher als der Papst, ja ohne Weiteres ein Vorläufer Napoleons. Luther verstand es durchaus, mit dem Rombild, das er vorgefunden hat, umzugehen und ein eigenes Rombild später zu erzeugen.


Abbildungsnachweis




	Abb. 1:
	Satzburg, Universitätsbibtiothek, inv. H193, tot. 2v.


	Abb. 2:
	München, BSB, Rar. 287, tot. 97v, 98r.


	Abb. 3:
	Lucas Cranach. Das gesamte graphische Werk, 1472–1553, Beriin 1972, S. 377.


	Abb. 4:
	B. Taivacchia, Rahaet, Beriin 2007, S.lll, Abb. 77.


	Abb. 5:
	M. Rondina.Gti Agostiniani in Santa Maria det Popoto, in: I. MiareUi/ M. RichieUo (Hg.), Santa Maria det Popoto. Storia e restauri, 2 Bde., Roma 2009, Bd. 1, S. 3–12, hier S. 6.


	Abb. 6:
	Istituto Potigrahco detto Stato (Hg.), La Chiesa, ta Bibtiotheca Angetica, t'Awocatura. H Comptesso di Sant'Agostino in Campo Marzio, Roma 2009, S. 1.


	Abb. 7a-c, 8a-b:
	Erzbruderschaft beim Campo Santo Teutonico.


	Abb. 9:
	M. R. SitvestreHi, .Pictor egregius' aSiena,in:ScarpeHini/SitvestreHi (Hg.), Pintoricchio (wie Anm. 24), S. 233–246, hier S. 242, Abb. 7.


	Abb. 10:
	S. Ebert-Schiherer, Ripandas kapitotinischer Freskenzyktus und die Setbstdarstettung der Konservatoren um 1500, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 23,1988, S. 75–218, hier S. 132.


	Abb. 11:
	Photo Copyright O Vatican Museums. All rights reserved.


	Abb. 12:
	Fabbrica di San Pietro.


	Abb. 13:
	Privatbesitz.


	Abb. 14, 15, 16, 17, 18a-e:
	Photo Copyright O Vatican Museums. All rights reserved.


	Abb. 19:
	Bonn, Bundeskunsthatte.


	Abb. 20:
	A. Nessetrath, Der Zeichner und sein Buch. Die Darstettung der antiken Architektur im 15. und 16. Jahrhundert, Mainz-Ruhpotding 2014, S. 123, Abb. 168.


	Abb. 21:
	W. Hofmann (Hg.), Köpfe der Lutherzeit, München 1983.








Michael Matheus

„Sola fides sufficit"

‚Deutsche‘ Akademiker und Notare in Rom 1510/12

An der  Umgestaltung Roms zur Residenzstadt der Renaissance mit ihren neuen Straßen, Plätzen, Palästen, Hospitälern, mit der ersten nachantiken Brücke und zahlreichen Kirchen hatten auch jene Einrichtungen einen Anteil, die von .Deutschen' getragen bzw. von ihnen frequentiert wurden. Als .Deutsche' gelten dabei solche, die aus dem nordalpinen Gebiet des Heiligen Römischen Reiches nach Rom gekommen waren. Zwischen Universitätsabsolventen und Notaren wird im Folgenden unterschieden. Zwar hatten viele (möglicherweise sogar alle) der hier besonders interessierenden Rotanotare studiert, aber dies kann schon quellenbedingt nur für einen Teil nachgewiesen werden.1414 Wenngleich bisher in keinem Fall ein Kontakt zwischen Martin Luther und den im Folgenden erörterten Personen gesichert nachgewiesen werden kann, so sind diese doch Teil jenes akademisch-klerikalen Milieus, mit dem der Augustinereremit während seines Romaufenthalts in Berührung gekommen sein kann.


1Rahmenbedingungen: Kirchenbau und Annenkult

Zahlreiche Kirchen suchte Martin Luther auf, der in der Formung später Erinnerung zu Protokoll gab: „Gleich wie mir geschach zu Rom, da ich auch so ein toller heilige war, lieh durch alle kirche und kluüten (Katakomben), gleubt alles, was daselbs erlogen und erstuncken ist“.1415 Drei Gotteshäuser waren für ihn sowie die im Mittelpunkt dieses Beitrags stehenden Personen von besonderer Bedeutung.

Im Chor der wahrscheinlich 1475 in Angriü genommenen und um 1500 vollendeten neuen Kirche des Campo Santo Teutonico1416 stiftete die dort ansässige Bruderschaft 1502/03 einen neuen Hochaltar. So wie der Bautyp der Kirche teilweise aus dem Norden entlehnt wurde, in der Architektur des Gotteshauses aber zugleich italienische bzw. römische Formen verarbeitet sind, handelt es sich bei dem dreiteiligen Flügelaltar um einen aus dem nordalpinen Raum in Rom implantierten Typus. In dem monumentalen Triptychon, mit dem die Bruderschaft wohl von mehreren Künstlern etwas in Rom bis dahin völlig Unbekanntes schaben ließ und dessen bemerkenswerte Qualität dank der jüngsten Restaurierung viel deutlicher zutage tritt, verschmelzen nordalpine und italienische Malstile und Kunsttraditionen. Bei geschlossenen Flügeln waren die Begegnung Joachims und Annas, der Eltern Mariens, an der Goldenen Pforte in Jerusalem und eine Anna Selbdritt zu sehen.1417

Zu dem am 23. November 1511 geweihten neuen Gotteshaus von S. Maria dell' Anima1418 bemerkte Luther aus der Erinnerung: „Zu Rom im Spital ist die deutsche Kirche, die ist die beste, hat ein deutschen Pfarrherr“.1419 Auch in diesem von Luther obenkundig besonders geschätzten Gotteshaus wurde die hl. Anna verehrt; in der alten wie in der neuen Kirche verfügte die St. Anna-Bruderschaft über eine Kapelle, in der eine Anna Selbdritt als Altarbild diente. Die Skulptur wurde dem Campo Santo 1897 als Geschenk verehrt, gelangte aber später wieder in den Besitz der Anima.1420 (Abb. 1 u. 2)

Für Deutsche spielte auch Sant' Agostino, eine der beiden Kirchen der Augustinereremiten in Rom, eine wichtige Rolle. An der Stelle einer Vorgängerkirche wurde in den Jahren 1479 bis 1483 nach den Entwürfen der Architekten Jacopo da Pietrasanta und Sebastiano Fiorentino ein Neubau errichtet, eines der ersten Gotteshäuser in Rom mit Elementen des Renaissancestils. Während Luthers Romaufenthalt war der vom hier residierenden General Egidio mehrfach in diplomatischen Missionen eingesetzte Deutsche, Johannes Parvus, Subprior des Konvents,1421 dem auch schon zuvor deutsche Brüder angehörten.1422 Für die Bruderschaften der deutschen Schuhmacher und Bäcker war das Gotteshaus der Augustinereremiten eine wichtige Anlaufstelle.1423 Deutsche Handwerker ließen dem Konvent Stiftungen zukommen und in deren Kirche wohl auch deshalb in beachtlicher Zahl Messen lesen und Bestattungen vornehmen, weil ihnen dort Landsleute zur Verfügung standen. Auch ein Kurialer, wie der 1505 verstorbene Rotanotar und Prokurator Thomas Deix, der auch als Provisor der Anima fungierte und in S. Agostino eine Kapelle stiftete, wurde hier bestattet.1424


[image: images]

Abb. 1: Anna Setbtritt.




[image: images]

Abb. 2: Anna Setbtritt – Torso



Zu den hochrangigen Kunstwerken in dieser Kirche zählt die Kapelle an zentraler Stelle in der Nische des dritten Pfeilers des Mittelschiüs, die seit 1981 wieder im ursprünglichen Kontext zu sehen ist.1425 (Abb. 3) Am 13. Dezember 1510 schloss Johannes Göritz einen Vertrag mit den Augustinereremiten über den Altar ab, der 1512 fertig gestellt worden sein dürfte. Zuvor war ausführlich mit Spezialisten sowie dem Prior und Konventsangehörigen über die Gestaltung des Altars und seine Platzierung beraten worden, zahlreiche Konventsmitglieder waren bei der Vertragsunterzeichnung anwesend, darunter auch ein „frater Johannes Alemannus“.1426 Am festgesetzten Ort sollte nicht nur der Stifter bestattet werden, sondern ferner eine Lucrezia und ihre Tochter, welche zu diesem Zeitpunkt an anderer Stelle in der Kirche begraben waren.1427 Andrea Sansovino schuf eine Anna Selbdritt aus kostbarem lunensischen Marmor, über der Raüaels Fresko mit dem Propheten Jesaja sowie Inschriften in Griechisch (Dedikationsinschrift) und Hebräisch (Jes. 26,2f.) angebracht wurden. Zum Gesamtprogramm gehörte ferner eine lateinische Dedikationsinschrift des Stifters neben der Statue.1428 Mit Fresko, Skulptur und Inschriften wurde u. a. auf den Zusammenhang zwischen Altem und Neuem Testament angespielt, denn Jesaja soll die Geburt Christi und die unbedeckte Empfängnis Mariens geweissagt haben. Malerei und Bildhauerkunst, ein aus dem Norden importierter Heiligenkult und ein an klassischer Kunst geschultes, ja sie übertretendes Stilemphnden sollten hier ofenkundig eine Symbiose miteinander eingehen.


[image: images]

Abb. 3: Annenatter



In allen drei genannten Kirchen verkörpern Darstellungen der Anna Selbdritt ganz unterschiedliche Formen und Grade der Integration in die römische Kunstlandschaft und bringen zugleich jene Verehrung der Großmutter Christi zum Ausdruck, die im 15. und 16. Jahrhundert insbesondere im nordalpinen Reichsgebiet einen Höhepunkt erreichte, wo zahlreiche Annenaltäre gestiftet und Annenbruderschaften gegründet wurden. Hier waren es nicht zuletzt Humanisten, welche die Ausformung des Kultes und seine Verbreitung förderten.1429 Die Blüte dieses Kultes wurde auch dadurch gefördert, dass im Jahre 1481 die Mutter Marias von Papst Sixtus IV. in den römischen Heiligenkalender aufgenommen wurde.1430 Ob Martin Luther tatsächlich im Jahre 1505 unter dem Eindruck eines Blitzschlages ein Gelübde gegenüber der Großmutter Jesu ablegte und schon als junger Mann die hl. Anna in besonderer Weise verehrte, kann im hier interessierenden Kontext o8en bleiben.1431 Unter den in Rom lebenden Deutschen war der Annenkult aber jedenfalls, wie die genannten Zeugnisse belegen, zu Beginn des 16. Jahrhunderts populär, und er blieb, wie die römischen Befunde zeigen, in vorreformatorischer Zeit keineswegs auf das nordalpine Reichsgebiet beschränkt.1432



2Akademiker und Notare

Nach diesem einleitenden Szenarium sollen deutsche Akademiker und Notare in den Blick genommen werden. Bei den meisten von ihnen handelt es sich um Kleriker, die an der Kurie oder in deren Umfeld tätig waren.1433 Besonders beleuchtet werden unter Verknüpfung von römischen Quellen und solchen in parbÜMS ihr akademischer Werdegang, ihre Karriere in Rom bis um 1512 sowie – soweit fassbar – ihr intellektuelles Prohl.

Als Ausgangspunkt dient eine vom 9. November 1509 datierende Namensliste, welche aus der Sicht der Leitung von S. Maria dell'Anima jene an der Kurie und in deren Umfeld wirkenden Deutschen in Rom auhührt, von denen eine Unterstützung des Kirchenbaus erhöht bzw. erwartet wurde. Zwar wurde dieser Spendenzettel (genauer Spendenerwartungszettel) von Franz Nagl ediert, der gebotene Text erweist sich aber nicht immer als zuverlässig, eine umfassendere Auswertung ist bisher nicht erfolgt.1434 Genannt werden drei deutsche Bruderschaften (soctefafes bzw. con/fafem;fafes) und 45 Personen, von denen Einnahmen in Höhe von 3.105 Dukaten erhöht wurden. Den in der Quelle enthaltenen Informationen zufolge arbeiteten 15 an der Kurie als Prokuratoren, Abbreviatoren, Skriptoren etc., 22 werden als Rotanotare bezeichnet. Schon Hermann Hoberg hatte auf den hohen Anteil von Deutschen unter den Rotanotaren und besonders unter den nofan; sahsdfad hingewiesen.1435 Einige der in der Liste von 1509 genannten waren wie Johannes Göritz, Berthold Baldewini aus Salzwedel und Wolfardus Terlaen1436 vom „Hülfsnotar“1437 zum aofartas pnnctpaHs aufgestiegen.1438 Von den 45 Personen sind mindestens 37 als Akademiker und Notare anzusprechen. Die Liste bietet sich als Ausgangspunkt für eine Netzwerkanalyse an, wozu hier nur ein erster Schritt erfolgen kann.

Wilhelm von Enckenvoirt wird als apostolischer Skriptor und Archidiakon von Flandern verzeichnet und mit 100 Dukaten veranschlagt. Nach dem Tode von zwei in der Anima einüussreichen Personen, des Zeremonienmeisters Johannes Burckard (um 1450–1506) und des Kardinals Melchior von Meckau (um 1440–1509) wuchs der Einüuss des im brabantischen Mierlo geborenen Willhelm in dieser Institution, aber auch darüber hinaus. Spätestens ab 1489 in Rom als Prokurator tätig, war er 1498 der Animabruderschaft beigetreten und bekleidete von 1509 an für mehrere Jahre das Amt des Provisors,1439 wurde 1523 Kardinalprotektor der Anima und mit Blick auf die Ausstattung des neuen Gotteshauses eine der wichtigsten Persönlichkeiten. Bis 1512 ist er an der Kurie als päpstlicher Familiär und confinuus commensaüs Alexanders VI., als Rotanotar, Skriptor, Protonotar, Kubikular und Kollektor für die Bistümer Cambrai, Utrecht und Lüttich bezeugt.1440 Während sich ein wiederholt angenommenes Studium an der Universität Löwen1441 bisher nicht belegen lässt, steht aber fest, dass er im Jahre 1505 in Rom das Lizentiat im kanonischen Recht erwarb.1442

In den Jahren 1510–1512 ist Enckenvoirt nicht nur in der Anima eine wichtige Persönlichkeit, sondern auch ein höchst einüussreicher Kurienfunktionär.1443 Schon in den Jahren zuvor sind enge Beziehungen zu dem ebenfalls in der Liste von 1509 mit 50 Dukaten veranschlagten Johannes Ingenwinkel zu konstatieren.1444 Beide spielen eine wichtige Rolle in jenem Kreis von Personen, die Götz-Rüdiger Tewes als „Luthergegner der ersten Stunde" ausmachte.1445 Noch aber ist Enckenvoirt nicht orafor Kaiser Karls V., noch nicht der einzige Kardinal, den Hadrian VI. in seinem kurzen Pontihkat kreierte. Vor dem Hintergrund seines Einsatzes für den Neubau des Gotteshauses von S. Maria dell'Anima ab 1509 ist aber durchaus damit zu rechnen, dass er schon damals seine Grabstätte in jener neuen Kirche plante, sicherlich noch nicht in dem später intendierten Zuschnitt. Sein Landsmann auf dem Stuhl Petri hatte ausdrücklich kein aufwendiges Grabdenkmal gewünscht. Enckenvoirt ließ Hadrian VI. nach dessen Tod aus einem einfachen Backsteingrab in St. Peter in den neuen Chor der Animakirche überführen. Dort wurde unter erstmaliger Verwendung von Buntmarmor bei einem Wandgrabmal der Hochrenaissance gleichsam im Widerspruch zur Lebensweise, zu den Wünschen des Verstorbenen das heute noch teilweise erhaltene aufwendige Monument errichtet, das zugleich der Memoria Enckenvoirts dienen sollte. Die Wappen des Auftraggebers sind nur Teile einer großangelegten Planung, die noch viel eindringlicher und glanzvoller an den Kardinal erinnern sollte, als sich dies heute dem Betrachter erschließt. Sein eigenes Grabmal war als Pendant zum päpstlichen an der gegenüberliegenden Südwand des Chores geplant.1446

Auf dem Zettel des Jahres 1509 ist Johannes Göritz mit 50 Dukaten veranschlagt.1447 Er stammte aus Luxemburg (möglicherweise aus der Stadt selbst), wurde am 29. Oktober 1479 an der Universität Heidelberg immatrikuliert, wo er im Juli 1481 das Bakkalaureat bei den Artisten erwarb.1448 Sein Lehrer Jakob Wimpfeling, dem er eng verbunden war, empfahl und unterstützte seinen Wechsel an die Kurie nach Rom, und sein Schüler und Sekretär setzte sich in der 1502 gedruckten Streitschrift „Defensio Germaniae" auch für seinen Lehrer ein.1449 (Abb. 4 und 5) Ob und wo er kanonisches und weltliches Recht studierte, ist derzeit o8en, Rom ist als Studienort aber jedenfalls in Erwägung zu ziehen.1450 An der Kurie machte er Karriere, ist spätestens seit 1488 als Notar an der Rota tätig,1451 als Supplikenrezipient (recepfor suppiicafionum),1452 als Brevenschreiber, als Sollizitator, als Schreiber der Kanzlei, als secrefanns (spätestens 1506) und diente sechs Päpsten von Alexander VI. bis Clemens VII. Für eine große Zahl von Klienten fungierte er als Prokurator und Interessenvertreter, so 1508 für Hieronymus Busleiden, den Begründer des „Collegium Trilingue" in Löwen und Freund von Thomas Morus und Erasmus.1453 Die Diskussion und Beantwortung der Frage, ob Göritz in Raüaels Fresko „Vertreibung des Heliodor" in schwarzer Kleidung neben der päpstlichen Sedia gestatoria mit Julius II. dargestellt ist,1454 sei den kunsthistorischen Spezialisten überlassen.


[image: images]

Abb. 4: jakob Wimpfeting, Defensio Germaniae jacobi Wympfetingii, Freiburg 1502, S. II.




[image: images]

Abb. 5: Jakob Wimpfeting, Defensio Germaniae Jacobi Wympfetingii, Freiburg 1502, S. II (Detail).



Göritz war der Kopf einer römischen Sodalität von Gelehrten und Literaten, der nach ihm benannten „Academia Coryciana“. Neben seinem Wohnhaus im rione Parione besaß er ein stattliches Anwesen beim Forum Traianum,1455 das nach dem Vorbild des Pomponius Laetus mit antiken Inschriften und Skulpturen ausgestattet und solcherart in ein Museum verwandelt wurde. Jährlich am 26. Juli, dem Festtag der hl. Anna, wurde an dem von ihm in S. Agostino gestifteten Altar eine Messe zelebriert und anschließend in seinem als Museum gestalteten Weingarten, für den Göritz ein prächtiges Tor hatte entwerfen lassen, ein Fest gefeiert.1456 Die aus diesem Anlass gefertigten „Carmina" wurden an dem bewunderten und von vielen gerühmten Annenaltar bzw. in dessen Umfeld angebracht. Die im Laufe der Zeit entstandene Anthologie erschien 1524 in Rom unter dem Namen „Coryciana" im Druck und umfasst fast 400 Gedichte von 125 Autoren.1457 Allerdings war die Sammlung ursprünglich umfangreicher und enthielt auch griechische Gedichte. Man könnte Göritz' Altar in S. Agostino und die Anna Selbdritt als theologisch fundiertes Kontrastensemble zu jenem beinund armlosen Torso deuten, den Resten einer antiken Skulptur, die im Jahre 1501 Kardinal Oliviero Carafa auf der von S. Agostino aus gesehen entgegengesetzten Seite der Piazza Navona auf einem Sockel an der Ecke seines Palastes aufstellen ließ. An diesen Pasquino, der berühmtesten der sogenannten sprechenden Statuen Roms, wurden spätestens seit 1501 gleichfalls Gedichte geheftet; unter dem Patronat des Kardinals wurde am Markustag (25. April) der Torso in eine antike Gottheit transformiert, das Fest sollte vor allem Professoren und Studenten ansprechen.1458 Seit 1509 erschienen ausgewählte Sammlungen mit teilweise scharfen satirischen (nicht zuletzt antikurialen) Epigrammen im Druck. Annenaltar und Pasquino stellen zwei unterschiedliche Kristallisationspunkte innerhalb eines breiten Spektrums humanistischer Festkultur dar, die von einer Vielzahl weiterer Fixpunkte poetischer Wettkämpfe konstituiert wurde.1459 In ihnen kommen unterschiedliche Akzentuierungen in römischen Humanistenkreisen zum Ausdruck, wie sie etwa mit Blick auf den Kreis um Angelo Colocci im Vergleich zu jenem um Göritz vermutet wurden. Der erste wurde als patriotisch-antiquarisch, der zweite als religiös-literarisch apostrophiert.1460 Abgesehen von der üblichen wissenschaftlichen Polemik und Satire sind aber zu der Zeit von Luthers Romreise klare Fronten oder gar abgegrenzte Zirkel noch nicht erkennbar, zumal nicht selten prominente Persönlichkeiten mehreren sodalüafes angehörten. In welchem Maße Göritz in die römische Szenerie integriert war, deutet seine Mitgliedschaft in der gleichfalls den lad; iefferara gewidmeten „Sodalitas Parionis" des Pietro Mattuzzi an, der viele bekannte römische Gelehrte aus dem ersten Drittel des 16. Jahrhunderts angehörten, Göritz als einziger Deutsche.1461 Erst in den Jahren nach Luthers Romreise wird in der Ewigen Stadt der Einüuss national geprägter Ehrendiskurse1462 unter humanistischen Gelehrten spürbarer, besonders pointiert im Streit um den französischen Humanisten Christoph Longolius (1519)1463 sowie während des Pontiükats Hadrians VI. (1523/24),1464 nach und nach zudem verquickt mit Diskurselementen religiöser Frontenbildung im Kontext der einsetzenden Glaubenspaltung. Auch Göritz' Sodalität blieb davon nicht unberührt,1465 sein Anwesen stellte aber weiterhin sowohl für Gelehrte und Literaten aus Rom als auch für Rombesucher einen wichtigen Kristallisationspunkt dar. Die Liste jener aus dem deutschsprachigen Raum, welche der Gedichtsammlung zufolge mit Göritz in Kontakt standen, umfasst nachweislich Jakob (Aurelius) Questenberg, Johannes Cochlaeus,1466 Peter Eberbach, Caspar Ursinus Velius,1467 Johannes Hadelius,1468 Michael Hummelberg,1469 Ulrich von Hutten,1470 Georg Engel und Christoph von Suchten.1471 Dabei ist zu berücksichtigen, dass es sich bei der „Coryciana" lediglich um eine Auswahl von Dichtern und ihrer Werke handelt, über deren Genese in vieler Hinsicht nur spekuliert werden kann. Es ist also keineswegs auszuschließen, dass auch weitere Humanisten aus dem deutschsprachigen Raum der sodaüfas des Göritz angehörten, ihre Gedichte aber nicht in der überlieferten Fassung der „Coryciana" enthalten sind.1472 Besonders eng scheinen Göritz' Beziehungen zu Georg Silvanus Germanicus aus Schlesien gewesen zu sein, der in der „Coryciana" unter dem Namen Caius Silvanus Germanicus begegnet.1473 Germanicus zählte zu jenen Dichtern, welche der damals berühmtesten Kurtisane Roms Verse bzw. panegyrische Nachrufe widmeten. Sie trug den Künstlernamen Imperia,1474 und betätigte sich – den Berichten von Zeitgenossen zufolge – als Komponistin und Dichterin. Zu den Liebhabern der hoch gebildeten Frau zählte bis zu ihrem Tode im August 1512 der reiche Bankier und Mäzen Agostino Chigi. Über die Gründe ihres Selbstmordes wurde schon von Zeitgenossen viel spekuliert. Dass Martin Luther Göritz und dessen Gelehrtenkreis während seiner Romreise kennenlernte, gilt in etlichen Publikationen als wahrscheinlich, doch fehlen dafür überzeugende Anhaltspunkte.1475 Göritz erscheint als ein Kurialer, der sich als Kunstmäzen und großzügiger Gastgeber betätigt, aus dessen Feder aber wenig bekannt ist. Seine Memoria wurde – sprachliche und kulturelle Grenzen überschreitend – ganz wesentlich von den Autoren der „Coryciana" geformt.

Den St. Annenaltar in S. Agostino, vor dem auch sein Grab geplant war, ließ er just in den Jahren 1510 bis 1512 realisieren, als Enckenvoirt mit Nachdruck den Neubau des Gotteshauses von S. Maria dell'Anima betrieb.1476 Dass Göritz wie auch die anderen in seinem Umfeld auftretenden deutschen Humanisten in Rom im Kontext von S. Maria dell'Anima nicht oder kaum begegnen, war schon Joseph Schmidlin aufgefallen. Ihm galten aus einer katholisch-deutschnationalen Perspektive die römisehen Humanistenzirkel, in denen Göritz im Unterschied zu Enckenvoirt prominent vertreten ist, als „literarische Schmarotzer“. „Dass keiner der deutschen Humanisten den Weg zur Nationalkirche fand, beweist weder zu Gunsten ihres patriotischen noch ihres religiösen Glaubens“.1477 Möglicherweise können die beiden Kurialen als religiösintellektuell unterschiedliche und in manchem gegensätzliche Antipoden im Kreise deutscher Akademiker in Rom gelten, zumindest erscheint dies eine interessante, zu verihzierende Arbeitshypothese.

Auf zwei weitere Personen des Spendenzettels von 1509 sei Bezug genommen, auf den mit 25 Dukaten verzeichneten Kölner Kleriker Johannes Potken,1478 Propst von St. Martin in Emmerich und St. Georg in Köln, sowie auf den mit hundert Dukaten taxierten Jakob (Aurelius) Questenberg, senpfor aposfoücus.1479

Der aus dem westfälischen Schwerte stammende Potken1480 wurde 1490 Mitglied der Animabruderschaft, ist zwischen 1493 und 1504 regelmäßig im Kontext dieser Bruderschaft nachweisbar und als Prokurator für verschiedene Personen und Institutionen aus dem nordalpinen Reichsgebiet tätig. Der Familiär und Tischgenosse von Alexander VI. und Julius II. ist spätestens 1503 Kubikular und fungiert 1504 und 1505 als päpstlicher Gesandter. Der apostolische Protonotar war als Prokurator u. a. für Herzog Georg von Sachsen an der Kurie tätig.1481 Anfang 1505 amtiert er als Provisor der Animabruderschaft und ist im Zusammenhang mit der Bruderschaft von Juli 1509 bis November 1511 erneut regelmäßig in Rom nachweisbar. Er ist als Familiär zweier Kardinäle bezeugt, des Matthäus Schiner sowie des Federico de Sanseverino.1482

Was seinen akademischen Werdegang betritt, so begegnet er 1499 als Magister,1483 1500 als Lizentiat im kanonischen Recht1484 und 1503 als Doktor im kanonischen Recht.1485 Für den Forschungsstand und die damit einhergehende Einschätzung des Universitätsund Studienorts Rom erscheint bezeichnend, dass bisher für Potken wie für vergleichbare Fälle Rom als Studienort nicht einmal in Erwägung gezogen wurde. Da an dessen Präsenz in Rom in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts kein Zweifel besteht, erscheint es als sehr gut möglich, dass er den Doktorgrad im kanonischen Recht in der Ewigen Stadt erworben hat.

Bei Johannes Potken handelt es sich um den ersten Europäer, der sich intensiver mit jener semitischen Sprache beschäftigte, welche die Christen des äthiopischen Berglandes in der Liturgie verwendeten, und die er selbst wie andere zu dieser Zeit als gelehrte Sprache der Chaldäer deutete. Der als „der erste Äthiopologe des Abendlandes" apostrophierte Potken lieh im Oktober 1511 in der Vatikanischen Bibliothek den Codex Vaticanus Etiopicus 20 aus, die einzige äthiopische Handschrift in den älteren Beständen der Vaticana.1486 Er stand zudem in engem Kontakt mit den äthiopischen Christen in der Kirche S. Stefano dei Mori. Diese sogenannten Indian; galten mit ihrer dunklen Hautfarbe als Zeugnis dafür, dass die christliche Lehre unter allen Menschen verbreitet war. Potken konstatierte aufgrund seiner philologischen Kenntnisse die Verwandtschaft ihrer Sprache mit dem Hebräischen.1487 Von den Äthiopiern lernte er ohne Dolmetscher die Sprache ihrer Liturgie und machte sie – eigener Aussage zufolge selbst gelernter Buchdrucker – im Druck der gelehrten Welt zugänglich. Im Jahr 1513 erschien in Rom bei Marcellus Silber die erste Ausgabe. Nach seinem Wechsel von Rom nach Köln initiierte er weitere Werke in dieser Sprache und plante schließlich sogar Drucke in arabischen Lettern.1488 Zu seinen Schülern in Rom zählte Pietro Colonna bzw. Galatino, welcher wie Potgen der lateinischen, griechischen, hebräischen und (in begrenztem Umfang) auch der äthiopischen Sprache kundig als „vir quator linguarum peritissimus" gefeiert wurde und mit Gelehrten wie Egidio da Viterbo verkehrte.1489 Von der Notwendigkeit des Sprachenstudiums war Potken nicht nur aus philologischem Interesse überzeugt,1490 sondern betrieb das Studium fremdsprachiger Texte zum Nachweis der Existenz des christlichen Gottes und als ein Instrument der Exegese sowie der Zusammenführung der Völker. Am 25. Januar 1515 informierte er den befreundeten Reuchlin über den für ihn günstigen Fortgang seines Prozesses in Rom.1491

Der aus Wernigerode stammende Jakob (Aurelius) Questenberg1492 wird in der Liste des Jahres 1509 als scnpfor aposfoücus wie Enckenvoirt mit hundert Dukaten veranschlagt.1493 Er studierte 1482 an der Universität Erfurt und erwarb dort 1484 das Bakkalaureat in der Artistenfakultät. Wo er zum Magister und zum docfor decreforum1494 promovierte, ist nicht bekannt. Dass er den Doktortitel in Rom erwarb, ist auch deshalb zu erwägen, weil er die Stadt oüenkundig selten verließ.1495 Freilich muss er diesen Grad nicht an der Universität erlangt, sondern kann ihn auf anderen Wegen erhalten haben, beispielsweise durch eine päpstliche Kommission.1496 Die Bedeutung solcher alternativer Verfahren, die sich neben den universitären Graduierungen oüenkundig großen Zuspruchs erfreuten, wurde erst in jüngeren Studien deutlicher.1497 Questenberg fungierte an der Kurie spätestens 1490 als Brevenschreiber, in den folgenden Jahren u. a. als Sollizitator, Scriptor, Protonotar sowie als päpstlicher Sekretär.1498

Er hörte möglicherweise noch Vorlesungen des aus Byzanz stammenden und in den letzten Jahren bis zu seinem Tode 1487 in Rom lehrenden Gräzisten Johannes Argyropolos, sicher zählte er zu den Hörern des berühmten Pomponius Laetus. Wie Johannes Burckard war er Familiär des Kardinals Marco Barbo, der seinerseits die griechische Sprache schätzte und der Bruderschaft von S. Maria dell'Anima angehörte.1499 Questenberg war ein gefragter Kopist lateinischer und griechischer Handschriften sowie Übersetzer griechischer Texte und wohl auch der hebräischen Sprache mächtig. Mehrfach hat er nachweislich Handschriften in der Vatikanischen Bibliothek ausgeliehen. Seine elegante Schrift wurde von Reuchlin und Melanchton ausdrücklich gelobt.1500 Im Reuchlinstreit unterstützte Questenberg den Freund, freilich ohne sich beim weiteren Fortgang des Prozesses in Rom öüentlich zu positionieren. Nur einige wenige Gedichte aus seiner Feder sind bekannt, in einem geißelt er Konrad Celtis als Plagiator. Questenberg stand nicht nur mit in Rom lebenden Gelehrten wie Egidio da Viterbo1501 in engem Kontakt, sondern auch mit zahlreichen deutschen Humanisten. Von Johann von Dalberg wurde er nach eigenem Bekunden gefördert; seinem Gönner widmete er u. a. einen numismatischen Traktat. Kontakte bestanden etwa zu dem lange an der Kurie wirkenden Lorenz Beheim,1502 zu Peter Eberbach, Michael Hummelberg, Heinrich Boger1503 sowie zu dem bekannten Gräzisten Johannes Rhagius Aesticampianus. Dieser hatte nach einer Studienreise in Italien Professuren an den Universitäten Mainz, Frankfurt an der Oder und Leipzig bekleidet. Die Leipziger Professur musste er 1511 aufgeben. Er unternahm eine zweite Reise nach Rom, wo er an der Kurie gegen die Relegation von der Leipziger Universität an den Papst appellierte. 1512 wurde er in der Tiberstadt zum Doktor der Theologie promoviert und erlangte das Privileg, sechs Poefae laureafi zu ernennen.1504 Nach weiteren Stationen lehrte er seit 1517 an der Universität Wittenberg als Kollege Martin Luthers.

Abschließend sei auf ein von Mitte Dezember 1507 bis August 1519 reichendes Verzeichnis der im Kurienumfeld tätigen Notare verwiesen, in dem 400 Personen aufgeführt werden, darunter 156 (also knapp 40%) Deutsche.1505 Von ihnen wählten 53, also über ein Drittel, ein Motto. Nur 17 sind religiösen Inhalts, bei dreien handelt es sich um Zitate aus der Bibel. 36 können als allgemeine Lebensweisheiten gelten, teilweise aus lateinischen Klassikern geschöpft. Immerhin wählt einer, der Mainzer Kleriker Johannes Bader, einen griechischen Spruch.1506 Im hier interessierenden Kontext verdient der Wahlspruch des aus einer thüringisch-sächsischen Familie stammenden Bamberger Klerikers Jakobus Haydenreich besonderes Interesse, der 1511 im Register verzeichnet und unter die Rotanotare aufgenommen wird. „Sola hdes sufficit“.1507

Dieser Wahlspruch scheint jenem so?a(„Allein durch den Glauben“) nahe zu kommen, mit dem die reformatorische Grundüberzeugung auf den Begriü gebracht wurde, dass ein Mensch nicht durch fromme Werke die Anerkennung Gottes verdienen, sondern sein Heil allein durch sein Vertrauen in die göttliche Gnade erlangen könne. Der thüringisch-sächsische Notar entnahm seinen Leitvers wahrscheinlich dem eucharistischen Hymnus des Thomas von Aquin „Pange lingua: ad hrmandum cor sincerum sola hdes sufficit" („Es genügt dem reinen Herzen, was ihm sagt der Glaub allein“).1508 Sowenig der Mönch Martin während seines Romaufenthalts zum späteren Reformator stilisiert werden sollte, sowenig sollte das Motto seines in Rom lebenden und arbeitenden Landsmanns mit einem reformatorischen Kontext in Verbindung gebracht werden, zumal der Hymnus nicht zu den von reformatorischen Kirchen geschätzten Texten zählte.

Martin Luthers späteres Urteil über Papst und Kurie hei bekanntermaßen weiten teils vernichtend aus. Was etwa die an der Kurie geführten Prozesse betritt, so tadelte er im Jahre 1520 in seiner Schrift „An den christlichen Adel deutscher Nation" deren Kosten und lange Dauer sowie die Unkenntnis der dortigen Richter über „Sitten, Recht und Gewohnheit" in parühus.1509 Allerdings gibt es auch einen bisher wenig beachteten mit der Bewertung von 1520 im Widerspruch stehenden positiven Erinnerungssplitter. In den Tischreden wird ihm in den Jahren 1536 und 1538 folgende Äußerung zugeschrieben: „Nichts ist da (in Rom) zu loben, denn das Consistorium und Curia Rotä, da die Händel und Gerichtssachen fein rechtmäßig gehört, erkannt, verrichtet und geörtert (beendet) werden“.1510 Zu dieser positiven Erinnerung – so viel wird man wohl sagen können – leistete ein Teil der in diesem Beitrag behandelten Personen einen Beitrag.1511



3Resümee und Ausblick

Die eingangs angesprochenen neuen Gotteshäuser zählen zu jenen Bauten, die bis zum Sacco di Roma das Stadtbild Roms partiell veränderten.1512 Die Bruderschaftsmitglieder von S. Maria dell'Anima nannten 1499, als der Beschluss zum Neubau des Gotteshauses hei, eine wichtige Triebfeder. Das bestehende Gebäude sei alt, andere Nationen hätten prächtigere und modernere Kirchen errichtet.1513 Die Konkurrenz zwischen den nahones und Bruderschaften war folglich ein wichtiger Stimulus für die Bautätigkeit. Möglicherweise hat der Neubau der Kirche des Campo Santo auch die Aktivitäten der Animabruderschaft befördert. Hierzu leisteten die genannten Akademiker und Notare einen Beitrag, ferner auch zu jenem faszinierenden und kreativen Milieu, das hier nur mittels weniger Schlaglichter beleuchtet werden konnte. Zu dessen Erforschung und Konturierung ist es freilich notwendig – etwa mittels Netzwerkanalysen – bisherige Forschungsstränge und -Perspektiven aufzubrechen. Es käme darauf an, bisher gängige Etikettierungen zu überwinden und beispielsweise Enckenvoirt nicht nur aus belgisch-niederländischer Perspektive bzw. als starken Mann des Pontihkats Hadrians VI. in den Blick zu nehmen; Göritz nicht allein als Mäzen „aller deutschen und humanistischen Belange in Rom“1514 zu stilisieren und als Auftraggeber von Raphael und Sansovino zu würdigen; Potken nicht nur im Kontext eines ätiopologischen Forschungsdiskurses zu behandeln; und sich für Questenberg nicht nur allein aus konfessioneller Perspektive als wichtige Kontaktperson an der Kurie für spätere Reformatoren zu interessieren.

Auch wenn die Forschung sich nicht auf die hier im Mittelpunkt stehenden kurialen Kreise beschränken sollte, ist die systematische Auswertung der vatikanischen Registerüberlieferung im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts für eine fundierte Netzwerkanalyse ein dringendes Desiderat. In den Gmvamina nadonis Germanicae wurde im Verlaufe des 15. Jahrhunderts die Kritik am kurialen Finanzgebaren immer lauter, antirömische Ressentiments gewannen an Schärfe. Dass die römische Kirche die Germania über Gebühr belaste, ja sie ausplündere, war ein Vorwurf, der schon vor der Reformation nicht nur von geistlichen Kritikern in bisweilen drastischer Schärfe formuliert wurde.1515 Mit welcher Virtuosität sich Kuriale wie Wilhelm von Enckenvoirt und Johannes Ingenwinkel am kurialen Pfründenmarkt zu ihren eigenen Gunsten und jener ihrer Klientel bewegten, ist in Ansätzen bekannt und erforscht.1516 Doch sind deren Strategien, Erfolge und Misserfolge ohne eine systematische Erschließung der kurialen Quellen zusammen mit jenen in parfiüas auch im Vergleich zu ihren Konkurrenten derzeit allenfalls ansatzweise ausgelotet.

Bei der Einschätzung der Dimensionen der kosmopolitischen römischen Szenerie ist zu bedenken, dass die Deutschen quantitativ einen nennenswerten, aber im Vergleich doch eher geringen Anteil unter den Kurialen darstellten, und die spanische und französische Diplomatie an der Kurie über großen Einüuss verfügte.1517 Verglichen mit den Verhältnissen um 1400 war zu Beginn des 16. Jahrhunderts die Internationalität des Kurienpersonals geringer ausgeprägt. Freilich bleibt etwa in der päpstlichen Kanzlei zwischen 1471 und 1527 der Anteil von Nichtitalienern mit rund 42% immer noch hoch, der Anteil der Deutschen aber mit 6% eher gering, Spanier und Franzosen sind hier deutlich stärker vertreten.1518 Allerdings können die Proportionen in der Kanzlei nur begrenzt auf die Gesamtverhältnisse übertragen werden, unter den Rotanotaren blieb der Anteil der Deutschen hoch.1519 Zudem ist zu bedenken, dass die Zahl der an der Kurie und in ihrem Umfeld arbeitenden Menschen im Verlaufe des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts erheblich anwuchs, allein in der päpstlichen Kanzlei zwischen 1471 und 1527 von rund 200 auf etwa 700 Personen.1520

Auf dem Spendenzettel des Jahres 1509 werden die genannten Personen als Notare, Kurienfunktionäre und Inhaber von geistlichen Dignitäten qualihziert. Die hier besprochenen Probanden haben allesamt ein Universitätsstudium absolviert. Einige haben sicher, andere wahrscheinlich in Rom studiert und hier akademische Grade erworben. Die Bedeutung Roms als Studienort (nicht nur für Deutsche) wurde bisher erheblich unterschätzt. Eine Neubewertung ist in Gang gekommen, und hierzu liefern auch die genannten Protagonisten interessante Nuancen. Die erörterten Beispiele bestätigen den für die Kanzlei konstatierten Befund, demzufolge dort unter den Universitätsabsolventen überwiegend Inhaber juristischer Grade arbeiteten, zudem einige Mediziner, fast keine Theologen.1521 Bewusst ist vom Studienort Rom die Rede, weil über den auf Universitäten ausgerichteten institutioneilen Blickwinkel hinaus auch die sonstigen vielfältigen Möglichkeiten intellektueller Erfahrungen berücksichtigt werden sollten; die von Potken und Questenberg frequentierte Vatikanische Bibliothek sei als Beispiel für viele andere genannt. Der spätere Reformator Andreas Bodenstein von Karlstadt, der bei Luthers Promotion zum Doktor der Theologie an der Universität Wittenberg im Oktober 1512 als dessen promofor fungierte,1522 war nach juristischen Studien an der dortigen Universität im Jahre 1516 in Rom an der Kurie tätig, hatte eine Disputation an der Sapienza bestritten und erwarb das Doktorat in beiden Rechten.1523 Luther hingegen suchte Rom wohl als bußfertiger Pilger auf. Die Frage, ob er in Rom auch um eine Studienerlaubnis nachsuchte – wie wiederholt vermutet. und noch öfter bestritten wurde1524 – kann im Rahmen dieses Beitrags nicht diskutiert werden, sie wäre aber eine eigene Studie wert.1525



Abbildungsnachweis



	Abb. 1:
	Foto Dr. Franz Xaver Brandmayr Copyright, Päpsttiches Institut S. Maria deii'Anima

	Abb. 2:
	Erzbruderschaft beim Campo Santo Teutonico

	Abb. 3:
	Foto Michaei Matheus.

	Abb. 4, 5:
	München, Bayerische Staatsbibiiothek, Res/4 Germ.g. 209, S. II, urn:nbn:de:bvb:12-bsbl0897142–2.







Vincenzo De Caprio

Der Humanismus in Rom in den ersten drei Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts

Ihre große Blüte erlebte die humanistische Kultur im Umfeld der Römischen Kurie um die Mitte des 15. Jahrhunderts. Damals wurden Werke verfasst, die zu den wichtigsten Zeugnissen der Philologie, der Geschichtsschreibung, der Chorographie, der Altertumswissenschaft sowie der sprachund literaturtheoretischen Reüexion gehören und deren Autoren die klassische Antike nicht nur auf einer neuen Grundlage wiederauferstehen ließen, sondern sie ins Zentrum der europäischen Kultur rückten. Stellvertretend für viele sei hier – neben Flavio Biondo und Leon Battista Alberti – nur der Name von Lorenzo Valla genannt, der in Rom die letzte Fassung seiner „Elegantiae linguae latinae“, der ,„Magna Charta' nicht nur des italienischen, sondern des gesamten europäischen Humanismus“,1526 veröüentlichte, nachdem er sie in der Widmung an Giovanni Tortelli dem römischen und päpstlichen Kontext angepasst hatte. Nach dieser Phase der außergewöhnlichen Kreativität und Erneuerung ebbte die intellektuelle Experimentierfreude mehr und mehr ab, ebenso wie die kühne Mehrstimmigkeit einer Kultur, in der inhaltlich und methodisch ganz unterschiedliche Richtungen nebeneinander bestanden und teilweise auch hart aufeinanderprallten. Sowohl in Rom als auch andernorts in Italien ließ (sieht man einmal von Polizian, Pontano und Sannazaro ab) in den lateinischsprachigen Werken die Fähigkeit nach, neue Ideen auf literarischem Gebiet hervorzubringen. In einem Passus aus „De cardinalatu" legte Paolo Cortesi dem Kardinal Francesco Soderini Worte in den Mund, die bei aller positiven Bewertung der zeitgenössischen Gelehrsamkeit und der geschichtskritischen Betätigung den Mangel an kreativen Schriftstellern unterstreichen: „huius aetatis saeculum eruditorum magis in iudicando quam in eloquendo possunt“.1527 Doch während anderswo die volkssprachliche Literatur zum treibenden Faktor der Kultur wurde und einen innovativen Schub bewirkte, fehlten in Rom – vielleicht abgesehen von der Komödie – in Volgare verfasste Werke, die sich mit den großen Meisterwerken der italienischen Renaissance-Literatur messen konnten.

Am Ende des 15. und in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts zeichneten sich in Rom dann allerdings Neuerungen ab, die ein wesentlich reichhaltigeres und mannigfaltigeres Bild als das der vorausgegangenen Jahrzehnte boten. Es kam

Zu. einer Art von Beschleunigung von Expansionsprozessen, die einerseits mit dem zeitlichen Vorsprung und andererseits mit der Verspätung einherging, welche die römische Kultur im Vergleich zu einigen der wichtigsten intellektuellen Zentren Italiens auszeichneten. Die Verspätung betritt den politisch-militärischen Kontakt mit den großen europäischen Mächten, der in Rom erst um 1527 stattfand, andernorts dagegen schon um die Jahrhundertwende. Der Vorsprung betritt die Tatsache, dass die Phase der Expansion der humanistischen Kultur in Rom früher als in anderen Zentren Italiens unterbrochen worden war. Man kann das, grob gesprochen, mit den Jahren der Auüösung der Accademia Romana von Julius Pomponius Laetus (1468) und der Neubestimmung der Grenzen der Orthodoxie durch Innozenz VIII. (14841492) in Verbindung bringen.

Das Gefühl, es sei um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert zu einem Bruch in der intellektuellen Kontinuität gekommen, stellt eines der sensibelsten und fruchtbarsten Themen in der italienischen Kultur des frühen 16. Jahrhunderts dar, die durch das Ende jener Illusion von der Autonomie der Regionalstaaten erschüttert war, von der sich auch das Vertrauen in den Wert des Humanismus gespeist hatte. Und dieses Gefühl manifestierte sich schon sehr früh, noch bevor die großen Historiker es zu einem Kriterium für die Interpretation der politischen Geschichte und der italienischen Gesellschaft machten und bevor Francesco Guicciardini in seiner „Storia d'Italia“, der Geschichte Italiens von 1492 bis 1534, in großartiger Weise die ruina d'ffaHa, das mit der Invasion Karls VIII. beginnende Ende des politischen Gleichgewichts in Italien, beschrieb.

Da ich in diesem Beitrag vor allem auf die humanistische Kultur Bezug nehme, möchte ich zumindest an das Zeugnis erinnern, das in einer Notizensammlung des Florentiner Humanisten und Schülers von Polizian Pietro del Riccio Baldi, bekannter unter seinem Gelehrtennamen Crinito, enthalten ist. In der bereits im Jahr 1504 unter dem Titel „De honesta disciplina“1528 veröüentlichten Schrift werden die Ereignisse der Jahre 1492–1494 mit einer starken symbolischen Bedeutung geschildert und verraten insofern die ihnen zugeschriebene Funktion der kulturellen Periodisierung, als Pietro Crinito dort bestürzt auf das zeitliche Zusammenfallen des Anfangs vom Ende der Freiheit Italiens und des Beginns der Auüösung der humanistischen Kultur hinweist.1529

Doch ist dieses Gefühl der Krise der Kultur, vor allem der humanistischen, nicht der Grund dafür, dass ich mich entschlossen habe, im Bereich des römischen Humanismus mit der zentralen Phase des Pontihkats von Alexander VI. (gewählt im Jahr 1492) einzusetzen, auch wenn der Zeitpunkt de facto mit dem Beginn der ruina d'RaHa zusammenzufallen scheint. Diese Entscheidung hat vielmehr vor allem mit Gründen zu tun, die in der römischen Kultur selbst liegen, wo es unter dem BorgiaPapst zu wichtigen Neuerungen kam, die sich wie folgt auf den Punkt bringen lassen: Es setzte sich eine weniger ausschließliche und strenge Orientierung an der klassischen Antike durch, ein Klassizismus also, der oüen genug war, um vorklassische, zum Beispiel ägyptische Elemente aufzunehmen und zur Geltung kommen zu lassen. Mit einem etwas ambiguen, aber gleich einer Metapher erhellenden Terminus wurde dieser Klassizismus, dem mehr an einer symbolischen Logik als an einer rationalistischen Struktur der Geschichtsschreibung und der Philologie gelegen war, als ein „heiterer Klassizismus" bezeichnet. Mit Annius von Viterbo manifestierte sich eine antihumanistische und synkretistische Haltung, die außergewöhnlich viel Anklang fand. Mit Serahno de' Ciminelli von l'Aquila erzielte unterdessen die höhsche Dichtung einen durchschlagenden Erfolg und setzte vehement eine kritische Reüexion humanistischer Prägung ein, die auch auf die volkssprachliche Literatur und auf das Volgare angewandt wurdet.1530

In der römischen Kultur selbst liegen auch die Gründe, aus denen heraus ich mich dazu entschlossen habe, meine Ausführungen mit dem Sacco di Roma von 1527 enden zu lassen. Die zeitliche Einteilung der italienischen Literatur erfolgt gewöhnlich nach einem Schema, das grundlegend bereits in der ersten Hälfte desJahrhunderts von den großen Historikern und Denkern skizziert wurde, die aus unmittelbar von der Autonomie-Krise der italienischen Staaten betrogenen geo-politischen Räumen stammten. Zu nennen sind hier die „Storie horentine" und die „Storia d'Italia" der Florentiner Niccolo Machiavelli und Francesco Guicciardini, die „Storia di Milano" des Milanesen Bernardino Corio und das Werk „De educatione" des Pugliesen Antonio De Ferrariis. Die Krise, die auf die Formel von der ruina d'LfaHa gebracht wurde, schien allgemeiner Natur zu sein, zumal sie neben der Politik auch die Kultur, und zwar nicht nur die humanistische, sondern die gesamte Kultur erfasst hatte.

Nicht nur auf der politischen, sondern auch auf der kulturellen Ebene und auf der Ebene seines Selbstbildes ist Rom ohne Schaden aus der Autonomie-Krise der italienischen Staaten hervorgegangen, aus einer Krise, die dagegen für einige große Staaten wie Mailand und das Königreich Neapel sogar das Ende ihres politischen, institutioneilen und dynastischen Gefüges bedeutete. Aus dieser Krise, die unweigerlich die Funktion des Papstsitzes als Magnet für Intellektuelle stärkte, da sie andere Kulturzentren schwächte oder gar zu deren Auüösung führte, hat die intellektuelle Rolle Roms geradezu neue Kraft geschöpft. Franciscus Arsillus aus Senigallia, der Arzt von Sebastiano del Piombo und Autor jenes Werks „De poetis urbanis“, das auf das Drängen von Caio Silvano hin in die „Coryciana" aufgenommen wurde, führt aus, er sei, während in ganz Italien die Kriege tobten, in der „martia Roma" angelangt (von wo er dann kurz vor dem Sacco wieder aufbrach) „candida ubi assidue pax modo culta viret“.1531 Davon speiste sich in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts weiterhin der klassische und humanistische Mythos von Rom als „communis orbis totius patria“, der zu einem langen Leben bestimmt, ja in der Vorstellungswelt eines Torquato Tasso noch präsent war. Das in der Zeit unmittelbar nach dem Sacco von 1527 verfasste Werk „De litteratorum infelicitate" von Pierio Valeriano schreibt das Bild von der magnetischen Anziehungskraft fest, die das Rom des frühen 16. Jahrhunderts auf die Intellektuellen ausübte: „Urbes aliae vix unum aut duos aut tres (clari viri) ad summum habuisse deprehendebantur... urbem autem Romam, utpote communiem orbis totius patriam, ita litteratorum fertilem et abundantem intuebamur,... ut in ea ipsa demum per annos aliquot maior litteratorum proventus fuerit quam in reliqua Italia“.1532

In den ersten drei Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts erlebte Rom auch in ideologischer Hinsicht eine Expansionsphase, ganz im Gegensatz zu anderen traditionellen Kulturzentren. Überaus bedeutsam ist, dass, während sich in der italienischen Geschichtsschreibung und Literatur das Thema der ruina d'Lfaüa und des Endes eines mythischen und literarischen goldenen Zeitalters durchsetzte, in Rom eines der großen Themen gerade das der Geburt einer neuen aurea aefas war. Um dieses Thema herum konzentrierten sich verstärkt auf das Papsttum bezogene Symbole; und in ihm konvergierte die Rückbesinnung auf zwei unterschiedliche Traditionen: zum einen die auf klassische Bezüge, besonders virgilianischen Ursprungs gegründete Tradition, die im Italien des 15. /16. Jahrhunderts in der enkomiastischen Literatur besonders lebendig war, zum anderen die christliche Tradition, die den Akzent auf ethisch-religiöse Werte legte (Überwindung der Sünde, Sieg des Gerechtigkeit, Ausbreitung des Glaubens), folglich in Laktanz ihren Mittelpunkt hatte („Divinae Institutiones“, V, 5) und sich vor allem in den engagiertesten Werken der kurialen Kultur manifestiertet.1533

Berühmt wurde die von dem Augustiner Egidio von Viterbo 1507 gehaltene Rede „De aurea aetate“. Sie thematisiert den Zusammenhang zwischen der Eiche, die Julius II. im Jahr 1503 als Emblem gewählt hatte, und der Eiche des Mythos, die Jupiter heilig war: Von den Früchten dieses Baumes, den Eicheln, hatten sich die Menschen im goldenen Zeitalter ernährt. Unter dem Symbol der Eiche – mit den beiden Päpsten aus der Familie Deila Rovere, Sixtus IV. und Julius II. – konnte sich das Christentum weiter verbreiten und sich erfüllen, was prophezeit worden war. Während des Pontihkats von Sixtus IV. strebte die Reconquista ihrem Abschluss zu, der 1492 mit dem endgültigen Sieg über die Araber in Spanien erreicht war. Unter dem Pontihkat von Julius II. gab es nach der Ausweitung der Herrschaft von Manuel I. von Portugal auf den Indischen Ozean neue Länder und Völker, die zum christlichen Glauben bekehrt werden konnten, und somit näherte sich die Zeit, zu der, wie vorausgesagt worden war, alle Menschen unter einem einzigen Glauben, „omnium unum ovile et unus pastor“, vereint sein würden.1534

Der Zusammenhang zwischen der Eiche und dem goldenen Zeitalter taucht oft in den hgurativen Darstellungen des Pontihkats der Deila Rovere auf und ist auch in zahlreichen literarischen Werken zu hnden. Ich will hier nur auf die Bezüge auf das goldene Zeitalter und auf seine christliche Wiedergeburt verweisen, die Pietro Bembo um das Emblem der Eiche der Deila Rovere herum aufbaute, dem die anderen alten Püanzenembleme (Ölbaum, Pappel, Efeu, Myrte, Zypresse und Pinie) weichen mussten. Mit Bezug auf die Eiche von Julius II. schreibt Bembo:

„Namque boni mores nostro rediere sub aevo, / ut primum posito constitit illa situ, / simplicitasque inculta comam, rectique cupido, / et lex, et probitas, et sine labe hdes. / Ne credit ad primos tantum bona quercus honores, / quos habuit mundi cum tener orbis erat; / sed provecta solo nitidis caput inserit astris, / quantum homines aluit, tantum alitura deos“.1535

Doch auch die 1523 erfolgte Wahl von Leo X., dem Sohn von Lorenzo dem Prächtigen und „medicus" genannten Papst, der die Wunden der Kirche heilen würde, wurde in dem von den Medici nach dem Zwischenspiel der savonarolischen und der soderinischen Republik zurückgewonnenen Florenz mit allegorischen Darstellungen gefeiert. Darin wurde mit dem oüensichtlichen Symbol eines Kindes, das aus den zerbrochenen Wahen eines toten Mannes hervorgeht, darauf angespielt, dass mit dem neuen Papst nach dem Ende des eisernen Zeitalters wieder ein neues goldenes beginnen würde.1536

Wie bereits gesagt, ist die Wiederkehr des goldenen Zeitalters kein neues Motiv in der italienischen Kultur des 16. Jahrhunderts. Sie ist ein Motiv, das zur enkomiastischen Rhetorik von literarischer wie von ideologischer Bedeutung gehört; sie knüpft an die Idee der humanistischen Wiedergeburt der Kultur der Antike und im Allgemeinen an die Vorstellung von der neuen Blüte des intellektuellen Lebens an.1537 Und sie ist ein Motiv, das sogar im Hintergrund jenes Krisenbewusstseins präsent ist, auf das ich hingewiesen habe. Wie richtigerweise festgestellt wurde, ist die Tatsache, dass Jacopo Sannazaro die „Arcadia" beenden konnte, indem er den Tod der bukolischen Dichtung besiegelte (der Epilog „A la sampogna" gehört zu den Prosatexten, die bei der im Jahr 1496 begonnenen, zur zweiten Ausgabe von 1504 führenden Überarbeitung hinzugefügt wurden), nicht einer der üblichen literarischen Vorwände der humanistischen Poesie, sondern entspricht dem Bewusstsein vom Untergang der .bukolischen Welt' als des goldenen Zeitalters. „Wenn der Dichter aus der literarischen Tradition das Thema des goldenen Zeitalters wählte und sein schmerzhaftes Verschwinden beklagte, so lag dies an der Entdeckung einer ähnlichen historischen und geistigen Situation, die darzustellen er sich verpachtet fühlte“.1538

Im Rom des frühen 16. Jahrhunderts waren die intellektuellen Konstrukte über die päpstlichen Embleme so mit Bedeutungen überfrachtet, dass sie zu regelrechten Zeichenund Symbolsystemen wurden. Ich will hier nur ein Beispiel erwähnen, das außerhalb des Themas des goldenen Zeitalters liegt, nämlich die komplexen, an den Osirismythos geknüpften Konstrukte Annius' von Viterbo, die sich sowohl in der „Viterbiae Historiae Epitoma" als auch – im Zusammenhang mit dem Noah-Thema – in seinem Hauptwerk, den „Antiquitates“, hnden. Über das Emblem des Stieres hängen sie einerseits – so Annius – mit dem mit Osiris beginnenden Stammbaum der „gens pharnesia" von Alessandro Farnese, dem künftigen Paul III., zusammen; andererseits sind sie in den „Antiquitates" über den Stier im Familienwappen der Verherrlichung des Borgia-Papstes Alexander VI. verpachtet. Gleichzeitig implizieren die Konstrukte Annius' von Viterbo, wie wir noch sehen werden, in einem gewagten Synkretismus auch ein ehrgeiziges Interpretationsschema der Geschichte und der Weisheit, das sich als Alternative zu dem Schema versteht, das sich der Erkenntnismethoden des humanistischen Klassizismus bedient.

Was das Motiv des goldenen Zeitalters zu etwas Besonderem und Bedeutendem im römischen Humanismus macht, ist, dass in ihm Wiedergeburtsvorstellungen zusammentrehen, die die Rückkehr einer in ihrer Vollkommenheit idealen Vergangenheit als kurz bevorstehend oder bereits erfolgt verheißen, und zwar einer Vergangenheit, die sowohl literarischer als auch ideologisch-religiöser Natur sein kann. Wie in überzeugender Weise Rosanna Pettinelli gezeigt hat, ist die Selbstzelebrierung der römischen humanistischen Kultur, wie sie sich in den 1524 veröhentlichten „Coryciana“, einer regelrechten Selbstdarstellung dieser Kultur, manifestiert, ganz vom Mythos einer erneut Realität gewordenen „aurea aetas" durchdrungen, in der sich die Wiedererstehung einer „ars antiqua" mit der einer „nova religio" verbindet.1539 Der Mythos vom goldenen Zeitalter bezieht sich auf eine Vorstellung vom päpstlichen Rom, die sich um das Motiv der ununterbrochenen Kontinuität von der klassischen imperialen Vergangenheit bis zur christlichen päpstlichen Gegenwart dreht. Gleichzeitig gründet er aber auch auf der Vorstellung von der göttlichen Vorhersehung der Geschichte, die in der Gegenwart den Höhepunkt der neuen, durch die Geburt Christi ausgelösten Ära sieht, und entsprechend auf der prophetischen Vorstellung von einer „plenitudo temporum“,1540 die das Erbe Christi mit der Größe der zeitgenössischen Kirche zusammenfallen lässt. In der „Historia viginti saeculorum" Egidios von Viterbo ist der Zenit des mit der Geburt Christi beginnenden historischen Prozesses zur Zeit Leos X. erreicht; bereits auf das Jahr 1504 geht die in Neapel geschriebene und mit Sannazaros „De partu virginis" in Verbindung stehende Ekloge Egidios „De ortu domini" zurück.1541 In diesem Zusammenhang dient die Bezugnahme auf das neue goldene Zeitalter dazu, das Thema der Geburt Christi und nicht das seiner Leidensgeschichte (auf dem die katholischen Reformatoren bestehen werden) zum zentralen Moment der Heilsgeschichte zu machen. Damit wird auch der Figur der Jungfrau Maria eine vorrangige Bedeutung zuerkannt – wie etwa in dem Werk „De partu Virginis" von Jacopo Sannazaro, das von Pietro Summonte bereits im Jahr 1507 als vollendet erachtet wurde, aber erst 1526 nach einer sehr langen Phase der Überarbeitung veröffentlicht werden konnte.1542 Und es wird nach den Worten Egidios vor allem das Rom Leos X. sein, das sich als kulturelle Macht präsentieren wird, der es endlich gelingen kann, in der Geschichte konkret jenes Ideal von Frieden und Wohlstand zu verwirklichen, das das Zeitalter des Augustus ausgezeichnet hatte, in dem Christus geboren wurde.1543

Während. also anderswo das Ende einer Zeit der Expansion und der Beginn einer neuen, gegenläuhgen Phase beschworen wurde, setzte sich in Rom nicht nur eine konstante und fortschreitende Entwicklung fort, sondern hielt sich sogar die Überzeugung, sich in der Hochphase eines lang anhaltenden historischen Prozesses zu behnden, die die damalige Zeit auf Augenhöhe mit der Antike stellte. Sicher war die tatsächliche Situation eine andere und die Krise nur um einige Jahrzehnte verschoben. Als sie dann mit dem Sacco von 1527 voll ausbrach, wurde sie nicht als Krise, sondern als völlige Erschütterung betrachtet, als Zerfall der Kultur, als jähe Unterbrechung eines Prozesses und als Beginn einer gegenläuhgen Entwicklung. Mit dem Sacco von 1527 setzte angesichts der Realität des Reiches Karls V. und der Reformation plötzlich das Bewusstsein vom illusorischen Charakter der römischen Renaissance-Ideologien ein. In Rom war es der Sacco, der zur Auhösung des intellektuellen Zentrums führte, wie sie anderswo durch die Invasion Karls VIII. ausgelöst wurde, und der die Verbreitung eines anderen intellektuellen Klimas mit sich brachte, zu der auch die Ereignisse der Reformation ihren Beitrag leisteten.1544 Nach 1527 wurde man sich des Zusammenbruchs der römischen Ideologie von der ununterbrochenen Kontinuität mit der Vergangenheit bewusst, die die kuriale Kultur während des ganzen vergangenen Jahrhunderts durchdrungen hatte und deren Zielpunkt der optimistische Mythos von der pienüudo femporum gewesen war.1545 Die Fülle der Zeit zeigte sich nach dem Trauma des Sacco in einer umgekehrten und negativen Perspektive, mit einer apokalyptischen Bedeutung, nach der die radikale Reform der Kirche die einzige Heilsmöglichkeit darstellte. Giovanni Stahleo, der Diplomat und Bischof von Sebenico, dem heutigen Sibenik, hielt ein Jahr nach dem Sacco und drei Monate vor seinem Tod am 15. Mai 1528 eine Rede vor den Richtern der Rota über die Ursachen des Sacco. Durch den expliziten Verweis auf Jesaja und auf die Gottesstrafe der Babylonischen Gefangenschaft sowie durch eine Anspielung auf die göttliche Bestrafung durch die Sintüut (nahegelegt durch ein biblisches Textstück, Genesis 6,12) wird dieser Aspekt scharf akzentuiert: „Sed unde, quaeso, quasve ob causas, tot et tarn gravissima incommoda nobis evenere? Nempe quia omnis caro corruperat viam suam; eramus omnes cives et habitatores non Romae urbis sanctae, sed Babylonis peccatricis, de qua impletum est temporibus nostris verbum Domini in Isaya“.1546 Und nach dem Kongress von Bologna war es gerade Egidio von Viterbo, der die Bedeutung der  eschatologischen Perspektive von der plenifudo femporum radikal umkehrte. In seiner Schrift „Scechina" wurde Karl V. zum Adressaten einer Rede, in der Gott die Starrsinnigkeit Roms verurteilte, das nicht in sich gehen wollte, obwohl der Stadt mehrfach die göttliche Strafe angekündigt worden war, die dann mit dem Sacco und mit einer Reihe von dramatischen natürlichen Ereignissen in dessen Folge eintrat. Doch auch dies hat nichts genützt: „At nec sic quidem quicquam profeci. Nunc certum est ultra non parcere: morbum medici manum refugientem: immanium hostium falce resecare: antiqua evertere: nova instaurare“.1547 Es muss jedoch darauf hingewiesen werden, dass, wenn Pierio Valeriano den Sacco zu Beginn seines Werks „De litteratorum infelicitate" als Bruch beziehungsweise als Kontinuitätsverlust und folglich als völlige Erschütterung und Auüösung des römischen Zentrums der humanistischen Kultur interpretiert,1548 ein solches breites Bewusstsein von einem Einschnitt nicht ausschließt, dass es in Rom genau entgegengesetzte Reaktionen gab. Ich will hier nur an die Veröüentlichung der „Carmina" von Filippo Beroaldo dem Jüngeren im Jahr 1530 erinnern, in denen der Wille zum Ausdruck kommt, durch die erneute Aufnahme der unterbrochenen Kontinuitätsfäden auch die älteren humanistischen Werke der neuen Situation anzupassen. Mit der Widmung an Kardinal Trivulzio scheint dies auch Domenico Lelio zu unterstreichen, dem diese späte Hommage an den seit zwölf Jahren verstorbenen Bibliothekar der Vatikanischen Apostolischen Bibliothek zu verdanken ist.1549 Und ich will – an dieser Stelle beiläuhg, da ich später noch darauf zurückkommen werde – daran erinnern, dass Beroaldo der Jüngere von Erasmus zu den Ciceronianern gezählt wurde, „quanquam is perpauca misit in literas“.1550

Der römische Humanismus der ersten drei Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts zeichnet sich durch einige Besonderheiten aus. Was die Organisation der Kultur anbelangt, so entstanden zahlreiche kulturelle Vereinigungen, in denen sich die Intellektuellen zusammenfanden. Diese hatten sowohl die ohenere Form der sodaüfafes als auch die  fast schon strukturierte der Akademien, wie im Fall des Zirkels von Pomponius Laetus. Wieder begründet als sodaüfas im Jahr 1478, gab sich diese Regeln, Ämter, Schutzheilige und Aufgaben. 1483 erhielt sie von Kaiser Friedrich HI. das Recht, die Würde eines Poefa iaareafas zu verleihen. Sie schuf sich sogar ein eigenes Signet, zum Beispiel im Explicit der Silber-Ausgabe des 1488 erschienenen Werks „De Syllabis" von Paulus Pompilius („Ex Sodalitate Sancti Victoris in Viminali“).1551 Im frühen 16. Jahrhundert nahmen in der Accademia Romana Tommaso Fedra Inghirami und Camillo Porcari eine führende Rolle ein. Doch auch Angelo Colocci und Blosio Palladio dürfen nicht vergessen werden. Wie zahlreich die kulturellen Vereinigungen zur damaligen Zeit vertreten waren, zeigt sich auch daran, dass Piero Valeriano 1522 in den im Studium Drüis gehaltenen „Praelectiones in Catullum die Zirkel Sadoletiun, Gyberticum, Coritianum, Colotiacum, Melineum, Cursiacum, Blosianum et alia" als je eigene Einrichtungen aufzählte, wenngleich Überschneidungen unvermeidbar waren.1552 Mit der Sammlung der „Coryciana" gab sich auch die „bonorum atque eruditorum cohors" um Hans Göritz ein öüentliches Erscheinungsbild mit einer Publikationskampagne, die auch die religiösen und akademischen Riten und die literarische Konsistenz der soduüfus auswies.1553 Um Paolo Cortesi versammelte sich eine soduüfus, an der – wie aus „De cardinalatu" hervorgeht – neben einem nicht näher bestimmten Hermodorus (vielleicht ein Schüler von Janus Lascaris), Capella, Scipione Forteguerri (Carteromaco), Geremia Cusandro, Pietro Gravina, Cornelio Benigno D'Alessandro und Antonio Augusto Valdo beteiligt waren. Eine teilweise andere Mitgliederliste geht aus einer Beschreibung hervor, die Vincenzo Colli, genannt Calmeta, von den gelehrten Versammlungen im Haus von Cortesi lieferte.1554 Cortesi wurde seinerseits zusammen mit Trissino, Calmeta und Benedetto Accolti von dem Zirkel angezogen, der sich bei Angelo Colocci traf.1555

Die Kommentierung der Klassiker wurde weiter betrieben, vor allem aber setzte man, wie andernorts in Italien, auf die großen gelehrten und enzyklopädischen Kompilationen. Carlo Dionisotti hat das in den römischen Werken enthaltene enzyklopädische Wissen herausgestellt und gezeigt, dass es nicht von der Geschichte losgelöst ist, sondern den wechselhaften und schwierigen Beziehungen zwischen den Menschen Aufmerksamkeit zollt.1556 Doch die Grenzen des literarischen Bereichs werden mitunter auch von den Protagonisten selbst wahrgenommen. Wie Giacomo Ferraü festgestellt hat, drehte sich die gesamte historiographische Vision von Paolo Cortesi, angefangen von seinem frühen Werk „De hominibus doctis" bis zu seinem Traktat „De cardinalatu“, um die Vorstellung von einer fortschreitenden Zivilisierung, die in der Gegenwart gipfelt. Das Bild ist überwiegend positiv: „censemus hodie decemmilium litteratorum hominum in Europa reperiri genus qui tantum dant scriptionis accuratae temporis quantum ex negotiorum et vitae necessitate redundant“; doch, wie Cortesi im selben Passus bemerkt, die Ergebnisse sind selten hervorragend.1557

Ich werde mich im Folgenden auf einige kurze Anmerkungen zu den wichtigsten Werken beschränken, auch wenn diese eine weitaus umfassendere Auseinandersetzung verdienten.

Im Jahr 1498 kam mit den „Antiquitates" eine unübersichtliche Sammlung von Texten, begleitet von einem noch unübersichtlicheren und ausufernderen Kommentar, heraus, die der Dominikaner Annius von Viterbo, der spätere Magister Sacri Paiafü, verfasst hatte. Es handelt sich um ein Werk, das auf einer Reihe von Konstrukten aufbaut, die auf der Vorstellung von einer ursprünglichen, von Noah direkt an die Menschen weitergegebenen Oüenbarung gründen, welche einen radikalen Synkretismus rechtfertigt zwischen den vorklassischen Religionen (vor allem der ägyptischen), den klassischen Religionen, der biblischen Tradition (in der die Rolle Noahs weniger die des Erbauers der Arche als vielmehr die des pondjex ist) mit punktuellen Einüüssen der Kabbala und vor allem dem Christentum. Eine wichtige Vermittlungsinstanz bei der Weitergabe der ursprünglichen Weisheit Noahs wird den Etruskern zugewiesen, bei deren Lukumonen die religiöse Funktion mit der politischen und institutioneilen verschmilzt. Durch die synkretistische Symbolik, die Noah, Janus, den Gianicolo und den Vatikan vereint, werden die Etrusker die unmittelbaren Vermittler von Annius' Vorstellung von einem Papsttum mit weisheitlichem Prohl (und – in philospanischer Perspektive – die Vermittler der Vorstellung von einer sakralen Monarchie, die auch von Antonio Nebrija vertreten wurde). In den „Antiquitates" werden en bloc alle Bezüge auf die humanistische und neuplatonische prisca füeologia zurückgewiesen, ebenso wie der exemplarische Wert der griechischen Tradition (sowohl der klassischen als auch der weisheitlichen). Für Annius war diese Tradition nur eine Quelle von Fehlern und Häresie, da es der griechischen Lehre um die Suche nach dem Neuen gehe und nicht um die Erhaltung der von Noah geoüenbarten ursprünglichen Werte, der einzigen Hüter der Wahrheit. Jenseits der mythischen Geschichten aus der Zeit vor und nach der Sintüut stützen sich die „Antiquitates" auf eine im Vergleich zum intellektuellen System des humanistischen Klassizismus völlig subversive Vorstellung. In dem Werk werden auch die Erkenntnismethoden der humanistischen Geschichtsschreibung und Philologie abgelehnt, und es wird eine Denkrichtung wiederaufgegriüen, die im Thomismus und in der spätantiken Grammatik wurzelt (vor allem der von Aelius Donatus und Priscianus): Die ursprüngliche Wahrheit, so heißt es, lasse sich nicht mit Erkenntnisinstrumenten der Philologie erfassen, sondern nur anhand der Analyse der Namen, die die Stammväter der Wirklichkeit gegeben haben. In den ursprünglichen Namen konzentrieren sich, so liest man weiter, sowohl die Essenz als auch die Eigenschaften, die die bezeichneten Wirklichkeiten gemein haben, deren Kenntnis jedoch nur durch die Entziüerung der Namen erlangt werden könne. Nicht der humanistische Philologe, sondern der Theologe, der diese geheimnisvolle Wissenschaft von den Wörtern kennt, sei im Besitz eines großartigen und universellen Erkenntnisinstruments.1558

Die „Commentarii urbani" von Raphael Ma8ei Volaterranus, die an die große antiquarische und gelehrte Tradition von Flavio Biondo anknüpfen, wurden im Jahr 1506 in 38 Bänden herausgegeben. Ihre drei Teile stellen eine regelrechte Enzyklopädie des Wissens dar. Der erste von ihnen ist der historischen Geographie („Geographia“) gewidmet; der zweite beinhaltet ein historisches Lexikon der alten Onomastik, das eine Einteilung nach modernen Kategorien und Berufen vornimmt („Anthropologia“); der dritte schließlich befasst sich mit den Grundlagen der Künste („Philologia“). Obwohl sie noch der traditionellen Idee von der Überlegenheit der Vertreter der Antike über die der Moderne verhaftet sind, erweisen sich die „Commentarii urbani" gleichzeitig als den Erfordernissen der Modernität und denen einer Neubewertung der Volkssprache gegenüber oüen. Was das Volgare anbelangt, so wird beispielsweise auf Stammwörter sowohl lateinischen als auch griechischen Ursprungs hingewiesen („De nominibus“).1559

Von besonders großer Bedeutung – und das über Rom hinaus – ist das im Jahr 1510 veröüentlichte Werk „De cardinalatu" von Paolo Cortesi, in dem das Moderne als eine bereits vollständig abgegrenzte Dimension erscheint, die von einer Vorbildlichkeit ist, welche es mit der Antike aufnehmen kann. Im Proemio des zweiten Buchs wird die Auüassung vertreten, die Menschen könnten einen größeren Gefallen an den modernen Dingen hnden, und zwar gerade wegen deren größerer Nähe. Deswegen kann Cortesi in diesem Werk auf eine neue Literatur setzen, die von der christlichen Jetzt-Zeit in klassischen Formen zu sprechen vermag. Vielsagend ist jedoch auch die große Aufmerksamkeit, die er der volkssprachlichen Literatursprache schenkt, die ihm zufolge seit der Zeit der drei großen Florentiner verbessert worden ist (wobei die Nennung von Dante neben Petrarca und Boccaccio die Distanz zu den Vorstellungen zeigt, die sich in den „Prose" von Bembo spiegeln).1560

Zwischen 1512 und 1514 wird – bemerkenswerterweise gleichzeitig mit Machiavellis Werk „Der Fürst" – der (im Jahr 1544 veröüentlichte) Traktat „De principatu" des aus der adligen römischen Familie der Alberteschi stammenden Juristen Mario Salamoni verfasst, der als Jurist am Studium UrMs lehrte. Gemäß dem traditionellen humanistischen Modell handelt es sich um einen Traktat in der Form eines Dialogs zwischen einem Juristen, einem Philosophen, einem Theologen und einem Historiker. In „De principatu" werden die rechtlichen Fundamente der monarchischen Herrschaft diskutiert, wobei die vertragliche Grundlage des Staates von dem Philosophen unterstrichen wird, während der Jurist den Souverän für tegiüus solutus hält. Ausgehend von diesem Bezug auf die Tradition des Vertragsgedankens wurde sogar ein Dialog über die verbliebenen Spannungen zwischen der städtischen Aristokratie und der päpstlichen Herrschaft vorgeschlagen, die noch unter Leo X. und nach der pux romunu von 1511 zu spüren waren.1561 Dennoch lässt sich das dem Medici-Papst gewidmete Werk nicht einfach als Ausdruck der noch vorhandenen Spannungen zwischen Stadt und Papsttum betrachten – trotz der Unterscheidung zwischen einer tex generuüs und einer ?ex convenfionuüs, trotz der Vertragslehre, dem Vorhandensein republikanischer  Ideale, der Nichtverurteilung des Tyrannenmords sowie der Kritik an der Verwaltung der Kurie und an der Verweltlichung von Kurie und Kirche.1562

In der römischen Kultur dieser ersten drei Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts kam es also zu einer Verfechtung höchst verschiedener und unterschiedlicher intellektueller Positionen, die meines Erachtens auf drei wesentliche Komponenten zurückgeführt werden können.

Bei der ersten Komponente handelt es sich um eine Richtung der humanistischen Kultur, in deren Mittelpunkt das tief wurzelnde Gefühl von der ununterbrochenen Kontinuität steht, einer Kontinuität nicht nur der klassischen Tradition, sondern insbesondere auch der Tradition des 15. Jahrhunderts. Diese Richtung erscheint folglich als genau gegenläuhg zu der Wahrnehmung eines Kontinuitätsbruchs zwischen der Kultur des 15. Jahrhunderts und der intellektuellen Situation, die sich aufgrund der rutna d'Raüa, meinem Ausgangspunkt, ergeben hatte und die durch Bembos Zurückweisung der Gültigkeit einer volkssprachlichen Dichtung des 15. Jahrhunderts bekräftigt wurde. Als Pierio Valeriano zu Beginn seines Werks „De litteratorum infelicitate“, das nach 1527 geschrieben wurde und insbesondere die römische Situation in den Blick nahm, dann ein Bild der humanistischen Kultur seiner Zeit zeichnete, stellte er sie als einen kompakten und homogenen Block dar, für den es seiner Meinung nach einen genauen und klar abgegrenzten zeitlichen Rahmen gab, der mit der Spanne von 70 Jahren zwischen der Wahl von Nikolaus V. (1447) und dem Sacco zusammenfällt.1563 Erst der Sacco und nicht die rutna d'Raüa bedingte die Zäsur, durch welche die Kontinuität unterbrochen und in dramatischer Weise das römische Zentrum der humanistischen Kultur zerstört wurde.

Es handelt sich um eine geradezu ideologisch vertretene Kontinuitätsachse, um die herum sich religiöse, institutioneile, philosophische, literarische und rhetorische Vorstellungen drehen, die aus der Gegenwart den letzten Zielpunkt einer kontinuierlichen und linearen Tradition machen, die deren Anschluss an die Vergangenheit gewährleistet. Das Thema des goldenen Zeitalters erscheint, wie wir gesehen haben, als das  zentrale Element dieser Konstruktion. Aber auch die Reformerfordernisse werden nicht so sehr als die Schahung einer Diskontinuität angesichts eines Verfalls der Gegenwart wahrgenommen, sondern als die Rekonstruktion einer Kontinuität, die im Gegensatz zu ihren Ursprüngen solider ist, als eine Wiederanknüpfung an das wertvolle Erbe der eigenen Geschichte und seine Befreiung von Verkrustungen. In der Rede zur Eröünung des Laterankonzils wünschte Egidio von Viterbo am 3. Mai 1512 eine tiefgreifende Erneuerung herbei, die zu „collapsam religionem in veteram puritatem, in antiquam lucem, in nativum splendorem, atque in suos fontes" führen würde.1564

Die zweite Komponente reüektiert die Ungewissheit der Gesamtsituation: Sie macht sich die Sorgen angesichts der rutna dffaHa zu eigen, auch die Ängste in Anbetracht der dringenden Notwendigkeit einer Reform der Kirche, und projiziert sie auf die Prophezeiung einer großen Gefahr, aber auch einer bevorstehenden Wiedergeburt. Gegen Ende des Pontihkats von Alexander VI. war die einem spanischen Franziskaner zugeschriebene „Apocalypsis Nova" erschienen. Der selige Amadeus prophezeite darin die bevorstehende pienüudo ecclestae, wenn in einem Klima des universellen Friedens und unter der Leitung eines vom Himmel bestimmten und auf der Welt bereits tätigen Hirten „omnes gentes inhdelium ad hdem vestram convertentur et ei sicut patri obedient“.1565 Diese Prophezeiung hatte sich innerhalb kürzester Zeit verbreitet, und gegen sie sprach sich dann das 5. Laterankonzil aus. Doch sie erfüllte auch eine äußerst wichtige Funktion, ermöglichte sie doch, das optimistische Klima eines bevorstehenden goldenen Zeitalters mit einem obskuren Gefühl der Ungewissheit der Gegenwart zu kombinieren, mit einer mehr oder weniger genauen Diagnose der Übel der Kirche (die sich auch in der lutherischen Polemik spiegeln sollte), und mit der Notwendigkeit einer Reform der Lehre und der Organisation. Das Motiv der Prophetie, vor allem der Bezug auf Jesaja, erlaubte die Verbindung zweier auf den ersten Blick antithetischer Ebenen.1566 Gleich zu Beginn der Eröünungsrede des Konzils rechtfertigte Egidio von Viterbo mit seiner Tätigkeit als Prediger und Interpret der großen prophetischen Texte des Alten und des Neuen Testaments die Tatsache, dass der Papst ihm eine so wichtige Aufgabe übertragen hatte. In seinen Predigten in ganz Italien „hatte er angekündigt, dass nach Wandlungen und großen Unglücksfällen der Kirche endlich die .illius emendationem' gekommen sei. Daher konnte  es als natürlich erscheinen, dass der Interpret der Prophezeiungen auch vom .principium expectatae salvationis' Zeugnis ablegte“.1567

Was schließlich die dritte Komponente anbelangt, so besteht sie aus der Rückkehr der volkssprachlichen Literatur, die im großen Stil in einem traditionellerweise fast ausschließlich an das Lateinische gebundenen intellektuellen Kontext erfolgte. Und ich spreche von einer Rückkehr, weil es sich in Wirklichkeit nicht um ein völlig neues Ereignis in der römischen Kultur handelt. Wir dürfen nämlich nicht jenes wahre Monument des Römischen, die „Cronica" des römischen Anonymus, vergessen, die in einem Klima der erstarkten kommunalen Bestrebungen entstand, aber – wie später der kuriale Humanismus – auch von einem starken Gefühl des Weiterlebens der klassischen und vor allem der lateinischen Tradition in der Gegenwart durchdrungen ist. Es ist die Verbindung zwischen Munizipalismus und universalistischem Klassizismus, die später dann in den Werken von Marco Antonio Altieri auftaucht. Und doch bedeutete die Rückkehr zum Volgare im frühen 16. Jahrhundert etwas Neues und Anderes im Vergleich zum Werk des Anonymus. Auch in Rom entstand die volkssprachliche Literatur zwischen dem 15. und dem 16. Jahrhundert nicht neben der intellektuellen humanistisch-lateinischen Tradition, sondern setzte sich in enger Verbindung mit dieser durch. Das Werk von Serahno von l'Aquila ist dafür ein wichtiges Indiz. Seine Gedichte waren für den mündlichen Vortrag bestimmt; sie mussten vorgelesen oder vorgesungen werden. Erst nach seinem Tod wurden sie gesammelt und veröhentlicht, wobei der Übergang von der Mündlichkeit zur Veröhentlichung in Rom auch schon die Gelegenheitsdichtung, allerdings die lateinischsprachige, betrogen hatte.1568 Francesco Flavio, vielleicht der Sohn von Flavio Biondo, gab erstmals die „Rime" Serahnos heraus, und zwar aus zwei Gründen: Erstens sollten die Gedichte, die bereits eine enorme Popularität erlangt hatten, in keiner Weise als Volksdichtung rezipiert werden; zweitens sollte die Sammlung den Erfordernissen einer Rückführung auf die ursprüngliche Form der Texte gerecht werden, die für die humanistische Philologie charakteristisch ist.1569 Es war eine Hommage der römischen humanistischen Kultur an die volkssprachliche Dichtung, die zwei Jahre später anlässlich des Todes von Serahno in den „Collectanee Grece Latine et Vulgari" gipfelte. Griechische, lateinische und volkssprachliche Verse unterstrichen schon im Titel die Hommage der humanistischen Poesie, in all ihren sprachlichen Formen, an das Werk des Dichters.1570 Gleichzeitig kann festgestellt werden, dass sich auch in Rom die kritische Auseinandersetzung mit dem Volgare verbreitete. Und Flavio hatte nicht vergessen, die Verdienste zu unterstreichen, die auch auf diesem Gebiet Serahno de' Ciminelli gehabt hatte, „von dessen bewundernswerten und wenigen vergönnten Tugenden nicht nur dieser oder jener, sondern fast alle von uns verstreuten Talente Italiens erweckt und aufgerichtet worden sind zu dieser erhabenen Kraft des volkssprachlichen Idioms“.1571

So glich sich die römische Kultur letztlich erneut an die der anderen wichtigen intellektuellen Zentren Italiens an, in denen ein tiefgreifender und kontinuierlicher Austausch zwischen der klassischen Tradition und derjenigen in den romanischen Sprachen stattfand und die neue Blüte des Volgare im frühen 16. Jahrhundert zusammen mit dem Bewusstsein von der eigenen Autonomie bereits die Meisterwerke eines anderen Klassizismus hervorgebracht hatte oder gerade dabei war hervorzubringen.1572

Doch die größere Komplexität und Auüächerung der römischen Kultur (sowohl was die literarische Produktion als auch was die kulturellen Vereinigungen anbelangt) präsentierte sich auch als eines der Ergebnisse eines genau entgegengesetzten Prozesses, der die organischer an den kurialen Humanismus gebundene Tradition erfasste. Im Laufe der Zeit kam es in der Tat zu einer fortschreitenden Reduktion der Vielfalt der Forschungsrichtungen und der Experimente, die den kurialen Humanismus in der Mitte des 15. Jahrhunderts gekennzeichnet hatten und die sich im Verlauf des Jahrhunderts im ciceronianischen Modell immer mehr aneinander anglichen.

Dass die magnetische Anziehung von Künstlern und Schriftstellern durch das Mäzenatentum der Päpste und Kardinäle sowie einiger großer weltlicher Persönlichkeiten, die in Rom tätig waren, einen Beitrag zur Entwicklung der römischen Kultur der ersten drei Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts geleistet hat, kann nicht geleugnet werden. Die außergewöhnliche Konzentration von Intellektuellen, die sich in ihrer Bildung unterschieden und aus unterschiedlichen Kulturräumen stammten, führte im kulturellen Leben Roms unweigerlich zu einer Koexistenz von vielfältigen intellektuellen Positionen und zu einer breit gefächerten Dialektik, die Kreativität und Energien freisetzte. Dies ist das traditionelle Bild von der Situation, das bereits von den Zeitgenossen gezeichnet und von der Geschichtsschreibung dann festgeschrieben wurde.1573 Doch dieses traditionelle Bild von einem Rom der Renaissance, dessen intellektueller Glanz im Wesentlichen von der in seinem Inneren statthndenden Interaktion zwischen von außen kommenden Kräften stammen soll, erklärt die Phänomene nur zum Teil. Richtet man sein Augenmerk nur auf die äußeren Einüüsse, so riskiert man, die wesentlicheren Gründe für eine Entwicklung nicht zu erfassen, die nicht allein das Resultat einer Befruchtung von außen war, sondern die aus der Interaktion mit einem bereits vorhandenen intellektuellen Substrat geboren wurde.

Von den Intellektuellen, die im Zusammenhang mit der theoretischen Auseinandersetzung mit dem Volgare in klassizistischer Perspektive von Bedeutung waren, will ich nur einige wenige nennen: Angelo Colocci, der bereits während des Pontihkats von Julius II. in Rom war, Pietro Bembo, in Rom angelangt im Jahr 1512, Giangiorgio Trissino und schließlich Paolo Cortesi, dessen Zirkel eifrig von Serahno von Aquila frequentiert wurde. Dieser wiederum suchte besonders die Nähe des Dichters Vincenzo Calmeta, dem Bembo in den „Prose" die Thesen von der höhschen Sprache zuschrieb.1574 Als Bembo nach Rom kam, hatte er bereits die „Asolani" veröüentlicht und arbeitete an den „Prose“; aber nur als Humanist und nicht als volkssprachlicher Schriftsteller und Sprachtheoretiker wurde er zum Brevensekretär ernannt, und es ist kein Zufall, dass die Ernennung zusammen mit der von Jacopo Sadoleto erfolgte. Und als Humanist und sogar als Ciceronianer erwies er sich im Jahr nach seiner Ankunft (1513) im Brief „De imitatione“. Doch in dem Rom, in dem er ankam, gab es nicht mehr nur die Kurie als wesentlichen Attraktionspunkt für Intellektuelle, und es war nicht nur die lateinische Tradition des kurialen Humanismus lebendig. Ich habe eben als wichtig für das Problem des Volgare in humanistischen Kreisen die mit Paolo Cortesi und Angelo Colocci verknüpfte sodaüfas genannt, die seit Langem den Problemen  der volkssprachlichen Literatur Aufmerksamkeit schenkte.1575 Zehn Jahre vor der Ankunft von Bembo entstand die „Apologia" für Serahno von l'Aquila, die im Jahr 1503 gedruckt wurde. In Rom gingen von Bembo nicht nur Impulse aus, sondern er erhielt auch solche: Das Interesse Bembos für die provenzalische Dichtung zum Beispiel wurde gerade während seines ersten Rom-Aufenthalts geweckt, wahrscheinlich unter dem Einhuss von Colocci.

In diesem Zusammenhang werde ich mich weder mit der volkssprachlichen Literatur noch mit der Frage der höhschen Sprache in Rom befassen. Ich möchte aber auf die Gründe für die einzigartige – oft sogar bei einem einzelnen Intellektuellen zu hndende – Aporie innerhalb einer Kultur eingehen, die streng ciceronianisch hinsichtlich des Lateinischen ist, für das Volgare jedoch das Modell der höhschen Sprache vertritt und nicht das der – mit ihren Voraussetzungen kohärenteren – ciceronianischen Struktur, wie es Bembo dann in seinen „Prose" tut.1576

Auf der Ebene der lateinischsprachigen Kultur wird in Rom die ciceronianische Option mit ihrem Verweis auf Cicero als dem einzigen Prosamodell und auf Virgil als dem einzigen Modell für die Dichtkunst bekräftigt und konsolidiert, eine Option, deren bedeutendster Moment sicherlich, nicht nur in Rom, Pietro Bembos Brief „De imitatione" war. Während sich jedoch für die lateinischsprachigen Werke die Theorie des einzigen Modells durchsetzte, das in einem goldenen Zeitalter der Literatur ausgemacht wurde, nahm gleichzeitig für das Volgare die Option der höhschen Sprache Gestalt an, die sich von ihren theoretischen Voraussetzungen her unterschied. Sie ist gleichsam eine Antithese des Ciceronianismus nicht nur und nicht so sehr unter dem Gesichtspunkt der Sprachpraxis. Der Ciceronianismus schließt jede Möglichkeit aus, sich bei der Betrachtung der sprachlichen Tatsachen auf die quintilianische Vorstellung von der lo^uend; consuefudo zu beziehen, von der hingegen in ihren Fundamenten die Theorien von der höhschen Sprache durchdrungen sind und die Lorenzo Valla in einer dem Ciceronianismus gegenüber kritisch eingestellten Richtung wiederaufgegrihen hatte. Auch in den „Elegantiae“, dem europäischen Monument des humanistischen Klassizismus, hatte Valla die literarische Tradition als eine objektivierte lo^uend; consuefudo betrachtet, die auf dem geschriebenen Blatt hxiert ist. Darüber hinaus ermöglichte die lobend; consuefudo die Schahung von Neologismen, die auch von Erasmus gefordert wurde. Augenscheinlich ist die Aporie zwischen  dem Hintergrund des Ciceronianismus und dem der höhschen Sprache, die gegenüber der Pluralität von Modellen o8en ist, weil sie auch der Anerkennung nicht toskanischer literarischer Traditionen gegenüber Ohenheit zeigt und den modernen sprachlichen Praktiken wie den außerliterarischen sprachlichen Praktiken des römischen Hofs gegenüber empfänglich ist. Hervorgehoben werden muss diese Aporie, da der Ciceronianismus und die höhsche Sprache die beiden Pole – den lateinischsprachigen und den volkssprachlichen – einer Rehexion über die Sprache darstellen, die in derselben Zeit und im selben Kulturraum, ja sogar durch dieselben Personen erfolgte. So ist Paolo Cortesi in „De cardinalatu" den Erfordernissen der höhschen Sprache gegenüber ohen, vertritt aber die Ideen der Ciceronianer in der Polemik mit Polizian und in „De hominibus doctis“. Und es ist nicht nur eine Frage der Entwicklung, wenn er noch in „De cardinalatu" in gewisser Weise für die Gültigkeit seiner Jugendpositionen eintritt und jedenfalls nicht die unterdessen eingetretene Inkohärenz in Bezug darauf wahrnimmt.

Vielleicht verhält es sich so, dass die Rehexion über das Lateinische und die lateinischsprachige Tradition einerseits und die über das Volgare und die volkssprachliche Tradition andererseits auf parallelen Gleisen verlief und zwei unterschiedliche Tätigkeitsfelder darstellte, die nicht in einer Gesamtschau nach dem Zusammenhang fragte. Es ist postuliert worden, die Frage des Volgare und der höhschen Lösung sei, bevor sie während des Pontihkats von Leo X. wieder vehement in den Vordergrund drang, unter Julius II. untergegangen, was als die erneute Behauptung des lateinischen Universalismus gewertet werden müsse, der eine an Italien nicht in bevorzugter Weise denkende Vorherrscherrolle stütze.1577 Wir stünden damit vor zwei unterschiedlichen Strömungen, in denen die Bestrebungen nach Vorherrschaft verliefen. Auf dem Weg über das Modell der höhschen Sprache würde die Zentralität Roms auf dem Gebiet des Modernen behauptet, wobei man auf die Zentralität des päpstlichen Hofs Bezug nehmen konnte, die im Klima der ruina d'Lfaüa unterdessen faktisch evident war. Diese neue Zentralität bestünde neben der universalistischen Zentralität kultureller und religiöser Natur, die mit dem Ciceronianismus traditionellerweise bei der exemplarischen Bedeutung des eigenen klassischen Erbes, bei der ununterbrochenen Kontinuität von der antiken Welt bis zur Gegenwart und bei der organischen Beziehung zwischen dem Klassizismus und dem Katholizismus ansetzt und die seit mindestens einem Jahrhundert besteht.

Die große Genialität der Lösung, die Bembo für das Problem in den „Prose della volgar lingua" fand (Identihkation eines goldenen Zeitalters der italienischen Literatur im 14. Jahrhundert und vorgeschlagene Etablierung von Petrarca und Boccaccio als Modelle für die Dichtkunst einerseits und für die Prosa andererseits), besteht auch darin, dass die Lösung Bembos völlig kohärent mit der ciceronianischen Lösung im Brief „De imitatione" ist.

Der Dialog mit der Antike betraf in Rom verschiedene Gebiete (klassische, nachklassische und vorklassische, biblische, mythische und weisheitliche), und verschieden waren auch die Formen und die Bereiche (philologische und antiquarische Forschung, Ciceronianismus und Theorien der Imitation, Anticiceronianismus, Untersuchung der Hieroglyphen oder Auseinandersetzung mit einer anfi^uissima sapienda, Ideologien, die mit der renovado Romae und der plenifado femporam verknüpft sind). Doch diese breit gefächerte Vielfalt entstand auf einem Boden, der ihr einigendes Band darstellt. Im Dialog mit der Antike gab es einen kontinuierlichen Austausch zwischen der Gegenwart und der Vergangenheit, in dem die beiden Elemente immer wieder von Neuem ins Spiel gebracht und gegenseitig neu bestimmt wurden. Vor allem jedoch gab es eine genauere und diherenziertere intellektuelle Haltung, die sich um eine ideologische Kontinuitätsachse herum konzentrierte, zu der hin der gesamte Dialog mit allen involvierten Traditionen führte: der klassischen griechischen und römischen, der mittelalterlichen, der biblischen und christlichen, der der vorklassischen und mythischen Ursprünge, der der ursprünglichen Weisheit, der romanisch-volkssprachlichen und der institutioneilen. Der Dialog fand also mit der Vergangenheit statt, und gleichzeitig gestaltete sich diese Interaktion mit der Vergangenheit als der Schlusspunkt einer langen und kohärenten Tradition, die auf den Dialog mit der Antike in ihrer ganzen Vielfalt ausgerichtet war.

Neben der Vorstellung von der Universalität, über die am meisten gesprochen wurde, stellt die Vorstellung von der Kontinuität an sich eines der grundlegenden und am meisten charakteristischen Merkmale der humanistischen Kultur in Rom dar. Und sicher überrascht die Zentralität dieser Vorstellung nicht in einer Kultur, die in einem auf das Bewusstsein von seinem tausendjährigen Bestehen gegründeten und gleichzeitig nicht dynastischen Staat entwickelt wurde, der durch häuhg wechselnde Päpste und kurze Pontihkate geprägt war und folglich häuhgen Änderungen in seinem Zentrum auch auf intellektuellem Gebiet unterlag,1578 zumal diese Kultur nicht ausschließlich  an eine solide städtische Intellektuellenschicht anknüpfen konnte, die ein Faktor der Stabilität und des Bestands gewesen wäre.1579 Immer damit befasst, die ewige Aktualität seiner (intellektuellen, theologischen, kirchlichen, juristischen und rhetorisch-literarischen) Tradition zu bekräftigen, blendete der kuriale Humanismus die zahlreichen Brüche aus, die historisch gesehen mit einer kohärenten Kontinuität kaum vereinbar waren: von den traumatischen intellektuellen Auswirkungen der Jahre des Abendländischen Schismas und der Verbreitung der konziliaren Theorien über die Verschwörung des Stefano Porcari (1453) und seinen vom bürgerlichen Florentiner Humanismus beeinhussten klassizistischen und kommunalen Republikanismus1580 sowie vor allem über den Bruch zwischen Paul II. und der humanistischen sodaüfas der Pomponianer (der formal nicht nur die Verschwörung betraf, sondern auch die umfassende religiöse Funktionalisierung der Antike im Sinne eines Neuheidentums oder vielmehr einer Religiosität des erweiterten Christentums)1581 bis zu den Auswirkungen des Konzils von Pisa, zu den Folgen der inneren Konhikte der Kirche (des Ordens der Augustiner vor allem) und zu den fernen Echos der Reformation, die auch in der römischen Intellektuellenschicht spürbar waren. Wesentlich geringer waren, wie bereits gesagt, die auf nationaler Ebene viel bedeutenderen Auswirkungen der Invasion Karls VIII., die jedoch wieder Raum für jenen messianischen und reformatorischen Prophetismus geschahen hatten, der sich nicht unbedingt im Einklang mit der Vorstellung von der triumphierenden Kirche befand, die auch in der römischen Kultur des frühen 16. Jahrhunderts an Gewicht gewonnen hatte.1582

Dem kurialen Humanismus in Rom ist es stets gelungen, die Fäden seiner institutioneilen Geschichte dadurch wieder zusammenzuknüpfen, dass er die Konhikte in seinem Inneren und mit den kirchlichen Institutionen immer wieder von Neuem wie als Randphänomen behandelte. Darüber hinaus hat er es stets geschaht, seine Tradition nach einer gleichmäßigen und einheitlichen intellektuellen Linie neu zu formen und .kohärent zu machen, indem er Phänomene, die nicht darin aufgehen oder auf die Einheit zurückgeführt werden konnten, stets aufs Neue beseitigte oder in neutralerer und kompatiblerer Form neu interpretierte und ihnen dadurch die subversiven Spitzen nahm.1583

So konnte er sich als durchgängig humanistisch kennzeichnen trotz des weisheitlichen, antihellenistischen und antiphilologischen, bis aufs Äußerste synkretistischen Antihumanismus Annius' von Viterbo.1584 Eine wichtige Rolle bei dessen Einordnung ins conünuum einer homogenen humanistischen Tradition spielte die Vermittlung Egidios von Viterbo. Dieser griü von Annius den vorklassisch-christlichen Synkretismus auf sowie die Rolle der Etrusker bei der Vermittlung des ursprünglichen Wissens, wobei er allerdings den Akzent von der adamitischen Oüenbarung und deren Vermittlung durch Noah hin zur prophetischen Oüenbarung verschob und die antihellenistische pnsca füeoiogia wieder auf den .orthodoxen' Pfad der neuplatonischen zurückführte.1585

Gleichermaßen konnte er sich im Verlauf von mehr als einem Jahrhundert, seit Leonardo Bruni und Pietro Bembo, als gleichermaßen ciceronianisch kennzeichnen, und das trotz der nicht ciceronianischen sprachlichen Praktiken eines Leon Battista Alberti und trotz des unerbittlichen und polemischen Anticiceronianismus von Lorenzo Valla, der von den späteren Generationen angegriüen oder verdrängt wurde, der aber dazu bestimmt war, außerhalb von Rom einen entscheidenderen Einüuss auszuüben.1586

Am Rande sei bemerkt, dass diese Behauptung einer positiven und ununterbrochenen, in kohärenten und homogenen Bahnen verlaufenden intellektuellen Tätigkeit auch noch etwas anderes mit sich brachte, nämlich die Öünung gegenüber einer historischen Rechtfertigung de r kulturellen Rolle der Kurie während des Mittelalters unter einem klassizistischen Gesichtspunkt, als Bindeglied zwischen der klassischen und der spätantiken Tradition.1587 Davon wurde im 15. Jahrhundert jedoch nicht auch die volkssprachliche literarische Tradition des 14. Jahrhunderts erfasst, die schwach auf lokaler Ebene war und mit der „Vita di Cola di Rienzo" einen wenig geeigneten Bezugspunkt für eine positive Rezeption bot.1588

Ein Jahr nach dem Sacco, im Jahr 1528, wurde der „Dialogus Ciceronianus" von Erasmus von Rotterdam veröhentlicht. Jacopo Sadoleto hatte aus Carpentras einen Brief an Erasmus geschrieben, in dem er ihn bat, das Drama des 5acco öhentlich zu beklagen; doch, wie Andre Chastel feststellt, „diese .deploratio' im hohen Stil schrieb Erasmus nicht... Sein Beitrag war der .Ciceronianus', der deshalb als seine Antwort auf das Ereignis betrachtet werden muss“.1589 Sicher ist der Dialog eine Antwort auf die Spannungen zwischen Erasmus und den römischen Humanisten, die ihren Grund in der beidseitig aneinander geübten Kritik hatten;1590 doch das Datum der Publikation kann nicht als zufällig betrachtet werden.

Obwohl auch auf andere Bereiche Bezug genommen wurde, stammen die wichtigsten Beispiele für den von Erasmus angegriBenen Ciceronianismus aus dem römischen Humanismus, der dem Autor als das Epizentrum einer weit verbreiteten Bewegung erschien, die in der Lage wäre, die kulturelle Bildung in Europa aufzulösen:

„Multorum enim partim ignavia, partim sinistris moribus ht, ut bonae iiterae, quae sat feiiciter coeperant eSorescere, iam passim vergant ad interitum, et quasi sit hoc parum, extitere pridem, qui nobis veiuti novam sectam moiiuntur invehere: Ciceronianos sese vocant, … et adoiescentiam a caeterorum scriptorum iectione deterritam ad unius M. TuHii superstitiosam aemuiationem adigunt … Et animadverto iuvenes aliquot, quos nobis remittit Italia, praecipue Roma, nonnihil aSatos hoc ahectu“.1591

Die Lage der zeitgenössischen Gesellschaft schien Erasmus auf allen Ebenen aus den Fugen geraten zu sein, auf der religiösen wie auf der politischen, der institutioneilen und der kulturellen („nescio quo fatali tumultu, sursum deorsum miscentur omnia, omnibus sic perturbatis“). In seiner heftigen Anklage wurde der Ciceronianismus als einer der Faktoren der Dekadenz einer modernen humanistischen Kultur bezeichnet, die die Auüösung riskierte; ein anderer war ihm zufolge, wenngleich aus anderen Gründen, die Behauptung des Luthertums: „ubicumque regnat Luteranismus, ibi litterarum est interitus“.1592 An die Polemik des „Ciceronianus" konnte man vielleicht die Hohnung knüpfen, die zerrüttete römische Kultur könne sich nach dem Sacco um neue literarische Werte und um neue intellektuelle Parameter herum neu organisieren. Wie wir wissen, ist es dazu jedoch nicht gekommen.

Der römische Humanismus fühlte sich von der Kritik des Erasmus besonders getrogen und reagierte mit einer völligen Abschottung in seiner Selbstverteidigung gegen das, was ihm als ein unbegründeter, von außen geführter und auf das Herz seiner intellektuellen Tradition gerichteter Angriü erschien.1593 Doch die Neuheit bestand nicht in der Polemik gegen die formale Nachahmung Ciceros und auch nicht in der Polemik gegen das, was diese Nachahmung implizierte. Die Neuheit bestand vielmehr in der Breite der auch ethischen und religiösen Gründe, die in dieser Polemik angeführt wurden, sowie in der Heftigkeit des Angriüs, der eine ganze intellektuelle Gemeinschaft einbezog.1594

De facto konnte der römische Humanismus den Ciceronianismus in den Mittelpunkt stellen und sich selbst als auf den Ciceronianismus ausgerichtet wahrnehmen. Darüber hinaus konnte er sich von außen, von einem außerhalb von ihm stehenden intellektuellen Ansatz angegrigen fühlen, allein weil er seine Tradition neu organisiert und dabei alle der ausschließlichen Nachahmung Ciceros gegenüber kritisch eingestellten Komponenten ausgegrenzt und schließlich völlig beseitigt hatte. Das heißt alle Komponenten mit einer kritischen Einstellung gegenüber der Idee von der Einzigartigkeit der Modelle, gegenüber einer rückschrittlichen Augassung von der Tradition und gegenüber dem Vertrauen in die Möglichkeit, in der lateinischen Tradition ein goldenes Zeitalter auszumachen, das als absolutes Vorbild genommen werden konnte, gegenüber einer rückschrittlichen Vorstellung vom Fortschritt der Literatur, die – im goldenen Zeitalter auf dem Höhepunkt angelangt – nur rückschrittlich sein konnte, gegenüber der Weigerung zum Dialog mit der klassischen Tradition in ihrer Gesamtheit und in all ihren chronologischen Bereichen, gegenüber einer Theorie  der förmlichen Nachahmung, die auf die Festlegung eines formalen, eindeutigen und ausschließlichen Ausdruckskodes ausgerichtet war. Die Polemik des Erasmus war keine Polemik, die an Rom von außen herangetragen wurde, sondern die von außen kommende polemische Rückkehr einer Denkrichtung innerhalb der Tradition des kurialen Humanismus, die auch Erasmus' Ausbildung beeinüusst hatte.

Aus dem confmuurn der Tradition, die der kuriale Humanismus für sich beanspruchte, waren nunmehr jedoch sowohl die quintilianischen Positionen Lorenzo Vallas entfernt worden als auch dessen radikale Polemik gegen die historisch-theoretische Voraussetzung des Ciceronianismus wie des späten Aristotelismus, nach der es möglich sein sollte, die Tradition ohne Verlust ihres Sinnes auf eine begrenzte Zahl von uucfores zu reduzieren, durch die aber jene innere Dialektik eingebüßt wurde, die allein die Tradition nach Valla beispielhaft und klassisch gemacht habe.1595 Und diese Polemik war eine Polemik, die indirekt auch den Prozess erfassen sollte, mit dem die humanistische Tradition zur Einheit geführt und auf eine einzige intellektuelle Linie reduziert worden war.

Im Urteil über Valla gibt es in „De hominibus doctis" von Paolo Cortesi einen Passus, der besonders bedeutsam erscheint. Cortesi leugnet darin die Eleganz des Autors der „Elegantiae“, da er auf eine andere Vorstellung von eieguudu Bezug nimmt.1596 Er geht in der Tat davon aus, dass Valla sich darum bemühe, die Essenz der Wörter, beinahe ihren Entwicklungsprozess wiederzugeben, dass er sie aber nicht gut in der Diskursstruktur unterbringe. Ganz anders verhält es sich nach Cortesi mit der echten Kunst des Schreibens, die von Valla ignoriert werde: „Florens inim ille et suavius et incorruptus Latinus sermo postulat sane conglutinationem et comprehensionem quandam verborum, quibus conhcitur ipsa concinnitas ad sonum“. Doch auch Cortesi unterlief als Schüler von Pomponius Laetus, der seinerseits ein Schüler Vallas war, ein bedeutsamer iupsus, da er die Lehrtätigkeit Vallas in Rom vor dessen neapolitanischem Aufenthalt ansiedelte und nicht danach (Valla war von 1435 bis 1447 am Hof von Alfons V., danach kehrte er nach Rom zurück und begann 1450 am Studium Urüis zu unterrichten). Auf diese Weise machte er die Lehrtätigkeit zu einer mit der Abreise Vallas aus der Stadt sehr schnell beendeten Zeit: „Floruit huius [di Valla] domus aliquandiu et quasi ludus quidam fuit civium Romanorum. Verum postea is ... ab Urbe Neapolim ad Alphonsum Aragonum regem est profectus, ubi aliquot annis fuit magna cum gloria ingenii et famae“.1597 Auf die historische Rolle Vallas als Begründer einer Schule und seinen Quintilianismus geht er dann in seinen „Commentarii urbani" ein, wobei dort sein Urteil weniger kritisch ausfällt, auch wenn es nicht ohne Vorbehalte ist („quamvis in quibusdam refelli potest“).1598

Der Ciceronianismus hatte nunmehr über den Quintilianismus Vallas gesiegt, von dem auch der junge Erasmus beeinüusst war, aber auch über den Apuleianismus von Pietro Alcionio (AngriBe seitens Girolamo Negri und Paolo Giovio), der bereits in der Schule von Filippo Beroaldo dem Älteren betrieben worden war, wobei der letztgenannte Kampf jüngeren Datums ist und daher für die Zeitgenossen interessanter.1599


Hans W. Hubert

Luther und die Peterskirche

Bauptanung, BauHnanzierung, Baukritik

Aus der Perspektive der deutschen Kulturund Konfessionsgeschichte ist das Thema „Römische Peterskirche und Martin Luther" schwer belastet. Zwar setzte schon um die Mitte des 19. Jahrhunderts mit dem Franzosen Paul Letarouilly und mit dem Österreicher Heinrich von Geymüller eine religiös wertfreie, positivistisch sachorientierte Erforschung der Entstehungsgeschichte des Petersdomes ein, die im 20. Jahrhundert namentlich an der Bibliotheca Hertziana in Rom über Konfessionsgrenzen hinweg sehr erfolgreich weitergeführt wurde, doch ist die Peterskirche jenseits der wissenschaftlichen Auseinandersetzung so etwas wie ein interkonfessioneller Zankapfel geblieben. Dies rührt daher, dass sich in ihr katholischerseits die Legitimation des Papsttums mit ihrem Bezug auf den Apostelfürsten Petrus, auf die traditio legis und auf das berühmte, im Fußring der Kuppel zitierte Matthäuswort (Mt 16,18) in besonderer Weise manifestiert. Demgegenüber entzündet sich gerade am Selbstverständnis des Papsttums die protestantische Kritik und macht sie aufgrund von Luthers Wittenberger Thesen am Finanzgebaren bei der Errichtung der Peterskirche fest. Der Bau kann daher sprichwörtlich als steingewordenes und topographisch hxierbares Symbol der, nach Luthers Auhassung, in Ablassgeschäften seinerzeit betrügerisch handelnden Papstkirche angesehen werden.1600 Zwar wurde der Almosenablasshandel im Zuge der katholischen Reform durch Pius V. 1567 verboten, doch hatten sich bis dahin die protestantischen Konfessionen mit eigenen theologischen Grundsätzen bereits herausgebildet, und eine spezihsch lutherische Identitätsbildung war in aktiver Selbstgestaltung und Abgrenzung zu anderen Glaubensrichtungen in Gang gekommen. Als sich später, während der Zeit des bismarckschen Kulturkampfes, die Fronten zwischen den beiden großen Konfessionen in Deutschland erneut verhärteten, wurden Ideologeme, die zu spezihsch lutherischen und katholischen Identitäten beitragen konnten, wiederbelebt oder neugeprägt. Da sie tief im allgemeinen Bewusstsein verwurzelt waren und über pädagogische Programme auch in den schulischen Religionsunterricht einhossen, waren ihre Nachwirkungen noch Generationen später spürbar.1601 Neben theologisch-konfessionellen Fragen berührten diese Divergenzen auch ästhetische und kunstgeschichtliche Probleme im engeren Sinne.1602 So wurde der Goldschmuck in Kirchen pauschal als angeblich unfromme, weltliche Pracht und große, prunkvolle Bauten und auch der Barockstil in toto als vermeintlich spezihsch katholisch oder papistisch gebrandmarkt. Die heutige Peterskirche vereint alles: enorme Größe, reichsten Dekor in Form von Inschriften, Buntmarmorinkrustation und Vergoldung sowie größten Ausstattungsluxus in Gestalt von Statuen, Stuckornamenten, Altargemälden und liturgischen Geräten! Zwar hat sie diesen opulenten Schmuck erst im Barockzeitalter, also lange nach Luthers Kritik erhalten, aber trotzdem galt und gilt sie aufgrund der Wittenberger Thesen noch vielen Protestanten und auch manchem protestantisch geprägten Kunsthistoriker meiner Lehrergeneration – zum Teil auch schon in ironischer Brechung – als Inbegrih eines überladenen Prachtstils und damit als Beispiel einer ästhetisch abzulehnenden Kirchenbaukunst.

Im Kontext des Themas des Sammelbandes soll im Folgenden verdeutlicht werden, was Luther eigentlich von der Peterskirche gesehen hat und wie er sie wahrnehmen konnte, als er Rom im Winter 1511 /12 besuchte.1603 Die forschungsgeschichtlichen Voraussetzungen hierfür sind günstig, denn einerseits können wir dank der Veröüentlichung der Bauakten aus dem „Liber Mandatorum" den Baufortgang der Peterskirche von der Grundsteinlegung bis zu Luthers Besuch erstaunlich präzise bestimmen,1604 und andererseits vermitteln die oft von Niederländern gezeichneten Veduten der 1520 er und 1530 er Jahre, die nach den Ergebnissen einer Untersuchung von Christof Thoenes aus einer protestantisch geprägten Grundhaltung heraus und mit einem analytischen Blick von .außen' entstanden sind, einen sehr guten anschaulichen Eindruck des im Entstehen begriüenen Neubaus (Abb. 1).1605


[image: images]

Abb. 1: Pieter Coecke van Aeist (?), Ansicht der im Bau behndiichen Peterskirche von Südwesten. Im Vordergrund iinks der von Bramante für Papst juiius II. errichtete Chorneubau, daran anschiießend das Langhaus der aiten Basiiika und die Andreas-Rotunde, um 1525.



Die Romfahrt war die längste und weiteste Reise im Leben Luthers. Er hatte seine thüringisch-sächsischen Heimat zuvor noch nie verlassen und entsprechend aufnahmebereit, wissbegierig und sensibel für alle Eindrücke, die ihm diese .Weltreise' bot, muss der 28/29-jährige Luther gewesen sein. Die großen Fragen der Reformation standen damals noch gar nicht im Raum, und Luthers Sicht auf die Stadt kam daher vermutlich derjenigen anderer frommer Pilger nahe. Eine kritische Haltung zum Ablasswesen mag schon bestanden haben, doch beruhte sie anfangs auf seiner innigen Frömmigkeit und auf dem (katholischen) Standpunkt einer strengen spätmittelalterlichen Theologie. Sie unterschied sich insofern im Kern zunächst nicht von anderen Ablass-, Romund Papstkritiken der Zeit. Erst nachdem Luther in Wittenberg seine Professur angetreten hatte, setzte seine vertiefte Beschäftigung mit theologischen Grundfragen und mit dem Ablasswesen ein, die schließlich im Schicksalsjahr 1517 in den Wittenberger Thesen ihre öüentliche Formulierung fand. Erst mit diesen griü Luther die Autorität des Papsttums an und stellte die Wirkungsmacht päpstlicher Ablässe im Jenseits grundsätzlich in Frage.1606 Die damit in Gang gekommene Auseinandersetzung, die sich insbesondere seit der Bannbulle von 1521 erheblich verschärfte, führte dazu, dass Luther seine Romreise später zum Schlüsselerlebnis stilisierte und in seinen gehlterten Erinnerungen die Stadt zunehmend polemisch schilderte und zum Sinnbild eines Sündenbabels formte.1607 Eine sachliche Reisebeschreibung, wie bei den späteren Grund Tours, lässt sich daher aus Luthers verstreut überlieferten Angaben zu seinem Aufenthalt am Tiber nicht gewinnen. Die anschaulich-plastischen Ausschmückungen, mit denen noch Heinrich Böhmer 1914 Luthers Romfahrt schilderte, entbehren weitgehend dokumentarischer Grundlage.1608

Nur wenige, punktuell festgehaltene Erinnerungen lassen erahnen, was Luther in Rom konkret gemacht und gesehen hat: der angebliche Kniefall vor den Toren der Stadt, das Aufsuchen der Blutzeugen in den Katakomben und die bußfertige Besteigung der Heiligen Treppe am Lateranpalast. Dies sowie seine Bemerkung, er sei durch alle „kirchen und kluüten" geeilt,1609 deuten darauf hin, dass er das bei Pilgern übliche ,Rom-Programm' absolvierte. Hierzu gehörten neben dem Besuch (zumindest einiger) der 40 Stationskirchen, die schon unter Nikolaus V. erneuert worden waren, auch der Besuch der sieben Patriarchalbasiliken und damit auch der Paulusbasilika vor den Mauern sowie der Grabeskirche des Apostelfürsten Petrus – zumal wenn man wie Luther in der Petersund Paulskirche zu Eisleben getauft worden war. Insgesamt bot sich ihm Rom als eine ökonomisch prosperierende, geschäftige und expandierende Stadt dar, die gerade weitreichende bauliche und urbanistische Erneuerungsmaßnahmen erlebte.1610 Allenthalben waren Neubauten in dem Luther noch völlig fremden Stile aü'anbca zu sehen, die entweder vor Kurzem fertiggestellt oder noch im Entstehen begriüen waren. Dazu gehörten sowohl die beiden Kirchen seines eigenen Ordens, S. Maria del Popolo und S. Agostino, als auch S. Maria della Pace mit Bramantes Kreuzgang und Bramantes Tempietto in S. Pietro in Montorio. An eindrucksvollen Profanbauten waren der Palast des Kardinals Riario (heute: Cancelleria), Bramantes Palazzo Caprini im Borgo, die Anfänge des imposanten Palazzo della Giustizia an der Via Giulia und nicht zuletzt der vatikanische Belvederehof zu bestaunen. Sie waren hinsichtlich ihrer konzeptionellen und stilistischen Nähe zu den antiken Bauwerken einmalig.1611 Neue Brücken über den Tiber waren errichtet (Ponte Sisto) bzw. geplant (Ponte Giulio am Tiberknie), lange Straßenachsen wurden wie Schneisen durch das Weichbild der alten Stadt geführt (Via Giulia und Via della Lungara) und enge, dunkle Gassen mit kleinen Häusern auf diese Weise in breite, lichte und luftige Prachtstraßen mit repräsentativen Gebäuden verwandelt, sodass in der Panegyrik das berühmte Diktum Suetons, Augustus habe Rom von einer Stadt aus Ziegeln in eine aus Marmor verwandelt, auf die Päpste übertragen wurde.1612 Der Rovere-Pontihkat, geprägt durch institutioneile Reformen und durch imperialen Anspruch, sollte auch im urbanen Gefüge sichtbaren Ausdruck erhalten. Die urbane Struktur der Stadt wurde umgeformt und auf die Papstresidenz und -kirche im Nordwesten jenseits der Tiberbrücke hin ausgerichtet.1613

Oft bezeugten Wappen und Inschriften die Namen der Bauherren dieser Projekte oder sie dokumentierten die Patronatsrechte über Kirchen und Kapellen. Wenn solche Angaben fehlten und sich vor Ort niemand fand, der Auskunft über die Monumente geben konnte, konnte der Augustinereremit Luther dank der engen Verbindungen zu den Augustinern und zu ihrem Ordensgeneral Egidio da Viterbo alles Wichtige über die Geschichte Roms oder über aktuelle Bauunternehmungen in Erfahrung bringen. Gerade Egidio da Viterbo vertrat allerdings die Ansicht, man solle entweder gar nicht oder aber großartig bauen, vor allem, wenn es sich um öüentliche Bauten wie Kirchen handele, denn nur so würde man der Ehre Gottes gerecht.1614 Folgerichtig hatte Egidio 1507 in seiner Predigt vom Goldenen Zeitalter, deren Inhalte Luther indirekt bekannt geworden sein dürften, den Pontihkat und die Kunstförderung Julius' II. humanistisch verklärt und überhöht; obendrein war der gelehrte Augustiner wahrscheinlich in maßgeblicher Weise an der Konzeption des Bildprogramms der Stanzen Raüaels beteiligt.1615  Neben Vertretern, die in der Prachtentfaltung der römischen Kirche ein wichtiges Element der würdevollen Verehrung Gottes sahen, gab es aber schon seit dem Mittelalter auch gewichtige Stimmen, die diese Art der heftig kritisierten.1616 Vermutlich lehnte auch Luther schon um 1511 großen Bauaufwand ab. Doch wie auch immer er zu diesen konträren Positionen stand, über bessere Informationsquellen hinsichtlich der aktuellen künstlerischen Baubestrebungen in der Stadt als Luther konnte ein einfacher Romfahrer zu jener Zeit kaum verfügen.


1Bauplanung und -ausführung

Luther dürfte also durchaus über die Grundzüge der Neubaugeschichte informiert gewesen sein, als er die Peterskirche aufsuchte.1617 Allgemein bekannt war, dass schon Nikolaus V. (1447–1455) die Erneuerung der Kirche und des Papstpalastes begonnen hatte. Doch nur der Nordüügel der Residenz war fertig gestellt worden. Der wegen Baufälligkeit und Platzmangel begonnene Erweiterungsbau hinter dem alten Chor der Peterskirche gelangte aufgrund des Todes des Papstes nicht über die Fundamentmauern hinaus. Nach einem Baustillstand von fast einem halben Jahrhundert – zwischendurch hatten nur Paul II. (1464–1471) kurzzeitig wieder in die Bauarbeiten an der Kirche und Innozenz VIII. (1484–1492) sowie Alexander VI. (1492–1503) in den Papstpalast investiert -, widmete sich erst Papst Julius II., dem schon als Kardinal die Weiterführung der Arbeiten vorschwebte, mit neuem Elan dem Projekt.

Zum Besuch der Peterskirche überquerte man in der Regel die Engelsbrücke und folgte der Via Alessandrina oder den parallel zu ihr laufenden engen Gassen nach Westen. Am Ende des Borgo trat man unerwartet auf das große, aber seinerzeit noch weitgehend unsystematisierte Areal vor der Peterskirche hinaus, das schon Nikolaus V. in einen langen rechteckigen Platz mit dem vatikanischen Obelisken im Zentrum hatte verwandeln  wollte (Abb. 2). Von Norden kommend mündete die Via della Porta Angelica auf den Petersplatz, an einer Stelle, welche Luther dank der zinnenbewehrten Mauern und der üankierenden Türme wie eine befestigte Stadtmauer vorgekommen sein muss. Seit Alexander VI. stand hier ein großer Kandelaberbrunnen, dessen Wasserstrahlen die Pilger erfrischten. Später wurde ihm noch die auf anderen Veduten sichtbare Viehtränke hinzugefügt, damit die Romreisenden, die hier von Norden eintrafen, aufs Beste versorgt waren. Im Westen führten eine Rampe zum Tor des Palastes und daneben, in fünf Kaskaden, eine breite Freitreppe zum Eingang der Kirche. Den Fuß der Freitreppe markierten Kolossalstatuen der Heiligen Petrus und Paulus von der Hand des Paolo Romano und verdeutlichten das doppelte Patrozinium der Kirche. Pius II. hatte sie 1461/62 anlässlich der Reliquientranslation des Andreaskopfes hier aufstellen lassen. Sie symbolisierten die Verkündigung und Verteidigung der christlichen Lehre (Paulus) sowie die Bindeund Lösegewalt und damit den päpstlichen Autoritätsanspruch (Petrus), gegen den Luther später zu Felde ziehen sollte.


[image: images]

Abb. 2: Marten van Heemskerck, Ansicht des Petersptatzes mit Treppenkaskade und Benediktionsioggia sowie mit der Gartenioggia des vatikanischen Paiastes, um 1532/43.



Das ganze Areal des Petersplatzes war leicht ansteigend, was die majestätische Wirkung des Prospektes erhöhte. Die Kirche als solche war vom Platz aus nicht zu sehen, sondern nur durch den hochaufragenden, mittelalterlichen Campanile angezeigt. Vom Papstpalast konnte man die Umrisse der Cappella Sistina wahrnehmen und daneben die eben von Bramante erbaute, nach Nordosten ausgerichtete, das heißt schräg vom Platz abgewandte Loggienarchitektur mit der Reittreppe dahinter. Einen ähnlichen Eindruck machte die als große elfachsige Schaufassade konzipierte, aber nur zu einem kleinen Teil realisierte Bogenarchitektur, die mit den vorgestellten Halbsäulen an ihr bauliches Vorbild, das Kolosseum, erinnerte. Sie diente dem Papst zur Segenspendung.


[image: images]

Abb. 3: Die Schtüssetübergabe von Petrus an den Papst. Links: Grabmai Urbans VI., Ausschnitt (anonym, um 1390); rechts: Bronzetür St. Peter in Rom, Ausschnitt mit einer Darsteiiung Eugens IV. (Fiiarete/Antonio Averiino, 1433–1445).



Hatte Luther den Eingangsbau durchschritten, so stand er in dem weiten Atrium der Kirche mit dem bronzenen Pinienzapfen unter einem Ziborium in der Mitte und vor der seinerzeit mit Mosaikbildern geschmückten Fassade der alten Basilika. Hinter ihm ragte Giottos berühmtes und beispiellos großes Mosaikbild der Navicella auf, eine Allegorie der Kirche im Sturm. Es boten sich Luther hier neue Seherfahrungen; mit dem antiken Pinienzapfen war im Norden nur der Brunnen im Atrium der Pfalzkapelle in Aachen vergleichbar, und das Kuppelmosaik ebendort konnte mit den Dimensionen von Giottos Navicella mithalten. Doch kannte Luther jene Werke nicht, da er Aachen nicht besucht hatte.

Gewiss ist ihm auch die von Filarete geschahene, prachtvolle Bronzetür mit ihrem päpstlich konnotierten Bildprogramm und den deutlich antikonziliaren Tönen aufgefallen, die seit Eugen IV. den Eingang zur Kirche schmückte. Auf dieser zu Luthers Zeit noch stärker mit farbigen Emaileinlagen und wahrscheinlich auch mit Teilvergoldungen geschmückten Tür ist auch das Bildmotiv der Schlüsselübergabe durch Petrus an den vormals amtierenden Papst Eugen IV. zu sehen, für das es ein prägnantes visuelles Vorbild am Grabmal des schismatischen Papstes Urbans VI. in der Peterskirche gab (Abb. 3).1618 Die Bildformel beider Monumente brachte den päpstlichen  Sukzessionsund den antikonziliaren Primatgedanken auf sehr prägnante und insofern möglicherweise von Luther als provokativ empfundene Weise zum Ausdruck.


[image: images]

Abb. 4: Maarten van Heemskerck, Innenansicht der aiten Peterskirche mit Biick durch das haib zerstörte Langhaus auf den entstehenden Neubau. Rechts die Orgei Aiexanders VI., darunter die Sitzhgur des Hi. Petrus von Arnoifo di Cambio; im Hintergrund das sogenannte Schutzhaus Bramantes.



Nach Betreten der Basilika, folgte nach den eben genannten künstlerischen Höhepunkten ein brüsker Abfall: Luther befand sich nämlich inmitten einer Baustelle, deren Charakter die Veduten aus den 1520 er und 1530 er Jahren vermitteln (Abb. 4). Falls Luther schon zuvor die Paulusbasilika vor den Mauern aufgesucht hatte, wusste er, wie ein frühchristlicher Großbau eigentlich aussah: fünfschi^g, zwischen 100 und 120 Meter lang, von einem Triumphbogen abgeschlossen, hinter dem sich ein Querhaus mit der Hauptapsis anschloss. Er dürfte daher recht überrascht gewesen sein, als er in einem zwar ebenfalls fünfschi^gen Kolonnadenbau stand, von dem aber nur noch ein Rumpf von 11 anstelle der ursprünglich 22 Säulenstellungen übrig war. Dahinter öünete sich die Kirche zu einer riesigen Baustelle unter freiem Himmel.


[image: images]

Abb. 5: Caradosso (Cristoforo Foppa), Perspektivische Ansicht der Peterskirche nach einem Projekt Bramantes, Medaiiie geprägt aniässiich der Grundsteiniegung 1506.



Hier entstand unter der Leitung des Architekten, Donato Bramante, seit 1506 ein eindrucksvoller Großbau mit einer riesigen Kuppel, die, im Unterschied zu den bescheideneren Planungen Nikolaus' V., in ihrer Gestalt und in ihrer Weite von etwa 43 Meter dem Pantheon nachgebildet war und das Petrusgrab weithin sichtbar überragen sollte.1619 Eine ungefähre Vorstellung des geplanten Bauwerks vermittelten die anlässlich der Grundsteinlegung am 16. April 1506 geprägten Medaillen (Abb. 5). Sie waren nach antiker Sitte in den Fundamenten verbaut und zirkulierten, als Freundschaftsgabe verschenkt, in Kreisen der Kurie.1620 Im Pontihkat Leos X. wurden sogar Münzen mit ähnlichen Darstellungen der Peterskirche geprägt (Abb. 6). Diese Münzen haben  in der architekturgeschichtlichen Forschung zwar kaum Beachtung gefunden, da das Bild auf dem Revers zu ungenau ist, um für Fragen der Rekonstruktion verschiedener Planstufen auswertbar zu sein. Doch wenn Luther überhaupt anschauliche Perspektivdarstellungen des Neubauprojektes gesehen hat, so dürften es die Gründungsmedaille gewesen sein oder davon abgeleitete Münzbilder. In bildwissenschaftlicher Perspektive sind sie durchaus interessant. Es war damals nämlich noch ungewöhnlich, päpstliche Zahlungsmittel mit der Darstellung eines Bauprojektes zu schmücken. Gewöhnlich sah man auf dem Revers Bilder von Heiligen, im Falle Roms oft der Stadtpatrone Petrus und Paulus, gelegentlich sogar sinnträchtige religiöse Allegorien.1621 Insofern widersprach die Darstellung der Peterskirche der Erwartungshaltung in Bezug auf die Ikonographie päpstlicher Münzbilder und stellt ein erklärungsbedürftiges Novum dar. Möglicherweise hoüte man, durch die Verbreitung des Bildes der projektierten Kirche, den Bau im kollektiven Gedächtnis werbend zu verbreiten und damit die Spendenbereitschaft der Menschen zu erhöhen. In der Peterskirche war eigens ein Opferstock eingerichtet worden, damit die Stadtbevölkerung und die Pilger durch fromme Gaben den Baufortschritt der Kirche vor Ort direkt unterstützen und in den Genuss von Ablässen kommen konnten. Man konnte den Revers folglich als sinnreiches .Bildspiel' verstehen: Die Zirkulation des Geldes, Ausdruck der Wirtschaftskraft des Kirchenstaates, diente der Bauhnanzierung der abgebildeten Kirche. Zugleich war der Münze mit dem Petersdom aber auch im konkreten Sinne ein möglicher Bestimmungsort als Spendengabe aufgeprägt: die Münze mit dem Bild des Petersdomes für den Opferstock im Petersdom.


[image: images]

Abb. 6: Münze aus dem Pontihkat Leos X. (1513–1521) mit Darsteiiung eines zur Prägezeit schon iange überhoiten Bauprojektes von Bramante für die Peterskirche, wie es auch auf der Medaiiie zur Grundsteiniegung von 1506 abgebiidet ist.



Tatsächlich bestand aber eine erhebliche architektonische Diskrepanz zwischen den Darstellungen auf den Medaillen und Münzen und der im Bau begriüenen Kirche! Die Prägebilder konnte man als einen breit gelagert (bei den Münzen allerdings eher turmartig hoch) proportionierten Zentralbau mit Doppelturmfassade sowie mit einer dominanten Hauptund kleineren, diagonal angeordneten Nebenkuppeln interpretieren. Bei der Besichtigung der Baustelle wurde jedoch deutlich, dass in der Realität ein deutlich kleiner dimensionierter Longitudinalbau (noch ohne Turmfassade) im Entstehen war, der nur von einer einzigen Kuppel bekrönt werden sollte. Tatsächlich hatte nämlich Julius II. seinen Architekten gezwungen, von seinen hochüiegenden Idealplänen, die er laut Vasari in in^nid disegni entwickelt hatte, Abstand zu nehmen, und einen Kompromiss auszuarbeiten, der im Wesentlichen darauf beruhte, die älteren Chorfundamente von Nikolaus V. zu verwenden, darauf den Westbau zu vollenden und auf Nebenkuppeln sowie auf Umgänge zu verzichten (Abb. 7). Ob Luther diese Unterschiede auch wahrgenommen, und wie er sie gegebenenfalls gedeutet hat, ist nicht bekannt.


[image: images]

Abb. 7: Grundriss der beim Tod juiius' II. (1513) begonnenen Bauteiie der Peterskirche; SchraMerte Partien: bis zum Tod des Papstes in Angri^ genommener Bestand – Umrissiinien: nach dem Bestand und nach Maßgabe des Grundrisses im Codex Coner symmetrisch zu ergänzen.




[image: images]

Abb. 8: Michiet Gast (?), Vedute der Peterskirche von Norden; tinks: der Rumpf des atten Langhauses, rechts: die Kuppeipfeiier des Neubaus mit Bögen und Chorarm, zwischen 1538–1543.



Die HochschiBwände der alten Basilika, von deren Bemalung nur noch wenig zu erkennen war, waren bereits überall dort niedergerissen, wo der Neubau mit seinen monumentalen Pfeilerarchitekturen EingriBe in die alte Bausubstanz erfordert hatte. Dies waren der Bereich der Vierungskuppel und die Zonen der Kontrepfeiler im Langhaus (Abb. 4 und 8). Das Querhaus der alten Kirche war bereits weitgehend abgetragen, und inmitten der Ruine stand, der Witterung ungeschützt ausgesetzt, der Hauptaltar mit Baldachin, der sich lotrecht über der seit konstantinischer Zeit als Petrusgrab verehrten Stätte befand. In diesem Punkt unterschied sich Luthers Eindruck wesentlich von dem, was uns die Veduten vor Augen führen, denn das dort abgebildete sogenannte Schutzhaus, mit dem der ganze Altarbezirk ummantelt wurde, ließ erst Leo X. errichten (Abb. 4 und 9). Anfangs war auch diese lettnerartige Umrahmung aus Blendarkaden und Halbsäulenvorlagen durch große Bögen geöBnet und, wie eine Zeichnung im Codex Coner suggeriert, mit einer kuppelzeltartigen Schließvorrichtung versehen, die bei Bedarf, d. h. bei schlechtem Wetter, zum Einsatz kam. Erst später wurde das Bauwerk durch Baldassare Peruzzi erhöht und mit einer Bedachung dauerhaft geschlossen, was die Vedute zeigt.1622 Dies war bitter notwendig, denn seit 1507 stand die Petrusmemoria ungeschützt unter freiem Himmel. Der Regen ging darauf nieder und verwandelte den Altarbezirk, der durch die Bauarbeiten seine alte Pavimentierung verloren hatte, jedes Mal in eine große Schlammpfütze.


[image: images]

Abb. 9: Maarten van Heemskerck, Ansicht des Aitarbezirks von konstantinischen Nordquerhaus aus mit Bramantes sogenannten Schutzhaus.



Luther sah folglich noch eine Altarsituation, die derjenigen nahe kommt, die die Raüael-Mitarbeiter in dem Fresko der Konstantinischen Schenkung gemalt haben (Abb. 10). Die reich geschmückten Schraubensäulen, um die sich viele Legenden rankten, standen noch aufrecht und die sogenannte Christussäule war noch nicht, wie in der Stockholmer Vedute (Abb. 9) erkennbar, aus ihrem Zusammenhang gelöst und vor dem Schutzhaus durch ein Gitter geschützt aufgestellt worden. Hinter dem Hochaltar und dem Presbyterium standen noch Fragmente der konstantinischen Querhauswände sowie die gesamte Apsis mit ihrem von Innozenz III. (1198–1216) erneuerten Mosaik aufrecht (Abb. 11). Das Kalottenbild zeigte den thronenden Christus zwischen den Apostelfürsten im Paradies und darunter den Zug der zwölf Lämmer zum Opferlamm und Kreuz zwischen dem Stifterpapst und der Personihkation der Ecclesia Romana. Die Inschrift reklamierte mit dem Wortlaut „MATER CUNCTARUM DECOR ET DECUS ECCLESIARUM" für die Peterskirche einen außerordentlichen Rang, der bis dato nur der Lateranbasilika Vorbehalten war.1623


[image: images]

Abb. 10: Giutio Romano und Gianfrancesco Penni, Die Konstantinische Schenkung, Ausschnitt mit dem Presbyterium von Ait-St.-Peter, 1515–1525; Vatikan, Saia di Costantino.



Während die Veduten eine Kirche festhalten, die in einem friedvoll wirkenden, romantisch-ruinösen Dauerzustand eingefroren zu sein scheint, war die Situation während Luthers Besuch noch eine ganz andere. Seit der Grundsteinlegung am April 1506 wurde zügig gearbeitet. Der südwestliche Gründungspfeiler (Veronikapfeiler) wurde schneller hoch geführt als die anderen und übernahm für diese die Rolle eines Modells. Zeitlich etwas nachgeordnet wurde der nordwestliche Kuppelpfeiler errichtet und mit ihm, unter Benutzung der älteren Mauern, der im Westen anschließende Chor. Erst als man im April 1507, also ein Jahr nach Baubeginn, die Errichtung der beiden östlichen Pfeilerpaare startete, leitete man das radikale Zerstörungswerk der alten Peterskirche ein, denn zuvor hatte man ausschließlich außerhalb der konstantinischen Basilika im Westen gebaut. Mit großen Teilen des alten Querhauses wurden auch diejenigen Partien des alten Langhauses niedergelegt, die Platz für die beiden östlichen Vierungspfeiler und für die sogenannten Kontrepfeiler machen mussten. Vor Beginn dieser Abbrucharbeiten wurden einige Heiligtümer und Ausstattungsstücke geborgen und an anderer Stelle, im vorderen Bereich der Kirche, wieder aufgerichtet – darunter die Orgel Alexanders VI. rechts vor der Hochschiüwand (Abb. 4). Im Mai 1511 waren auch die vier hohen Kuppelbögen gewölbt, von denen man eine spektakuläre Aussicht über Rom genoss.1624 Danach trat von etwa März 1511 bis Februar 1513 bei der Peterskirche wie auch bei allen anderen päpstlichen Bauunternehmungen eine Stagnation ein, deren Ursache ein akuter Geldmangel der apostolischen Kammer war. Erst in der 1513 datierten Bulle zur Einrichtung der Cappella Giulia ist die Rede von ihrem geplanten marmornen Schmuck, ihren kostbaren Fußböden und weiteren Werken, deren Realisierung jedoch noch in ferner Zukunft lag. Der Chorarm, für den sich keine Abrechnungen erhalten haben, wurde wahrscheinlich erst nach dem Tode Julius' II., d. h. um 1513/14, eingewölbt. Luther hat die Kirche in diesem Punkt also nicht wie auf der Vedute dargestellt gesehen, sondern er blickte noch in den weitgehend unverbauten, ohenen Himmel: Es fehlten demnach sowohl die kassettierte Tonnenwölbung mit ihren seitlichen Stichkappen als auch die schöne Muschelform als Schmuck der Apsiskalotte.1625 Ebenso wenig sah Luther das sogenannte Schutzhaus über dem Petrusgrab, welches spätestens im Oktober 1513 von Leo X. in Auftrag gegeben worden war und für das Bramante kurz vor seinem Tod die Entwürfe geliefert hatte. Seit 1507 waren das Petrusgrab und der Hauptaltar ungeschützt der Witterung ausgesetzt gewesen, doch da man angesichts des durch Leo X. erheblich vergrößerten Kirchenbauprojektes (Abb. 12) nun auch insgesamt mit längeren Bauzeiten rechnen musste, schien eine wirksame Protektion des Hauptaltares und der Apostelmemoria umso dringlicher.


[image: images]

Abb. 11: Domenico Tasseiii, Kopie nach dem Apsismosaik der aiten Petersbasiiika aus der Zeit von Papst Innozenz III. (1198–1216), 1592.




[image: images]

Abb. 12: Grundriss der Peterskirche mit dem gegenüber der juiius-Pianung erhebiich vergrößerten Projektvon Bramante und Ra^aeifür Leo X. von 1514; Hoizschnitt, Sebastiano Seriio, Terzo Libro di architettura, Venedig 1540.



Der Chorbau zeichnete sich durch besonders dicke Wände aus, weil sie eine massive Tonnenwölbung tragen mussten. Während Bramante in einigen seiner frühen Skizzen weit ausgreifende Umgänge im Westen, Süden und Norden sowie diagonal angeordnete Nebenkuppeln projektiert hatte, bestand der sparsame Papst darauf, den von Nikolaus V. begonnenen Chorarm fertigzubauen, auch wenn sich daraus im Grundriss ein ästhetisch durchaus unbefriedigender Kompromiss ergab und die Nebenkuppeln fortfallen mussten. In dieser pragmatischen Bescheidenheit unterschied sich der Rovere-Papst erheblich von seinem Nachfolger, gegen den Luther dann zu Felde zog. Konkrete zeichnerische Pläne Bramantes für das Langhaus der Kirche sind nicht überliefert. Seine Form muss aus dem Errichteten und aus Indizien deduziert werden (Abb. 7).1626 Nicht einmal die genaue Länge des geplanten Baus ist gesichert. Wahrscheinlich waren anfangs nur drei Joche vorgesehen, was bedeutet, dass das alte Atrium und die Benediktionsloggia am Petersplatz bestehen bleiben sollten. Julius wollte demnach einen Neubau, der vor allem das Petrusgrab in neuartiger Weise auszeichnete und in dem sein eigenes, bei Michelangelo in Auftrag gegebenes Grabmal aufgestellt werden konnte. Die Kirche sollte sich in behutsamer Weise zwischen die bestehenden Baulichkeiten des vatikanischen Palastes wie die Cappella Sistina, die Scala Regia sowie das Atrium und die Benediktionsloggia einfügen, aber in Form und Größe mit den zeitgenössischen Konkurrenzbauten sowie vor allem mit der Antike wetteifern können. Dennoch wäre die von Julius geplante Peterskirche hinsichtlich ihrer Dimensionen und ihrer Baukosten weitaus eher zu realisieren gewesen als die erheblich vergrößerten Projekte seit der Zeit Leos X.


[image: images]

Abb. 13: Rekonstruktionsversuch für Bramantes Chortösung (in leiten unkorrekt).



Auch das Baumaterial, Ziegel und lokaler Bruchstein als Füllmaterial, war denkbar einfach. Den Gesamteindruck des Außenbaus bestimmten zu Luthers Zeit vor allem große rötliche Ziegelsteinüächen (Abb. 13). Nur die Basen, Kapitelle und Gesimse des Gliederungssystems bestanden aus Travertin und setzten damit helle farbliche Akzente.1627 Die koloristische Wirkung der Peterskirche war demnach völlig anders als  die heutige, die durch den vollständig mit Travertin verkleideten Baukörper, der auf Michelangelo zurückgeht, kompakte steinerne Einheitlichkeit demonstriert. Der bescheidene Materialaufwand am Außenbau unterschied sich nicht prinzipiell von den vielen oberitalienischen Backsteinbauten mit Hausteingliederung, die Luther auf seiner Italienfahrt gesehen hatte, wohl aber von den aufwendig dekorierten Inkrustationsarchitekturen in Florenz und in der Toskana. Im Inneren der Peterskirche dominierten die Gliederungselemente aus Travertin. Kolossale korinthische Pilaster mit Kanneluren trugen ein sehr hohes, dreiteiliges Gebälk, das den gesamten Innenraum vereinheitlichend umzog. Sie akzentuierten die abgeschrägten Kuppelpfeiler und strukturierten die Wände des Chores. Diese öhneten sich in riesigen Rundbogenöhnungen, deren feinteilige Binnengliederung, wie sie uns in einer Kopie nach Bramantes Entwurf überliefert ist (Abb. 14), jedoch nie ausgeführt wurde. Von imposanter Größe erhoben sich die Vierungsbögen mit ihrer Kassettierung in drei Reihen in den Himmel. Zwischen ihnen waren im Rohbau die bereits zur Hälfte aufgemauerten Pendentifs mit den runden Schmuckfeldern zu erkennen (Abb. 4 und 8).


[image: images]

Abb. 14: Anonymus, Projekt des Chores der Peterskirche von Bramante, Inneres nach Südosten; Kopien vermutiich nach einem Hoizmodeii.



Zusammenfassend  lässt sich festhalten, dass Luthers Eindruck von der Peterskirche durch den großen Kontrast zwischen der alten, konstantinischen Basilika mit ihrer einfachen, fragilen Baustruktur und dem hohen, gewölbten, in Massivbauweise errichteten Neubau bestimmt war. Ob Luther sich auch für das Spezialproblem interessiert hat, wie das Begonnene im Sinne von Bramantes Projekt zu ergänzen sei und was dann noch von der alten Basilika übrig bleiben würde, entzieht sich unserer Kenntnis. Eines aber lässt sich zu Luthers Seherfahrung in der Peterskirche sicher sagen: Während die gotischen und spätgotischen Großbaustellen, die Luther auf seiner Reise von Deutschland über Oberund Mittelitalien nach Latium gesehen hatte, einen Architekturstil aufwiesen, der ihm im Prinzip bekannt und vertraut war, galt dies nicht für Bramantes römische Bauprojekte! Ihre Architektursprache war für Luther ebenso neu wie für viele italienische Zeitgenossen, und er stand vermutlich buchstäblich .sprachlos' vor ihr. Denn hier wirkten nicht nur neuartige Proportionsregeln, hier kam mit dem Paradigma der Antikennachahmung auch ein neuartiges Konzept zum Tragen, das Luther gänzlich unbekannt gewesen sein dürfte. Hinzu kamen begri^iche Probleme: Wie sollte man die neuartig gestalteten Gliederungselemente benennen, und was sollten sie bedeuten? Konnte Luther etwas mit der von Bramante erstmalig seit der Antike korrekt rekonstruierten dorischen Ordnung anfangen? Wusste er überhaupt, was eine Dorica war und welche Bedeutungen sie vermittelte? Konnte er die regelwidrige Verteilung der dorischen Triglyphen im Fries am Außenbau des Chores der Peterskirche als solche erkennen und wertschätzen? Wusste er, dass zu Bramantes kühnen Erhndungen die korinthischen Knickpilaster und die Pendentifs mit breitem Auüager gehörten, die den großartigen Kuppelbau bautechnisch erst ermöglichten? Konnte er ahnen, dass die Kassettierung der Kuppelbögen dem Vorbild kaiserzeitlicher Triumphbögen folgte und damit den Triumphgedanken ins Christliche wendete? Hatte man ihm erzählt, dass die ab 1507 im Inneren des Chores versetzten korinthischen Kapitelle exakt nach dem Vorbild der Pilasterkapitelle der Vorhalle des Pantheons gestaltet worden waren, und dass sich überhaupt die riesigen Ausmaße der Kuppel am Durchmesser des Pantheons orientierten? Trotz seiner Nähe zu den gelehrten und mit Rom vertrauten Augustinern wusste er all diese Einzelheiten vermutlich nicht, denn als architektonisches Fachwissen gehörte es nicht zwingend zum Bildungshorizont des Theologen.

Aber ist es denkbar, dass Luther aus seiner Seherfahrung auf der Baustelle der Peterskirche einer für ihn nicht einfach in Worte zu fassenden ästhetischen Diskrepanz der beiden Bauteile metaphorische Kraft geschöpft hat? Ist es denkbar, dass die ästhetische Erfahrung des Gegensatzes von Alt und Neu, also die Erfahrung einer ihm ästhetisch und begri^ich zugänglichen altchristlichen Kolonnadenwandarchitektur und einer ihm unverständlichen modernen .päpstlichen' Bauweise, mit in die Konzeption des Gegensatzes eingeüossen ist, der in vielen späteren Schriften Luthers zum Tragen kam? Eines Gegensatzes, bei dem die alte und die neue Kirche metaphorisch gegeneinander ausgespielt werden, indem Luther wie beispielsweise in seiner Schrift „Wider Hans Worst" die päpstlich-katholische Kirche als die neue und ver fälschte  brandmarkte und die alte, rechte, frühchristliche Kirchentradition für seine Vorstellung von Theologie und Kirche in Anspruch nahm?1628 Wir können auch diese Fragen nicht mit Gewissheit beantworten, doch würde eine solche Auüassung mit Luthers ästhetischen Romerfahrungen wohl in Einklang stehen



2Bauorganisation und -finanzierung

Dank der Auswertung der römischen Archivdokumente wissen wir über die Bauorganisation der Peterskirche und über die für den Neubau getätigten Ausgaben gut Bescheid.1629 Im Pontihkat Julius' II. wurden von 1506 bis 1512 nachweislich 81.767,91 Golddukaten für den Bau der Peterskirche ausgegeben, im Jahresschnitt also etwa 11.681 Golddukaten, wobei die Ausgaben in den Jahren 1507 bis 1509 annähernd konstant bei etwa 15.000 Golddukaten lagen, sich 1510 auf über 20.000 Golddukaten steigerten und aufgrund der allgemeinen Finanzkrise ab März 1511 deutlich absanken.1630 Die dokumentierten Zahlungen waren vor allem Aufwendungen für Arbeitslöhne sowie für Ziegelsteine. Andere Baumaterialien wie Kalk, Sand und Bruchstein lieferte die Apostolische Kammer kostenneutral für die Petersbauhütte. Travertin für die Herstellung der Hausteinornamente (Kapitelle, Gebälkteile) wurde zumeist von antiken Ruinen genommen und hei deshalb ebenfalls kostenfrei an. Hinzuzurechnen wäre außerdem die mutmaßliche Entlohnung Bramantes, die bislang zwar nicht nachgewiesen werden konnte, die aber nach Maßgabe des dokumentierten Gehaltes seiner Nachfolger etwa 300 bis 400 Dukaten pro Jahr betragen haben könnte.1631 Erst ab August 1512 wurde Bramante möglicherweise zusätzlich mit der einträglichen Pfründe des Prüfe de? Ptomüo entlohnt.1632

Die Bauhütte war vielleicht keine kosmopolitische, jedoch eine transnationale Arbeitsgemeinschaft, – wenn man unter nabo die landsmannschaftliche Zugehörigkeit der Werkkräfte versteht. Wie an den Herkunftsbezeichnungen der Arbeitskräfte in den Archivalien erkennbar ist, kamen die meisten Fachkräfte aus der Lombardei und aus der Toskana, wogegen unter den einfachen Arbeitern und Handlangern, die in den erhaltenen Dokumenten jedoch nicht eigens verzeichnet sind, vermutlich auch viele Römer waren. Man schätzt, dass in den betriebsamen Zeiten bis zu 250 Arbeitskräfte an der Peterskirche beschäftigt waren; etwa 50 pro Bauabschnitt.1633 Jeder der vier mächtigen Kuppelpfeiler, die zusammen mit dem Chorarm das Hauptbauvolumen ausmachten, wurde von einem eigenen Bauunternehmer realisiert. Ihre Namen sind überliefert, und nach ihnen wurden auf der Baustelle und in den Abrechnungsbüchern die Pfeiler auch benannt.1634 Am Chorarm waren drei weitere Bauunternehmer tätig, einer für die Apsisrundung und je einer für die Seitenwände. Sie alle waren Bramante bzw. dessen Buchhalter, Girolamo da Siena, und später Bramantes technischem Leiter und Hauptorganisator, Giuliano Leno, rechenschaftspüichtig. Ihnen standen vier festangestellte Oberaufseher für die verschiedenen Gewerke zur Seite, die mit sechs Golddukaten monatlich obendrein sehr hoch und sogar besser als mancher Architekt besoldet waren.1635 Erst wenn sie die jeweiligen Arbeiten geprüft und abgenommen hatten, erhielten die Bauunternehmer bzw. die Handwerker ihr Geld über die für den Neubau zuständige Bank des Stefano Ghinucci ausgezahlt. Im Pontihkat Julius' II. und unter Bramantes Leitung war die Bauhütte ausgesprochen schlank, kostengünstig und unbürokratisch organisiert. Das änderte sich jedoch mit Leo X. schlagartig.1636 Während wir über die Bauorganisation und die Bauausgaben im Ganzen eine relativ klare Vorstellung besitzen, ist erheblich schwerer zu bestimmen, woher das Geld eigentlich kam.

Bekanntermaßen wurden seit 1507 große hnanzielle Mittel über Ablassbriefe eingesammelt. Dies war keineswegs ein neues Verfahren, und es war auch nicht auf die Peterskirche, ja nicht einmal auf Bauten in Italien beschränkt. So hatte beispielsweise Sixtus IV., der Onkel von Julius II., durch einen 1479 ausgestellten Ablassbrief die Fertigstellung des Chorneubaus des Freiburger Münsters gefördert, und Julius selbst gewährte 1512 neben der Peterskirche auch für den Weiterbau der Turmwestfassade des Konstanzer Münsters Ablass.1637 Neben Kirchen wurden auf diese Weise auch Hospize, Hospitäler, Brücken, Waisenhäuser, in den Niederlanden sogar der wichtige Deichbau und natürlich die wichtige Abwehr der Türkenbedrohung hnanziert.

Im  Ganzen handelte es sich also um ein Finanzinstrument zur Errichtung von Bauten, von Infrastrukturprojekten und Verteidigungsmaßnahmen. Ungewöhnlich war eher, dass man Gelder für einen Kirchenbau sammelte, der außerhalb der eigenen Diözese lag. Doch rechtfertigte dies die überragende Bedeutung des Petersdomes als Papstkirche für die katholische Christenheit, die nicht nur im Selbstverständnis der Römer „il primo e il piü degno tempio del mondo" war.1638 Allerdings gelangten die in den deutschsprachigen Territorien und anderswo für die Peterskirche eingesammelten Ablassgelder gar nicht allesamt nach Rom. Zunächst einmal behielten die Ablassverwalter erhebliche Teile der hnanziellen Mittel ein. Kurfürst Albrecht von Brandenburg, Erzbischof von Magdeburg und von Mainz, durfte beispielsweise nach Abzug der nicht unwesentlichen Kosten für die Ablassverwaltung 50 Prozent von der Restsumme für sich behalten und konnte auf diese Weise die Darlehen, die er bei der Fugger-Bank aufgenommen hatte, um seine verschiedenen Ämter zu hnanzieren, abzahlen. Luther wusste zur Zeit seines Thesenanschlags, wie er später angab, von dieser wichtigen Querhnanzierung nichts, weshalb sie in den Wittenberger Thesen auch nicht thematisiert wird. Die Könige von Ungarn und Böhmen konnten sogar zwei Drittel der gesammelten Ablassgelder für ihre eigenen Zwecke, vornehmlich für die Türkenabwehr verwenden. 1508 führten Unterhändler (im Ergebnis erfolglose) Verhandlungen mit dem spanischen Klerus über einen ähnlichen Ablasshandel zugunsten der Kirche, bei dem sogar ein Dreiviertel der Summen an den König gehen und nur ein Viertel in die Kassen des Papstes hießen sollte.1639 Es bestand auf landesherrschaftlicher Seite also prinzipiell ein sehr großes Interesse am Ablasshandel, denn man prohtierte davon selbst in einem bisweilen sogar erheblich höheren Maße als der jeweils regierende Papst. Im Pontihkat Julius' II. scheint sich der Ablasshandel in den üblichen Bahnen bewegt zu haben, doch änderte sich dies mit Leo X. Den Medici-Papst zeichnete eine außerordentliche Prachtliebe aus, und er ließ auch die Pläne für die Peterskirche gründlich überarbeiten. Hierfür wurde der etwa 70-jährige Bramante durch zwei weitere betagte und hochdotierte Architekten, Fra Giocondo und Giuliano da Sangallo, üankiert, die den kränkelnden Meister unterstützen sollten und mit ihm neue Entwürfe für ein nun erheblich vergrößertes Bauprojekt zu entwickeln hatten. Dieses zeichnete sich durch eine deutlich gesteigerte Breite und Länge und somit ein enorm vergrößertes Bauvolumen aus. Schließlich bestellte der Papst nach Bramantes Tod (2. März 1514) Raüael als neuen Leiter, der ein nochmals vergrößertes, durch weite Querarmund Chorumgänge bestimmtes Projekt entwickelte, das in drei Planstufen rekonstruierbar ist und in seiner frühesten Version im Holzschnitt bei Sebastiano Serlio überliefert vorliegt (Abb. 12).1640  Die Zahl der notwendigen Oberaufseher des Baus wurde verdreifacht. Es kann nicht überraschen, dass der Finanzbedarf für dieses Projekt um ein Vielfaches stieg, und in Rom kursierten entsprechende Gerüchte. Raüael selbst ging davon aus, jährlich 60.000 Golddukaten verbauen zu können, was mehr als das Fünüache der durchschnittlichen Jahresausgaben unter Julius II. gewesen wäre! Die Gesamtbaukosten nach dem Willen des Papstes schätzte Raüael sogar auf über eine Million Golddukaten, woraus sich rechnerisch eine anvisierte Bauzeit für die Kirche von nur knapp 17 Jahren ergeben hätte.1641 Der vergrößerte Neubau sollte nach den hoünungsvoll optimistischen Planungen des Jahres 1514 also um 1530 fertiggestellt sein. Wäre der 1475 geborene Leo X. nicht schon 1521 jung verstorben, so hätte er mit dann 55 Jahren die feierliche Endweihe der Kirche als persönlichen Triumph inszenieren können. Doch wie so oft kamen die Dinge völlig anders. Der enorme Finanzbedarf sollte durch einen verstärkten Ablasshandel aufgebracht werden, der dem Finanzgebaren der päpstlichen Kurie gänzlich neue Züge verlieh und somit, wenn nicht der Auslöser, dann zumindest zum Verstärker der lutherischen Kritik und damit der Reformation wurde.

Die politisch-historischen Hintergründe des Ablassgebahrens dieser Jahre sind gut erforscht und können knapp referiert werden: Der junge Albrecht von Brandenburg war bereits Erzbischof von Magdeburg und Bischof von Halberstadt, wurde 1514 aber auch noch zum Mainzer Erzbischof erwählt, womit die Kurfürstenwürde einherging, und 1518 – erst 28-jährig – schließlich sogar zum Kardinal ernannt.1642 Gerade die Mainzer Wahl war politisch enorm wichtig und im Vorfeld entsprechend umkämpft. Mit Albrecht verfügten die Hohenzollem nun sogar über zwei Kurfürsten und hatten folglich nicht nur eine enorme Hausmacht gewonnen, sondern auch erheblichen Einüuss auf die Wahl des Kaisers. Waren die politischen Gegner (Ernst von Wittelsbach, Herzog von Bayern, als Kandidat des Kaisers und ein Bruder des Kurfürsten von der Pfalz als dessen Kandidat) damit aus dem Felde geschlagen worden, galt es nun die Hürde der Ämterhäufung zu überwinden, die aufgrund der Reformbulle „Supernae dispositionis arbitrio" des eben zu Ende gegangenen Lateranensischen Konzils obendrein verschärft worden war.1643 Schon die Halberstädter Bischofswürde war Albrecht von Leo X. 1513 deshalb nur in der abgeminderten Form unter dem Titel eines Administrators verliehen worden. Gegen die Verleihung eines dritten Bistums verwahrte sich der Papst hartnäckig. Die Widerstände sollten durch eine Gesandtschaft Albrechts überwunden werden, die in Rom nachhaltig vorstellig wurde und bei einer kleinen Personengruppe aus der nächsten Umgebung des Papstes Gehör fand. Diese bestand aus dem ehemaligen Vorsteher der Dataria, Kardinal Lorenzo Pucci aus Florenz, seinem Nachfolger Silvio Passerini, einem harten Geschäftsmann und Pfründenjäger aus Cortona, und vermutlich dem Kammerkleriker und Protonotar Francesco Armellini.1644 Allesamt waren sie versierte bis ruchlose Geschäftsleute und mit dem päpstlichen Finanzsystem bestens vertraut. In ihrem Kreis entstand die Idee, die hohen Kosten, die auf Albrecht mit der Mainzer Wahl ohnehin zukamen, durch ein Ablassgeschäft zu kompensieren. Die Finanzmänner überzeugten den Papst schließlich, die in der Reformbulle vorgesehene Ausnahmeregelung zur Anwendung zu bringen und Albrecht auch noch das Mainzer Erzbistum zu bestätigen, was am 18. August 1514 tatsächlich geschah. Der Preis für diesen in den Quellen „Komposition" genannten Dispens wurde auf 10.000 Dukaten festgelegt. Es handelte sich dabei zwar nicht, wie noch Schulte glaubte, um ein simonistisches Geschäft, sondern um eine Annuate bzw. um eine einmalige, im Voraus zu leistende Almosenzahlung, aber sie wird heute allgemein als „unehrenwerter Handel" angesehen.1645 Hinzu kamen die regulären Kosten für den Erwerb des Palliums und für die Konhrmation, die sich nach dem Schuldschein bei der Fugger-Bank auf 21.000 Dukaten beliefen.1646 Den Fuggern war eine Gebühr in Höhe von 500 Rheinischen Florin (rü.^.) zu zahlen. Aufgrund des festen Wechselkurses von römischen Dukaten zu Rheinischen Florin von 1:1,4 lassen sich die Beträge  genau umrechnen. Die Summe, die Erzbischof Albrecht an die Kurie zu zahlen hatte, betrug 43.900 rh.^. oder 31.375 römische Dukaten. Dieser Betrag alleine hätte gemessen an den durchschnittlichen Bauausgaben von 11.681 Golddukaten unter Julius II. rechnerisch ausgereicht, die Bauarbeiten der Peterskirche für etwa drei Jahre weiter zu hnanzieren. Hinzu kamen die päpstlichen Sekundäreinnahmen durch den Ablass, welche für die übrigen Diözesen und Länder bereits ausgestellt waren oder neu in Kraft gesetzt wurden.

Für Albrecht war das Ablassgeschäft aber etwas komplizierter. Zuerst mussten vom Bruttobetrag der eingesammelten Gelder die schwer zu schätzenden Kosten für die Ablassprediger und für die Ablasshnanzverwaltung durch die Fugger abgezogen werden. Die restliche Summe konnte er teilen, da dem Papst nur die Hälfte der Ablassgelder zustand. Rechnerisch musste der Mainzer also ohnehin den doppelten Betrag der beim Papst verbuchten Schuldenlast einnehmen, also 87.800 rü.^. Weitere Kosten entstanden durch die Mainzer Gesandtschaft, die sich lange in Rom aufhielt und dafür über 800 rü.^. (ca. 570 Dukaten) verbrauchte.1647 Außerdem versuchte der Kaiser sich schadlos zu halten, indem er den vom Papst eigentlich für acht Jahre ausgestellten Ablass zwar nur für drei Jahre bestätigte, sich dies aber mit 1.000 rü.^. jährlich zugunsten des Baus der Jakobskirche neben der Innsbrucker Hofburg vergüten ließ. Als sich Albrecht schließlich 1517 entschloss, die Ablassbulle „Sacrosanctis" zu publizieren, um mit der Geldschöpfung zu beginnen, musste er rechnerisch eine Summe von deutlich mehr als 91.600 rü. (65.429 Dukaten) generieren, um alle Verpachtungen zu bedienen.1648 Der mit dem Papst eigentlich ausgehandelte zeitliche Spielraum von acht Jahren wurde durch den Kaiser allerdings auf drei Jahre reduziert und damit emphndlich eingeschränkt. Das erzeugte einen nicht vorhergesehenen großen Beschleunigungsdruck bei der Geldschöpfung. Albrecht forcierte deshalb den Ablasshandel stark und setzte den in der Praxis bewährten, als Person jedoch umstrittenen Dominikanerprior Johann Tetzel als Generalsubkommissar zur Durchführung des Ablassgeschäftes ein, der mit dem ihm zugeschriebenen Diktum „Sobald das Geld im Kasten klingt, die Seele in den Himmel springt" berühmt-berüchtigt geworden ist. Luther stieß sich an solchen unseriösen und drückenden Praktiken sehr. Ihm wurde jedoch nicht klar, dass der Ablass ein komplexes Finanzprodukt war, bei  dem die Errichtung der neuen Peterskirche nur den o^ziell verlautbarten, weil vermeintlich nicht anstößig wirkenden Vorwand abgab.

Auch wenn das Ziel Albrechts, über den Mainz-magdeburgischen Ablass überrü.^. einzunehmen, als außerordentlich ambitioniert angesehen werden muss, so nimmt sich die Summe doch vergleichsweise gering aus, wenn man die Gesamtschulden des Mainzer Bistums in Höhe von 1.200.000 rü. (857.143 Dukaten) betrachtet, die Albrecht bei seiner Amtsannahme vorgefunden hatte; gering auch im Vergleich zur Summe von 420.000 rü.^. (300.000 Dukaten), die Kaiser Maximilian in einem AnRug von abenteuerlicher Selbstüberschätzung bereit war, 1511 als Risikokapital einzusetzen, um sich die Papstwürde zu erkaufen!1649 Gering schließlich auch im Vergleich zu den auf der Fuggerbank deponierten 543.000 rü.^., die nach dem Tod Maximilians die Kaiserwahl zugunsten Karls V. zum Ausschlag brachten.1650

Die hnanziellen Mittel, die schon unter Julius II. durch den Ablasshandel generiert wurden und nach Rom gelangten, Rossen der Petersbauhütte indirekt über die Apostolische Kammer zu. Julius II. hatte aber vakante Pfründe auch direkt der Petersbauhütte übertragen, um ihr sogar schon vor Baubeginn ohne Umwege und ohne Verluste Geldmittel zuzuführen.1651 Direkte Geldspendenaufrufe für die Erneuerung der Kirche ergingen ebenfalls. So wandte sich der Papst am symbolträchtigen Dreikönigstag des Jahres 1506 an König Heinrich VII. von England sowie an 19 anglikanische Bischöfe und Adlige mit der Bitte um Unterstützung. Vierzig ähnlich lautende Spendenaufrufe wurden am Tag der Grundsteinlegung spediert. Im Februar 1507 veröSentlichte Julius für Direktspenden, die aus Frömmigkeit in eine in der Peterskirche aufgestellte Opferkassette geleistet wurden, Sündenablass, sodass auch die stadtrömische Bevölkerung und natürlich die Rompilger daran partizipieren konnten. Ab April 1507 mussten alle kirchlichen Besitzungen einen Zehnten abliefern, von dem zumindest ein Teil in die Erneuerung der Basilika Ross, und sogar die Kurienschreiber wurden mit konkreten Abgabeforderungen in Höhe von 7.000 Golddukaten zur Kasse gebeten. 1509 wurde eine 4-prozentige Sondersteuer für alle der Kirche unterstellten Institutionen eingeführt. Ablassbriefe für Ungarn und Böhmen, ebenso wie für die citramontanen Ordensprovinzen der Franziskaner sowie für die ultramontanen Provinzen in Spanien, der Bretagne, England und Savoyen wurden ausgestellt, um Mittel einzuwerben. Gelegentlich kam es auch zu Warentauschgeschäften: So sandte man im Jahre 1511 Heinrich VIII., König von England, eine Galeere mit Parmesankäse, Wein und Alaun, für die man eine im Wert entsprechende Lieferung von Zinn für die Bedachung der Peterskirche erwartete. Aus all diesen Einzelheiten wird ersichtlich, dass sich der Neubau der Peterskirche auf eine variantenreiche MischRnanzierung stützte,  an der das ganze christliche Europa mit Ausnahme der Orthodoxen teilnahm. Doch lässt sich nicht sagen, wie hoch die Summe insgesamt war, die durch die verschiedenen Formen der Geldeinwerbung zusammenkam; und vor allem ist unklar, welcher Teil davon dem Bau der Peterskirche tatsächlich zugeRossen ist. Auch die vielen anderen Bauunternehmungen, die Julius eingeleitet hatte, mussten ja hnanziert werden, wie auch die Kriege, die der Papst zur Konsolidierung des Kirchenstaates nolens volens zu führen hatte, Unsummen verschlangen. Unter Leo X. kamen durch den verstärkten Ablasshandel wahrscheinlich wesentlich mehr Gelder zusammen, aber auch diese Rossen nicht unbedingt der Bauhütte zu. Die Finanzmittel aus der „Komposition" Albrechts von Brandenburg gelangten, wie wir wissen, jedenfalls in die Privatschatulle des Papstes.



3Baukritik

Wie gesagt, wusste Luther über die Einzelheiten der Bauhnanzierung und vor allem über die hnanztechnischen Hintergründe des Ablasshandels, von dem zuallererst Albrecht von Brandenburg prohtierte, nach eigener Aussage nicht Bescheid, als er 1517 in Wittenberg die sogenannten Thesen unter dem Titel „Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum" formuliert hatte. Darin stilisierte er in den Thesen 50, 51 und 86 die römische Peterskirche zum alleinigen Ziel und Zweck der Ablassgelder, obwohl ihm natürlich bekannt war, dass der Ablasshandel ein grundsätzliches und althergebrachtes Finanzinstrument war und auch die Errichtung zahlloser Kirchenbauten in Deutschland darauf beruhten. Im konkreten Fall konnte er sich auf die kursierenden Ablassbriefe berufen, darunter die umfangreichere, für die sächsischen und thüringischen Gebiete ausgestellte „Instructio summaria“, die nicht nur vollen Sündennachlass für die Lebenden und für die Seelen im Fegefeuer versprachen, eine Beichtbriefvollmacht käuRich machten und obendrein ewige Teilhabe an allen Gütern der Kirche (insbesondere an Fürbitten, Gebeten und Wallfahrten) in Aussicht stellten, sondern dass als einziges Ziel der Rnanziellen Einnahmen die Unterstützung der im Bau beRndlichen Peterskirche angeführt war.1652 Da Luther in seinen Thesen den Neubau angriR, geriet die Peterskirche anstelle der Finanzspekulationen des Erzbischofs Albrecht ins Zentrum der Diskussion. Luther formulierte seine Kritik allerdings auf ironisch-polemische Weise, wie die Passagen, in denen die Petersbasilika genannt wird, zu erkennen geben:

Natürlich glaubte Luther nicht ernsthaft, der Papst würde die Peterskirche aus seiner Privatschatulle Rnanzieren (können), wenn jener nur über die verwerRichen Praktiken  des Ablasshandels in den deutschen Bistümern Bescheid wisse. Es klingt fast so, als grihe er mit diesen Formulierungen beschwichtigend vorgebrachte Argumente der Rechtfertiger des Ablasshandels ironisch auf. Von der konkreten Form und Größe des Kirchenbaus ist in den Thesen jedoch nicht die Rede. Erst 1538 sollte Luther in einer seiner Tischreden die Peterskirche, das Ulmer Münster und den Kölner Dom wegen ihrer Größe als ungeeignet für den Wortgottesdienst bemängeln, ohne jedoch diesmal ethisch-moralische Argumente gegen die Baukosten ins Feld zu führen.1653 Abgesehen von den ironischen Spitzen gegen den regierenden Papst Leo X. unterscheidet sich die Kritik – isoliert betrachtet – kaum von jenen Polemiken, die seit dem Mittelalter immer wieder an hohen Bauausgaben oder an der Bauhnanzierung durch Ablässe geäußert worden waren.1654 Möglicherweise knüpft Luther sogar an Klagen und Diskussionen an, die in Rom bereits während seines Aufenthaltes virulent gewesen sind. Viele Kardinäle sowie Menschen aus allen Schichten hätten den Neubau missbilligt, berichtet, allerdings aus großer zeitlicher Distanz, der ebenfalls dem Augustinerorden angehörige Onofrio Panvinio.1655 Doch muss es eine starke Ablehnung des Neubauprojektes von Anfang an gegeben haben, da der apostolische Protonotar Paolo Cortesi schon in seinem von 1510 stammenden Traktat „De Cardinalatu" auf sie reagierte.1656 Hier, wie auch bei Panvinio, steht aber vor allem der Verlust der altehrwürdigen Monumente im Vordergrund der Kritik und damit das Grundproblem von ,Neu' versus ,Alt'.1657 Umso interessanter ist zu erfahren, dass Luthers Ordensgeneral, Egidio da Viterbo, von Anfang an vehement für den Neubau eintrat und schon 1507 in einer Predigt verkündete, dass man bereits an der Größe der Fundamente sehe, „dass hier der größte, aufwendigste, spektakulärste und überhaupt bewundernswürdigste Tempel der Welt entstehe" und dass er das Bauwerk zum Garanten für den Ruhm seines  Bauherrn Papst Julius erklärte.1658 Gewichtige Stimmen gerade aus dem Kreis der Augustiner standen dem Neubau also positiv gegenüber. Jedoch gerade für diesen Aspekt, nämlich die für das Renaissancepapsttum so charakteristische Verknüpfung von Magnihzenz, Baulust sowie persönlichem Ruhm und persönlicher Frömmigkeit, konnte Luther aufgrund seiner spezihschen religiösen Prägung und seiner kulturellen Herkunft am wenigsten Verständnis aufbringen. Auch verhng die Vorstellung, die von der ganzen Christenheit hnanzierte Peterskirche gehöre der ganzen Christenheit, bei Luther nicht. Stattdessen verkündete er mit nationalem Stolz 1518:

„Unsere Kirchen sind uns nützlicher und nötiger, denn wir können nicht alle zur Peterskirche kommen, um das Wort Gottes zu hören und die Sakramente zu empfangen, was der einzige Grund dafür ist, dass man baut. Besser wäre es, die Peterskirche würde nicht gebaut, als dass unsere Pfarrkirchen verkommen. Das passiert nämlich, wie wir sehen und beklagen, während die Subsidien von allen unseren Kirchen abgezogen werden für Ablässe zum Bau der unersättlichen Peterskirche. Über jene Argumente ..., dass die Peterskirche der ganzen Christenheit gehöre, darüber lachen die Deutschen, und das mit Recht.“1659

Gelacht haben aber nicht nur die Deutschen, sondern auch die Italiener, sogar diejenigen aus dem direkten Umfeld des Papstes, Bramantes und der Bauhütte, wie eine Zeichnung, die heute in der graphischen Sammlung der U^zien in Florenz aufbewahrt wird, belegen kann (Abb. 15). Es handelt sich um ein Blatt von der Hand des Baldassare Peruzzi.1660 Aus Siena stammend, war Peruzzi seit 1503 in Rom als Maler und Architekt in den Diensten des Sieneser Bankiers Agostino Chigi tätig.1661 Dabei interessierte er sich auch für die Planung und die Errichtung des vatikanischen Palastes und der Peterskirche, deren Entstehung er ab 1520 als „zweiter Architekt" („architetto coadiutore“) begleitete und die er ab 1534 zusammen mit Antonio da Sangallo d. J. selbst leitete.1662 Peruzzi kopierte, wie die Beischrift oben rechts angibt („disegno p<er> san p<ietr>o di roma secondo / l'oppenione di M<esser> Ant<oni>o dela / valle computista di palazo“), den Grundrissentwurf des Antonio della Valle, seines Zeichens Vermessungsingenieur des Vatikanpalastes. Das verloren gegangene Original ist in die Zeit um 1513 /14, also bald nach Luthers Rombesuch, zu datieren. Peruzzis Kopie könnte dagegen auch später, um 1520 entstanden sein, als er, nach Raüaels überraschendem Tod, von Leo X. in eine verantwortliche Architektenposition berufen worden war und sich mit der nun schon gut eineinhalb Dezennien andauernden Planungsgeschichte der Kirche auseinander zu setzen hatte.1663 Hierbei scheint ihm die graphische Persiüage auf die Planungen besonders gefallen und zur Nachzeichnung bewogen zu haben. Der mutmaßliche Urheber des Blattes, der nicht weiter bekannte Bautechniker Antonio della Valle, imaginierte sich den Neubau auf einem riesigen sechseckigen Plateau stehend, welches die realen topographischen Verhältnisse des vatikanischen Hügels ebenso negiert wie die dort behndliche Papstresidenz. In ein regelmäßiges  Sechseck ist der Grundriss der Peterskirche eingetragen. Man erkennt im schematischen Umriss das schon angesprochene Ausführungsprojekt Bramantes mit einer Länge von drei Jochen, der Hauptkuppel und dem über den alten Fundamenten errichteten Juliuschor im Westen. Auch die unter Leo X. hinzugefügten Querarmumgänge sind eingezeichnet. Die als Konstruktionslinien gezogenen Diagonalen durchkreuzen im Zentrum des Blattes einen Punkt, der in der Mittelachse auf der Eingangsbucht der Kirche liegt. Dies ist insofern eine neuralgische Stelle, als man Bramante seinerzeit den Vorwurf machte, er habe vor seinem Tod niemandem die Position der Kirchenfassade und die Lage des Hauptportals verraten. An der Eingangsseite schließt sich an das Mittelschib ein analog zu den Querarmen gebildeter Umgang an, der von weiteren konzentrischen Halbkreisen umgeben ist, wodurch drei weitere Umgänge an der Front angedeutet werden, die in die inneren und die hinzu gezeichneten äußeren Seitenschibe übergehen. Während die Gestaltung der Rückseite der Kirche weitgehend undehniert bleibt, ist die Vorderseite detailliert ausgezeichnet: Die geometrischen Formen vor der stumpfwinkelig gebrochenen Front sind nicht etwa als Pavimentmusterung zu verstehen, sondern als eine monumentale Eingangshalle. Sie ist als eine Reihe von 14 kreisrunden Kuppelräumen von jeweils etwa 30 Metern Durchmesser konzipiert. Jeweils in der Mitte der drei, stumpfwinkelig aneinander gefügten Fronten springt eine dieser Kuppelhallen als Risalit hervor. Die ebenfalls kreisförmigen Vestibülräume am Übergang zwischen Vorhalle und Kircheninnerem sind mit acht megalomanen Reittreppen verzahnt. Ihre Breite von etwa 7–8 Metern hätte sogar auf bequeme Weise Gegenverkehr in Form von Sänften, von Pferden, ja sogar von zweispurigen Karren erlauben.


[image: images]

Abb. 15: Baidassare Peruzzi, Phantasiegrundriss ais gezeichnete Parodie auf die Pianungsgeschichte der Peterskirche; um 1520 ais Kopie einer Zeichnung aus der Zeit um 1514 entstanden.



Besonders amüsant ist der Versuch, sich die phantastische Architektur im Geiste in der dritten Dimension weiterzudenken, denn er obenbart den absurden Charakter der ganzen Darstellung. Genau darin liegt aber der Witz der Zeichnung, die sich einer echten baulichen Logik versperrt und sich stattdessen die wechselhafte Planungsund Baugeschichte der Peterskirche aufs Korn nimmt. Obenbar hatte sich in bestimmten römischen Kreisen eine kritisch spöttische Haltung gegenüber dem .Großbauprojekt Peterskirche' ausgebildet, denn das Bauunternehmen hatte seit der Planung zahlreiche Probleme aufgeworfen, massive Bauschäden in Gestalt von Rissen in den Wölbungen waren bereits sichtbar geworden, und dann setzte mit dem Pontihkatswechsel zu Leo X. auch noch eine weitreichende Neuplanung ein. Wohl aus diesem Grund wird Bramantes sogenannter Ausführungsplan in alle Richtungen sinnlos weitergezeichnet. Dabei dominieren obenkundig karikierende Elemente. Man fühlt sich unweigerlich an die 1517 in Mailand gedruckte satirische Schrift „Simia" (ital.: Scimmia = Abe) des Andrea Guarna da Salerno erinnert, der die römische Situation des Jahres 1514 persibiert.1664 Protagonist dieses an Lukian orientierten Dialoges, der  obendrein überraschende Analogien zu „Iulius exclusus e coelis" von Erasmus von Rotterdam aufweist, ist Bramante, der, soeben verstorben, ungeduldig an der Himmelspforte Einlass begehrt, wo ihn der heilige Petrus wegen der mutwilligen Zerstörung seiner schönen alten Kirche erbost zur Rede stellt. Im Verlauf des komisch-absurden Dialoges schlägt Bramante vor, die steile und nur mühsam zu erklimmende Himmelstreppe durch eine breite Spiralrampe zu ersetzen, sodass man bequem mit dem Pferd zur Paradiespforte hinauf reiten könne; überdies wolle er das gesamte Reich der Seligen abreißen, um es schöner und annehmlicher wieder aufzubauen.1665 Der Passus spielt oüenkundig auf die vielen Reittreppen an, die Bramante für Papst Julius II. im Vatikan (insbesondere die zum Statuenhof am Cortile del Belvedere führende Spiraltreppe) und anderswo tatsächlich errichtet hat.1666 Aber auch unser Zeichner spielt mit diesem Element und setzt genau solche Spiraltreppen an das Atrium der Kirche (das man auch Paradies nennt), wo sie sinnwidrig hinauf führen in ein .himmlisches Nichts'.

Im Ganzen oüenbart sich die Zeichnung also als eine humorvolle, anspielungsreiche Parodie auf die wechselvolle Planungsund Entstehungsgeschichte der Peterskirche, wie sie Bramante, dem man den Beinamen rovinanfe (Zerstörer) verpasste, zu verantworten hatte. Und wer weiß: Hätte Luther diese gezeichnete Persiüage auf die Peterskirche vor Augen gehabt, so hätte vielleicht auch er, trotz seines tief fundierten religiösen Anliegens und trotz seines kritischen Verhältnisses zu Großbauten und deren Finanzierung, darüber amüsiert lachen können?



4Zusammenfassung

Der Beitrag beschreibt anhand der gezeichneten Veduten des frühen 16. Jahrhunderts und aufgrund der Bauabrechnungen den Zustand des 1506 von Julius II. und seinem Architekten Bramante begonnenen Neubaus der Peterskirche und erläutert, was Martin Luther 1511/12 bei seinem Rombesuch gesehen haben kann und wie er dies möglicherweise wahrgenommen hat. Die Bauorganisation und die Finanzierung der Peterskirche sowie der damit verbundene Ablasshandel werden behandelt. Luthers Ablass-Kritik wird in die zeitgenössischen Auseinandersetzungen um die Peterskirche eingebettet und in Verbindung zu einer graphischen Persiüage auf die Planungsgeschichte der Peterskirche gebracht.



Abbildungsnachweis




	Abb. 1:
	Citta det Vaticano, BAV, Coii. Ashby, Nr. 329, repr. aus: M. C. Cario-SteHa (Hg.), Petros Eni – Pietro e qui, Cataiogo deiia mostra, Citta dei Vaticano, Braccio di Cario Magno, 11 ottobre 2006–8 marzo 2007, Monterotondo 2006, Kat. Nr. II. 37.

	Abb. 2:
	Wien, Graphische Sammiung, Aibertina, Inv. Nr. 3168.

	Abb. 3, 5, 6, 12:
	Hans W. Hubert, Photoarchiv.

	Abb. 4, 8:
	Beriin, Kupferstichkabinett, Heemskerck-Skizzenbuch, foi. II, 52r u. foi. 1,15r, repr. aus: Egger, Die Römischen Skizzenbücher (wie Anm. 6), Bd. Tafein, Teii: Tafein zum zweiten Band, S. 69; Tafein zum ersten Band, S. 16.

	Abb. 7:	repr. aus:Niebaum, Baugeschichte (wie Anm. 5), S. 73, Abb. 24.

	Abb. 9:	Stockhoim, Staatiiches Kunstmuseum, Coii. Anckarvaerd, n. 637.

	Abb. 10:	Citta dei Vaticano, Musei Vaticani, Saia di Costantino.

	Abb. 11:	Citta dei Vatikano, BAV, Archivio dei Capitoio di San Pietro, Inv. Nr. Cap. S. Pietro A64ter, foi. 50, repr. aus: S. Waetzoid, Die Kopien des 17. Jahrhunderts nach Mosaiken und Wandmaiereien in Rom, Wien 1964 (Römische Forschungen der Bibiiotheca Hertziana 18), Kat. Nr. 943 (Ausschnitt).

	Abb. 13:
	In: A. Bruschi, Probiemi dei San Pietro bramantesco admodum surgebat non Inopia pecuniae sed cunctatione Bramantis architecti...“, in: C. Tessari (Hg.), San Pietro che non c'e da Bramante a Sangaiio ii Giovane, Miiano 1996, S. 119–148, hier S. 132.

	Abb. 14, 15:
	Fiorenz, Gabinetto Disegni e Stampe degii UMzi (GDSU), U^. 4 Av u. 5 Ar sowie U^. 10 A.







Pier Nicoia Pagiiara

Rom in den Jahren 1510/11

Abriss und Aufbau

Als Martin Luther nach Rom kam, präsentierte sich die Stadt in einem Zustand des Zerfalls und des Aufbruchs zugleich. Während die imposanten Ruinen die Größe des alten Rom bezeugten, verrieten die im Bau begrihenen Gebäude das Bestreben, die einstige Stadt wieder auferstehen zu lassen, auch wenn dabei Sakralbauten aus den ersten Jahrhunderten der Christenheit zwecks Erneuerung abgerissen wurden (Abb. 1 und 2).1667

Es fragt sich nun, welches wohl die Eindrücke Luthers angesichts dieser gegensätzlichen Gesichter der Stadt waren und welche Vorstellung er sich von der Art und Weise machte, in der Julius II. seine weltliche Herrschaft auch durch Werke stärken wollte, „quae ad utilitatem publicam et ornatum urbis pertinent“, wie Francesco Albertini in seinen „Mirabilia urbis" (1509/10) schrieb.1668 Die zahlreichen Studien zur Romreise des Augustinermönchs lassen nicht nur der Diskussion über den Zweck der Reise und deren Datierung breiten Raum,1669 sondern setzen sich auch eingehend mit der Frage auseinander, was Luther von der Stadt des Papstes gesehen haben mochte.1670 Im Folgenden sollen die Orte und die Bauwerke einer näheren Betrachtung unterzogen werden, auf die Luther, auch ohne sie eigens aufzusuchen, leicht auf seinen Pilgerwegen durch die Stadt stoßen konnte, auf denen er unabhängig von dem umstrittenen Grund für seine Reise zweifelsohne wandelte.1671 Im Vordergrund der Betrachtung stehen dabei die Gebäude, denen seine besondere Aufmerksamkeit gegolten haben mochte und die vermutlich zu dem Urteil beitrugen, das er sich über die römische Kirche und die Person Julius' II. bildete.1672 Obwohl die wenigen schriftlichen Quellen zu seinem Besuch Erinnerungen sind, die von Luther in den darauüolgenden Jahrzehnten niedergelegt wurden1673 und folglich eine im Vergleich zur Zeit seiner Reise geänderte Haltung zum Ausdruck bringen,1674 blieben die zu einer späteren Zeit rehektierten Erfahrungen und die damals erlangten Kenntnisse1675 grundlegend und trugen zur Entstehung seiner späteren, radikal kritischen Einstellung gegenüber der Kirche des Papstes bei.


[image: images]

Abb. 1: Maarten van Heemkerck, Btick von Osten auf die im Bau begrihene Peterskirche. Im Vordergrund der Bausteiie die Überreste der aiten Basiiika (ca. 1535). Bis auf die Gewöibe, die damais noch fehiten, präsentierte sie sich Luther zu Zeiten seines Rombesuchs in etwa so.




[image: images]

Abb. 2: Maarten van Heemkerck, Btickvon Norden auf die im Bau begrihene Peterskirche. Links die Überreste der aiten Basiiika, ca. 1535.



Luther muss sich zunächst einmal über die – im Verhältnis zur üächenmäßigen Ausdehnung der Stadt und zu ihren damals 50.000 Einwohnern1676 – große Zahl der römischen Palazzi gewundert haben, und es muss ihm aufgefallen sein, dass es sich dabei meistens um Residenzen von Kardinälen handelte.1677 Diese standen im Allgemeinen neben den alten Basiliken, die von den Pilgern aufgesucht wurden und deren Titulare die Kardinäle waren, weshalb Luther von diesen Palästen sehr wahrscheinlich mehrere zu sehen bekam. Die zwischen dem späten 15. und frühen 16. Jahrhundert von Kardinälen jeder Provenienz und nicht nur von solchen aus den Familien des römischen baronalen Adels errichteten oder umgebauten Residenzen1678 machten drei Viertel der .modernen' domus aus, die von Albertini (1509 /10) aufgezählt wurden,1679 der den Ausdruck paiaüa den zeitgenössischen päpstlichen Bauwerken vorbehielt. Erst in den Jahren darauf kam eine nennenswerte Zahl von zuvor eher seltenen Residenzen dazu, in denen die Mitglieder anderer Schichten der Bevölkerung lebten.1680 Die Überzahl von Wohnsitzen der hohen kirchlichen Würdenträger brachte eine Vorstellung zum Ausdruck, die Biondo Flavio ein halbes Jahrhundert vorher geäußert hatte, als er die Kardinäle aus den entlegensten Regionen der Christenheit mit den Senatoren der Römischen Republik der Antike verglich und sie als Senatoren einer modernen Römischen Republik der Kirche bezeichnete.1681


[image: images]

Abb. 3: Der Patast Nikotaus' V. im Hintergrund eines Gemäides von Davide Ghiriandaio, ^Porträt einer jungen Frau“, Detaiiansicht (vormais New York, Payson Coiiection).




[image: images]

Abb. 4: Patast Nikotaus' V. im Vatikan, Detaii von dem Putzimitat des opus puodrofum (Nachbiidung des Originais).



Wenn auch die Zahl und die Größe dieser Residenzen unmittelbar wahrgenommen werden konnten, so war dies nicht ebenso bei der von Albertini gerühmten Pracht hinter den Fassaden der Fall, nämlich den herrlichen Gemälden, den Sammlungen von Marmorskulpturen, den Säulenhallen und -gängen und den Gärten, auf die der Autor besonders eingeht.1682 Der Reichtum, durch den sich die Bauten auszeichneten, drang in der Tat nicht so leicht nach außen. Nur wer mit den „Mirabilia" in der Hand durch die Stadt ging und durch den Text neugierig gemacht wurde oder ein besonderes Interesse an der Kunst hatte, konnte den Drang verspüren, die Höfe und die Innenräume zu besichtigen, doch bei Luther war dies sicher nicht der Fall.1683 Im Allgemeinen waren die Außenseiten mit ihren Zinnen und Türmen1684 schlicht gestaltet und orientierten sich an dem Palazzo von Nikolaus V. (Abb. 3). Der Biograph dieses Papstes hatte den Papstpalast mit dem Palast des Salomon verglichen und geschrieben, er sei mit saxa %aadra erbaut worden, d. h. in der Technik des opas ^uadrafum. In Wirklichkeit aber wurde der am meisten bewunderte Mauerverband der Antike, wie auch in allen Kardinalsresidenzen der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts (Abb. 4),1685 nur durch einen entsprechend bearbeiteten schlichten Putz vorgetäuscht, hinter dem sich Mauern aus Backsteinen verbargen (Abb. 5).1686


[image: images]

Abb. 5: Rom, Patast des Kardinats Domenico deiia Rovere in Borgo (ca. 1484).




[image: images]

Abb. 6: Rom, Patast des Kardinats Rahaete Riario (seit 1489 Cancetteria Nuova).



Die einzige Ausnahme bildete der Palazzo del Kardinals Rahaele Riario, dessen Bau am Ende der 80er Jahre des 15. Jahrhunderts in Angrih genommen wurde und mit dem Albertini bezeichnenderweise seinen Überblick über die Residenzen der Kardinäle beginnt.1687 Der Palast, der die Via del Pellegrino säumt, lag an einer damals stark frequentierten Straße, die vom Vatikan zum Kapitol führte (Abb. 6). Noch in den Jahren 1510–1512 war er der berühmteste Palazzo, und das lässt annehmen, dass auch Luther stehen blieb, um ihn zu betrachten. Das Neue an diesem Bauwerk und die Schwierigkeiten bei seiner Errichtung wurden von Raüaele Mahei im „Commentariorum urbanorum" (1506) herausgestellt, wo der Auftraggeber gelobt und seine Kühnheit gepriesen wurden: „primus in urbe hoc tempore“, so hieß es dort, „qui aedes apud S. Laurentium corio isoecodomo sit ausus aggredi“.1688 In der Tat sollte die .Kühnheit' des Kardinals, der als Erster die große Fassade seiner Residenz vollständig aus im Mauerverband des opus isodomum angeordneten Travertinsteinen1689 errichtet hatte (Abb. 7), wegen der ungemein hohen Kosten allenfalls in bescheideneren Dimensionen nachgeahmt werdend.1690

Wie der Prunk des Palastes und die oüenkundig außergewöhnlichen Kosten, die für seinen Bau aufgebracht wurden, so konnten auch die Behandlung, die ein Kleriker der angrenzenden Basilika widerfahren ließ, und die Art und Weise, in der er sie wiederaufbaute, den Augustinermönch nicht gleichgültig lassen. Raüaele Riario hatte in der Tat den Palazzo neben S. Lorenzo in Damaso 1483 als Kommende erhalten und zu dessen Neubau die im 4. Jahrhundert gegründete Basilika zerstört.1691 Der Abriss war 1503 beendet und als Luther wenige Jahre später nach Rom kam, war von den Überresten der Basilika im Hof des neuen Palazzo nichts mehr zu sehen.1692 Bis zum Abriss der Peterskirche1693 (ab dem Jahr 1507) war dies das markanteste Beispiel für die Ausradierung einer jener altehrwürdigen Basiliken der Spätantike, die in Rom noch im 12.-13. Jahrhundert als Vorbild für die Sakralarchitektur gedient hatten, um eine Kontinuität mit der konstantinischen Kirche herzustellen.1694


[image: images]

Abb. 7: Patast von Rahaete Riario, Mauerverband des opus /sodomum aus Travertinsteinen (Detaii).




[image: images]

Abb. 8: Patast des Rahaeie Riario, Teit der Inschrift, die sich über die gesamte Fassade erstreckt. Darunter sein Kardinaiswappen.



Die Art und Weise, in der Riario die Basilika wiederaufgebaut und sie in jeder Hinsicht den Erfordernissen seiner monumentalen Residenz untergeordnet hat, hinter der sie von außen gar nicht mehr zu erkennen war, zeigt deutlich, welches de facto die Prioritäten eines Klerikers waren, der als Kardinalkämmerer gleich hinter dem Papst an der Spitze der römischen Kirche stand. „Ecclesia ibidem inclusa" ist denn auch die lapidare und vielsagende Bemerkung, mit der Albertini bei der Beschreibung des Palazzo auf das Schicksal der Kirche anspielt.1695 Luther hatte sicher nicht den Blick für die baulichen Erfordernisse des Palazzo und konnte nicht beurteilen, inwieweit die ungewöhnlichen Lösungen für den Grundriss der neuen Kirche S. Lorenzo von der Notwendigkeit abhingen, die Mauern im Piano Nobile des darüber liegenden Palastes zu stützen, ohne deren optimale Anordnung zu beeinträchtigen, doch war für jedermann ersichtlich, wie wenig Licht aus diesem Grund ins Innere der Kirche gelangte, die hinter der Fassade des Palazzo verborgen blieb.1696

Schließlich hatte Riario noch in den unteren Fries über die gesamte Breite der Palastfassade hinweg in römischen Majuskeln eine Inschrift einmeißeln lassen, in der er stolz die von ihm erreichte Position unterstrich (Abb. 8).1697 Neben der Inschrift hatte der Kardinal das Familienemblem anbringen lassen, eine Rose, die überall, seitlich der Fenster und darüber, an Kapitellen und auf Kragund Schlusssteinen und sogar auf der großen Deckplatte im Zentrum des Bodens im Innenhof, verwendet wurde. Oüensichtlich wollte er sich mit einem Bauwerk, das die Erinnerung an ihn wach hielt, ein Überleben sichern, was aber in den Augen derjenigen, die sich die Frage des ewigen Heils ganz anders stellten, nicht sehr christlich ausgesehen haben dürfte.1698

Die Zerstörung von S. Lorenzo in Damaso war kein Einzelfall. Dem größten Teil der baulichen Unternehmungen Julius' II. (1503–13) ging der Abriss der Vorgängerbauten voraus, was teils heftig kritisiert oder zum Gegenstand von Satiren gemacht wurde.1699 Die Baustellen von Bramante waren von Schuttbergen umgeben, und in diesem Zustand zeigten sich 1511/12 den Pilgern und Besuchern nicht nur S. Pietro (Abb. 1 und 2), sondern auch SS. Celso e Giuliano in Banchf1700 und S. Biagio della Pagnotta,1701 die beide im Stadtteil Ponte in der Nähe der Engelsbrücke gelegen waren, also in einem Teil der Stadt, den Luther, wo immer er auch untergebracht war, auf dem Weg zur Peterskirche oder zum Vatikan durchqueren oder zumindest streifen musste.1702 Die päpstlichen Projekte auf diesem Areal scheinen alle Teil eines einzigen grandiosen Plans gewesen zu sein, der ganz auf den Palazzo dei Tribunali ausgerichtet war, für den gleichzeitig verschiedene Bauarbeiten in Angriü genommen wurden, nämlich im Jahr 1508 die Via Giulia, der Palazzo dei Tribunali und die Münze (Zecca)1703, spätestens im folgenden Jahr dann die neue Kirche SS. Celso e Giuliano, die an die Stelle einer mindestens auf das 12. Jahrhundert zurückgehenden und zwecks Begradigung der Ostseite der heutigen Via dei Banco di S. Spirito zerstörten Basilika treten sollte.1704


[image: images]

Abb. 9: Oben die graphische Rekonstruktion von Bramantes Projekt für den Paiazzo dei Tribunaii juiius' II. mit der Via Giuiia und dem nie angeiegten Piatz davor. Unten die Fassade des Paiazzo dei Tribunaii in derGründungsmedaiiie.



Die Errichtung des Palazzo dei Tribunali war das Projekt eines weitsichtigen Papstes, der im Einklang mit den politischen Traktaten des 15. Jahrhunderts eine korrekte Rechtsprechung zur Grundlage der Guten Regierung machte, da er sich dessen bewusst war, dass die Bedingungen, unter denen in Rom Recht gesprochen wurde, so unbefriedigend waren, dass der Unmut darüber das Fundament der Macht auszuhöhlen vermochte.1705 Der große Wirrwarr der Zuständigkeiten der verschiedenen päpstlichen Gerichte, von denen sich jedes in die Bereiche des anderen und in die der Stadt einmischte, führte zu hohen Kosten und zu langen Prozesszeiten, was wiederum Betrug, Erpressung und Übervorteilung der Schwächeren mit sich brachte. Julius II. versuchte mit verschiedenen Bullen die Gerichtsordnung neu zu organisieren und die Befugnisse einiger Gerichte abzustecken. Eine ebenso große Bedeutung maß er jedoch der Konzentration der wichtigsten päpstlichen Gerichte an einem einzigen Ort bei (Abb. 9).1706 Die Justizreform war ein wichtiger Bestandteil des zielstrebig verfolgten Gesamtprojekts der Schaüung eines modernen weltlichen Staates,1707 und sie war ein Projekt, das auch von denjenigen gutgeheißen werden konnte, die die zum selben Zweck geführten, auf die Rückgewinnung der einstigen Territorien der römischen Kirche ausgerichteten Kriege des Papstes negativ beurteilten.1708 Eine Kenntnis der Ziele und der Grundzüge der Justizreform Julius' II. wäre nicht unerheblich für die Vorstellung gewesen, die Luther sich in den Jahren 1511 /12 von diesem Papst machten konnte. Deshalb ist es sinnvoll, sich mit der Möglichkeit einer solchen Kenntnis näher auseinanderzusetzen, obwohl es die bekannten Daten nicht erlauben, zu gesicherten Ergebnissen zu gelangen.

Auf seinem Weg zum Vatikan konnte der junge Augustinermönch schon im letzten Stück der Via dei Banchi (heute Via Banco di S. Spirito) und besser noch auf der anderen Seite des Tibers von Weitem um die Öünung der Via Giulia1709 herum eine große freie Fläche erkennen, aus der die Außenmauern des aus riesigen bossierten Travertinquadern gemauerten Sockelgeschosses des Palazzo dei Tribunali aufragten (Abb. 10).1710 Zwar kamen die im Jahr 1508 begonnenen Arbeiten auf dieser Baustelle Julius' II. bald ins Stocken und im Jahr 1511 dann zum völligen Stillstand, zu jener Zeit aber mussten die Mauern bereits mindestens die höchste Höhe erreicht haben, die heute noch in den spärlichen Überresten erhalten ist.1711 In den Jahren 1510/11 oder spätestens zu Beginn des Jahres 1512 konnte Luther also den imposanten Grundstock des Palastes sehen und sich von dessen Charakter einer uneinnehmbaren Festung beeindrucken lassen (Abb. 9 unten). Die mächtigen Blöcke aus Travertin, in denen die Außenmauern – für das Rom des 16. Jahrhunderts einzigartig – in ihrer ganzen Stärke gemauert waren, suggerierten demjenigen, dem die Funktion des Palazzo bekannt war, den Eindruck einer starken und unerbittlichen Justiz und boten ein beredtes Bild von dem weltlichen Staat, den Julius II. gründen wollte.1712


[image: images]

Abb. 10: Bossenquader aus Travertin aus einem Teii des nicht fertiggesteiiten Paiazzo dei Tribunaii juiius' II. (1508–1513).



Der Anblick des robusten Sockelgeschosses allein war jedoch nicht ausreichend für einen Beobachter, der die Zweckbestimmung des Palastes nicht kannte, und auch die knappen Zeilen von Albertini („... habet turres et loca fortissima pro commoditate et utilitate publica...“), die auf das Aussehen und die öüentliche Funktion hinweisen, nicht aber die Rechtsprechungsfunktion spezihzieren, halfen nicht viel weiter.1713 Erst im Jahr 1513, und damit zu spät für den Romaufenthalt Luthers, lieferte Andrea Fulvio ein suggestives und e^zientes Erklärungsmodell für den Palast und das gesamte Projekt, das möglicherweise aus den Vorstellungen abgeleitet ist, die Julius II. und Bramante dazu bewogen haben.1714 Das Unterfangen hatte allerdings, wie aus verschiedenen zeitgenössischen Quellen hervorgeht, seit seinem Beginn im Jahr 1508 in weiten Kreisen viel Aufsehen erregt, und viele befürchteten, dass die Anlage eines großen Platzes vor dem Palast zu Zerstörungen führen würde, für die keine Entschädigung vorgesehen war.1715 Daher durfte es für Luther nicht schwer gewesen sein, vor Ort Informationen über die Funktionen eines so grandiosen Bauwerks zu erhalten, die seine Aufmerksamkeit für dieses päpstliche Projekt steigerten. Dazu kommt, dass Julius II. und Martin Luther eine Erfahrung teilten, die das Interesse des Letzteren für das Projekt des Ersteren in besonderem Maße wecken konnte: Beide hatten Rechtswissenschaft studiert, und beide hatten ihr Studium abgebrochen. Giuliano della Rovere hatte der Universität im Jahr 1471 den Rücken gekehrt, als er mit 28 Jahren zum Kardinal ernannt wurde.1716 Luther hatte mit seinem Eintritt ins Kloster nach zwei Monaten seinen Kurs in Zivilrecht abgebrochen, den er nach dem Bakkalaureat in Erfurt in dem im Mai 1505 begonnenen Sommersemester besucht hatte.1717 Während Giuliano della Rovere aber die erlangten rechtlichen Kenntnisse während seiner fast 30-jährigen Tätigkeit als Kardinalpönitentiar angewandt und erweitert hatte und sie sich bei der Ausrichtung seiner Justizreform zunutze machen konnte,1718 wissen wir von Luther nicht, ob er seine sehr kurze Erfahrung mit dem Studium der Rechtswissenschaft auch aus eigenem Interesse an dem Fach begonnen hatte oder ob er damit nur seinen Vater zufrieden stellen wollte.1719 War Ersteres der Fall, dann musste seine – wenngleich geringe – Vertrautheit mit dem Fach ihn neugierig gemacht und ihn dazu veranlasst haben, über die sicher ausreichend informierten Mitglider der Kurie oder einen Rechtsberater des Papstes mehr über die päpstlichen Pläne betrehend die Gerichtsinstitutionen in Erfahrung zu bringen.1720 Zu einer späteren Zeit fällte Luther sehr negative Urteile über Gesetze und Juristen, und das mit einer bewussten Entschlossenheit, die er bei seiner Romreise gewiss noch nicht hatte.1721 Diese Urteile wurzelten in seinen theologischen Auhassungen, wurden ihm später aber auch durch seine absehbare Behandlung durch die päpstlichen Gerichte nahegelegt. Explizit positiv äußerte sich Luther dagegen über verschiedene Arten von gemeinnützigen Maßnahmen, v. a. diejenigen, die mit der Rechtsprechung zusammenhingen und die vom Papst zur Aufrechterhaltung der Ordnung und zur Wahrung der Sicherheit in Rom ergrihen wurden.1722 Diese waren so e^zient und wurden so generell gutgeheißen, dass im Sommer des Jahres 1511, als man mit dem baldigen Tod des schwer kranken Papstes rechnete, eine Rückkehr zu der vorherigen Situation befürchtet wurde.1723 In ähnlicher Weise bewunderte der Augustinermönch die Organisation und die Funktionsweise der Hospitäler, von denen er während seiner Reise einige kennengelernt haben dürfte, und zwar wahrscheinlich in Mailand und Rom,1724 sicher aber, wie ausdrücklich erwähnt wird, in Florenz.1725 Auch die Justizreform Julius' II. konnte, wenn sie als ein gemeinnütziges Projekt betrachtet wurde, in Luthers Augen also etwas Positives an sich haben und musste nicht als eines der zahlreichen Unterfangen eines Papstes erscheinen, dem es mehr um das materielle Wohl seines Staates als um seine Rolle als Oberhaupt der universellen Kirche ging.

Ein anderer Aspekt der römischen Justiz, die häuhge Vollstreckung von Todesurteilen, manifestierte sich gerade in der Gegend um den Palazzo dei Tribunali, und zwar in der Piazza di Ponte, die sich – wie alle stark frequentierten Orte – bestens für die Verstärkung der exemplarischen Wirkung einer Hinrichtung eignete,1726 da sie gleich neben der Engelsbrücke lag, über die zwangsläuhg nicht nur die Pilger, sondern auch alle anderen Menschen auf dem Weg zur Peterskirche gehen mussten. Sogar die Engelsbrücke musste manchmal zu Hinrichtungszwecken dienen.1727 Alexander VI. zum Beispiel hatte an einem Tag des Jahres 1500, an dem nicht nur die zum Jubeljahr angereisten Pilger, sondern auch die aus dem Konsistorium kommenden Kardinäle die Brücke passieren mussten, beidseits in symmetrischer Anordnung achtzehn Kriminelle aufhängen lassen.1728 Julius II. wiederum war ein heftiger Verfechter dieser blutrünstigen Gebräuche, die als Mittel der Abschreckung und als e^zienter Ausdruck einer blitzschnellen und unerbittlichen Justiz betrachtet wurden,1729 und ebenso gnadenlos war er, was die Folter anbelangte,1730 die im Übrigen in ganz Europa gängige Praxis war. Zu jener Zeit gab es in Rom aber auch Leute, die sich – wie der römische Jurist Mario Salamonio – gegen diese grausamen Praktiken aussprachen und es als unwürdig erachteten, dafür Leute aus der Regierung und Richter einzusetzen, die an vielen Gerichten der Stadt vorrangig aus dem Klerus stammten.1731 Während seines mehrwöchigen Aufenthalts in Rom war es undenkbar, dass Luther diese makabren Zurschaustellungen nicht zu sehen bekam, und es fragt sich, wie seine Haltung dazu war – auch angesichts der Tatsache, dass sie in Rom nicht auf allgemeine Anerkennung stießen.

Nach der Überquerung des Tibers und des Stadtteils Borgo gelangte der Augustinermönch endlich zur wichtigsten Kirche der Christenheit, wo das Grab des Apostels Pilger aus ganz Europa anzog. Dort fand er jedoch statt der Basilika nur einen Teil ihres Langhauses vor. Dem Abriss von 1507 waren nicht nur sechs Säulenreihen des Langhauses, sondern auch das Querschih zum Opfer gefallen.1732 Dadurch waren die alte Apsis und der Hochaltar der Witterung ausgesetzt. Um die Abrissstelle herum hatte sich die Baustelle vergrößert. Neben den beiden zuvor begonnenen Pfeilern waren schnell zwei weitere hochgezogen worden, sodass die monumentale Vierung entstand, die die Kuppel stützen sollte. Zwischen diesen Pfeilern wurden genau in der Zeit zwischen dem Ende des Jahres 1510 und den ersten Monaten des Jahres 1511 die weiten Arkaden aus opus caemenfifium eingezogen, die vorübergehend durch schwere hölzerne Lehrgerüste gestützt wurden.1733 Sowohl der alte als auch der neue Teil des Bauwerks waren der Welt Luthers fremd, der vor seiner Ankunft in der Stadt des Papstes nicht mit den Formen einer frühchristlichen Basilika vertraut gewesen sein dürfte und weniger noch mit der erst wenige Jahre alten antikisierenden Architektur, die an ihre Stelle treten sollte. Auf seiner Reise von Sachsen durch die italienische Halbinsel bis nach Rom hatte er auch nur schwerlich etwas Vergleichbares sehen können: weder in Mailand, wo die Sakralarchitektur des 4.-5. Jahrhunderts zu einem Großteil wiederaufgebaut und verändert worden war,1734 noch in Florenz, wo die Bauwerke der Frührenaissance keine so enge Beziehung zu der Architektur der Antike hatten wie bei den Bauwerken des römischen Bramante.

Der stattliche Rest des alten Langhauses musste Luther an die wichtigen frühchristlichen Basiliken denken lassen, die damals noch intakt waren und die er als Pilger gesehen hatte. Sicher zeugten sie für ihn von der Verankerung dieses Typs von Sakralbau in der alten Kirche. Schließlich waren Sakralbauten vom Typ der frühchristlichen Basilika, deren wichtigster Vertreter nun geschändet wurde, in Rom ein ganzes Jahrtausend lang in Gebrauch geblieben.1735 Von dem gigantischen päpstlichen Plan für die Peterskirche hatte Luther in der Feme etwas aufgrund des Ablasshandels erfahren, mit dem Julius II. seit 1507 versuchte, in ganz Europa die nötigen Gelder für sein ehrgeiziges Projekt zu beschämen, ohne jedoch zu verraten, dass er dafür den Vorgängerbau würde abreißen lassen.1736 Es ist allseits bekannt, dass der Ablasshandel für Luther später einer der wichtigsten Gründe für den Konüikt mit dem Papst werden sollte. Angesichts dessen war es nur natürlich, dass sich der Augustinermönch, auch wenn er ein Laie auf dem Gebiet der Architektur war, fragen musste, welches die Gründe für den Abriss der alten und die Ersetzung durch eine neue Kirche waren, und dass er die Berechtigung eines solchen Vorgehens beim Anblick der bereits errichteten Teile des neuen Bauwerks hinterfragen musste. Im Jahr 1511 mussten die außergewöhnlichen Maße der Vierungspfeiler einen Laien angesichts ihrer Größe positiv beeindrucken, doch brachten sie noch nicht den Charakter und die Erhabenheit zum Ausdruck, die nur ein paar Jahre später zu erkennen waren, als die Proportionen der Außenmauern, die Laibungen der fertiggestellten Kassettengewölbe, die verwendeten Materialien und die räumlichen Abmessungen es ermöglichten, auch längst noch nicht fertige Teile mit den Resten der Architektur der Antike in Verbindung zu bringen.1737 Wer immer dann einen Vergleich anstellte, konnte sofort den kühnen Willen erkennen, die Macht des alten Rom wiederauferstehen zu lassen, einen Wunsch, dem man oüensichtlich Baudenkmäler opfern konnte, die aufgrund ihres Ursprungs, ihrer Geschichte und ihres Alters bewundernswert waren. Es ist schwierig, Vermutungen darüber anzustellen, ob Luther eine solche Begründung für das Bauprojekt Julius' II. akzeptieren konnte oder ob er deswegen noch stärker gegen den zur Projekthnanzierung dienenden Ablasshandel ankämpfte. Wenn man jedoch weiß, wie sehr es ihn ärgerte, dass in Rom Messen mit Gleichgültigkeit und Nachlässigkeit gefeiert wurden, kann man sich besser vorstellen, für wie achtlos und unverständlich er es halten musste, dass der Hauptaltar der alten Basilika völlig frei lag.1738 Erst Leo X. machte diesem Zustand im Jahr 1513 ein Ende, als er vorläuhg eine schützende Konstruktion genannt Tegurium errichten ließ, die auch die alte Apsiskalotte mit ihrem verehrten Mosaik vor der Witterung bewahrte.1739

Sowohl auf dem Weg zu S. Pietro als auch beim Aufsuchen der Ansprechpartner für seine Reise in der Kurie musste Luther zwangsläuhg die im Entstehen begriüenen baulichen Neuerungen Julius' II. an den Vatikanpalästen sehen, die im Laufe des Mittelalters aus dem ungeordneten Aneinanderbau einzelner Gebäude entstanden waren (Abb. 11 und 12).1740 Die päpstliche Residenz ist das letzte von Luther auf seinem Weg durch Rom erblickte Bauwerk, auf das hier eingegangen wird, doch es war das erste bauliche Projekt (1504), das der Papst nach seiner Wahl in Angrih nahm.1741 Es wurde noch vor den 1506 begonnenen Arbeiten an der Peterskirche umgesetzt, einem Plan, mit dem sich Giuliano della Rovere schon als Kardinal getragen hatte und den er als Papst Wirklichkeit werden lassen wollte.1742 Und es wurde auch noch vor dem Palazzo dei Tribunali (1508) angegangen, dessen Dringlichkeit der Papst klar vor Augen hatte, brauchte er ihn doch unbedingt zur Konsolidierung des Kirchenstaates, die sein oberstes Ziel war. Dass er seiner eigenen Residenz dennoch den Vorrang einräumte, lässt sich natürlich mit einem persönlichen Interesse erklären, doch vor allem was den Hof des Belvedere anbelangt, der die auhälligste Neuerung war und zur Zeit des Rombesuchs Luthers bereits weit gediehen sein musste, ist dies nicht der einzige mögliche Grund. Die außergewöhnlichen Maße, die von außen unmittelbar erkennbar waren und nur einen Vergleich mit den Abmessungen der alten Kaiserpaläste zuließen, verrieten den Willen zur Nachahmung der Antike, aber auch zum Wetteifern mit den Herrschersitzen jener Zeit. Dieser Palazzo, den sowohl die einfachen Pilger als auch die zum Papst kommenden Botschafter und Herrscher zu sehen bekamen, bot ein so wirkungsvolles Bild der Pracht und Herrlichkeit, dass es die tatsächliche Stärke des Kirchenstaates um ein Vielfaches übertraf. Er gehörte folglich zu ein und demselben Gesamtplan wie die Justizreform und die Erneuerung der wichtigsten Kirche der Christenheit. Konnte Martin Luther diese Gründe verstehen und wenn ja, welches war sein Urteil darüber?


[image: images]

Abb. 11: Der Komptex des Betvedere von den Vatikanpatästen bis zum Beivedere Innozenz' VIII. Blick von der Kuppel der Peterskirche.




[image: images]

Abb. 12: Die Bausteite des Hofs des Betvedere in einer Ansicht von Giovanni Battista Naidini (um 1560). Bereits zur Zeit des Rombesuchs Luthers waren die außergewöhniichen Maße des von juiius II. begonnenen Bauwerks ersichtiich.



Abbildungsnachweise



	Abb. 1:
	C. Hütsen/M. Egger, Die Römischen Skizzenbüchervon M. van Heemskerck im Königiichen Kupferstichkabinett zu Beriin, 2 Bde., Beriin 1913–1916, Bd. Tafein, Teii: Tafein zum zweiten Band, S. 69.

	Abb. 2:
	C. Hüisen/M. Egger, Die Römischen Skizzenbüchervon M. van Heemskerck im Königiichen Kupferstichkabinett zu Beriin, 2 Bde., Beriin 1913–1916, Bd. Tafein, Teii: Tafein um ersten Band, S. 16.

	Abb. 3:
	R. van Marie.The Deveiopment of the Itaiian Schoois of Painting, Bd. 13: The Renaissance Painters of Fiorence in the 15'^ Century, the Third Generation, Bd. 2, Den Haag 1931, S. 156.

	Abb. 4–8:
	Foto des Autors.

	Abb. 9:
	Zeichnung von S. B. Butters und P. N. Pagiiara (oben); Pier Maria Serbaidi, Bronzemedaiiie, Citta dei Vaticano, Bibiioteca Apostoiica Vaticana, Münzsammiung, XXII, Nr. 21 (unten).

	Abb. 10–11:
	Foto des Autors.

	Abb. 12:
	Fiorenz, UMzi, Gabinetto Disegni e Stampe (GDSU).






Sabine Meine

Musikleben jenseits der Kurie

Weitiiche Klänge der Paiazzi und Straßen Roms im frühen 16. Jahrhundert

Luthers  Reise in die Hauptstadt der Kurie war auch eine Reise in die „citta delle molte corti“, „die Stadt der vielen Höfe.“1743 Musik erklang in Rom somit nicht nur im liturgischen Rahmen der Basiliken, Kirchen und Kapellen; sie belebte auch die Palazzi des päpstlichen Hofs, der Kardinalshöfe und der vielen Höfe der adligen Familien aus Italien und Europa, die um die Kurie kreisten. Nicht anders als in den Herkunftsstädten der Familien war es meist weltliche Musik, mit der man sich in der Stadt präsentierte und die für die im humanistischen Verständnis nötige Rekreation und Charakterbildung sorgte.1744 Dazu kam der Unterhaltungswert weltlicher Musik, den man in Rom besonders zu schätzen wusste.

Wie noch heute lebte Kultur im frühen 16. Jahrhundert von Abwechslung und Vielfalt, an der es im damaligen Rom in einer Hinsicht mangelte: In der männlich dominierten Stadt der Kurie fehlte es an Frauen, die jedoch gerade im Hinblick auf das rege .Hoüeben' in Rom vonnöten waren.1745 Für das Gelingen einer höhschen Unterhaltung wurden Damen in den ersten Jahren des neuen Jahrhunderts als Adressatinnen, Mäzeninnen und Interpretinnen von Poesie und Musik so geschätzt, dass sich selbst ein Kardinal wie Bernardo Dovizi da Bibbiena anlässlich des Besuchs von Markgrähn Isabella d'Este Gonzaga aus Mantua in Rom 1515 zu der schönen Äußerung veranlasst sah, dass dem Römischen Hof zu seiner Vollkommenheit einzig ein Damenhof fehle: „La citta tutta  dice: Hör lodato sia Dio, che qui non mancava se non una corte di madonne et questa Signora tanto nobile, tanto virtuosa, tanto buona et tanto bella ce ne terra una, et fara la Corte Romana perfetta“.1746 Nun stellte die hochgebildete Fürstin d'Este Gonzaga zweifellos einen Sonderfall war, der in der Stadt besonders willkommen war. Aber das fehlende weibliche Element war auch im täglichen Hoüeben Roms zu kompensieren, das andernorts zum Inbegrih des Höhschen geworden war, zumal es ohne das Gegenüber von Mann und Frau einfach weniger Spaß und Sinn machte, von der Liebe zu singen, die auch im damaligen Rom im Zentrum des weltlichen Musiklebens stand.1747

Ein Indiz für die Bedeutung weltlicher Musik als überlebenswichtiger entspannender Ausgleich zu den strengen Normierungen des Hoüebens ist im Begriü der „musikalisch-theatralischen Ventilsitte" zu sehen, den Ludwig Finscher für etwas spätere weltliche italienischsprachige Musikgattungen des 16. Jahrhunderts, in denen mit populären Elementen gespielt wird, eingeführt hat.1748 Dass in Rom solche „Ventilsitten" stärker als anderswo gebraucht wurden, belegen Quellen zur damaligen Musikpraxis: Einerseits sind aus Rom stärkere Rechtfertigungen, Kritiken und Rufe nach strengeren Maßregelungen überliefert, andererseits gibt es scheinbar selbstverständliche, regelhafte, ja sogar institutionalisierte Überschreitungen von Normen. Zudem ist eine rege Zirkulation von Manuskripten und Drucken weltlichen Inhalts belegt. Anhand dreier Bereiche des weltlichen Musiklebens soll im Folgenden ein anschaulicher Eindruck dessen entstehen, was Luther in Rom damals miterlebt und gehört haben konnte. Die beiden ersten Bereiche, Musik im humanistischen Kontext und Musik der Kurtisanen, zielen auf die im Titel genannten Klänge der Palazzi. Zum Schluss  werden mit der Musik im Karneval Klänge angesprochen, die hingegen die Straßen Roms in den Wintermonaten belebten.

Für Klangbeispiele der im Text angesprochenen Musik kann auf Podcasts sowie auf die CD verwiesen werden, mit der das die Tagung begleitende Konzert des „concerto romano" „Luther in Rom, oder: Tuto el mondo e fantasia" dokumentiert wird. Ich danke Alessandro Quarta, dem Leiter des Ensembles, für die produktive, freundschaftliche Zusammenarbeit in der Gestaltung des Konzertprogramms.1749


1Musik im humanistischen Kontext

1510 erschien posthum „De cardinalatu libri tres“, ein lateinischer Traktat des Humanisten Paolo Cortesi (1465–1510), in dem Rehexionen zur Musik im Kapitel „De vitandis passionibus" eine entscheidende Rolle spielen. Der Autor spricht von der Erbauung und Unterhaltung durch Musik „post epulas“, und sagt, nach antikem Vorbild sei Musik „delectationis morum & disciplinae causa“, – eine Ansicht, die allgemeine humanistische Interessen dieser Zeit widerspiegelt. Interessant wird der Traktat dadurch, dass Cortesi ebenso detailliert das Musikleben, Gattungen und Komponisten seines Umfelds beschreibt, das er ohenbar selbst erlebt hatte. Cortesi war ab 1481 Schreiber an der Kurie, ab 1498 ebenda Sekretär und frequentierte unter anderem den Kardinalshof von Ascanio Sforza, wo er nicht nur Josquin Desprez erlebte, dessen Messen er lobte, sondern auch den Dichtermusiker Serahno dell'Aquila. Serahno stand vier Jahre, von 1487 bis 1491, in Sforzas Diensten und ab 1499 in denen des Duca Valentino alias Cesare Borgia, von dem noch die Rede als Kurtisanengünstling sein wird. Serahno starb 1500 im jungen Alter von 34 Jahren an der Pest, was seinen geradezu legendären Ruhm wesentlich steigerte: Im Zeitraum von nur drei Jahren, zwischen 1502 bis 1505, gingen dreizehn Gedichtausgaben von Serahno in den Druck; zwischen 1507 und 1515 erschienen weitere dreizehn Ausgaben, und von 1516 bis zur Mitte des Jahrhunderts noch einmal fünfzehn.1750 Man muss sich Serahno als veritablen Schlagerstar der damaligen Elite vorstellen, dessen Liebeslieder – achtsilbige Strambotti, die man zur Laute vortrug – heftig nachgeahmt wurden. Cortesi nutzte seinen Traktat, um Serahno als großen Neuerer Petrarcas zu nobilitieren. Ganz in der  Tradition des großen Dichters, der erhabene Lieder zur Laute sang,1751 könne es, so Cortesi, nichts Süßeres geben als diese Art von Melodien, in denen der Dichtermusiker Serahno Worte und Musik rhythmisch zusammenfüge: „nuper autem Seraphinus Aquilanus princeps eius generis renovandi fuit, a quo ita est uerbori & cantuum coniunctio modulata nexa, ut nihil heri posset eius modo ratione dulcius“.1752

Cortesi mag eine persönliche Schwäche für Serahnos Kunst gehabt haben. Im Hintergrund seines Lobs ist jedoch ebenso zu sehen, dass Musik um 1500 auch in der Theorie zunehmend als sinnliche Klangkunst diskutiert wurde, was zur Folge hatte, dass Komponisten und sogar Sänger und Virtuosen nun eine theoretische Aufwertung erfuhren. Dies kam den humanistischen Interessen der Erziehung und Erbauung durch Musik entgegen.

Wie beliebt dabei die unterhaltsame weltliche Musik im italienischen volgare in den humanistischen Kreisen Roms war, geht besonders aus maßregelnden Kritiken an ihr hervor.1753 Dies zeigt sich wiederum in „De musica et poetica“, einem weiteren römischen Traktat, der 1513 zum Regierungsantritt von Papst Leo X. erschien. Sein Autor war Raüaele Brandolini (ca. 1465–1517), ein Kleriker und Latinist, der im Dienst des neuen Papstes stand und diesem die Schrift widmete. Oüenbar sollte der Traktat dem musikliebenden Medici-Papst Leo X.1754 den Boden bereiten und dafür auch einen Schlussstrich unter beliebte zeitgenössische Sitten setzen.

Brandolini fädelte seine Kritik gekonnt ein: Auch er liebe das Singen zur Lyra und sei ein Freund Serahnos, er erkenne auch an, dass es ausnahmsweise Dichtermusiker geben könne, die ohne humanistische Bildung zu Erfolg gelangen.1755 Wichtig aber sei es, am Latein festzuhalten, der Sprache von „Senatoren, Gebildeten und Bürgern“, und sich eben nicht auf das volgare einzulassen, das er – selbst Dichter lateinischer Elegien – als Sprache des Pöbels, der Bauern und der Ungebildeten herabsetzt:

„Communem in hoc hominum imperitiam reprehende, ut quum plerique ignavi indoctique sint, nihil exigant grave ac eruditum. At ob hoc ipsum Latinum carmen vemaculo est longe praestantius, quod illud senatorio, hoc plebeio ordini accomodatur, a civibus illud, hoc a paganis, a Romanis illud, hoc a barberis, a doctis illud ac honestissimo bonarum artium negocio delectatis, ab indoctis hoc turpique ocio dissolutis magnopere commendatur, et quod paucissimi illud, hoc autem plurimi sequantur“.1756

Deutlicher noch ist die zeitgenössische Praxis gegenwärtig, wenn Brandolini die Themen der Lieder kritisiert: Bei Banketten sollte nämlich nicht etwa die Liebe besungen, sondern vielmehr sollten antike Helden in elegischen Versen zur Leier gepriesen werden, wie es der Autor eben auch selbst tat. So heißt es in einem Aktiven Dialog Brandolinis mit Corradolo Stanga, einem päpstlichen Notar hohen Rangs: „At non in conviviis amorum laudes, sed heroum praeconia ad lyram alternis numeris concinuntur“. Eine Missachtung dieser Tradition sei nichts weniger als ein Angrih auf eine heilige, antike Sitte und damit auch auf die Antike selbst: „Illud ego non improbo; hoc qui accusat, sanctum rectumque apud veteres morem, immo vetustatem ipsam accusat“.1757

Über die Bankettkultur unter Papst Julius II. ist leider viel weniger bekannt als über die der vorausgehenden skandalträchtigen Regierungszeit von Papst Alexander VI. Es soll hier genug sein, dafür die bekannten Berichte über das „festino delle cinquanta bzw. den Ballo delle castagne“ zu erinnern, ein Bankett vom Oktober 1501, zu dem Cesare Borgia in den Palazzo Apostolico eingeladen hatte. Ein provozierend obszöner Tanz nach dem Abendessen mit fünfzig geladenen Kurtisanen1758 war Anlass eines anonymen, durch Johannes Burckards Aufzeichnungen bekannten Briefes aus Deutschland an einen Kardinal, in dem der Papsthof als krimineller Ort und Sitz des .Antichristen’ geschildert wird.1759

Die Bankette am päpstlichen Hof und den Kardinalshöfen in den für uns interessanten Jahren dürften jedoch ebenso äußerst lebendig gewesen sein, zumindest zur Zeit des Karnevals. 1510 wird z. B. von einem Damenauftritt zur Begleitung von „pihari“ bzw. „Bläsern“ berichtet, die seine Heiligkeit tanzen sehen wollte: „H luni di Carnasale volse Sua Beatitudine che andasero in palazzo et che menasero tutte le sue donzelle et che facesseron venire li piüari perche voleva vederli ballare et cosi fu facto“.1760 Im Karneval desselben Jahres ist von etlichen Anlässen die Rede, bei denen das Tanzen der Gäste nach Musik „alla francese“ mit Schautänzen abwechselte: „si che ogni sera non manchavano passando il tempo hora con il ballare del Cardinale Narbona alla francese, hora con musiche et hora con vedere moresche et talhora con ballare con li pihari alla foza nostra“.1761 Bezeichnend ist dabei der abschließende Kommentar eines anonymen Botschafters der Isabella d’Este Gonzaga: „Li cardinali ballavano commo altri nobili vecchi et vescovi. Qua si sta in feste et in balli, ogni giomo si corre palii; ei Papa vol vedere ogni cosa“.1762

Nicht nur das Rom der Borgia, sondern auch das des Julius II. war, so scheint es, zumindest in der Zeit des Karnevals eine Stadt der weltlichen Feiern, bei denen die Hörund Sehlust gleichermaßen befriedigt wurde. Die musikalische Grundlage dafür konnte Verschiedenes bilden, z. B. eben auch französische Tanzmusik, wie das obige Zitat zeigt.1763 Näher betrachtet werden sollen hier jedoch die Lieder im italienischen volgare, mit denen das Lob der Liebe besungen wurde. Sie waren ohenbar so beliebt in Rom, dass etwa Brandolini sie von den Banketten verbannt wissen wollte. Und es wird zu zeigen sein, dass auch Luther von diesen Liedern in seinem direktem Umfeld Notiz hat nehmen können, als er in einem der Augustiner-Konvente im ceutro sforico wohnte.



2Musik der Kurtisanen

Am 9. Oktober 1510 erschien in Rom bei dem Musikverleger Andrea Antico eine Sammlung mit „Canzoni nove“. Ihr Inhalt, um die vierzig Vertonungen von Liebespoesie, deckt sich großenteils mit dem Inhalt der sogenannten „Libri di Frottole“, mit denen der Musikverleger Ottaviano Petrucci im Jahrzehnt zuvor von Venedig aus die Mode dieser weltlichen Liebeslieder verbreitet hatte (50% der Lieder war zuvor bereits bei Petrucci erschienen). 1510 wurde diese Mode somit auch in Rom im Musikdruck aufgenommen.1764 Frottolen wurden meist zur Laute gesungen und sind jenseits eines literarischen Anspruchs meist so unterhaltsam raffiniert gesetzt, dass wir uns ihre Hörerinnen und Hörer beschwingt und mit einem Schmunzeln auf den Lippen vorstellen dürfen. Für den Erfolg der Frottolenmode in Rom spricht allein, dass Antico einige weitere dieser Sammlungen in Druck gab: 1517 bis 1520 erschienen schon das dritte und vierte Frottolenbuch in mehreren Auhagen sowie im Tabulaturdruck für Gesang und Laute bzw. Orgel. (Tabelle 1)


Tab. 1: Übersicht über römische Frottoiensammiungen zwischen 1510 und 1520.





	Canzoni nove con aicune sceite di varii iibri di canto, Roma, Andrea Antico, 1510.


	Canzoni Sonetti Strambotti et Frottoie Libro Secondo, Roma, G. Mazochio und G.[iovanni], Giunta, 1518 (vermutiich vor 1513, Neudruck 1520).


	Canzoni. Sonetti. Strambotti et Frottoie. Libro Tertio, Roma, A.[ndrea] Antico, 1513, Neudruck 1517/ 18(?), 1520.


	Canzoni Sonetti Strambotti et Frottoie. Libro Tertio, Roma, G. Mazochio und G. Gionta, 1518.


	Canzoni. Sonetti. Strambotti. et Frottoie. Libro Quarto, Roma, A. Antico und Nicoio de’ Giudici, 1517, Neudruck 1520.


	Frottoie intabuiate da sonare Organi. Libro primo, Roma, Andrea Antiquo, 1517.







Wenn von diesen Frottolen im Folgenden durchaus verkürzend als Musik der Kurtisanen zu sprechen sein wird, liegt der Grund dafür in einem Textmanuskript Florentiner Herkunft, das erhellende Einsichten für das weltliche Musikleben in Rom in der hier interessanten Zeit bereit hält: Das Florentiner Manuskript Antinori 158 liefert nicht nur Belege dafür, dass Frottolen gut zehn Jahre früher als angenommen, bereits vor 1500, in Rom beliebt waren.1765 Es sagt uns auch, inwiefern und warum:

Das Manuskript stammt aus dem Florentiner Umkreis der Medici und ist 1505 bis 1508 verfasst. Es enthält unter anderem zwei Konvolute an Frottolen, die der Autor, ein Florentiner Bürger und Freund der Medici namens Domenico Benedetto di Arrighi, auüistet und kommentiert. Aus Konkordanzen zu anderen Quellen wird oüensichtlich, dass es sich um das gleiche Repertoire handelt, das wenig später bei Antico im Druck erscheint.1766 Ebenso deutlich wird, dass Domenico die Musik durch die Vermittlung zweier Frauen aus Rom bekommen hat.1767 Demnach hat ihm eine gewisse Maria, Gemahlin von Bianchino da Pisa, den zweiten Schwung an Frottolen gegeben, als sie auf der Flucht vor der Pest in Rom nach Florenz zurückgekehrt und mit einigen cordgian; zu ihm ins Haus gekommen sei.1768 Am Rand eines der entsprechenden Liedtexte bezeichnet der Autor dieselbe Frau als „Maria cortigiana“. Maria sang nicht nur, sondern schrieb ihre Stücke auch selbst, womöglich selbst die Musik. Denn neben einem Lied steht deutlich: „composta per la maria cortigiana“, wobei „per“ nicht nur „für“, sondern auch „durch“ bedeuten kann; ein anderes wird als „ihr“ Stück bezeichnet, das sie mit Anmut, „gratia assai“, gesungen habe.1769

Die Kommentare im Manuskript gehen noch weiter: Ein Lied sei das Lieblingslied „della Masina gewesen“ – ein Name, hinter dem sich eine bekanntere Kurtisane, die Geliebte von Kardinal Giuliano della Rovere bzw. des Papstes Julius’ II. im späteren, hier interessanten Zeitraum während Luthers Romaufenthalt verbirgt.1770 In der Frottola „Io ti lasso, donna, hormai“ von Filippo Lurano, der in Rom als Priester und Komponist wirkte, verleiht ein Ich aus männlicher Perspektive seiner Enttäuschung über die vergebliche Liebeswerbung Ausdruck und verkündet, die Geliebte nun zu verlassen – ein somit typisches Beispiel höhscher Liebespoesie, das in einem vierstimmigen, leicht zu variierenden Satz überliefert ist. Allerdings müssen wir uns eine verkehrte Rollenverteilung vorstellen: Denn es wird – pikanterweise – Masina gewesen sein, die den Part des Liebhabers sang.




	Io ti lasso donna hormaiTroppo tempo hagio perduto. Poi che mho ricognoscutoPiu son certo non me harai.
	Ich verlasse dich nun, meine Dame. Zu viel Zeit habe ich verioren. Nun, da ich wieder zu Bewusstsein gekommen bin, bin ich mir umso sicherer, dass du mich nicht haben wirst.



Textbeispiel 1: Frottoia Io ti iasso donna hormai von Fiiippo Lurano nach dem Hinweis aus dem Manuskript Antinori 158 der Bibiioteca Medicea-Laurenziana, Firenze (1505–1508): „Questa canzona era ia favorita deiia Masina“, tot. 24v.




[image: images]

Notenbeispiet 1: Konkordanz im Fünften Frottoienbuch von Ottaviano Petrucci: Frottoie iibro quinto. Ottaviano Petrucci, Venezia 1505, toi. 29v-30r, hier Cantusund Tenorstimme.



Ein anderes Lied im Florentiner Manuskript wird als das Lieblingslied des Duca Valentino kommentiert.1771 Der Papstsohn Cesare Borgia war bekanntermaßen mit einer anderen namhaften Kurtisane, Fiammetta di Michele aus Florenz (1465–1512), liiert, deren Haus im damaligen Hone Sant’Eustachio an der nach ihr benannten Piazza Fiammetta nahe der Piazza Navona noch heute an sie erinnert. Fiammetta war ohenkundig in ihrem Wohnviertel bekannt und gehörte zu den Kurtisanen, die die nahe ihres Hauses gelegene Kirche S. Agostino frequentierten.1772 Aus den Registern der Kirche, die Martin Luther aller Wahrscheinlichkeit nach als zweite Kirche der Augustiner-Eremiten im centro storico bekannt gewesen sein wird, geht hervor, dass Fiammetta im Dezember 1506 in S. Agostino eine gesungene Totenmesse für ihre verstorbene Mutter abhalten ließ, die sie mit vier carün; bezahlte: „item recepi adi sedici per una messa cantata di morte per l’anima della madre della Fiammetta in tutto carlini quattro“.1773 Dabei war Fiammetta in S. Agostino ohenbar so bekannt, dass es nicht nötig gewesen wäre, ihre Identität durch die Angabe ihres vollen Namens zu erklären. Als Fiammetta 1512, im Alter von 47 Jahren, starb, wurde sie in einer eigenen Kapelle in S. Agostino beigesetzt: „Al di 29 febbraio 1512 Fiammetta da Michele da Firenza nel suo testamento eiegge la sua sepoltura nella chiesa di S. Agostino e della capella da essa fondata“.1774

Eine solch herausgehobene Beisetzung erfuhr wenige Jahrzehnte später auch die namhafte Kurtisane Tullia d’Aragona, die über viele Jahre bis zu ihrem Tod im Jahr 1556 in Rom wirkte.1775 An ihr zeigt sich, wie selbstverständlich die Musikpraxis damals zum Leben einer Kurtisane gehörte: Im Nachlassverzeichnis sind dreizehn gebrauchte Musikbücher, wahrscheinlich Noten, aufgeführt, sowie eine „schon kaputte Laute mit ihrem Holzkasten“.1776

Tullia wird in diesem Dokument als curialis bezeichnet, wodurch eine bezeichnende Bedeutungsverschiebung des ursprünglichen Begrihs und die Bedeutung des Kurtisanentums für die Hauptstadt der Kurie belegt werden. Man bedenke, dass Kurtisanen in der Volkszählung 1526/27 einen erstaunlich großen Bevölkerungsanteil von ca. 10% ausmachten.1777 Das Adjektiv cunaüs meinte ursprünglich eine Person, die der Kurie angehörte bzw. diente.1778 Dies wird auch Luther gemeint haben, als er in seinem Reisebericht den unernsthaften Umgang von „Kurtisanen“ mit dem Altarsakrament kritisierte.1779 Seit Burckards Eintrag von 1498, „quedam cortegiana, hoc est meretrix honesta“,1780 ist bekannt, dass man von Rom ausgehend als Kurtisanen auch von den Damen sprach, die ein festes, käuüiches Liebesverhältnis zu einem Mitglied der Kurie hatten und ihm dienten; in der italienischen Übersetzung Cordgiana kam die Konnotation der Hofdame hinzu,1781 und in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts stand der Begriff selbstverständlich für die gesellschaftlich höher stehende Prostituierte, die ihre Liebeskünste käuüich anbot.1782

Doch noch einmal zurück zu S. Agostino:1783 Über einen Brief aus dem Jahr 1517 von einer dritten, in dieser Kirche beigesetzten Kurtisane namens Beatrice di Ferrara an einen ihrer padron;, Lorenzo de’ Medici, der damals Herzog von Urbino und Capitano der Florentiner und des Kirchenstaates war, wird überliefert, welche Bedeutung S. Agostino für die römischen Kurtisanen hatte. Beatrice ist einfach und direkt in ihrer Diktion. Mitten aus der Karwoche heraus klagt sie über die erzwungene sexuelle Enthaltsamkeit, hält ihren Padrone jedoch mit ihrer Vorfreude auf den Beischlaf mit ihm bei Stimmung.1784 Dann aber berichtet Beatrice auch von ihrer überhaupt erstmaligen Beichte bei einem Prediger in S. Agostino, zu dessen Predigten alle Huren in Rom kämen:1785 Der Wunsch dieses Predigers, sie zum Glaubensweg zu konvertieren, hndet ihrem Brief zufolge zwar bei einzelnen Kolleginnen Gehör, die fortan ihren Weg als Nonne gehen, ohne dabei ihr altes Metier aufzugeben: Sie aber ist oüenbar taub für solche Predigten: „Oh, oh, oh, dura impresa! Per me aria potuto cicalare cento anm!“1786 Im selben Brief vertraut Beatrice Lorenzo an, dass sie gleich für ihn zu Gott gebetet, nachdem sie den Prediger mit zwei Golddukaten zufrieden gestellt habe, was ihr bis jetzt in der Seele wehtue, weil er das Geld zum Fenster hinaus werfe und sie dafür einiges arbeiten müsse. Für sich selbst, die sie Hure und Sünderin sei, habe sie Gnade und Gesundheit erbeten.

Ein Mönch, der damals S. Agostino frequentierte, dürfte demnach Gelegenheit gehabt haben, die in Rom selbstverständliche Überschreitung sittlicher Normen wahrzunehmen, worunter die Durchlässigkeit der Sphären zwischen geistlich und weltlich eine für den Lebensalltag prägende gewesen sein dürfte.

Diese für die Hauptstadt der Kurie markante Situation wird in einem Frottolenpaar aufs Korn genommen, das 1513 und 1514 in Rom und Fossombrone gedruckt wurde. Die erste der beiden Frottolen erschien zuerst 1513 im dritten Buch an Canzonen und Frottolen, das Andrea Antico in Rom publizierte (siehe Tabelle 1). Das Ich ist hier ein unerhörter Liebhaber, der beschlossen hat, Mönch zu werden und nun verzweifelt darüber nachsinnt, was seine Liebste tun, ob sie womöglich sogar auch Nonne werden wird: „Che faralla, che diralla?“ („Was wird sie nun machen und was tun“) fragt er sich (Textbeispiel 2 und Hörbeispiel 11787). In der Antwort-Frottola spricht sie dann selbst, worin bereits ein unterhaltsamer Aüront gegen die Tradition der höhschen Liebe zu sehen ist, demnach sich die Geliebte in Sprachlosigkeit und Zurückhaltung zu üben hat. Hier nun denkt sie laut darüber nach, womit sie zu rechnen hat: „uscirallo o resterallo?“ (Textbeispiel 2) Wird er – aus dem Kloster – wohl „austreten oder bleiben“, fragt sie sich im Refrain, um dann in den Strophen ihre ganz eigene Entscheidung zu trehen: Tatsächlich denkt sie darüber nach, ob sie aus Kummer über seine Entscheidung, Mönch zu werden, – ihrer Meinung nach ein Fehler – ihm selbst ins Kloster folgen soll, allerdings nur, um persönlich zum Papst Vordringen zu können, auf dass der Geliebte sich die Kutte zerreiße und zu ihr zurückkehre: „Ma se impetro mai dal pappa / Che si stracci quella cappa / Questo error si mendera“ (Textbeispiel 3, 3. Strophe).

Vor den geschilderten Hintergründen dürfen wir folgern, dass die bekannten literarischen Illustrationen zum Kurtisanenleben von Pietro Aretino aus den 1520 er und 1530 er Jahren, wie sie z. B. in den „Ragionamenti“ der Huren Nanna und Pippa (1534 und 1536) überliefert sind, eine durchaus realitätsbezogene Basis haben. Aretino illustriert die Doppelbödigkeit der sittlichen Moral im geistlichen Kontext, indem er die Klosterschwester Antonia von dem schönen Gesang eines Mönches schwärmen lässt und ihr dafür die rhetorische Frage in den Mund legt: „wer bei einem so schönen Lied denn nicht die Röcke gehoben hätte“: „E chi non si aria alzato i panni a si bella canzona?“1788 Die Häuhgkeit musikalischer Szenerien in Aretinos Schriften ist als Indiz dafür zu sehen, wie sehr sich das musikalische Dekor für das doppelbödige Spiel zwischen Schein und Sein, auch außerhalb des Kurtisanenmilieus, eignete.




	Che faralla, che diralla,
	Was wird sie machen, was wird sie sagen,


	Quando ia saperà
	Wenn sie erfährt,


	Che mi sia fra’?
	Dass ich Mönch bin?


	O quante fiate
	O wie vieie Male


	Di farmi frate
	Mich zum Mönch zu machen


	In sua presentia gli ,ho giurà;
	Habe ich in ihrer Gegenwart geschworen,


	Ma lei ridea
	Aber sie hat gelacht,


	E nol credea
	Und es nicht geglaubt,


	Che mi dovesse mai farmi frà.
	Dass ich mich jemais zum Mönch machen würde.


	Anzi, ognor si lamentava
	Im Gegenteii, ständig hat sie sich beklagt


	Con dir che ia bertigiava,
	Und gesagt, dass ich sie verschaukeie,


	E pur mi son fatto frà!
	Und nun bin ich in der Tat Mönch geworden!


	Che faralla, che diralla ...
	Was wird sie machen, was wird sie sagen ...


	Quando ho ben visto
	Als ich kiar gesehen habe,


	Che far acquisto
	Dass ich von ihr nicht


	Di iei non posso, son fatto fra’:
	Besitz ergreifen kann, bin ich Mönch geworden.


	E fraticeio
	Und ais Brüderchen


	Discaicirello,
	Bioßen Fußes,


	Che cossi avea dellberà,
	hatte ich es nun so beschiossen.


	Dove in una piccioi cella
	In einer kieinen Zelle


	Faccio vita poveralla
	Lebe ich ein armes Leben


	Observando castità.
	Und übe Enthaitsamkeit.


	Che faralla, che diralla
	Was wird sie machen, was wird sie sagen ...


	So che colui
	Ich weiß, dass er


	Qual ambidui
	uns beide


	Del nostro amore privati n’ha,
	Von unserer Liebe befreit hat.


	Con sue ciancette
	Mit seinem Geschwätz


	E lusinghette
	Und Verführungen,


	Ch’io venga fora iui cercherà,
	Auf dass ich heraus komme und ihn suchen werde.


	Ma se mai el me ghe achiappa,
	Aber wenn er mir je entwischt,


	Che mi stracci questa cappa,
	Mir diese Kutte zerreißt


	Che di vita io sia privà.
	Werde ich des Lebens beraubt sein.


	Che faratta, che diraiia
	Was wird sie machen, was wird sie sagen ...


	La poverella
	Die Arme


	Senza favella
	Wird sprachlos sein


	La notte e’l giorno se ne starà
	Tag und Nacht


	E scapigliata
	Und verwirrt.


	Tutta affannata,
	Ganz in Kummer


	El strano caso lei piangerà.
	Wird sie den seitsamen Fall beweinen.


	Forsi poi ch’l suo pensiero
	Vielleicht wird ihr Denken sie dann


	In un qualche monastero
	Am Ende in irgendein kloster


	Ala fin la condurà.
	Führen.


	Che faratta, che diralla etc.
	Was wird sie machen, was wird sie sagen ...



Textbeispiel 2: „Che faratta, che faratolla“, Frottola (Barzelletta) von Michete Pesenti oder Bartotomeo Tromboncino, in: Canzoni … et Frottole. Libro Tertio, Roma, Andrea Antico, 1513, fol. 39v–40r, und Frottoie Libro XI, Fossombrone, Ottaviano Petrucci, 1514, fol. 28.






	Uscirallo o resterallo
	Wird er herauskommen oder bleiben,


	El mlo ben? O che farà,
	Mein Guter? Oder was wird er machen,


	Polché l’è fra’?
	Wenn er jetzt Mönch ist?


	Ahlmè, s’el resta,
	Oh weh, wenn er bleibt,


	Di me più mesta
	Wird es keine traurigere


	Mai donna alcuna non sarà;
	Frau ais mich geben.


	Ma se esce fora,
	Aber wenn er raus kommt


	lo spero anchora
	Hoffe ich noch,


	Che al primo amor ritornerà.
	Dass er zur ersten Liebe zurückkehrt.


	Lassa me, ch’el me giurava
	Weh mir, denn er schwor mir,


	De ciò far, ma non pensava:
	Das zu tun, aber dachte [doch] nicht [wirkiich] daran.


	Hor è pur la verità.
	Jetzt ist es reine Wirklichkeit.


	Uscirallo o resterallo...
	Wird er herauskommen oder bleiben ...


	Se avesse visto
	Wenn er gesehen hätte


	Che fin sì tristo
	Welch trauriges Ende


	Dovesse far, come fatto ha,
	Er nehmen müsste, wie er es getan hat,


	El poverello
	der Arme,


	D’ogni martello
	Von jedem Zwang


	Averia certo liberà.
	Hätte er sich sicher befreit.


	Hor che voglio star donzella
	Jetzt, da ich Jungfrau bieiben will,


	Meglio è farmi monicella
	Ist es besser Nonne zu werden,


	Poi che lui s’è fatto fra’.
	Da er sich zum Mönch gemacht hat.


	Uscirallo o resterallo etc.
	Wird er herauskommen oder bleiben ...


	Misera fui
	Elend war ich.


	Cagion che lui
	Der Grund war, dass er


	De panni tat vestito s’ha:
	Sich mit diesen Gewändern gekieidet hat.


	Ché mie zancette
	Denn meine Scherzchen


	E pargolette
	Und Kindereien


	Non lo dovean tenir gabà.
	Sollten ihn nicht betrügen.


	Ma se impetro mai dal pappa
	Aber wenn ich je beim Papst eindringe,


	Che si stracci queiia cappa
	Dass er sich die Kutte zerreißt,


	Questo error si menderà.
	Wird man diesen Fehierverzeihen.


	Uscirallo o resterallo etc.
	Wird er herauskommen oder bleiben ...



Textbeispiel 3: Uscirallo o resterallo“, Frottola (Barzelletta) von Michele Pesenti oder Bartolomeo Tromboncino, in: Frottoie Libro XI, Fossombrone, Ottaviano Petrucci, 1514, foi. llv-12r.





3Musik im Karneval

Weltliche Musik erklang in Rom nicht nur innerhalb der Palastmauern, sondern auch auf den Straßen und Plätzen, wofür in den Wintermonaten die Festumzüge des Karnevals beste Gelegenheiten boten. Schon 1473 versuchte Papst Sixtus IV. mit einem Verbot von „Klängen, Musikern, weltlichen Liedern etc.“ dem bunten Treiben Einhalt zu bieten.1789 Doch dürfte dies vergeblich gewesen sein. Immer wieder ist davon die Rede, dass Musik im großen Pomp der karnevalesken Umzüge und Maskeraden nicht fehlte, und oüenbar auch die Kurie ihren Spaß daran hatte.1790

Stefano Infessura etwa berichtet vom Karneval des Jahres 1491, dass jeder Kardinal verkleidete Personen auf einem triumphalen Wagen und zu Pferd mit Trompetenklängen durch die Stadt ziehen ließ, vor allem zu anderen Kardinalshäusern, mit Mädchen, die sangen und anzügliche und vergnügliche Texte verlauten ließen, mit Mimen und Narren. Und er zieht daraus pessimistische Schlüsse über den moralischen Verfall an der Kurie.1791

Um daher zum Nachdenken darüber anzuregen, welche Klänge Luther auf den Straßen Roms gehört haben konnte, sei auf eines der wenigen Karnevalslieder verwiesen, das für die hier interessante Zeit in Rom belegbar ist: Das Lied mit dem Titel „Noi l’amazone siamo“ ist 1509 in Venedig im neunten Frottolenbuch von Ottaviano Petrucci im Druck erschienen. Der Autor Filippo Lurano ist uns bereits als Komponist der Frottola „Io ti lasso donna hormai“ begegnet, die im Florentiner Manuskript Antinori 158 der Kurtisane von Papst Julius II. namens Masina zugewiesen ist (Textbeispiel 1 und Notenbeispiel 1).1792 Filippo war im späten 15. und frühen 16. Jahrhundert in Rom ansässig. 1508 war er unter den Komponisten der Hochzeitsmusik für die Nichte von Papst Julius II.1793 Spätestens ab 1512 hat Filippo Rom verlassen, da er Kapellsänger in S. Maria Assunta in Cividale wurde; 1520 starb er.1794

Noi l’amazone siamo / che voiem i’aiuto vostro / per servar ei gener nostro / de’ begi’omeni cerchiamo. / Non per aitro ce partemo / de ia terra nostra aitrice / se non per che noi voremo / quei che a donne dir non iice /ese ben chiar non se dice / per vergogna soi restiamo. / [Noi i’amazone … etc.]
Habiam iege assai diverse / tenem donne soi fra noi / e per poter mantenerse / ne veniamo a cercar voi / ma dei parto nostro poi / soi ie femine pigiiamo. / [Noi i’amazone ... etc.]E se aicuna donna fosse / che gii piaccia questa usanza / venghi pur e grande e grosse / beite, giovene a baidanza / che ie brutte a simii danza / eie vecchie refiutamo. / [Noi i’amazone ... etc.]
Etc. [weitere 2 Strophen]

Wir sind Amazonen / Die eure Hiife brauchen: / Um unsere Gattung zu retten / Brauchen wir schöne Männer. / Aus keinen andrem Grund veriassen wir / Unser Heimatiand / Wenn nicht aus dem, den wir / Frauen nicht aussprechen dürfen; / Und wenn das noch nicht kiar genug gesagt ist, / bieiben wir, aus Scham, aiiein. / Wir sind Amazonen ...
Wir haben andere Gesetze: / Wir duiden nur Frauen in unserem Land, / und um uns zu erhaiten, / kommen wir euch aufzusuchen. / Aber nach unseren Geburten / Behaiten wir nur die Mädchen bei uns / Wir sind Amazonen ...
Und wenn irgendeiner Frau, / unsere Sitte zusagt, / kommt nur, dicke und große, / hübsche, junge, seid kühn, / denn die hässiichen und andere soiche / und die aiten iehnen wir ab. / Wir sind Amazonen ... [etc.]
[weitere 2 Strophen]

Textbeispiel 4: Noi i’amazone siamo, aus: Frottoie iibro nono, Venezia, Ottaviano Petrucci, 1509, foi. 33v-34r.

Dass es sich um ein Kamevalslied handelt, zeigt sich an der Vierstimmigkeit und dem durchgehenden Zweiermetrum des Satzes1795 und an der für die canti carnascialeschi; typisch kollektiven Perspektive des „Wir“. In „Noi i’amazone siamo“ preisen kriegerische Amazonen ihr Geschäft, das zweifellos für das der Kurtisanen steht (Textbeispiel 4 und Hörbeispiel 2).1796

Das Lied spielt mit verschiedenen Ebenen der Maskierung: Nicht nur begeben sich auf der Ebene des gesungenen Textes die Kurtisanen in die Maske von Amazonen, darüber hinaus ist davon auszugehen, dass es Männer waren, die das Lied von den Karnevalswagen aus sangen und dabei als Frauen maskiert waren. Diese Maskerade wiederum ist eine Umkehrung der überlieferten Praxis, dass sich Kurtisanen häuhg als Mann verkleideten, um unerkannt durch Rom gehen zu können. So lässt etwa 11 Prete, der Berichterstatter von Isabella d’Este Gonzaga, seine Markgrähn bei einem Romaufenthalt im Jahr 1501 wissen, dass er in der Stadt überall und stets Kurtisanen „in maschera“ sehe: „Per la terra, non se vede se non cortesane in maschere de la matina insino a la sera“.1797



4Fazit

Die vorausgehenden Überlegungen lassen den Eindruck entstehen, dass der Karneval in Rom nur einen Extrempunkt der Maskierund Umkehrspiele darstellte, die auch das Jahr über innerhalb der Paläste stattfanden und einen wichtigen Fluchtpunkt aus dem normierten Leben in der Hauptstadt der Kurie, somit eine Ventilsitte in dem eingangs besprochenen Sinn, boten.1798 Es hat sich gezeigt, dass in der Frottolenpraxis auf unterhaltsame, auch provozierende Weise die Liebe besungen wurde, und zwar zum Teil mithilfe von Texten, die ganz konkret die für Rom besonderen Bedingungen der selbstverständlichen Nähe zum Alltag der Geistlichen aufgreifen (vgl. Textbeispiele 1 und 2 sowie Hörbeispiel 1).1799 Mit den Überlegungen zur Musik im humanistischen Kontext, bei denen sich die Beliebtheit zeitgenössischer Liebeslieder auf Banketten der Kurie durch Legitimationen und Warnungen in zeitgenössischen Traktaten manifestiert, aber vor allem den Ausführungen zur Musik der Kurtisanen möchte ich in diesem Sinn zum Nachdenken darüber anregen, dass das Besingen der Liebe, mit seinen seit der Antike tradierten, widersprüchlichen Implikationen der Nobilitierung und Heilung, aber auch der sinnlichen Verführung der Seele, in der von Luther bereisten Stadt Rom ein ideales Terrain war, um sittlichen Normierungen auszuweichen oder sie geschickt zu überwinden.1800 In der Musikpraxis der Kurtisanen kommt der erotische Reiz des Rollentauschs hinzu,1801 wenn ,sie’ in die männliche Rolle des Liebhabers der traditionellen höhschen Liebespoesie schlüpft, zugleich aber als Geliebte in der Rolle der von ihren Freiern Angebeteten bleibt. Sie ist der Grund für Sehnsüchte und Leid, der Grund für süße Fehler, die Verführung und die verlorene Unschuld und verkörpert damit letztlich den Anstoß für das Singen des Dichters. Der auch zu Zeiten von Papst Julius II. musikalisch belebte römische Karneval öünete diesen Maskierund Umkehrspielen noch weitere Räume, die die Straßen und Plätze Roms einschlossen.



Register

Die Stichworte „Martin Luther“ und „Rom“ sind nicht erfasst, sehr wohl aber einzelne Monumente und Orte in der Stadt. Wo eingebürgert, ist die deutsche Namensform bevorzugt. Man suche aber immer auch unter der italienischen Bezeichnung. Moderne Gelehrte sind nicht erfasst.

1Personen


	Accolti, Benedetto 1

	Accolti, Pietro 1, 2 f.

	Adrian von Utrecht s. Hadrian VI.

	Aegidius Romanus 1

	Aelius Donatus 1

	Agnellis, Philippus de 1, 2

	Agostino Maria von Bergamo 1

	Alberigi, Francisco 1

	Alberti, Leon Battista 1, 2, 3, 4, 5

	Albertini, Francesco 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8

	Albertoni, Ludovica 1

	Albertus Magnus 1

	Albornoz, Gil Áivarez Carillo de 1

	Albrecht II., König HRR 1

	Albrecht V. von Bayern 1, 2, 3

	Albrecht von Brandenburg 1, 2, 3, 4

	Alcionio, Pietro 1

	Aldobrandini, Ippolito s. Clemens VIII.

	Aleander, Hieronymus 1

	Aleandro, Girolamo 1

	Alemanus s. Johannes Alemanus / Klein / Parvus

	Alessandro da Gabbioneta 1

	Alessandro di San Eipidio 1

	d’Alessandro, Cornelio Benigno 1 f.

	Alexander VI., Papsf 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11 f., 12, 13 f., 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30 f., 31, 32, 33, 34, 35, 36

	Alexander von Hales 1

	Alfons V., König von Neapel 1

	Alfons von Orozco 1

	Alidosi, Francesco 1

	Altieri, Girolamo 1

	Altieri, Lorenzo 1

	Altieri, Marco Antonio 1, 2 f., 3, 4 f., 5, 6, 7

	Amannis, Stefano de 1, 2, 3, 4

	Amaseo, Romolo 1

	d’Amboise, Charles 1

	d’Amboise, Georges 1, 2

	Ambrosius von Mailand, Kirchenvater 1

	Andalò, Brancaleone 1

	d’Andrea, Giovanni 1

	Angelus von Gennazano 1

	Annius da Viterbo 1, 2, 3 f., 4

	Antico, Andrea 1, 2

	Antoniazzo Romano 1

	Antonius von Siena 1

	Apocellus, Jakob 1

	Apuleius 1

	Arcimboldi, Giovanni 1

	Argyropolos, Johannes 1

	Arianiti (Commeno), Costantino 1

	Ariost, Ludwig 1

	Aristoteles 1, 2

	Armellini, Francesco 1 f., 2

	Arnold aus Köln, Kreuzherr 1

	Arnold von Brescia 1

	Arnolfo di Cambio 1

	Arrighi, Domenico Benedetto di 1

	Arsillus, Franciscus 1

	Arzt, Bernhard 1

	Astallis, Mariano de 1

	Attavanti, Domenico 1

	Attavanti, Francesco 1, 2

	Aucuparius (Vogler), Thomas 1

	Augustin von Hippo, Kirchenvater 1, 2, 3 f., 4, 5

	Augustinus de Serra 1, 2, 3

	Augustinus von Ancona 1

	Augustinus von Fivizzano 1

	Augustinus von Vicenza 1

	Augustus, Kaiser 1, 2

	Aurelian, Kaiser 1

	Aurifaber 1, 2

	Auriga (Fuhrmann), Johann 1

	Averlino, Antonio 1

	Bader, Johannes 1

	Baglioni, Malatesta 1

	Balami, Ferdinando 1

	Baldassini, Melchiorre 1

	Baldewini, Berthold 1, 2

	Baldi del Riccio (Crinito), Pietro 1

	Barbarus, Hermolaus 1

	Barbazza, Andrea 1

	Barbo, Marco 1, 

	Barcelo, Johannes 1

	Bardinis, C. de 1

	Bartolini, Bartolomeo 1 f.

	Bartolini, Gherardo 1 f.

	Bartolini, Leonardo di Zanobi 1, 2 f., 3

	Bartolini, Lorenzo di Bartolomeo 1

	Bartolomeo degli Organi 1 f.

	Baschenis, Antonius de 1

	Basso della Rovere, Girolamo 1, 2, 3

	Baura, Andrea 1

	Beatis, Antonio de 1

	Beatrice di Ferrara 1

	Beheim, Lorenz 1

	Bellarmino, Roberto 1

	Bembo, Pietro 1, 2 f., 3, 4, 5

	Benedikt XIII., Papst 1

	Benimbene, Camillo 1

	Bentivoglio von Bologna 1

	Bernardino da Chieri 1 f.

	Bernardino da Todi 1

	Bernardus de Prato 1

	Bernardus de Vulterris 1

	Berndorffer, Georg 1

	Bernini, Gianlorenzo 1

	Beroaldo d. Ä., Filippo 1

	Beroaldo d. J., Filippo 1, 2

	Berthelay, Franciscus 1, 2 f.

	Besler, Nikolaus 1, 2 f., 3, 4 f., 5

	Bessarion 1

	Beutz, Heinrich 1

	Bianchino da Pisa 1

	Biassa, Baldassarre 1

	Bilhères de Lagraulas, Jean 1

	Blasius von Sebaste 1

	Boccaccio 1, 2, 3

	Bode, Heinrich 1

	Bodenstein von Karlstadt, Andreas 1, 2, 3

	Bodetus, Johannes 1

	Bodier, Jean 1

	Bodwitz, Caspar de 1

	Boethius 1 f.

	Boger, Heinrich 1

	Bonatti, Marco Antonio 1

	Bonaventura 1

	Boncompagni, Cataidino di 1

	Bonifaz, Papst 1

	Bonifaz VIII., Papst 1, 2 f.

	Bonifaz IX., Papst 1

	Bonino de Nigris 1

	Borger, Johannes 1

	Borgherini, Giovanni 1

	Borgia, Cesare, Herzog von Gandia 1, 2, 3, 4

	Borgia, Giovanni (Juan), Herzog von Gandia 1

	Borgia, Lucrezia 1 f., 2

	Borgia, Rodrigo s. Alexander VI.

	Borgo, Andrea da 1

	Borja Llançol de Romaní, Pedro Luis de, Groípöniteniar 1

	Borromeo, Carlo 1

	Bracci, Bernardo 1

	Bracci, Giovanbattista 1, 2

	Bramante, Donato 1, 2, 3 f., 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11 f., 12, 13, 14, 15

	Brandolini, Raffaele 1 f., 2

	Brant, Sebastian 1

	Bredow, Liborius von 1

	Briçonnet, Guillaume 1, 2

	Brockslinger, Arnold 1

	Brouun, Robert 1

	Bruni, Leonardo 1

	Bufalini, Leonardo 1, 2 f.

	Burckard, Johannes 1, 2, 3, 4 f., 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11

	Burckhardt, Jacob 1

	Busdraga, Pietro 1

	Busleiden, Hieronymus 1

	Bussi, Giovanni Andrea 1

	Caietano, Pietro 1

	Cajetan, Tommaso (Tommaso de Vio) 1, 2, 3, 4, 5

	Calahorra, Petrus 1, 2

	Callimachus, Philosoph 1

	Calp, Johannes 1

	Calvi, Donato 1

	Calvis, Nicolaus 1

	Calvör, Caspar 1

	Cambi, Filippo 1

	Cambio, Arnolfo di 1

	Cantagallo da Foligno, Nicoiò 1

	Capella 1

	Capgrave, John 1

	Capodiferro, Lello Maddaleni 1

	Capponi, Luigi 1

	Caracciolo, Marino 1

	Caradosso(Cristoforo Foppa) 1

	Carafa, Oliviero 1

	Carusi, Andrea 1 f.

	Casa, Pandolfo della 1, 2

	Casali, Giovanni Battista 1

	Cäsar 1, 2, 3

	Castellesi, Adriano 1

	Castiglione, Baldassarre 1

	Cantagallo da Foligno, Nicoiò 1

	Cavallini, Pietro 1

	Celadoni, Alexios 1

	Cellini, Benvenuto 1

	Celtis, Konrad 1 f.

	Cenci, Giuliano 1

	Centurión, Domenicus 1

	Cesarini, Giovangiorgio 1

	Chigi, Agostino 1, 2, 3, 4 f., 5, 6

	Ciarla, Simone 1

	Cicero 1, 2 f.

	Ciminelli, Serafino de’ 1, 2, 3, 4, 5

	Clemens VII., Papst 1, 2, 3, 4

	Clemens VIII., Papst 1

	Clerk, John 1 f.

	Cochläus, Johannes 1, 2, 3, 4 f., 5

	Cocus (Koch), Peter 1

	Coecke van Aelst, Pieter 1

	Coladi Rienzo 1 f., 2

	Colardi, Johannes 1

	Colocci, Angelo 1, 2 f., 3 f.

	Colonna, Marcantonio 1, 2, 3, 4

	Colonna, Paolo 1

	Colonna, Pietro 1

	Colonna, Pompeo 1

	Colonna, Prospero 1

	Coltre, Giorgio de 1

	Coltre, Pietro de 1

	Condivi, Ascanio 1

	Conrater, Lukas 1

	Cordatus, Konrad 1, 2, 3 f.

	Corio, Bernardino 1

	Cortona, Pietro da 1

	Cortesi, Paolo 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7, 8 f.

	Corvino, Leonardo 1

	Costa, Giorgio/Jorge da 1

	Crescenzi, leronimo 1, 2

	Crescenzi, Pierpaolo 1

	Crinito, Pietro s. Baldi del Riccio

	Cusandro, Geremia 1

	Cybo, Lorenzo 1

	Dalberg, Johann von 1

	Dante Alighieri 1

	Dati, Giuliano 1, 2 f., 3

	Deix, Thomas 1

	Desprez, Josquin 1

	Deyninger, Michael 1

	Diaceto, Francesco 1

	Diaz de Lugo, Bernal 1

	Diokletian, Kaiser 1

	Ps.-Dionysius Aeropagita 1

	Dioscorus von Alexandrien 1

	Donà, Girolamo 1

	Doria, Nicolò 1

	Dovizi da Bibbiena, Bernardo 1 f., 2 f.

	Doyeren, Gerardus de 1

	Dragovic, Juraj 1

	Dupérac, Etienne 1, 2, 3, 4, 5

	Dürer, Albrecht 1, 2

	Duval, Andre 1

	Eberbach, Peter 1, 2

	Ebreo, Leone 1

	Eck, Johann 1

	Meister Eckhart 1

	Egidio da Viterbo 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21

	Enckenvoirt, Wilhelm von 1, 2 f., 3 f., 4, 5

	Engel, Georg 1

	Enrico da Segusio/Susa 1

	Epikur 1 f.

	Erasmus von Rotterdam 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10

	Ernst von Wittelsbach, Herzog von Bayern 1

	d’Estaing, François 1

	d’Este Gonzaga, Isabella 1, 2, 3 f., 4 f., 5

	d’Este, Alfonso, Herzog von Ferrara 1 f., 2, 3

	d’Estouteville, Guillaume 1, 2

	Etzlaub, Erhard 1

	Eugen IV., Papst 1, 2, 3, 4, 5

	Eutyches 1

	Evodius 1

	Fabiola, Heilige aus Rom 1

	Fabrizio von Vercelli 1

	Faccioni, Agostino 1

	Falier, Lorenzo 1

	Falier, Ludovico 1

	Favaroni, Agostino 1 f.

	Fedra Inghirami, Tommaso 1

	Felix V., Papst 1

	Ferber, Mauritius 1

	Ferdinand I. (von Aragon), König von Neopel 1

	Ferdinand II. (von Aragon), König von Sizilien 1, 2 f., 3, 4, 5, 6 f.

	Ferrariis, Antonio de 1

	Ferratino da Ameilia, Bartolomeo 1

	Ferreri, Zaccaria 1

	Ferri, Serafino 1

	Fiammetta di Michele 1 f.

	Fiammetta, Andrea della 1

	Ficino, Marsilio 1, 2, 3

	Fidalgo de Chavez 1, 2, 3

	Fieschi, Niccolò 1

	Filarete 1

	Fiorentino, Sebastiano 1

	Flavio Biondo 1, 2, 3, 4, 5 f.

	Flavio, Francesco 1 f.

	Flavius Josephus 1

	Foix, Gaston de 1

	Fontana, Carlo 1

	Foppa, Cristoforo 1

	Forteguerri, Scipione (Carteromaco) 1

	Francesca Romana 1, 2

	Francesco da Fiano 1

	Francio, Alessandro 1

	Francisco de la Cruz 1

	Franz I., König von Frankreich 1

	Franziskus de Gambasio 1

	Fregoso, Ottaviano 1

	Friedrich der Weise 1, 2, 3 f., 4, 5

	Friedrich III., Kaiser 1, 2, 3

	Friesner, Andreas 1

	Friesner, Egidius 1

	Fugger, Jakob 1

	Fuhrmann s. Auriga

	Fulvio, Andrea 1, 2, 3 f.

	Fürst, Veit von 1

	Gabriello („ll Moro“), Bauuntemehmer 1

	Gadio, Stazio 1

	Gagliano, Filippo da 1

	Gagliano, Giuliano da 1

	Galilei, Galileo 1

	Gallo, Jacopo 1 f.

	Gardio, Stazio 1

	Gaspar Ratisponensis 1

	Gast, Michiel 1

	Gemistos (Plethon), Georgios 1

	Gemmingen, Uriei von 1

	Genga, Federico della 1

	Georg de Wesfalaria, frater 1

	Georg von Sachsen 1, 2, 3

	Georg/Caius Silvanus Germanicus 1

	Geraidino, Agapito 1

	Gérard, Pierre 1

	Gerbillon, Gerardus 1

	Gereander, Paul 1

	Gerra, Pedro 1

	Gervais, Pierre 1

	Ghinucci, Francesco 1

	Ghinucci, Girolamo 1

	Ghinucci, Stefano 1, 2, 3, 4

	Ghirlandaio, Davide 1

	Ghisberti, Splintirus 1

	Giese, Thomas 1 f.

	Fra Giocondo 1

	Giotto 1

	Giovanni Benedetto von Ferrara 1

	Giovanni di Fidanza (Bonaventura) 1

	Giovio, Paolo 1, 2

	Girolamo da Siena 1

	Giustiniani, Paolo 1, 2

	Godazzini, Giovanni 1

	Godeman, Adrian 1, 2

	Godi, Pietro 1

	Gomez de Castro, Alvar 1

	Gomiel, Franciscus de 1

	Gonzaga, Federico 1, 2

	Gonzaga, Aloisa 1

	Gonzaga, Eleonora 1

	Goritz, Johannes 1 f., 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8

	Grassis, Achille de 1 f., 2

	Grassis, Agamemnon de 1

	Grassis, Paris de 1, 2, 3, 4 f.

	Grato da Lucca, Massimo 1

	Gravina, Pietro 1 f.

	Graziano, Rainaldo 1

	Gregor I., Papst 1

	Gregor XII., Papst 1

	Gregor XIII., Papst 1

	Grimani, Domenico 1 f.

	Gröning, Martin 1 f.

	Grossiano 1

	Grossino, Vincenzo 1

	Grosso, Marco 1

	Guarna da Salerno, Andrea 1 f., 2

	Guibe, Robert de 1

	Guicciardini, Francesco 1, 2, 3, 4, 5 f.

	Guidetti, Guidetto 1, 2

	Guido von Montpellier 1

	Günter, Peter 1

	Hadelius, Johannes 1

	Hadrian VI., Papst 1, 2, 3, 4, 5

	Hadrian, Kaiser 1

	Hainbuch, Hubert 1

	Haltupderheide, Burkhard 1

	Haltupderheide, Johannes 1

	Harff, Arnold von 1, 2, 3, 4 f.

	Haydenreich, Jakobus 1

	Hecker, Gerhard 1

	Heem(s)kerck, Ma(a)rten van 1, 2, 3, 4, 5 f.

	Heinrich VII., König von England 1

	Heinrich VIII., König von England 1, 2

	Heinrich vom Campo Marzio 1

	Heinrich von Friemar d. Ä. 1

	Hermenz, Raphael 1

	Hermodorus 1

	Hertzfelt, Gerhard 1

	Hesz, Gaspar 1

	Heydenreich, Kaspar 1

	Hieronymus von Prag 1

	Hieronymus, Kirchenvater 1

	Huberti de Loemel, Jacobus 1

	Hultzman, Heinrich 1

	Hummelberg, Michael 1 f., 2

	Hus, Johannes 1, 2

	Hutten, Ulrich von 1, 2

	Imperia, römische Kurtisane 1

	Infessura, Stefano 1, 2, 3, 4

	Ingenwinkel, Johann 1, 2, 3, 4

	Innozenz III., Papst 1, 2, 3, 4, 5

	Innozenz V., Papst 1

	Innozenz VIII., Papst 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7, 8

	Isaac, Heinrich 1

	Jacobazzi, Domenico 1 f.

	Jacobi, Achilles 1

	Jacobus von Viterbo 1

	Jacopo da Brescia 1

	Jacopo da Pietrasanta 1

	Jacopo da Volterra 1

	Johann II. von Lothringen 1

	Johann von Mecheln (Ratheim) 1, 2 f., 3, 4

	Johannes Alemanus / Klein / Parvus 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Johannes Chrysostomos, Kirchenvater 1

	Johannes de Brabantia 1

	Johannes de Contreras 1

	Johannes de Via Campis 1 f.

	Johannes XXIII., (Gegen-)Papst 1, 2 f.

	Jordan von Sachsen 1

	Julius II., Papst 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 f., 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14 f., 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22 f., 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46 f., 47, 48 f., 49 f., 50 f., 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61

	Julius Cäsar s. Cäsar

	Julius von Ancona 1

	Kaiser, Simon 1

	Kant, Immanuel 1

	Kart der Kühne 1

	Kart V., Kaiser 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7

	Kart VIII., König von Frankreich 1, 2, 3, 4

	Karlstadt s. Bodenstein von Karlstadt

	Kepler, Johannes 1

	Klein (Parvus), Johannes s. Johannes Alemanus

	Knibe, Johann 1

	Knoffer, Johannes 1

	Konrad, Johann 1

	Konstantin, Kaiser 1

	Lamblini, Matheus 1

	Lamenit, Anna 1

	Lanfredini, Lanfredino 1 f., 2, 3

	Lang, Johann, Erfurter Prior 1, 2

	Lang, Matthäus 1, 2

	Lascaris, Janus 1

	Lauterbach, Anton 1

	Lazari da Caravaggio, Francesco 1

	Lelio, Domenico 1

	Lengher, Sigismund 1

	Leni, Eugenia 1

	Leno, Giuliano 1, 2

	Leo I., Papst 1, 2 f.

	Leo X., Papst 1, 2 f., 3 f., 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12 f., 13, 14, 15, 16 f., 17 f., 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24 f., 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31 f., 32, 33, 34 f., 35, 36 f., 37 f., 38, 39

	Leonardo da Vinci 1

	Leonhard von Como 1

	Levita, Elias 1

	Liberatus (Koch) 1

	Linck, Wenzeslaus 1 f., 2

	Lionarda [degli Organi] 1 f.

	Locher, Konrad 1, 2

	Longolius, Christoph 1

	López de Carvajal, Bernardino 1, 2, 3, 4

	Lopez, Juan 1

	Lorenzi, Giovanni (Gianlorenzo Veneto) 1

	Lorenzo von Cremona 1

	Lourenço de Almeida 1

	Lucas Cranach d. Ä. 1, 2 f., 3, 4

	Ludovico da Canossa 1

	Ludwig XII., König von Frankreich 1, 2, 3, 4, 5

	Luffe, Martin 1

	Luigi d’Aragona 1

	Luis de Leon 1

	Lukian 1

	Lunel, Jean 1

	Lupi, Codrinus 1

	Lurano, Filippo 1 f., 2 f.

	Luther, Paul 1 f., 2, 3

	Machiavelli, Niccolò 1, 2, 3

	Madrigal, Johannes de 1

	Magdeburg (Meydeburgk), Liborius 1, 2, 3 f., 4, 5

	Malatesta, Sigismondo 1

	Man, Johannes 1

	Manuel I., König von Portugal 1

	Manza, Pedro 1

	Marcello, Cristoforo 1, 2, 3

	Marchaut, Guillermus 1

	Margani, Pietro 1, 2

	Margaretha von der flemßhen Porten 1

	Margaretha von Österreich, Tochter von Maximilian II. 1, 2

	Maria [da Pisa] 1

	Maria „Greca“ 1

	Mariano von Florenz 1

	Mariano von Sassoferrato 1

	Marso, Pietro 1, 2

	Martin I., Papst 1

	Martin V., Papst 1 f., 2 f., 3, 4 f., 5, 6, 7, 8

	Masina, Geliebte von Giuliono della Rovere 1, 2

	Maso, Tiburzio di 1

	Maso, Valerio di 1

	Mathesius 1, 2

	Mattuzzi, Pietro 1, 2

	Maximilian I., Kaiser 1, 2, 3, 4, 5

	Maximilian II., Kaiser 1

	Mayerhoffer, Johannes 1







	Mazochius, Jacobus 1

	Mecheln s. Johann von Mecheln

	Medici, Cosimo de’ 1 f.

	Medici, Giovanni de’ s. Leo X.

	Medici, Giuliano de’ 1, 2

	Medici, Giulio de’ 1

	Medici, Lorenzo de’ („il Magnifico“) 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7

	Medici, Lucrezia de’ 1

	Melanchthon, Philipp 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7

	Melchior von Meckau 1

	Memling, Hans 1

	Michaelis, Thomas 1

	Michelangelo Buonarotti 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7

	Michelozzi, Niccolò 1

	Middleton, Richard 1

	Millini, Mario 1

	Millini, Mellino 1

	Miniani, Ambrogio 1

	Mirle, Johannes 1

	Molen, Albert van der 1

 	Molza, Francesco Maria 1

	Montagnes, Francisco 1

	Monte, Antonio del 1

	Montepiloso Episcopo s. Leonardo Corvino

	Morus, Thomas 1, 2

	Mozart, Wolfgang Amadeus 1

	Mucantius, Franciscus 1, 2, 3, 4, 5 f., 6 f.

	Muffel, Nikolaus 1, 2

	Murner, Thomas 1

	Musler, Johann 1

	Mussio, Alfonso di 1

	Mylius, Georg 1

	Nagel, Jakob 1, 2

	Naldini, Giovanni Battista 1

	Nanni di Bacci Bigio 1

	Napoleon 1, 2

	Narbona, Kardinal s. Guillaume Briçonnet

	Nardellis, lacomo de 1

	Natalis, Hervaeus 1

	Nathin, Johannes 1, 2

	Neapolitanus, Paulus 1

	Nebridius 1

	Nebrija, Antonio 1

	Negri, Girolamo 1

	Nikolaus I., Papst 1

	Nikolaus V., Papst 1, 2 f., 3, 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14

	Nikolaus von Kues 1, 2, 3

	Nikolaus von Verona 1

	Obenfur, Sigismund 1

	Oldecop, Johann 1, 2, 3, 4

	Olivieri, Benvenuto 1

	Orgor, Martino 1

	Orozco, Alonso de 1, 2

	Orsini di Toffia, Giovan Paolo 1

	Orsini, Camillo 1

	Orsini, Giovanni Antonio 1

	Orsini, Orsino 1

	Ortega, Pedro 1

	Oudorp, Andreas 1

	Paleologo, Bonifacio 1

	Palladio, Blosio 1

	Pallavicini, Giovanantonio di Cristoforo 1

	Palu, Pierre de la 1

	Pandolfini, Giovanni 1 f.

	Panvinio, Onofrio 1

	Passerini, Silvio 1

	Patrizi, Agostino 1

	Patrizi, Francesco 1 f., 2

	Paul II., Papst 1, 2 f., 3, 4, 5, 6

	Paul III., Papst 1, 2, 3, 4

	Paul V., Papst 1

	Paulus von Rom, Augustiner 1

	Payl, Johann 1

	Pedro de Barrientos 1

	Pélayo, Alvaro 1

	Pellikan, Konrad 1, 2, 3 f., 4, 5

	Penne, Giovanni Jacopo de’ 1

	Penni, Gianfrancesco 1

	Peraudi, Raymundus 1, 2

	Perugino 1

	Peruzzi, Antonino 1

	Peruzzi, Baldassarre 1, 2, 3 f.

	Pesenti, Michele 1 f.

	Petrarca, Francesco 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7

	Petretini, Giovan Battista 1, 2

	Petri de Epiphanis, Clemens 1

	Petri de Simonetis, Johannes 1

	Petrucci, Alsonso 1

	Petrucci, Ottaviano 1, 2, 3

	Peutinger, Konrad 1

	Pflueger, Petrus 1

	Philipp, Pfalzgraf 1

	Photius 1

	Piccenardo, Alessandro 1

	Piccinino, lacopo 1

	Piccolomini, Agostino 1

	Piccolomini, Gerolamo 1

	Piccolomini, Giovanni Battista 1

	Piccolomini, Lattanzio 1

	Pico della Mirandola, Giovanni Francesco 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Pierleone, Gesprächspartner von Altieri 1

	Pierre de Tarentaise s. Innozenz V.

	Pietro del Mónte 1

	Pinturicchio 1 f., 2, 3, 4

	Piombo, Sebastiano del 1

	Pirckheimer, Willibald 1, 2

	Pius II., Papst 1, 2, 3, 4, 5

	Pius V., Papst 1

	Planca, Coronato de 1 f.

	Platina 1

	Platon 1, 2, 3, 4, 5

	Plautus 1

	Pleuingen, Johannes von 1

	Plotin 1

	Polizian, Angelo 1 f., 2

	Pompilius, Paulus 1

	Pomponazzi, Pietro 1

	Pomponius Laetus, Julius 1, 2, 3 f., 4, 5, 6

	Pontano 1, 2

	Ponziani, Pietro de’ 1

	Ponziani, Ponziano de’ 1, 2

	Porcari, Camillo 1

	Porcari, Stefano 1, 2, 3

	Potken, Johannes 1, 2 f.

	Priscinianus von Caesareia 1

	Prumeus, Johannes 1

	Pucci, Lorenzo 1, 2, 3 f., 4, 5, 6

	Pulcher, Antonius 1, 2

	Questenberg, Jakob (Aurelius) 1, 2, 3 f., 4 f.

	Quilibort, Alberto 1

	Quingnones, Franciscus 1

	Quintilian 1

	Quirini, Pietro 1, 2

	Rabelais 1

	Rabus, Jakob 1

	Raffael 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17 f., 18, 19

	Raimondo de’ Raimondi/da Soncino 1

	Rallo, Manlio 1

	Ramon de Cardona 1

	Ramponi, Stefano 1

	Rasca, Jacopo 1

	Ratzeberger, Matthäus 1

	Rehm, Aegidius 1

	Reich, Valentin 1 f.

	Reuchlin, Johannes 1, 2, 3 f.

	Rhagius Aesticampianus, Johannes 1 f.

	Riario, Girolamo 1

	Riaro, Raffaele 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8

	Riccardo „de Regosiis“, Lodovico de 1

	Richer, Edmond 1

	Rigault, Giannot 1 f.

	Rinuccini, Cino 1

	Ripanda, Jacopo 1

	Romano, Giulio 1

	Romano, Paolo 1

	Roppe, Bartholomeus 1

	Rosal, Franciscus del 1

	Rosinus, Stephanus 1 f.

	Roth, Matthäus 1

	Rovere, Antonio della 1

	Rovere, Domenico della 1

	Rovere, Francesco Maria della 1, 2, 3

	Rovere, Giovan Ludovico della 1

	Rovere, Giovanni Francesco della 1

	Rovere, Giuliano della s. Julius II.

	Rovere, Lucrezia Franciotti della 1

	Rovere, Lucrezia Gara della 1

	Rovere, Sisto della 1, 2

	Royer, Jodocus 1

	Rucellai, Giovanni 1

	Rurer, Joachim 1

	Ruysch, Johannes 1

	Sabellico 1

	Sadoleto, Jacopo 1, 2, 3

	Salamoni degli Alberteschi, Mario 1, 2

	Salazar, Pedro 1

	Salvi, Alberto 1

	Salviati, Alamanno 1, 2

	Salviati, Jacopo 1 f., 2, 3

	Salviati, Marco (Marcuccio) 1

	Sander, Johannes 1

	Sangallo d. J., Antonio da 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Sangallo, Giuliano da 1

	Sangiorgio, Giovanni Antonio di 1, 2

	Sannazaro, Jacopo 1, 2 f.

	Sanseverino, Federico 1, 2, 3

	Sansovino, Andrea 1, 2, 3

	Santacroce, Andrea 1

	Sanuto, Marino 1 f., 2, 3 f., 4, 5 f.

	Sarmiento, Juan de 1

	Sassatelli, Giovanni 1

	Sauermann, Georg 1 f.

	Sauli, Bandinello 1

	Sauli, Paolo 1

	Sauli, Sebastiano 1

	Sauli, Vicenzo 1

	Savelli, Silvio 1

	Savonarola, Girolamo 1, 2, 3

	Schedel, Hartmann 1, 2

	Scherfmann, Alexius 1

	Schiner, Matthäus 1, 2, 3, 4

	Schirnding, Christoph von 1

	Schlap, Valentius 1

	Schulz, Bernhard 1

	Schulz, Hieronymus 1

	Schürmann, Johann 1

	Schütz, Johann 1

	Schwab, Georg 1

	Scotti, Giovanni Antonio 1

	Segni, Antonio 1

	Serafino von l’Aquila s. Ciminelli, Serafino de

	Seripando, Girolamo 1

	Serlio, Sebastiano 1, 2

	Serra, Jaime 1

	Sforza, Ascanio 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Sforza, Francesco 1

	Sforza, Giovanni 1 f.

	Sforza, Lodovico 1, 2

	Sforza, Maria 1

	Sforza, Massimiliano 1

	Silber, Eucharius 1

	Silber, Marcellus 1

	Sillano, Gaspare 1

	Siivano, Caio 1

	Sixtus IV., Papst 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26

	Smid, Liborius 1 f.

	Soderini, Francesco 1

	Sodoma, Maler 1

	Soncia, Bartolomeo 1

	Spalatin, Georg 1, 2

	Spannocchi, Ambrogio 1, 2

	Spannocchi, Eredi 1

	Speratus, Paul 1

	Speroni, Sperone 1

	Stabellini, Battista 1

	Stafileo, Giovanni 1

	Stanga, Corradolo 1

	Staphyleus, Johannes 1

	Staupitz, Johann von 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7, 8, 9, 10

	Stefano di Narni 1

	Stefano von Rom 1

	Strobacius, Jakob 1

	Stulen, Gerardus 1

	Stulzbecker, Paulus 1

	Suchten, Christoph von 1

	Sueton 1

	Summonte, Pietro 1

	Sylenen, Kaspar von 1

	Tarascone, Evangelista 1

	Taschis, Francesco de 1

	Tasselli, Domenico 1, 2

	Tasso, Torquato 1

	Tempesta, Antonio 1

	Tenbrock, Hermann 1

	Tenbrock, Ludolfus 1

	Terenz 1

	Terlace, Wolfardus 1, 2

	Tetzel, Johann 1, 2

	Thaddäus von Ivrea 1

	Theophrastus 1

	Thomas von Aquin 1, 2, 3, 4, 5

	Thomas von Villanova 1

	Tierri, Gilles (Egidius) 1

	Tornabuoni, Lorenzo 1

	Torquemada, Juan de 1, 2, 3 f., 4

	Tortelli, Giovanni 1

	Trionfo da Ancona, Agostino 1, 2

	Trissino, Giangiorgio 1, 2

	Trivulzio, Augusto 1

	Trombetta, Antonio 1 f., 2, 3

	Tromboncino, Bartolomeo 1 f.

	Tutlia d’Aragona 1 f.

	Turci, Giovan Pietro 1

	Turrino, Philippo 1

	Ungarini, Jacopo 1

	Urban VI., Papst 1, 2

	Urban VIII., Papst 1

	Vaccaro, Lorenzo 1

	Vaina, Guido 1

	Valadier, Giuseppe 1

	Valdo, Antonio Augusto 1

	Valeriano, Pierio 1, 2 f., 3, 4, 5

	Valla, Lorenzo 1, 2, 3, 4, 5, 6 f.

	Valle, Antonio della 1 f.

	Valle, Lello della 1

	Valleoleti 1

	Valtrini, Henricus 1

	Valtrini, Tamyre 1

	Vanvitelli, Luigi 1

	Varchi, Benedetto 1

	Vasari, Giorgio 1, 2

	Vasari, Giorgio 1, 2, 3

	Vázquez de Toledo, Dionisio 1

	Velderhoff, Gottfried 1

	Velius, Caspar Ursinus 1

	Velthoven, Johannes de 1

	Venturi, Jacopo 1

	Verdrio, Didaco de 1

	Vigerio, Marco 1

	Villani, Giovanni 1

	Villani, Matteo 1

	Villareai 1

	Vincentius de Sicilia 1

	Vincenzo Colli, gen. Calmeta 1 f., 2

	Vipera, Mercurius de 1 f.

	Virgil 1, 2

	Vischer d.j., Hermann 1 f.

	Vitelli, Giovanni 1

	Vitelli, Giulio 1

	Vitruv 1

	Vlatten, Giovanni 1

	Vogler, Thomas 1

	Vöhlin, Konrad 1

	Volaterranus, Raffaele Maffei 1, 2, 3

	Warmfonteyn, Johannes 1

	Welter, Hieronymus 1

	Welser, Anton 1 f.

	Welser, Christoph 1, 2

	Welser, Johann 1

	Wimpfeling, Jakob 1, 2

	Wimpfeling, Nikolaus 1

	Winterswick, Arnoldus 1

	Wycliffe, John 1

	Zampeschi, Brunoro 1

	Zampeschi, Meleagro 1

	Zane, Bernardo 1

	Ziegler, Rudolph 1

	Zink, Johann 1

	Zoccoli de Cimino, Antonio 1



2Orte


	Aachen 1

	– Pfatzkapelle (Dom) 1

	Afrika 1

	Agnadello 1 f., 2

	Ägypten 1, 2

	Aix-en-Provence 1 f.

	Albanien 1

	Alcalá 1

	Allgäu 1

	Ancona 1, 2, 3

	Andalusien 1

	Apennin 1, 2

	Apulien 1, 2

	Arezzo 1

	– S. Agostino 1

	Arnoldstein 1

	Assisi 1

	Athen 1 f., 2

	Äthiopien 1

	Attigliano 1

	Augsburg 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16

	Avignon 1, 2, 3, 4

	Azamor (Marokko) 1

	Babylon 1 f., 2 f., 3, 4, 5, 6, 7

	Balkan 1

	Bamberg 1

	Basel 1, 2, 3, 4

	Bayern 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Bejaja 1

	Belgien 1

	Bergamo 1

	Bertinoro 1

	Bibbiena 1 f., 2

	Blois 1

	Bodensee 1

	Böhmen 1, 2

	Bologna 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10 f., 11, 12, 13, 14, 15, 16 f., 17, 18 f., 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26

	– S. Maria della Misericordia 1

	Bolsena 1 f., 2

	Bourges 1, 2, 3, 4

	Brabant 1, 2

	Brandenburg 1, 2 f., 3, 4 f., 5

	Brenner 1

	Brescia 1, 2

	Bretagne 1 f., 2

	Brisighella 1

	Britische Inseln 1

	Byzanz 1, 2, 3

	Cambrai 1 f., 2 f., 3 f., 4, 5

	Caravaggio 1, 2

	Carcassonne 1

	Castellina 1

	Centumcelle 1

	Cervia 1

	Cesena 1

	Chalkedon 1, 2, 3 f., 4

	Chantilly 1, 2

	Chiasso 1

	Chioggia 1

	Cimino, Monte 1

	Città di Castello 1

	Cividale, S. Maria Assunta 1

	Civitavecchia 1

	Clausthal-Zellerfeld 1, 2

	Como 1, 2, 3, 4

	Cortona 1, 2

	Cremona 1, 2, 3, 4

	Deutsches Reich 1, 2, 3

	Deutschland 1, 2, 3 f., 4, 5, 6 f., 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17 f., 18 f., 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29 f., 30, s. auch Deutsches Reich

	Eichstätt 1, 2

	Eisleben, St. Peter und Paul 1

	Elsass 1

	Emilia 1

	Emilia Romagna 1

	Emmerich, St. Martin 1

	Enckenvoirt 1

	England 1, 2, 3, 4, 5

	Enkhuizen 1

	Ephesus 1, 2 f.

	Erfurt 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15

	– Marienstift 1

	– Universität 1

	Esztergom (Ungarn) 1

	Etrurien 1 f.

	Europa 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7, 8, 9, 10 f., 11 f., 12, 13, 14, 15 f., 16, 17

	Faenza 1, 2

	Fano 1, 2

	Ferrara 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8, 9 f., 10, 11, 12 f., 13, 14, 15, 16, 17, 18

	Fiume 1

	Fivizzano 1

	Flandern 1

	Florenz 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11 f., 12, 13, 14, 15, 16 f., 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26 f., 27, 28 f., 29, 30, 31, 32, 33 f., 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43

	– Ospedale degli Innocenti 1

	– Palazzo Vecchio 1

	– Porta San Gallo 1

	– S. Gallo 1, 2

	– S. Spirito 1

	– SS. Annunziata (Hospital) 1

	– SS. Trinitä 1

	– Uffizien 1

	Foligno 1, 2

	Forlì 1, 2

	Fossombrone 1

	Franken 1

	Frankfurt am Main 1, 2

	Frankfurt an der Oder, Universität 1

	Freiburg, Münster 1

	Freising 1, 2

	Friaul 1, 2, 3

	Gallien 1, 2

	Gambassi 1

	Gemmingen 1

	Gengenbach 1

	Genua 1, 2, 3, 4, 5

	Gorizia/Görz 1 f.

	Granarolo 1

	Griechenland 1, 2, 3 f., 4

	Grimma, St. Sigismund 1

	Gurk 1

	Halberstadt 1, 2 f.

	Halle 1

	Heidelberg, Universität 1

	Hildesheim 1

	Himmelpforten im Harz 1

	Hünefeld 1

	Iberische Halbinsel 1

	Imola 1

	Indischer Ozean 1

	Innsbruck 1, 2, 3

	– Hofburg 1

	– St. Jakob 1

	Italien 1 f., 2, 3, 4, 5, 6, 7 f., 8, 9, 10 f., 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41 f., 42, 43

	Jena 1, 2, 3

	Jerusalem 1, 2, 3, 4

	– Palast des Salomon 1

	Kastilien (Königreich) 1, 2, 3

	Katalanien 1 f.

	Köln 1, 2 f., 3, 4 f., 5, 6, 7, 8, 9, 10 f., 11

	– Dom 1

	– Groß St. Martin 1

	– St. Andreas 1, 2

	– St. Georg 1

	– St. Gereon 1

	Konstantinopel 1, 2, 3, 4 f.

	Konstanz 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10

	Konstanz, Münster 1

	Krumau 1

	Kulmbach 1

	L’Aquila 1, 2, 3 f., 4, 5 f.

	Latium 1, 2, 3

	Lauenburg 1

	Le Mans 1, 2

	Lecceto 1, 2, 3, 4

	Leipzig 1, 2

	– Universität 1

	Ligurien 1 f., 2

	Livland 1

	Lodi 1

	Lombardei 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7, 8 f., 9, 10, 11 f., 12






	London 1, 2

	Loreto 1

	Löwen, Universität 1, 2

	Lübeck 1

	Lucca 1, 2

	Lucera 1

	Lüneburg 1

	Lüttich 1, 2, 3

	Luxemburg 1, 2, 3, 4

	Lyon 1, 2

	Macerata 1

	Madrid 1, 2

	Magdeburg 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7, 8, 9, 10 f., 11

	Magliano 1

	Mährisch Krumau 1

	Mailand 1 f., 2, 3 f., 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10 f., 11, 12, 13, 14

	– Porta Volta 1

	– S. Marco 1

	– S. Maria delle Grazie 1

	– S. Maria Incoronata 1

	– S. Maria presso S. Satiro 1

	Mainz 1, 2 f., 3, 4, 5, 6 f., 7, 8

	– Universität 1

	Mantua 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10

	Marburg 1

	Massa Marittima 1

	Meckau 1

	Merseburg 1

	Metz 1

	Milopotamos 1, 2

	Minden 1, 2

	Mirandola 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12

	Modena 1 f.

	Monferrat 1

	Monte Cimino s. Cimino, Monte

	Monte Pisano 1

	Montegiorgio (Monte S. Maria in Giorgio) 1

	Montpellier 1

	Moravský Krumlov 1

	Mugnano 1

	München 1

	Münster 1 f.

	Narni 1, 2

	Naumburg 1

	Nazareth 1

	Nazzano 1

	Neapel 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12

	Neustadt an der Aisch 1

	Nicosia 1

	Niederlande 1, 2, 3, 4

	Nizza 1 f.

	Nordhausen 1

	Nürnberg 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7

	Oberitalien 1, 2, 3, 4

	Orte 1

	Orvieto 1, 2

	Osimo 1

	Osmanisches Reich 1

	Ostdeutschland 1

	Österreich 1, 2 f.

	Ostia 1

	Padua 1, 2 f., 3, 4, 5, 6

	– SS. Filippo e Giacomo 1

	Palästina 1

	Paris 1, 2

	– Universität 1 f.

	Parma 1, 2

	Passau 1, 2

	Passignano 1

	Patras 1

	Pavia 1, 2

	Pernes-les-Fontaines 1 f.

	Perugia 1, 2, 3, 4, 5

	Pesaro 1

	Pfalz 1

	Piacenza 1

	Piceno 1

	Piemont 1

	Pisa 1, 2, 3, 4 f., 5 f., 6 f., 7, 8 f., 9, 10

	Pleuingen 1

	Po 1, 2, 3

	Polirone, S. Benedetto 1, 2

	Polling 1

	Portugal 1, 2, 3

	Prato, S. Vicenzo 1

	Ravenna 1, 2, 3 f., 4

	Regensburg 1

	Reggio (Emilia) 1 f.

	Rhonetal 1

	Rimini 1, 2, 3

	Rom

	– Abbazia delle tre fontane s. Tre Fontane

	– Appartamento Borgia 1

	– Ara Pacis 1

	– Arco di Portogallo 1, 2

	– Arenula (rione) 1

	Augustus-Mausoleum 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7 f.

	– Aventin 1

	– Belvedere s. Vatikan, Belvedere

	– Biblioteca Apostolica Vaticana s. Vatikanische Bibliothek

	– Biblioteca Hertziana 1

	– Borgo (rione) 1, 2, 3, 4

	– Calixtus-Katakombe s. Katakombe S. Callisto

	– Campo de’ Fiori 1, 2, 3, 4, 5, 6

	– Campo Marzio (rione) 1 f., 2 f., 3 f., 4 f., 5, 6, 7, 8, 9

	– Campo Santo Teutonico 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7 f., 8, 9, 10, 11, s. auch S. Maria della Pietà

	– Campo Vaccino s. Forum

	– Cancelleria s. Palazzo della Cancelleria

	– Capella Sistina s. Sixtinische Kapelle

	– Cappella Paolina 1

	– Casa dei Cavalieri di Rodi 1

	– Casa di Goethe 1

	– Catacombe s. Katakomben

	– Colonna (rione) 1

	– Diokletiansthermen 1, 2

	– Domus Aurea 1

	– Engelsbrücke 1, 2, 3, 4, 5 f.

	– Engelsburg 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7

	– Forum (Campo Vaccino) 1, 2

	– Gianicolo 1

	– Hadriansmausoleum s. Engelsburg

	– Il Trullo 1

	– Jupitertempel 1

	– Kapitol 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7, 8

	– Katakombe S. Callisto 1, 2, 3, 4, 5

	– Katakombe S. Lorenzo fuori le mura 1 f.

	– Katakombe S. Sebastiano 1

	– Katakomben 1 f., 2, s. auch unter den je einzelnen Namen

	– Kolosseum 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7

	– La Sapienza 1, 2

	– Largo Arenula 1

	– Lateranbasilika 1 f., 2, 3, 4, 5, 6, 7 f., 8, 9, 10, 11

	– Lateranpalast 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7 f., 8 f., 9, 10, 11, 12, s. auch Scala Santa und Sancta Sanctorum

	– Milvische Brücke 1

	– Monte Mario 1, 2, 3, 4 f.

	– Ospedale S. Spirito 1

	– Osteria della Cerasa 1

	– Palazzetto Turci 1

	– Palazzo Alberini 1, 2

	– Palazzo Altemps 1

	– Palazzo Ascanio Sforza 1

	– Palazzo Borghese 1

	– Palazzo Branconio 1

	– Palazzo Caffarelli 1

	– Palazzo Caprini in Borgo 1

	– Palazzo Castellesi in Borgo 1

	– Palazzo Cesi 1

	– Palazzo Chigi 1

	– Palazzo dei Penitenzieri 1

	– Palazzo dei Tribunali s. Palazzo della Giustizia

	– Palazzo dei Tribunali 1, 2, 3

	– Palazzo del Vescovo di Cervia 1

	– Palazzo della Cancelleria 1, 2, 3

	– Palazzo della Giustizia (Palazzo dei Tribunali) 1

	– Palazzo della Rovere 1

	– Palazzo di S. Marco 1

	– Palazzo Fiano 1

	– Palazzo Gaddi 1

	– Palazzo Giraud-Torlonia 1

	– Palazzo Madama 1, 2

	– Palazzo Medici 1

	– Palazzo Pichi 1

	– Palazzo Regis 1

	– Palazzo Rodrigio Borgia 1

	– Palazzo Sacchetti 1

	– Palazzo Sora 1

	– Palazzo Strozzi 1

	– Palazzo Torlonia 1

	– Palazzo Venezia 1, 2

	– Pantheon 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10

	– Parione (rione) 1, 2, 3 f., 4, 5, 6

	– Peterskirche, Petersdom s. St. Peter

	– Petersplatz 1, 2

	– Piazza del Popolo 1, 2 f., 3, 4, 5 f., 6

	– Piazza dell’Oca 1

	– Piazza di Ponte 1

	– Piazza Fiammetta 1

	– Piazza Firenze 1

	– Piazza Navona 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7

	– Piazza Nicosia 1, 2, 3

	– Piazza Rondanini 1

	– Piazza S. Lorenzo in Lucina 1 f.

	– Piazza S. Silvestro 1

	– Piazza Venezia 1

	– Pigna (rione) 1

	– Pilatustreppe s. Scala Santa

	– Pincio 1 f., 2

	– Ponte (rione) 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7, 8, 9 f.

	– Ponte Giulio 1

	– Ponte Milvio s. Milvische Brücke

	– Ponte Sisto 1, 2

	– Porta del Popolo 1 f., 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8

	– Porta di Castello 1

	– Porto delle legna 1, 2

	– Porto di Ripa Grande 1, 2 f., 3, 4, 5, 6

	– Porto di Ripetta 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9

	– Quirinalspalast 1

	– Regola (rione) 1

	– rione s. unter dem jeweiligen Namen

	– Ripa, Ripetta s. Porto

	– S. Agnese fuori le mura 1, 2 f., 3

	– S. Agnese in Agone 1

	– S. Agostino 1, 2, 3, 4 f., 5, 6, 7, 8 f., 9 f., 10, 11 f., 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20 f., 21 f., 22 f., 23, 24, 25, 26 f., 27 f.

	– – S. Monica 1 f., 2

	– – S. Nicola 1, 2

	– S. Ambrogio della Massima 1

	– S. Anastasio 1

	– S. Andrea (Hospital) 1

	– S.Angelo (rione) 1

	– S. Antonio dei Portoghesi 1, 2, 3

	– S. Apollinare 1

	– S. Biagio della Pagnotta 1, 2

	– S. Callisto 1

	– S. Carlo al Corso 1

	– S. Catherina (Hospital) 1

	– S. Cecilia 1

	– S. Costanza 1

	– S. Croce in Gerusalemme 1, 2, 3 f.

	– S. Elisabetta 1

	– S. Eustachio (rione) 1, 2, 3, 4

	– S. Giacomo (Hospital) 1

	– S. Giacomo degli Spagnoli 1

	– S. Giacomo dell’Austa/in Augusta/degli Incurabili (Hospital) 1, 2, 3, 4 f.

	– S. Giorgio (in Velabro) 1, 2

	– S. Giovanni in Laterano s. Lateranbasilika

	– S. Girolami degli Illirici/degli Schiavoni 1, 2, 3

	– S. Girolamo della Carità 1

	– S. Gregorio al Celio 1, 2

	– S. Gregorio dei Muratori 1

	– S. Lorenzo fuori le mura 1, 2

	– S. Lorenzo in Damaso 1, 2 f.

	– S. Lorenzo in Lucina 1, 2

	– S. Lucia della Tinta 1 f., 2, 3

	– S. Marcello 1

	– S. Marco 1, 2, 3, 4

	– S. Maria dei Miracoli 1

	– S. Maria del Popolo 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19

	– – Cybo-Kapelle 1

	– S. Maria dell’Anima 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7 f., 8, 9, 10 f., 11, 12 f., 13, 14, 15

	– S. Maria della Consolazione (Hospital) 1

	– S. Maria della Pace 1, 2

	– S. Maria della Pietà 1

	– S. Maria delle Grazie 1

	– S. Maria in Aracoeli 1, 2, 3, 4

	– S. Maria in Campitelli 1

	– S. Maria in Campo Marzio 1, 2

	– S. Maria in Portico s. S. Maria in Campitelli

	– S. Maria in Trastevere 1

	– S. Maria Maggiore 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7

	– S. Maria Nuova 1

	– S. Maria Porta Paradisi 1

	– S. Maria Rotonda s. Pantheon

	– S. Maria sopra Minerva 1

	– S. Marina de Posterula 1

	– S. Nicola della Cerasa 1

	– S. Nicolai (Hospital) 1

	– S. Pancrazio 1, 2

	– S. Paolo alle tre fontane s. Tre Fontane

	– S. Paolo fuori le mura 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8

	– S. Pietro in Montorio 1

	– S. Pietro in Vincoli 1

	– S. Prassede 1

	– S. Pudenziana 1, 2

	– S. Rocco 1, 2, 3, 4

	– S. Sebastiano fuori le mura 1 f., 2, 3, 4, 5

	– S. Silvestro in Capite 1, 2

	– S. Spirito in Sassia (Hospital) 1 f., 2, 3

	– S. Stefano dei Mori 1

	– S. Trifone 1, 2

	– S. Valentino 1

	– S. Vitale 1

	– Sancta Sanctorum 1, 2 f.

	– Scala santa 1 f., 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, s. auch Sancta Sanctorum

	– Sixtinische Kapelle 1, 2 f., 3, 4 f., 5 f., 6, 7, 8, 9, 10 f., 11, 12, 13

	– SS. Annunziata 1

	– SS. Celso e Giuliano 1 f.

	– SS. Salvatore/S. Giovanni (Hospital) 1, 2

	– SS. Silvestro e Dorotea 1

	– St. Paul vor den Mauern s. S. Paolo fuori le mura

	– St. Peter 1, 2 f., 3, 4, 5, 6, 7, 8 f., 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16 f., 17 f., 18, 19 f., 20 f., 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29 f., 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43

	– – Capella Giulia 1

	– Stanza della Segnatura 1

	– Stanza di Eliodoro 1 f., 2

	– Stanzen Raffaels 1

	– Tiber 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 f., 9, 10

	– Trastevere 1

	– Tre Fontane 1, 2, 3, s. auch S. Anastasio

	– Vatikan 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14 f., 15, 16, 17, 18, 19, 20 f., 21, s. auch Stanza

	– – Apostolischer Palast 1, 2, 3

	– – Belvedere 1, 2, 3, 4

	– – Palast Nikolaus’V. 1 f.

	– Vatikanische Bibliothek 1, 2, 3, 4, 5

	– Via Alessandrina 1

	– Via Aureliana 1

	– Via Cassia 1

	– Via Collotia 1

	– Via Condotti 1

	– Via dei Banchi Vecchi 1

	– Via dei Coronari 1, 2

	– Via dei Querceti 1

	– Via del Babuino 1, 2, 3

	– Via del Banco di S. Spirito 1, 2

	– Via del Corso 1, 2, 3 f., 4, 5, 6, 7 f.

	– Via del Monte della Farina 1

	– Via del Pellegrino 1, 2, 3

	– Via dell’Orso 1

	– Via della Campana 1

	– Via della Lungara 1

	– Via della Porta Angelica 1

	– Via della Scrofa 1

	– Via della Stelletta 1

	– Via delle Vite 1

	– Via di Monte Brianzo 1 f., 2

	– Via di Ripetta 1, 2 f., 3, 4, 5

	– Via Egidia 1 f.

	– Via Flaminia 1, 2, 3

	– Via Giulia 1, 2 f., 3, 4

	– Via Lata 1 f., 2 f., 3, 4 f.

	– Via Leccosa 1

	– Via Leonina 1 f., 2, 3 f., 4, 5

	– Via Recta 1, 2

	– Via Sistina 1 f., 2, 3

	– Via Tor di Nona 1 f.

	– Via Trionfale 1, 2, 3

	– Villa Belvedere s. Vatikan, Belvedere

	– Villa Madama 1

	Romagna 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8 f.

	Ronciglione 1

	Russi 1

	Sabina 1

	Sachsen 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13 f., 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 

	Salem 1

	Salzburg 1 f., 2

	Salzwedel 1, 2

	San Benedetto Po 1, 2

	San Gemini 1

	Sangerhausen 1 f., 2

	Sassoferrato 1

	Savoyen 1

	Scarperia 1

	– S. Barnaba 1

	– SS. Jacopo e Filippo 1

	Schlesien 1

	Schwaben 1

	Schweden 1, 2

	Schweiz 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7, 8, 9, 10, 11, 12

	Sebaste 1

	Sena 1

	Senigallia 1

	Serra 1

	Šibenik (Sebenico) 1

	Siena 1, 2, 3, 4, 5 f., 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15

	– S. Agostino 1

	– S. Martino 1

	– S. Spirito 1

	Sinai 1

	Sizilien 1, 2, 3

	Söflingen, Klarissenkloster 1

	Solaro 1

	Spanien 1, 2 f., 3 f., 4 f., 5, 6, 7, 8 f., 9, 10 f., 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20 f., 21, 22, 23, 24

	Speyer 1

	Spieskappel 1

	Spoleto 1 f., 2

	– S. Nicolò 1

	Starnberg in Mecklenburg 1

	Stockholm 1, 2

	Straßburg 1

	Süddeutschland 1

	Südfrankreich 1

	Süditalien 1

	Sulmona 1

	Tauernstraße 1

	Terni 1, 2

	Terracina 1

	Thüringen 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8

	Tirol 1, 2

	Todi 1, 2

	– S. Prassede 1

	Toldeo 1

	Tolentino 1, 2

	Toskana 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Treviso 1, 2, 3

	Trient 1 f., 2, 3, 4, 5 f., 6, 7

	Trier 1, 2, 3, 4

	Triest 1 f., 2

	Turin 1

	Türkei 1, 2

	Ulm 1, 2, 3

	– Franziskanerkloster 1

	– Münster 1

	Umbrien 1

	Ungarn 1, 2, 3, 4, 5, 6

	Urbino 1, 2 f.

	Utrecht 1, 2, 3, 4

	Valladolid 1

	Varese 1

	Vatikan s. Rom, Vatikan

	Velthoven 1

	Venedig 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 f., 9, 10, 11 f., 12 f., 13 f., 14 f.

	Venetien 1, 2

	Vercelli 1

	Verden 1

	Verona 1, 2, 3, 4

	Via Francigena 1, 2

	Vicenza 1, 2

	Vienne 1 f.

	Villach 1

	Villingen 1

	Viterbo 1, 2, 3

	Volterra 1

	Wallis 1

	Wernigerode 1

	Westfalen 1

	Wien 1

	Wittenberg 1, 2, 3, 4, 5, 6 f., 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18

	– Universität 1, 2

	– Schlosskirche 1 f., 2, 3 f.

	Worms 1 f.

	Zellerfeld s. Clausthal-Zellerfeld




Footnote

1 I. M. Battafarano, Luthers Romreise in den erinnernden .Tischreden’, in: S. Füssel/K. A. Vogel (Hg.), Deutsche Handwerker, Künstler und Gelehrte im Rom der Renaissance. Akten des interdisziplinären Symposions vom 27. und 28. Mai 1999 im Deutschen Historischen Institut in Rom, Wiesbaden 2001 (Pirckheimer-Jahrbuch für Renaissanceund Humanismusforschung Bd. 15/16 2000/01), S. 214 -237 214.

2 Es ist besonders auf die Beiträge von H. Schneider (Datierung) und V. Leppin (Stilisierung) zu verweisen. Letzterer nimmt mit dem „Schleier der Erinnerung“ einen Ausdruck auf, der aufj. Fried, Der Schleier der Erinnerung. Grundzüge einer historischen Memorik, München 2004, zurückgeht.

3 Luther-Zitate nach D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 4, Nr. 4391. Lobpreis bei der Ankunft: „cum primum civitateminspicerem, in terram prostratus dicebam: Salve, sanctaRoma!“WA.TR5,6059. Hölle: D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 – 2009 (= WA), hier Bd. 26, S. 198,111; Bd. 54, S. 220; Hure Babylon: häuhg in exegetischen Zusammenhängen, teilweise schon sehr früh, etwa WA 4, S. 24 (vorreformatorisch!); 1, S. 573, weitere Belege im Registerband WA 62, S. 284.

4 Vgl. H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), S. 1–15Z sowie der bereits genannte Beitrag desselben Autors im vorliegenden Band.

5 Schneider, Martin Luthers Reise (wie Anm.4), S. 129–134, diskutiert die fraglichen Stellen und kommt zu dem Schluss, dass es zwar diverse Indizien, aber keinen sicheren Beweis für die Auhassung gibt, der spätere Reformator habe den Papst in Rom gesehen.

6 Pars pro toto sei hier auf zwei Ausstellungskataloge verwiesen, über die Weiteres leicht zugänglich ist: Hochrenaissance im Vatikan. Kunst und Kultur im Rom der Päpste, Bd. 1: 1503–1534, Osthldern 1998; D. Franklin (Hg.): From Raphael to Carracci. The Art of Papal Rome, Ottawa 2009 (der zweite im Sinne eines rezenten Forschungsüberblicks, der erste vielleicht weniger .glanzvoll’, dafür mit mehr Potenzial zur kritischen Diherenzierung).

D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883h. (Weimarer Ausgabe), werden zitiert: WA = Abt. Schriften, WA.B = Abt. Briefwechsei, WA.TR = Abt. Tischreden, WA.DB = Abt. Deutsche Bibei.

7 Roma, Archivio Generale Agostiniano (= AGA), LI 2, fol. 57v.

8 Vgl. B. Moeller/K. Stackmann, Luder – Luther – Eleutherius. Erwägungen zu Luthers Namen, Göttingen 1981 (Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische Hasse 1981,7).

9 Zu Johannes Klein (Parvus) vgi. A. Kunzeimann, Geschichte der deutschen Augustiner-Eremiten, Bd. 5: Die sächsisch-thüringische Provinz und die sächsische Reformkongregation bis zum Untergang der beiden, Würzburg 1974, S. 511, Anm. 2467.

10 Vgi. die Skizze der Problemund Forschungsgeschichte bei H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Reiigionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. N. F. 10,2), S. 1–154 hier S. 7–37.

11 In Auswahl: H. Boehmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, S.82–159; 0. Scheel, Martin Luther. Vom Katholizismus zur Reformation, Bd.2, Tübingen 3/41930, §11; H. Vossberg, Im Heiligen Rom. Luthers Reiseeindrücke 1510–11, Berlin-Ost 1966; P. Maier, Aussagen Luthers über die Stadt Rom seiner Zeit, in: Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers, Bd. 5, Köln 1984, S.281-290; S.B. Eirich, „Ich woit nich gros geidt nemen, das ich zu Roma nicht gewesen war“. Martin Luther und seine römischen Erinnerungen, in: Korrespondenzblatt. Collegium Germanicum et Hungari cum 101 (1992), S. 77–97; I. M. Battafarano, Luthers Romreise in den erinnernden ,Tischreden’, in: S. Füssel/K.A. Vogel (Hg.), Deutsche Handwerker, Künstler und Gelehrte im Rom der Renaissance. Akten des interdisziplinären Symposions vom 27. und 28. Mai 1999 im Deutschen Historischen Institut in Rom, Wiesbaden 2001 (Pirckheimer-Jahrbuch für Renaissanceund Humanismusforschung 15/16), S. 214–237; E.-M. Jung-Inglessis, Auf den Spuren Luthers in Rom, St. Ottilien 2006; C. Landi, Con Lutero nella Roma del 1510, Roma 2010; H.-A. Genthe (Hg.), AufLuthers Spuren unterwegs. Eine Reise durch Deutschland, die Schweiz und Italien, Göttingen 2010 (Bensheimer Hefte 110); J. Krüger/M. Wallraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 2011; H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom (wie Anm. 4), mit Fokus auf der .Dienstreise’; ders., Art. Rom, in: V. Leppin/G. Schneider-Ludorff (Hg.), Luther-Lexikon, Regensburg 2014, S. 607–610. Vgl. ferner die Darstellungen der Biographie Luthers.

12 K.A. Meissinger, Der katholische Luther, München 1952, S. 47.

13 Gemäß (der Ordensregel und) den Konstitutionen der Reformkongregation durften die Augustinermönche nur zu zweit reisen: „Statuimus, ne ullus nostri ordinis frater extra saepta loci solus vadat, id est absque fratre socio, novitio aut professo eiusdem ordinis, etiam iussus, sive subditus sit sive prior. Nec aliquis prior subditum suum solum ire permittat aut cogat, nisi – quod absit – tarn arduus Casus emergat, quod id absque gravi detrimento ordinis, domus vel personae servari non possit“ (Constitutiones fratrum Eremitarum sancti Augustini ad Apostolicorum privilegiorum formam pro reformatione Alemanniae, hg. von W. Günter, in: L. Graf zu Dohna u. a. (Hg.), Johann von Staupitz. Sämtliche Schriften, Bd. 5: Gutachten und Satzungen, Berlin-New York 2001, S. 103–360, hier Kap. 20, S. 205,49). Vgl. dazu WA.B 1, S. 203,4f.: Luther konnte einen Brief nicht eher schicken „defectu socii itinerarii“.

14 Vgl. H. Schneider, Die autobiographischen Aufzeichnungen des Nürnberger Augustinereremiten Nikolaus Besler, in: Augustiniana 62 (2012), S. 119–152. Zu seinem Aufenthalt in Rom vgl. auch H. Schneider, Ein Franke in Rom. Römische Wanderungen des Augustinereremiten Nikolaus Besler imjahre 1507, in:F. Schönemann/T. Maaßen (Hg.), Prüft alles, und das Gute behaltet. Zum Wechselspiel von Kirchen, Religionen und säkularer Welt. Festschrift für Hans-Martin Barth zum 65. Geburtstag, Frankfurt a. M. 2004, S. 239–270.

15 Das Chronikon des Konrad Pellikan, hg. von B. Riggenbach, Basel 1877, S. 56–65; Übersetzung: Konrad Pellikans Hauschronik, hg. von T. Vulpius, Straßburg 1892. Eine neue Edition des Reiseberichts bereite ich vor.

16 Eine hilfreiche, aber unvollständige Zusammenstellung hndet sich in WA 58/1, S. 29–33. Vgl. die in Anm. 5 genannten Darstellungen.

17 Zu den methodischen Problemen vgl. A. Bartmuß, Luthers Tischreden und Melanchthons Dicta. Überlieferungshistorische und editorische Probleme, in: S.Miche1/C. Speer (Hg.), Georg Rörer (1492–1557) der Chronist der Wittenberger Reformation, Leipzig 2012 (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der Lutherischen Orthodoxie 15), S. 219–228; K. Bärenfänger (Hg.), Martin Luthers Tischreden. Neuansätze der Forschung, Tübingen 2013 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 71).

18 Vgl. Melanchthon in seiner Praefatio zu Bd. 2 der lateinischen Werke Luthers 1546 (Philipp Melanchthon, Corpus Reformatorum 6, Halle 1839, Sp. 157): „erat memoria fideli et hrma“.

19 Vgl. R. Bäumer, Egidio da Viterbo, in: Theologische Reaienzyklopädie 9 (1982), Sp.301–304 (Literatur); G. Ernst, Egidio da Viterbo, in: Dizionario Biograhco degli Itaiiani 42 (1993), S. 341–351 (Literatur); R. Lazcano, Generales de la Orden de San Agustin. Biograhas – Documentación – Retratos, Roma 1995, S. 102–111 (Literatur); zu den Reformbestrebungen vgl. A. M. Voci -Roth, Aegidius von Viterbo ais Ordensund Kirchenreformer, in: H. Boockmann/B. Moeller/K. Stackmann (Hg.), Lebenslehren und Weltentwürfe im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit, Göttingen 1989, S. 520 – 538.

20 Zur Textüberlieferung vgl. L. X. Martin, The Registers of Giles of Viterbo. A Source on the Reform before the Reformation, 1506–1518, in: Augustiniana 12 (1962), S. 142–160; ders., The Registers of Giles of Viterbo. Their Recovery, Reconstruction and Editing, in: Egidio da Viterbo e il suo tempo, Roma 1983, S. 43 -52, sowie die Einleitungen zu den Editionen Aegidii Viterbiensis O.S.A, Resgestae 1:1506 -1514, hg. von A. de Meijer, Roma 1988 (Fontes historiae Ordninis Sancti Augustini 1,17); Aegidii Viterbiensis O.S.A, Registrum Generaiatus 1514–1518, Roma 1984.

21 R. Weijenbor g, Neuentdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise, in: Antonianum 33 (1957), S. 147–202. Bei Weijenborg ist die Signatur der Vatikanischen Bibliothek leider falsch angegeben; es handelt sich um Raccolta Generale. Teologia IV.2317 (int. 10). Leider werden die Quellen durch die heftige Polemik Weijenborgs, die sich mehr noch gegen Staupitz ais gegen Luther richtet, teils missgedeutet.

22 W. Eckermann, Neue Dokumente zur Auseinandersetzung zwischen Johann von Staupitz und der sächsischen Reformkongregation, in: Anaiecta Augustiniana 40 (1977), S. 279–296.

23 H. Schneider, Neue Quellen zum Konhikt in der deutschen Reformkongregation der Augustinereremiten zu Beginn des 16. Jahrhunderts, in: Analecta Augustiniana 71 (2008), S. 9–37.

24 WA.TR 3, Nr. 3582a, S. 432,2–5: „Principalis autem Status meae profectionis in Romam fuit, das ich wolde eyne gantze beychte von jugent auf geschehen thuen vnd from werden, quamvis ego talem confessionem Erfordiae bis feceram. Tum veni Roman ad indoctissimos homines“. Variante in WA.TR 3, Nr. 3582b, S. 432,10–12: „Causa profectionis erat confessio, quam volebam a pueritia usque texere, vnd from werden. Erphordiae bis talem feci confessionem. Et inveni indoctissimos homines Romae“.

25 WA.TR 2, Nr. 2717 S. 613 – verbunden mit der unmöglichen Angabe „Anno ... nono“. Volker Leppin macht mich darauf aufmerksam, dass in der Zellerfelder Handschrift der Tischreden-Sammlung des Konrad Cordatus nach „contentionis“ zunächst „Sat“ stand, das gestrichen wurde und dann „Staupitii“ geschrieben wurde. Es wird sich dabei um eine begonnene, im Schreibvorgang abgebrochene Verschreibung handeln, wie sie auch in den Briefen Luthers häuhg begegnet. Dass in einer Vorlage etwa „contentionis Sat[anae]“ gestanden hätte und in „contentionis Staupitii“ geändert worden wäre, erscheint mir völlig unmöglich. Zudem wird der Begrih confenh’o von Luther zwar häuhg für kirchenpolitische und theologische Streitigkeiten gebraucht, aber nie für den Kampf mit dem Satan.

26 Melanchthon, Corpus Reformatorum 6 (wie Anm. 12), Sp. 160; J. Mathesius, Lutherpredigten, abgedruckt bei O. Scheel, Dokumente zu Luthers Entwicklung (bis 1519), Tübingen Ü929, S.208; die Stellen aus Schriften von Johannes Cochläus sind abgedruckt bei Boehmer, Romfahrt (wie Anm. 5), S.8f.

27 Vgl. dazu ausführlich mit Einzelbelegen H. Schneider, Contentio Staupitii. Der .Staupitz-Streit’ in der Observanz der deutschen Augustinereremiten 1507–1512, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 117 (2007), S. 1–44; wieder aufgenommen und weitergeführt in: ders., Reise (wie Anm. 4), S. 38–96.

28 Vgl.W. Günter, JohannvonStaupitz(ca. 1468–1524),in:E. Iserloh(Hg.),KatholischeTheologen der Reformationszeit, Bd. 5, Münster 1988 (Katholisches Leben und Kirchenreform 48), S. 11–31 (Literatur); A. Zumkeller, Staupitz, in:DictionnairedeSpiritualite 14(1990),Sp. 1184–1196;K. Kienzier, Staupitz, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10 (1995), Sp. 1250–1253 (Lit.);B. Hamm, Staupitz, Johann von, in: Theologische Realenzyklopädie 32 (2000), S. 119–127 (Literatur).

29 Zu ähnlichen Bestrebungen in anderen Orden vgl. die Beiträge in K. Elm (Hg.), Reformbemühungen und Observanzbestrebungen im spätmittelalterlichen Ordenswesen, Berlin 1989.

30 Man mag sich die Brisanz des Vorgangs mit einem hktiven politischen Vergleich aus der jüngsten deutschen Geschichte veranschaulichen: Es wäre so, als wenn Bundeskanzler Kohl schon vor der Wiedervereinigung von der Volkskammer der DDR auch zu deren Ministerpräsidenten gewählt worden wäre.

31 Boehmer, Romfahrt(wieAnm.5).

32 Vgl. dazu ausführlich Schneider, Reise (wie Anm. 4), S. 26–34 und passim.

33 So wird z. B. die Exkommunikation durch Leo X. auf 1519 datiert: WA.TR 1, Nr. 409 S. 884; 2, Nr. 2250 S.376.

34 Vgl. H. Schneider, Episoden aus Luthers Zeit ais Erfurter Mönch, in: Luther 81 (2010), S. 133–148, hier S. 139–147.

35 Eckermann, Dokumente (wie Anm. 14). Die erste erfolgte am 21. April 1510, die zweite am 16. oder 19. August 1510, die dritte am 10. September 1511, die vierte am 5. April 1512. Vgl. dazu Schneider, Reise (wie Anm. 4), S. 53f., 61, 76f., 86 f.

36 WA 2, S. 28–33. Vgl. mit diesem notariellen Appellationsinstrument das von Eckermann, Dokumente (wie Anm. 16), S. 288–295, publizierte Notariatsinstrument über die dritte Appellation der Renitenten.

37 Vgl. dazu Schneider, Reise (wie Anm.4), S. 139–145.

38 Über Johannes de Rathem (Ratheim), meist Johann von Mecheln genannt, vgl. G. Wentz, Das Augustinereremitenkloster in Wittenberg, in:F. Bünger/G. Wentz (Bearb.), Das Bistum Brandenburg, Bd. 2, Berlin 1941 [Ndr. 1963] (Germania sacra 1,3), S. 440–499, hier S. 473f.; A. de Meyer, Adriaan Florisz van Utrecht in zijn contacten met de Augustijnen, in: Archief voor de geschiedenis van de Katholieke Kerk in Nederland 2 (I960), S. 1–72, hier S. 7, Anm. 2.

39 „Audivi vero a fratribus ejus eum [Luther] a septem monasteriis, quibus tum contra alios fratres adhaeserat, ad Staupitium suum defecisse“ (Johannes Cochläus, Ad semper victricem Germaniam parakiesis, Köln 1524, fol. C2; abgedruckt bei Boehmer, Romfahrt [wie Anm. 5], S. 8f.).

40 WA.TR 4, Nr. 4104 (lat.) S. 136f.; 2, Nr. 1327 (dt.) S. 48–50, hier S. 49.

41 Später erwähnte Luther z. B. auch nie seine einstige Tätigkeit als Provinzialvikar (1515–1518), über die wir gar nichts wüssten, wenn nicht (wenige) Briefe aus dieser Zeit mit (ein paar aufschlussreichen) Nachrichten darüber erhalten wären. Zu diesem Amt vgl. W. E. Winterhager, Martin Luther und das Amt des Provinzialvikars in der Reformkongregation der deutschen Augustiner-Eremiten, in: Vita Religiosa im Mittelalter. Festschrift für K. Elm, hg. von F. J. Felten/N. Jaspert, Berlin 1999, S. 707–738.

42 A. Zumkeller, Martin Luther und sein Orden, in: Anaiecta Augustiniana 25 (1962), S.254–290, hier S. 268, vermutet, dass Luther ais Diskret, d. h. ais zweiter Delegierter, den jeder Konvent neben dem Prior zu den Triennaikapiteln entsandte, nach Köln gekommen sei. Doch wäre Luther nach seinem erst vor Kurzem erfolgten Wechsel nach Wittenberg kaum mit dieser Aufgabe betraut worden.

43 Zu den kirchenpolitischen Hintergründen vgl. Schneider, Reise (wie Anm. 4), S. 89–91.

44 Vgl. Wentz, Augustinereremitenidoster (wie Anm.32), S.477. Nach Boehmer, Romfahrt (wie Anm. 5), S. 118, und Scheel, Luther (wie Anm. 5), S.550, ging auch die Leitung des Wittenberger Studiums an Luther über, doch erscheint das vor seiner Doktorpromotion eher unwahrscheinlich.

45 Zur Reisezeit im Herbst vgl. die oben erwähnte Episode mit den Granatäpfeln.

46 Er überbrachte die Jahresabgaben der thüringisch-sächsischen Provinz im Namen von Staupitz, der damals noch das Doppelamt des Generaivikars der Kongregation ,und’ des Provinziaipriors der Provinz bekleidete.

47 S. o. Anm. 7.

48 Mailand wird von Luther öfter genannt. In der Erinnerung blieb ihm vor allem haften, dass er dort nicht hatte Messe lesen dürfen (s. u. Anm. 66). Über Mailand führte Luthers Weg, wenn er aus der Schweiz kam, d. h. über einen der Schweizer Alpenpässe.

49 WA.TR 5, Nr. 6360 S. 621. Doch ist „auf dem Reinzuge“ in der deutschen Version der Tischrede ein Zusatz Aurifabers, der im lateinischen Text keine Entsprechung hat. Oder ist „Reinzuge“ verderbt aus „Romzuge“? Dass Mailand auf dem Hinweg besucht wurde, ergibt sich aber auch aus anderen Erwägungen.

50 Das Lob über die Spitäler und Findelhäuser in Florenz verbindet Luther mit der Bemerkung: „Haec ego vidi Florentiis“ (WA.TR 4, Nr. 3930 S. 17f., hier S. 18). Das bedeutendste Spital, Santissima Annunziata (vgl. E. M. Casalini, La SS. Annunziata di Firenze. Guida storico-artistica, Firenze 21980, Ndr. Genova 2008), und das benachbarte Findelhaus, Ospedale degli Innocenti, lagen ganz in der Nähe des Konvents San Gallo der lombardischen Kongregation bei der Porta San Gallo im Norden der Stadt. Dort hatte auch Besler übernachtet: „Veni autem Florentiam 19. ejusdem [seil. Januarii 1507], ubi duabus mansi noctibus in conventu S. Galli extra muros, qui est locus congregationis Lombardie“ (Schneider, Aufzeichnungen [wie Anm. 8], S. 138).

51 Siena erwähnt Luther in seiner Auslegung des 104. Psalms aus dem Jahre 1534 (WA 51, 20715–20). Er erinnert sich an eine Unterhaltung, die er dort mit einem Welschen geführt habe. Er habe gehört, dass man von Kaiser Friedrich viele Sprüche gelernt habe, besonders „qui nescit dissimulare, nescit imperare“.

52 „In Lombardia apud Padum est monasterium S. Benedicti locupletissimum, das alle jar 36.000 ducaten hat, in quo tantae sunt deliciae, das sie jerlich 12.000 ducaten auf die gastung wenden, 12.000 ducaten auh gebeu, tertiam partem ad conventum. In quo ego Martinus Lutherus fui honorihee tractatus“ (WA.TR 5, Nr.6042 S. 455f., hier S. 455). Auch der Franziskaner Konrad Pellikan kam auf seiner Reise nach Rom hier vorbei und erwähnt „celeberrimum monasterium Sanctus Benedictus dictum“, von dem ihm seine Reisebegleiter versicherten, „ne unquam pulcrius monasterium vidisse“ (Chronikon [wie Anm. 9], S. 58). 1575 schwärmt der Münchner Dr. Jakob Rabus in seinem Reisebericht: „Dieses Kloster ist der herrlichsten Gottshäuser eins, so nit allein in Italia, sondern zumal auch in andern Landen gefunden werden mögen“. Jeder Fremdling werde dort vier Tage lang einfach, aber reichlich bewirtet (Dr. Jakob Rabus, Rom. Eine Münchner Pilgerfahrt im Jubeljahr 1575, hg. von K. Schottenloher, München 1925, S. 7, 10.).

53 Vgl. P. Piva (Hg.), I secoli di Polirone. Committenza e produzione artistica di un monastero benedettino, 2 Bde., Mantua 1981. Dort heißt es mit Blick auf Luthers Aussage: „entro la hne del secolo XV il complesso monastico raggiunge la sua massima, e pressoché dehnitiva, espansione; e sarà così grandioso da costruire ragione di scandalo per Martin Lutero, e prova evidente, col suo sfarzo esteriore, del degrado spirituale della chiesa“ (Bd. 1, S. 177). Das steht freilich nicht in Luthers oben genannter Tischrede!

54 WA.TR 6, Nr. 7005 S. 320: „Als er Anno 1511. wäre von Rom kommen, und durch Augsburg gezogen“. Hier besuchte er die später als Betrügerin entlarvte Anna (Luther: Ursula) Lamenit, die sich angeblich nur von der Hostie bei der sonntäglichen Kommunion ernährte. WA.TR 4, Nr. 4925 S. 582f.; 6, Nr. 7005 S. 319–321. Vgl. F. Roth, Die geistliche Betrügerin Anna Laminit von Augsburg, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 43 (1924), S. 355–417; W. Pulz, Nüchternes Kalkül – Verzehrende Leidenschaft. Nahrungsabstinenz im 16. Jahrhundert, Köln 2007.

55 In einer frühen Predigt (aus dem Jahre 1517?) erwähnt Luther das Schlagwerk einer Nürnberger Uhr (seil, der seit 1509 an der Frauenkirche angebrachten), von der er aber auch nur gehört haben kann (WA 1, S. 133,1–3); in einer Tischrede spricht er von der Größe der Stadt (WA.TR 3, Nr. 3517 S. 372), in einer anderen von ihrem Reichtum, aber ihrer schlechten Befestigung (WA.TR 5, Nr. 6392 S. 638,36f.).

56 WA.TR3, Nr. 3781S. 611,8f. „Sanct Peters münster zu Rom, Coloniae et Vlm templa sunt amplissima et inopportuna [seil, zum Predigen]“.

57 „Insbruck parua est, sed aequalibus aediheiis composita ac si una esset contua domus“. (WA.TR 5, Nr. 6392 S. 638,37 – 639,1).

58 Sehr anschaulich beschreibt Luther, wie die Venezianer in einem Passionsspiel über den finanzschwachen Kaiser Maximilian spotten: „Veneti in ludo passionis personam caesaris Maximiliani fecerunt in forma venatoris, der grihin beutel, der war locherit [löcherig, leer]; econtra dux Venetorum ibat, der greih in beutel, das die ducaten zun seiten heraus helen, so voll war sie“ (WA.TR 1, Nr. 5 S. 4,1417; vgl. ähnlich 3, Nr.3149a S.193, Nr. 3149b S. 193f.; 5, Nr. 5449 S.160). Die Größe der Stadt erwähnt Luther WA.TR 3, Nr. 3517 S. 372,12 (300.000 Feuerstätten).

59 WA.TR 3, Nr. 3565 S. 415 (Steueraufkommen der Stadt Padua).

60 WA.TR 4, Nr. 5094 S. 654,7f. (Studenten in Bologna, die vom Papst Dispens erbaten). – Die Vermutung, dass Luther bei der Durchreise für ein Fresko in der Augustinerkirche S. Maria della Misericordia porträtiert worden und als einer von vier Augustinereremiten neben Augustinus zu sehen sei (M. Poli/ S. Costato, Martin Lutero in un affresco alla Misericordia? Ipotesi per una ricerca storico-artistica, in: Strenna storica bolognese 47 [1997], S. 425–438), halte ich für ganz unwahrscheinlich.

61 Bei „Cromenaw“ mit der überwiegend jüdischen Bevölkerung (WA.TR 3, Nr. 3512 S. 370,7f.) handelt es sich nicht um „Cremona“ (so die Lesart B und ihr folgend z. B. G. Kawerau, Von Luthers Romfahrt, Deutsch-evangelische Blätter 26 (1901), S. 79–102, hier 92; D. Denecke, Wege und Städte zwischen Wittenberg und Rom um 1510. Eine historisch-geographische Studie zur Romreise Martin Luthers, in: W. Pinkwart (Hg.), Genetische Ansätze in der Kulturlandschaftsforschung. Festschrift für H. Jäger, Würzburg 1983, S. 77–106, hier S.88; H.-A. Genthe, Auf Luthers Spuren unterwegs, in: ders. (Hg.), Spuren [wie Anm. 5], S. 7–73, hier S. 34), sondern um Mährisch Kromau oder Krumau, heute Moravský Krumlov.

62 Sehr wahrscheinlich ist Luther durch den „Flecken Roncilion“ gekommen, der „etwa sieben Deutscher meilen herwerts von Rom“ liegt; noch 1545 erinnerte er sich an eine Geschichte, die er bei seiner Romreise über einen Amtmann von Ronciglione gehört habe. WA 54, S. 219,1–26; vgl. schon WA.TR 1, Nr. 682 S.329. Die Geschichte hndet sich auch bei L.A. Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tom. 23, Milano 1733, S. 153. Ein Augustinerkloster in Ronciglione, das Denecke (wie unten Anm. 55) verzeichnet, gab es dort aber erst seit 1575.

63 WA.TR3, Nr. 2871b S. 44,25f.: „Bavaria regio sterilissima, attamen optime aediheata; munitissimas habet urbes“. Vgl. auch ähnlich ebd., 3, Nr. 2871a, S. 44,8.

64 WA 26, S. 364,13f./30: „das … starck vnd lang“ gesprochen „wie ein schwebisch odder algewisch daas“. Solche sprachlichen Beobachtungen müssen nicht auf Reiseeindrücken beruhen, Luther konnte sie auch an Schwaben oder Allgäuern gemacht haben, die er bei anderen Gelegenheiten kennenlernte. Vgl. dazu Scheel, Luther (wie Anm. 5), S. 495f. Anm. 4.

65 WA.TR 3, Nr. 2871b S. 464,26: „Ita Heluetiorum terra sterilissima et montosa; ideo strenui milites. Müssen ihre narung anderß wo suchen, darvber sich auch der tzanck gehoben hat propter prohibitum commeatum“ (gemeint wohl die Diskussion um das „Reislaufen“); WA.TR3, Nr. 3621S. 464,2123: „Heluetii sunt homines robustissimi, sed quia ipsi intra Alpes morantur, non habent agriculturam, sed tantum prata. Es ist doch nicht mehr denn berg vnd thal“.; WA.TR 4, Nr. 4385 S. 285,9–11: „Deinde dicebat de tutissima via in Heluecia et etiam amoenissima, quia habent brevissima milliaria, praecipue Lombardica, quorum quinque milliaria unum Germanicum perhcerent“. Vgl. dort auch S. 285,5–8 über die Schweizergarde des Papstes: „10. Marcii [1539] dicebat de Helueciorum humanitate et obsequiis, qui non essent adeo amarulenti; ideo papa illos haberet pro guardis, id est, custodibus sui corporis, scilicet ducentos, utitur illis pro corporis custodia, ut ministros, non ut consiliarios“. WA.DB 3, S. 306,24–26 zu Nr. 21,13: „Arnon sol ein lang gebirg sein, da beche erab hiessen. In Helvetia sind viel solcher arnones“.

66 WA.TR 2, Nr. 1327 S. 49,44–50,2: „Jtalia ist ein sehr fruchtbar, gut und lustig Land, sonderlich Lombardia ist ein Thal 20 deutscher Meilen Wegs breit, mitten dadurch heußt der Eridanus [Po], gar ein sehr lustig Wasser, so breit als von Wittenberg gen Brate [Pratau, heute Stadtteil von Wittenberg] ist, auf beiden Seiten sind die Alpes und Apenninus-Gebirge.“; WA.TR 4, Nr. 4573 S. 384,15–19: „Postea dicebat de Lombardia, quae regio omnium in tota Europa esset iucundissima, wehre eine solche geschmückte braut, darumb man sich noch wol rauhen dorhte, et si illa quadriennio pacem haberet, esse horentissimam, et ipsam civitatem Mediolanum singulis diebus dare suo domino 1.000 ducatos.“; oben Anm. 59 über die lombardische Meile.

67 Die wichtigste Literatur hndet sich bei A. Esch, Deutsche Pilger unterwegs ins mittelalterliche Rom. Der Weg und das Ziel, in: ders., Wege nach Rom. Annäherungen aus zehn Jahrhunderten, München 2003, S. 9–29, 205f. (Literatur); ders., Auf der Straße nach Italien. Alpenübergänge und Wege nach Rom zwischen Antike und Spätmittelalter. Methodische Beobachtungen zu den verfügbaren Quellengattungen, in: R. C. Schwinges (Hg.), Straßenund Verkehrswesen im Hohen und Späten Mittelalter, Ostfildern 2007 (Vorträge und Forschungen 66), S. 19–48 (Literatur).

68 Vgl. dazu Esch, Wege (wie Anm. 61), S. 9–11; ausführliche Erläuterungen: H. Krüger, Des Nürnberger Meisters Erhard Etzlaub älteste Straßenkarten von Deutschland, in: Jahrbuch für fränkische Landesforschung 18 (1958), S. 1–286.

69 Vgl. W. Paravicini (Hg.), Europäische Reiseberichte des späten Mittelalters. Eine analytische Bibliographie, Frankfurt a. M. 1994–2000 (bisher drei Bände), für Reisen von Deutschland aus bes. Teil 1: Deutsche Reiseberichte, bearb. von C. Halm, Frankfurt a.M. 22001. Eine Auswahl wichtiger und in gedruckter Form leicht zugänglicher Itinerare hat Denecke, Wege (wie Anm. 55), S. 105f., zusammengestellt.

70 Vgl. WA.TR 5, Nr. 6463 S. 676,5–7: „Et ibi multa recitavit, quae in itinereaccidissent, cum in monasteriis omnium impiissimis hospitasset“.

71 Pellikan erwähnt als Ausnahme: „Postera dieta sola non habuimus monasterium“. (Chronikon, hg. von Riggenbach [wie Anm. 9], S.59).

72 Luther ist vor allem in Erinnerung geblieben, dass er in der Diözese Mailand nicht hatte Messe lesen dürfen, weil dort der ambrosianische Ritus in Geltung stand (WA.TR 4, Nr. 4760 S. 475f.; 5, Nr. 6360 S. 621). Noch 1544 erinnerte er sich daran (Kurzes Bekenntnis vom Sakrament, WA 54, S. 166,6–13).

73 Eine instruktive Übersicht geben die Karten in B. van Luijk, Le monde augustinien du XIIIe au XIXe siede, Assen 1972, S. 24, 28 mit den erläuternden Listen 37–50.

74 Pellikan erzählt: „Non via regia usi propter victum; deerat enim omnibus nobis toto itinere pecunia pro nostro more ... A Sena deheximus a communi via ad secretiorem semitam per montana Thuscie... per silvas et heremitoria loca fratrum“. (Chronikon, hg. von Riggenbach [wie Anm. 9], S. 59).

75 An der Straße, die von Como nach Mailand führte, lag in der Nähe der Porta Volta das Augustinerkloster S. Maria Incoronata. Der Konvent gehörte zur Lombardischen Kongregation des Ordens. Vgl. M. L. Gatti Perer, Umanesimo a Milano. L’osservanza agostiniana all’Incoronata, Milano 1980; dies., Il programma iconograhco dell’Osservanza agostiniana nei compiesso conventuale di S. Maria Incoronata a Milano, in: Per corporalia ad incorporalia. Spiritualità, agiograha, iconografia e architettura nei medioevo agostiniano, hg. von Centro Studi .Agostino Trapè’, Tolentino 2000, S. 155–164; dies., Il compiesso conventuale di S. Maria Incoronata a Milano, in: M. Mencaroni Zoppetti/E. Gennaro (Hg.), Società, cultura, luoghi al tempo di Ambrogio da Calepio, Bergamo 2005, S. 247–264. In zweiter Linie käme auch in Frage das nicht zur Lombardischen Kongregation, sondern zur Provincia Lombardiae gehörende Augustinerkloster S. Marco, vgl. G. Marcandalli, Lachiesaeii convento di San Marco a Milano, Milano 1987 (Chiese di Lombardia 1).

76 Vgl. Anm. 44. Das Augustinerkioster S. Gallo wurde 1529 während der Belagerung von Florenz durch kaiserliche Truppen von den Florentinern selbst zerstört, um den Feinden eine Möglichkeit der Deckung vor der Stadtmauer zu nehmen. Eine Übernachtung im Kloster S. Spirito (vgl. auch Anm. 79), das zur Provincia Pisarum gehörte, ist weniger wahrscheinlich.

77 In Siena gab es zwei Augustinerklöster, eines der Konventualen (S. Agostino) und eines der zur Kongregation von Lecceto gehörenden Observanten (San Martino). Vgl. L.Bertoni, Il deciino di un’osservanza. S. Martino in Siena della Congregazione Leccetana (1522–1620), in: Analecta Augustiniana 29 (1966), S.316–339.

78 S. Bamaba (heute Pfarrkirche SS. Jacopo e Filippo). Vgl. L. Torelli, Secoli Agostiniani overo Historia generale del sagro ordine eremitano ..., Bd. 7, Bologna 1682, S. 415.

79 S. Luca. Vgl. F. Baroncelli, La chiesa di san Luca e gli eremitani di Parma, in: Aurea Parma. Rivista di storia, letteratura e arte 70 (1986), S. 109–121.

80 S. Agostino. Vgl. van Luijk (wie Anm. 67), S. 42.

81 S. Prassede. Vgl. C. Ridolfi, Santa Prassede. Storia, in: L. Battistoni u. a. (Hg.), Todi – i ,rioni’ S. Prassede e S. Silvestro. Catalogo delle opere d’arte, Todi-Perugia 1999, S. 81–110, hier S. 97: „Una ben radicata tradizione, peraltro hnora non subragata da sicura documentazione, vuole che, nel 1511, il monaco tedesco soggiornasse a Todi nel convento di S. Prassede durante il suo viaggio a Roma per questioni interne all’ordine Agostiniano al quäle egli stesso apparteneva“.

82 Die Strecke über Arezzo, Cortona, Passignano, Todi, San Gemini ist etwa der Lüneburger Bürgermeister Albert van der Molen 1453/54 nach Rom gezogen (vgl. Paravicini/Halm [wie Anm. 63], Nr. 51); an allen genannten Orten gab es Augustinerklöster.

83 Eine Lokaltradition (unbekannten Alters) in Spoleto weiß von einem Aufenthalt Luthers im dortigen Augustinerkloster S. Nicolo. Der spoletinische Historiker A. Sansi, Degli edihci e dei frammenti storici delle antiche eta di Spoleto, Foligno 1889 [Reprint: Perugia 1972], S. 243, schreibt: „V’è una tradizione che Martino Lutero alloggiasse in questo convento, nel suo viaggio a Roma“. Im Staatsarchiv Spoleto sind über das Augustinerkloster im frühen 16. Jahrhundert leider keine Dokumente mehr erhalten.

84 SS. Filippo e Giacomo. Vgl. A. M. Spiazzi, La Chiesa degli Eremitani a Padova, Milano 1993. Über Padua erzählte der Zisterzienserabt von Salem Matthäus Roth 1554: „In monasterio Heremitarum cella est, in qua Martinus Luther conuersatus est, quando Pataui studuit [!]. Ea in hodiernum usque diem uacua relinquitur et a nemine inhabitatur, propterea quod malignus Spiritus eam inhabitare perhibetur“. M. Gmelin, Die Romreise des Salemer Conventuals und späteren Abtes, Matthäus Roth, 1554, in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 32 (1881), S. 234-273, hier S. 243.

85 Diese Eintragungen selbst gesehen zu haben, versicherten sowohl Edoardo Alvisi, von 1886 bis 1915 Direktor der Biblioteca Palatina in Parma, in einem Brief an den Romanisten Prof. W[endelin] Foersterin Bonn (vgl. E. Comba, Lutero pellegrino a Roma, in: La Rivista cristiana, N.S. 2 [1900], S. 21–29, 52–58, 94–99, hier S.94f.) als auch Mons. Angelo Scapecchi, der 1996 verstorbene Weihbischof von Arezzo (briebiche Mitteilung seines Neben, Dott. Pietro Scapecchi, Firenze). In Florenz soll Luther in dem Augustinerkloster S. Spirito Messe gelesen haben, wie Comba von einer vertrauenswürdigen Person hörte, der wiederum ein alter Prior versichert haben soll, er habe in einem „libro di registro“ die Eintragung gelesen: „Martinus Lutherus celebravit“. (ebd., S. 25f.).

86 Eine Ausnahme bildet die Überlieferung von einem Aufenthalt Luthers in Padua, die bereits 1554 nachweisbar ist (siehe oben Anm. 78), aber irrig mit einem Studium des deutschen Mönchs verknüpft wurde.

87 Der Göttinger Geograph Dietrich Denecke hat vor einigen Jahren einen detaillierten, sehr diskussionswürdigen Rekonstruktionsversuch des Itinerars vorgelegt. Vgl. Denecke, Wege (wie Anm. 55).

88 Siehe oben Anm. 48.

89 Siehe oben Anm. 46.

90 Siehe oben Anm. 51.

91 Zur „Augsburger Brennerstraße“ von Nürnberg bis Verona, der „wichtigste(n) Verbindungslinie vom östlichen Norddeutschland und von Ostdeutschland nach Oberitalien und Rom“ vgl. Krüger, Nürnberger Meisters (wie Anm. 62), S. 119–124.

92 Besler berichtet: „Unde [seil, von Salzburg] postea anno 1512 in carnisprivio [21. Februar] a p[aternitate] sua [Staupitz] missus sum Coloniam ob capituli ibi celebrandi preparationem cum P. Magistro IoanneMechelinia, qui tune Romam missus redierat“. Schneider, Aufzeichnungen (wie Anm. 8), S.141f.

93 Vgl. ebd., S.133–135.

94 Vgl. Schneider, Franke (wie Anm. 7), S. 242 mit Anm. 15.

95 Zu dieser im späten Mittelalter durchaus geläuhgen Praxis vgl. M. Puhle, Das Gesandten-und Botenwesen der Hanse im späten Mittelalter, in: W. Lotz (Hg.), Deutsche Postgeschichte. Essays und Bilder, Berlin 1990, S. 43 -55, hier S. 52f., 55, Anm. 43 -45. Freundlicher Hinweis meines Kollegen Wilhelm Ernst Winterhager.

96 H. Grisar, Lutheranaiekten, in: Historisches Jahrbuch 39 (1918/19), S. 487–515, hier Teil 1: Zu Luthers Romfahrt. Neues über den Reiseweg, S. 487–496, hat auf die schon länger bekannte Überlieferung in Nizza und eine von ihm neu entdeckte über Pernes (deren Quelle er wegen des 1. Weltkriegs nicht überprüfen konnte) hingewiesen. Ergänzt durch eine Nachricht aus Aix-en-Provence und eine Luther-Reminiszenz über Lyon bzw. Vienne habe ich diese im Einzelnen problematischen, in ihrer Gesamtheit aber bemerkenswerten Lokaitraditionen kritisch erörtert: H. Schneider, Luther en France, in: Positions Lutheriennes 58 (2010), S. 231–250; vgl. auch ders., Reise (wie Anm. 4), S. 122–127.

97 Vgl. die in der Etzlaub-Romwegekarte verzeichneten Straßen und die Erläuterungen bei Krüger, Nürnberger Meisters (wie Anm. 62), sowie B. Guillemain, La cour pontihcaie d’Avignon, Paris 1966, carte 1.

98 Die Einwände von Scheel, Luther (wie Anm. 5), S. 663f., gegen Grisars Hinweis auf französische Lokaitraditionen betreten den „ungeheuerlichen Umweg“ zu dem „keine Nötigung“ Vorgelegen habe. Doch geht Scheel (wie Grisar) von der Lage in Oberitaiien im Frühjahr 1511 aus, während sich im Frühjahr 1512 nördlich des Apennins ein anderes, bedrohliches Bild bot. Bei der in den regr’sfres des Klosters in Pernes genannten Speise handelt es sich übrigens nicht um ein „Huhn“ (Scheel, Luther [wie Anm. 5], S. 488, nach Grisar), sondern um ein Schulterstück vom Hammel. Scheels Zweifel, ob über die Bewirtung von Gästen Rechnung geführt wurde, sind unbegründet. Luther erinnert sich z. B., dass jenes reiche Benediktineridoster am Po jährlich 12.000 Dukaten für die Bewirtung von Gästen aufwende (siehe oben Anm. 46). Als Provinziaivikar schrieb er 1516 dem Erfurter Prior Lang, „quod domus hospitum... non possit melius dignosci et moderari, nisi diligenti Studio observetur, quid et quantum in ea expendatur“. Er ermahnte ihn, „ut registrum singulare subordines, in quo dietim consignes, quantum cerevisiae, quantum vini, quantum panis, quantum carnium, quantum denique cuiuscunque rei in illa consumptum sit,“ und zwar nur, „quae pro communibus hospitibus. Cuius registri modum, si non melius inveneris, taiem accipe, ut certis intervaüis ita scribas: in die Sancti huius, vel feria taii, post taie festum, tantum est consumptum, scilicet vini tantum, panis tantum etc., pro taii N. vel N. hospitibus“. (WA.B 1, S. 42,2–20). Vgl. etwa auch die Aufstellung der Verphegungskosten Luthers im (aufgelösten) Prämonstratenser-Kloster Spieskappel bei seiner Reise zum Marburger Religionsgespräch (Marburg, Hess. Staatsarchiv, Best. 22a 2 Cappel, Nr. 15, fol. 46v, 111 v).

99 Siehe dazu den Beitrag von A.Espositoin diesem Band.

100 Zu dieser Verbindung vgl. zuletzt H. Schneider, Eine hessische Interventionin Rom für Johannes von Staupitz und die deutschen Augustinerobservanten (1506), in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 115 (2004), S. 295–317.


101 Acta Capituli Generalis O. E. S. Augustini anno 1497 Romae celebrati, in: Analecta Augustiniana 8 (1919/1920), S. 7–16, hier S. 12: „Fratres de observantia nuncupati excipiantur fraterne et charitative, quarumcumque congregationum sunt, in domo nostra Sanctae Mariae de Populo, donec sua negotia perfecerint, sub pena rebellionis; Conventuales autem fratres sive in conventu sancti Augustini, sive in domo aliqua ubi cum Dei timore et ordinis honestate hospitentur“. Vgl. schon Günter, in: Constitutiones (wie Anm. 7), S. 315, Anm. 2.

102 Appellatio Congregationis Lombardiae contra dehnitiones Capituli Generalis anni 1497 in: Analecta Augustiniana 8 (1919/1920), S. 52–54, bes. S. 53, sowie das Breve Alexanders VI. vom 26. Januar 1498 und die Exekution durch den Kardinalprotektor der Augustiner, Kardinal Raphael Riario, ebd., S. 54–56.

103 H. Jedin, Die römischen Augustinerquellen zu Luthers Frühzeit, in: Archiv für Reformationsgeschichte25 (1928), S. 256–270. Scheel, Luther (wie Anm. 5), S.502f., Anm. 8, stützt sich in seiner Kritik an Jedin auf den diesem unbekannt gebliebenen Beschluss des Generalkapitels, kennt aber nicht die erfolgreiche Appellation der Lombarden.

104 Viele Darstellungen der Romreise geben eine Schilderung der Stadt Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts, um Luthers spärliche Äußerungen vor diesen Hintergrund zu stellen.

105 Vgl. L. Schudt, Le guide de Roma. Materialien zu einer Geschichte der römischen Topographie, Wien-Augsburg 1930 (Quellenschriften zur Geschichte der Barockkunst in Rom 3,1); N. R. Miedema, Einleitung zu: dies., Rompilgerführer in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Die Indulgentiae ecdesiarum urbis Romae (deutsch/niederländisch), Edition und Kommentar, Tübingen 2003 (Frühe Neuzeit 72).

106 Das versuchte einst A. Hausrath, Martin Luthers Romfahrt nach einem gleichzeitigen Pilgerbuche erläutert, Berlin 1894, nachzuweisen. Luthers häuhg wenig präzise Angaben sprechen nicht für diese Annahme.

107 Zu ihnen gehörte etwa der öfter erwähnte Lizentiat Liborius Magdeburg (Meydeburgk), „nam is novem annos Romae fuerat notarius rotae“ (WA.TR 4, Nr. 4785 S. 502,20f.; so auch Nr. 4388 S. 289,22; 5, Nr. 6459 S. 674,12f.). Vgl. dazu Luthers Lob: „Nihil laudabat quam consistorium et curiam rothae, ubi optime procederetur in causis“ (WA.TR3, Nr.3700 S. 545,4). Zu Liborius Magdeburg vgl. O. Clemen, Briefe von Liborius und Hiob Magdeburg und Kaspar Glatz, in: Archiv für Reformationsgeschichte 23 (1926), S. 51–81. Vgl. auch WA.TR 3, Nr. 3478 S. 34Z38f.: „Ein alter Pfarrherr aß aufn Abend mit Doctor Martin Luthern; der sagete viel von Rom, denn er hätte zwey Jahr lang da gedienet, und wäre vier Mal dahin gegangen“.

108 WA.TR 5, Nr. 5347 S. 77,1.

109 WA.TR5, Nr. 6059 S. 467,9f.; deutsch: WA.TR3, Nr. 3478 S. 347,4f.: „Sey gegrüßet, du heiliges Rom. Ja, rechtschahen heilig, von den heiligen Märtyrern und ihrem Blut, das da vergossen ist“. 1519 schrieb Luther (Unterricht auf etlich Artikel, WA 2, S. 72,31–39): „Das die Römische kirche von gott für allen andern geeret sey, ist keyn zweyhell, dann doselb Sanct Peter und Paul, xlvi bebste, darzu vill hundert tausent martyrer yhr Mut vorgoßen, die hell unnd weit ubirwunden, das man wol greyfen mag, wie gar eynen besondernn augenblick [Augenmerk] got auh die selb kirchen habe. Ob nu leyder es zu Rom alßo steht, das woll beßer tuchte, ßo ist doch die und keyn ursach ßo groß, noch werden mag, das man sich von der selben kirchen reyßen adder scheyden soll. Ja yhe ubeler es do zugeht, yhe mehr man zulanhen und anhangen soll, dann durch abreyßen adder vorachten wirt es nit beßer“.

110 Die sogenannten „Mirabilia Romae“ werden oft als Sammelbegrih für mittelalterliche Pilgerführer verwendet, die nicht nur die eigentlichen „Mirabilia“ enthielten, sondern auch die „Mirabilia Romae vel potius historia et descriptio urbis Romae“ sowie auch die „Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae“ und die „Stationes ecclesiarum urbis Romae“ mit umfassten. Vgl. die Einleitung in: N. R. Miedema, Die Mirabilia Romae. Untersuchungen zu ihrer Überlieferung mit Edition der deutschen und niederländischen Texte, Tübingen 1996 (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 108).

111 Siehe oben Anm. 18.

112 Ebd.

113 WA.TR 3, Nr. 3479 S. 349,22–24: „Deinde fecit mentionem situs Romae, quam per quatuor hebdomadas in summo periculo perlustrasset“. WA.TR 4, Nr. 4785 S. 502,22f.: „Ego tantum quatuor hebdomadas Romae fui“. Vgl. auch in der chronologischen Übersicht WA.TR 3, Nr. 3459 S.323L, Anm. 1: „Anno 1511. Romae fuit per integrum mensem“.

114 „Kluft“ hier in der Bedeutung von Krypta, unterirdisches Gewölbe; vgl. Deutsches Wörterbuch von von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 11, bearb. von R. Hildebrand, München 1984 [Ndr. der Ausgabe 1873], Sp. 1265, Nr. 5. Gemeint sind die Katakomben.

115 WA31, I, S. 226,10.

116 Vgl. S. Carell, Die Wallfahrt zu den sieben Hauptkirchen Roms, in: lahrbuch für Volkskunde 9 (1986), S. 112–150; M. T. Bonadonna Russo, Lavisitaaiie.settechiese’attraversoisecoli, in: L. Pani Ermini, Lavisita aüe ,sette chiese’, Roma 2000, S. 5–20.

117 WA 42, S. 466,12; WA.TR3, Nr.3781 S. 611,8f. Siehe auch Anm. 50.

118 WA 2, S. 159,21–23 (aus dem fahre 1519): „Itasaneipsamet Ecclesia Lateranensis in urbe de frontis suae peripheria cantat, dogmate Papaii simul et Imperiaii se esse matrem Ecclesiarum &c. noti sunt versiculi“. Fragmente der Inschrift vom Architrav der alten Fassade der Lateranbasilika (die bei der Neugestaltung durch eine neue mit gleichem Text ersetzt wurde) sind im Museum der Lateranbasilika zu sehen. Vgl. R. Luciani, San Giovanni in Laterano, Roma 2004, Nr. 92 S. 199.

119 WA 54, S. 223,14; siehe unten Anm. 119f. und 122.

120 WA.TR 5, Nr. 6448 S. 661(31–668,2; deutsch: S. 668,4–14. Vgl. f. f. I. von Döllinger, Die PapstFabeln des Mittelalters, München 1863, S. 156–159; C. G. Mor, Silvestro e Gerusaiemme, in: Studi di paieograha, diplomatica, storia e araidica in onore di Cesare Manaresi, Milano 1953, S. 219–223; O. Guyotjeannin/E. Poulle (Hg.), Autour de Gerbert d’Aurillac, le pape de l’an mil. Album des documents commentés, Spoleto 1996, S.355f.

121 WA.TR3, Nr.3479 S.349,25: „In monte Capitolino esse monasterium minoritarum“.

122 WA 43, S. 421,9f.: „Agnetis monasterium Romae, quod aiuit 160. homines, Cardinaies diripuerunt et absumpserunt“. Ähnlich WA 51, S. 20,5f.; 54, S. 223,14–17.

123 WA 54, S. 223,14.

124 Von den antiken Katakomben blieben auch während des Mittelalters nur diejenigen zugänglich, die sich an die außerstädtischen Basiliken (S. Sebastiano, S. Lorenzo, S. Pancrazio, S. Agnese, S.Vaientino) anschlossen.

125 WA 1, S. 655,23–25: „Tertio, doce me unum factum ecdesiae, in quo dedit liberationem unius vel plurium animarum, nisi criptas forte S. Sebastiani et Laurentii ac Pudentianae aiiaque Romana ioca mihi recitabis“. Siehe ferner unten Anm. 120 und 122.

126 Luther erwähnt mehrfach das „coemeterium Calixti“. WA.TR 3, Nr.3479a S.349,29f.: „in quo multa milia martyrum sepulta essent“; WA.TR 5, Nr. 6447 S. 66710–19: „Romae apud S. Caiixtum sepulta sunt cadavera sanctorum martyrum 176.000 et 45 pontihces martyres. Sie liegen vntter der erden schrenckicht [verschränkt, wie in Schränken], et illum locum appellant Kpünrq“. Zur Bezeichnung кρύπτη/crypta für die unterirdischen (Grab-)Anlagen vgl. Hieronymus (f.-P. Migne (Hg.), Patrologiae cursus completus, omnium ss. patrum, doctorum scriptorumquae ecclesiasticorum sive Latinorum, sive Graecorum. Series latina, 221 Bde., Paris 1844–1864, Bd. 25, Sp. 375) und Prudentius (Aurelii Prudentii Clementis carmina, hg. von f. Bergman, Wien 1926 [Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 61], S. 417). Ferner WA.TR 5, Nr. 6463 S. 675, 24f.: „Ad Sanctum Caiixtum, ubi in crypta plus quam 80.000 martyres sepulti sunt“. Wie Graffiti in der Caiixt-Katakombe beweisen, wurde sie seit dem 15. fahrhundert manchmal aufgesucht. Vgl. G. B. de Rossi, La Roma Sotterranea Cristiana, Bd. 1, Roma 1864, S. 2f. Ob aber Luther zu solchen Besuchern zählte, erscheint mir fraglich. Er meint ohenbar S. Sebastiano, wenn er im Anschluss an die letztgenannte Erwähnung der crypta von S. Calixt fortfährt (WA.TR 5, Nr. 6463 S. 675,30–32): „Ibi tantaestprofanatiomissae, ut duosacerdotes simul in eodem altari contrarie [andere Lesart: oppositi] stantes missam celebrent; sindt mechtig mit ihrem handtwerge. His abeuntibus mox alii duo succedunt“. Denn in der Calixt-Katakombe wurde damals nicht zelebriert, und auch Konrad Pellikan berichtet über seinen Besuch in der Sebastians-Katakombe: „altare erat unum, in quo poterant missare duo versis ad se vultibus, sed aspectu tabula quadam impedito“, Chronikon (wie Anm. 9, 63). Entsprechend ist Luthers Bemerkung WA 39 I, S. 150,3 f. „Vidi ego Romae in una hora et in uno altari sancti Sebastiani septem missas celebrari“. nicht auf einen Sebastians-Altar „in der Kirche St. Petri ad Vincula“ (so die Erläuterung WA 39 I, S. 150, Anm. 1) zu beziehen, sondern auf einen Altar in S. Sebastiano.

127 Siehe oben Anm. 119.

128 Ebd., ferner WA 2, S. 54,6–9: „Occurrit nunc dictum illud tuum, quo me cum criptis divae Pudentianae aut egregii martyris Sebastiani irrides, quasi ego his vulgi opinionibus sim probaturus, quod ecdesia per venias concedat animarum liberationem a purgatorio“.

129 WA 47, S. 8143f. Vgl. H. Voßberg, Das wahre Bild Christi. Was sagen Wissenschaft, Glaube und Kunst dazu?, Berlin 1965.

130 WA 47, S. 394,25–32, 816,29–8141; 51, S.136,36f.; 54, S.109,14–19; WA.TR 4, Nr.4829 S.537,9; 5, Nr. 5844 S. 379,17–22.

131 WA 54, S. 255,4–18; WA.TR4, Nr. 4829 S. 537,6–9; 5, Nr. 5844 S.379,22.

132 WA.TR 2, Nr. 1272 S. 21. Ähnlich WA 34 S. 463,23: „Romae iactant se Nonnae [damals: Klarissen in S. Silvestro] habere caput eius“. Vgl. dazu I. Toesca, Il reliquiario della testa di San Giovanni Battista nella Chiesa di S. Silvestro in Capite a Roma, in: Bollettino d’Arte del Ministero della Pubblica Istruzione 46 (1961), S. 307–314.

133 WA.TR4, Nr. 4391S. 291,7f.; WA53, S.405,6f. Vgl. U. J. Wandel, DerStrick des Judas. St. Peter im Vatikan – Schorndorf – Schloss Ambras, in: Blätter für württembergische Kirchengeschichte 111 (2011), S. 205–220.

134 WA.TR 5, Nr. 6447 S. 664 Nr. 6452 S. 669. Zur Legende und dem (später von Sixtus V. entfernten) Steinrelief in der Via dei Querceti vgl. Döllinger, Papst-Fabeln (wie Anm. 114), S. 1–45; G. Tomassetti, La statua della papessa Giovanna, in: Bullettino della Commissione Archeologica Comunale di Roma 35 (1907), S. 82–85.

135 WA 54, S. 109,17–19, bringt die Pallienweihe fälschlich mit den Apostelköpfen (Büstenreliquiaren) in S. Giovanni in Laterano in Verbindung.

136 Vgl. Luthers Kommentare zur Ankündigung des Jubeljahrs 1525 durch Clemens VII. in WA 18, S. 255,28–256,33. Vgl. auch WA.TR 2, Nr. 2488a S. 484.

137 WA 1, S.390,lf.; 31/1, S.226,11–13; 38, S.211,32f.; WA.TR3, Nr.3428 S.313; 4, Nr.4760 S.475; 5, Nr. 5484 S. 181.

138 WA 51, S.89,20–23; vgl. auch WA 1/ I, S.335,10f. Vgl. M. Cempanari/T. Amodei, Scala Santa e Sancta Sanctorum. Storia, arte, culto del santuario, Citta del Vaticano 2013.

139 Siehe unten Anm. 146.

140 WA 47, S.425,5f. Vgl. M. Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima. Zur Geschichte einer .deutschen Stiftung’ in Rom, Berlin 2010 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 121).

141 Zu dieser auch für die Datierung der Reise relevanten Frage vgl. Schneider, Reise (wie Anm. 4), S.129–134.

142 WA.TR 2, Nr.1611 S.151, Nr. 2733 b S. 622–624; 3, Nr. 3200a S. 218, Nr.3200b S.218, Nr.3726 S.568–570, Nr. 3727 S. 570; 4, Nr. 4785 S. 502f.; 5, Nr. 6163 S. 518f., Nr. 6323 S. 602f.

143 WA.TR2, Nr.1611 S.151f., Nr.2733b S.622–624; 3, Nr.3200a S.218, Nr.3200b S.218; 4, Nr.4590 S.390–392, Nr. 4785 S. 502; 5, Nr. 6061 S. 468, Nr. 6453 S. 670, Nr. 6461 S. 675.

144 WA.TR 4, Nr.4590 S.391,32.

145 Siehe oben Anm. 18.

146 Viele Beispiele bei Böhmer, Romfahrt (wie Anm. 5), S. 99–118 u. ö.

147 WA 38, S. 212,9–12: „Und zwar ekelt mir seer da neben, das sie so sicher und fein rips raps [in großer Hast] kundten Messe halten, als trieben sie ein gauckel spiel, Denn ehe ich zum Euangelio kam, hatte mein neben Pfah seine Messe aus gericht [beendet], und schrien mir zu: Passa, Passa, jmer weg, kom da von &c“.; WA.TR 3, Nr. 5484 S. 181,29f.: „Jch weis, da ir wol 6 oder 7 meß hielten, ehe ich eine; sie namen gelt darumb, ich aber keines“. Siehe ferner oben Anm. 120.

148 WA 38, S. 311,32–312,5: „Da hoeret ich unter andern guten, groben grumpen [starken Stücken] über tissche, Curtisanen lachen und rhuemen, wie ettliche messe hielten, und über dem brod und wein sprechen diese wort: Panis es, panis manebis, Vinum es, vinum manebis, und also auü gehaben [die Elevation vollzogen], Nu ich war ein junger und recht ernster, fromer Münch, dem solche wort wehe thetten“. Ähnlich WA 46, S. 292,7–9.

149 WA.TR 5, Nr. 5484 S. 181,27–29: „Man spott nur simpliciter vnser, das wir so from munch waren, vnd hüten einen Christen nur für einen narrn“. Vgl. ähnliche Äußerungen über den Ausdruck hon Christian WA 2, S. 600,11; 6, S. 288,4; 14, S. 66f.; 44, S. 770,16–18 u. ö.

150 WA 43, S. 579–12: „Vidi ego Romae tanquam sanctos adoratos quosdam Cardinaies, qui consuetudine mulierum fuerunt contenti. Non igitur ibi occulte nec privatim, sed publice infanda Hagitia committuntur, exemplo et authoritate principum et totius civitatis“.


151 Konrad Pellikan erzählt etwa, er habe weder geglaubt, dass ein Kruzihx in S. Paolo fuori ie mura mit der hi. Brigitta gesprochen habe, noch habe er für wahr gehalten, dass die drei Quellen in Tre Fontane bei der Enthauptung des Paulus durch dreimaliges Aufschlagen von dessen Kopf entstanden seien (Chronikon, hg. von Riggenbach [wie Anm.9], S. 63). Luthers Kritik an der Legende von Tre Fontane (WA.TR4, Nr. 4355 S. 13–15: „nicht humanamendacia exerrore, sedSathanica, qui prudenter scientes illa impie ehundunt“) gibt wohl erst sein späteres Urteil wieder.

152 WA.TR 2, Nr. 1272 S. 21: „Romae hat man das haubt Sancti Ioannis Baptistae, so doch aüe historien anzeigen, das die Sarracener haben das grab Ioannis aufgethan vnd alles zu pulver verbrent“.

153 WA 51, S. 89,20 -23: „Sic Romae wolt meum Avum ex purgatorio erlösen, gieng die Treppen hinauf Pilati, orabam quolibet gradu pater noster. Erat enim persuasio, qui sic oraret, redimeret animam. Sed in fastigium veniens cogitabam: quis seit, an sit verum“.

154 WA 31,1, S. 226,14.

155 WA 38, S. 212,4 (oben Anm. 141); vgl. auch WA.TR 5, Nr. 5484 S. 181.

156 WA.TR 3, Nr. 3479 S. 148f. Luther beobachtete, dass man dort „schichtig sitzen und Zusehen konnte“.

157 WA.TR 2, Nr. 2709b S. 609; 3, Nr.3479a S.349.

158 WA.TR 1, Nr. 507 S. 232,22–26: „Da ich, D. M. Luther, zu Rom war, hab ich diese Kirche gesehen; die hatte kein Fenster, sondern nur oben hatte sie ein rundes Loch, davon sie Licht hatte, und war hoch gewölbet; sie hatte so dicke märmelsteinern Säulen oder Pfeiler, die unser zweene schwerlich umgreifen konnten. Oben am Gewölbe waren alle Götter der Heiden gemaiet, Jupiter, Neptunus, Mars, Venus und wie sie mehr geheißen haben“. WA.TR 3, Nr.3447 S. 319; 5, Nr. 5514 S. 208,27–29; Nr. 5515 S. 208f. und oft.

159 WA.TR 5, Nr. 6058 S. 4675–7.

160 WA 31, II, S. 61,18,133,9.

161 WA.TR3, Nr.3700 S.544f.; WA37 S.14,23; 41, S.222,3f.

162 WA.TR3, Nr. 3478 S.347,37f.: „Jch hab mich oft verwundert, wie das römische Reich hat so hoch können steigen und zunehmen, ohn Erkenntniß Gottes, in so großen Kriegen und Widerstand“. WA 37, S. 388,20–25: „Sic Romano imperio: wolten nomen Christi nicht hören nennen, schlugen viel martyrer tod. Quid? Rom ist wol iij[mal] umbkeret post Christi nativitatem, das ein wüst, scheuslich ding gewest. Ipsi reges zu fus schemel worden, qui voluerant deturbare. Ideo erhelt unser herr Gott istum psalmum [110,1] contra omnes fürsten und herrn, haben erunter must; und andere Stellen“.

163 WA.TR3, Nr. 3517 S. 372,4–11: „Magnitudo Romae, sicut ego vidi, ist als weit als von hinnen auf den Poltersbergk [ein Hügel bei Apollensdorf, heute Stadtteil von Wittenberg, von hier ca. 7 km entfernt], Quilibet aestimare potest, quanta planities fuerit in circuitu. Et deinde legit ex historiis numerum civium Romanorum: 20 annos ante Christum natum ein vnd virtzigk mal hundert tausent burger; non longo tempore deinde numeratos esse cives Romanos neun vnd sechzigk mal hundert tausent. Das solde jho ein volck sein, si verum est! – Deinde Licentiatus Magdeburgk [wie Anm. 101] dixit, das sie noch 50.000 manne vormöchte“. So auch mit abweichenden Zahlen WA.TR 3, Nr. 3478 S. 346,20–27.

164 WA.TR 3, Nr. 3478 S.34724–28: „Zu Rom ist ein treSich hart Regiment. Denn der Parasel, der Häuptmann und Richter, reitet alle Nacht mit drey hundert Dienern in der Stadt umher, hält die Schaarwache stark. Wen er auf der Gassen erwischt, der muß herhalten; hat er eine Wehre [Wahe] bey sich, so wird er entweder gehänget oder ertränket und in die Tiber geworfen, oder ein Strapedechorde [aus ital. strappata di corda; Strafe des Wippens mit dem Strick um den Hals] gegeben. Noch ist ein wüstes Leben und Morden allda“. Ähnlich WA.TR 5, Nr. 6057 S. 466.

165 Vgl. M. Miglio (Hg.), Unpontihcato edunacittà, Sisto IV (1471–1484). Atti delconvegno, Roma, 3–7dicembre 1984, Citta del Vaticano 1986; S. Bottaro (Hg.), Sisto IV e Giulio II. Mecenati e promotori di cultura. Atti del convegno internazionale di Studi, Savona, 1985, Savona 1989; F. Benzi, Sisto IV renovator urbis. Architettura a Roma 1471–1484, Roma 1990.

166 WA 7, S. 732,19–21: „Vide palatia reverendissimorum Cardinalium, quae pro gloria dei et honore sanctae Ecclesiae possident, et regum palatia cum illis conferre erubesces. WA 6, S. 42710–12: Ich schweyg auch noch zur zeit, wo solchs ablas gelt hyn kummen ist: ein ander mal wil ich darnach fragen, den Campohore und Bel videre und etlich mehr ortte wissen wol etwas drumb“. Mit der Anspielung auf den Campo de’ hori ist wohl nicht allgemein die seit Sixtus IV. hier beginnende Bautätigkeit gemeint (vgl. die den Papst dafür rühmende Inschrift von 1483 an dem Haus Via del Pellegrino 2), sondern konkret der zwischen ca. 1485 und 1513 erbaute Palazzo des Kardinals und Kardinalprotektors der Augustiner Rahaele Riario, die spätere Cancelleria.

167 Vgl. dazu P. Zitzlsperger, Die Ursachen der Sansovino-Grabmäler im Chor von S. Maria del Popolo, in: A. Karsten/P. Zitzlsperger(Hg.), TodundVerklärung. Grabmalskultur in derFrühen Neuzeit. Tagungsakten des interdisziplinären Forschungskolloquiums in Schloss Blankensee bei Berlin vom 12. bis 14. September 2002, Köln-Wien-Weimar 2004, S. 91–113.

168 Auch die im 17. Jahrhundert von Carlo Fontana neu gestaltete Cybo-Kapelle war ursprünglich von Pinturicchio ausgemalt.

169 Vgl. L. Dussler, Rahael. Kritisches Verzeichnis der Gemälde, Wandbilder und Bildteppiche, München 1966, Nr. 4 S. 79.

170 WA.TR 6, Nr. 7035 S. 349.

171 G. Türk, Luthers Romfahrt in ihrer Bedeutung für seine innere Entwicklung, in: Jahresbericht der Fürstenund Landesschule St. Afra in Meissen vom Juli 1896 bis Juni 1894 Meissen 1894 S. 1–39, hier S. 10. Vgl. N. de Laharpe, L’image des allemands et des autres nations dans les propos de table (Tischreden) de Luther, in: Positions luthériennes 46 (1998), S. 40–64; K. Michels, Martin Luther – die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken des Reformators veränderte, Hamburg 2010.

172 Erasmus an Johann Lang, Löwen, 17. Oktober [1518], in: Opus Epistolarum Des. Erasmi Roterodami, hg. von P.S. Allen, Bd.3, Oxford 1913 [Nachdr. 1992], Nr.872 S. 408–410, hier S. 410.

173 E. Kleineidam, Universitas Studii Erhordensis. Überblick über die Geschichte der Universität Erfurt im Mittelalter 1392–1521, Bd. 2:1460–1521, Leipzig 1969, S. 237.

174 WA.TR3, Nr.3478 S.345–348, Nr.3582a S.431f. u.ö. Siehe dazu den Beitrag von V.Leppin in diesem Band.

175 WA.TR 5, Nr.5484 S. 181,25–27; ähnlich 3, Nr.3478 S.345–349, Nr.3582a S.431f.; 5, Nr.6059 S. 46712, Nr. 6427 S. 6574–6.

176 Dokumente zu Luthers Entwicklung (bis 1519), hg. von O. Scheel, Tübingen 21929 (Sammlung ausgewählter kirchenund dogmengeschichtlicher Quellenschriften N. F. 2), S. 210 Nr. 539. Scheel folgt in seiner Wiedergabe der Umschrift des Originals bei J. Köstiin, Martin Luther. Sein Leben und seine Schriften, bearb. von G. Kawerau, Bd. 1, Berlin 51903, S.749 Anm.3 zu S. 98.

177 Vgl. V. Leppin, OmnemvitamMeliumpenitentiamessevoluit. Zur Aufnahme mystischer Traditionen in Luthers erster Ablaßthese, in: ders., Transformationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in Theologie und Frömmigkeit zwischen Spätmittelaiter und Reformation, Tübingen 2015 (Spätmittelaiter, Humanismus, Reformation 86), S. 261–277. Der entscheidende Einwand gegen das lange Zeit für die Forschung leitende Vertrauen in die späte Erinnerung ist, dass es eine sehr viel frühere Rückschau Luthers auf seine reformatorische Entwicklung gibt, in deren Mittelpunkt nicht die iustitia steht, sondern die poenitentia.

178 Dokumente, hg. von Scheel (wie Anm. 1), S.210 Nr.539.

179 J. Fried, Der Schleier der Erinnerung, Grundzüge einer historischen Memorik, München 2012.

180 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 5, Nr. 6427.

181 D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe(Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883–2009 (= WA), hier Bd. 2, S. 72,31–35.

182 Ebd., S.72,35–37.

183 Darauf verweisen auch H. Boehmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, S. 155; R. Schwarz, Luther, Göttingen 1986 (Die Kirche in ihrer Geschichte 3,1), S. 22; H. Zschoch, Lebenslauf, in: A. Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Tübingen 32017, S. 106–115, hier S. 108.

184 WA.TR3, Nr.3478.

185 Vgl. H. Preuß, Die Vorstellungen vom Antichrist im späteren Mittelalter, bei Luther und in der konfessionellen Polemik. Ein Beitrag zur Theologie Luthers und zur Geschichte der christlichen Frömmigkeit, Leipzig 1906, S. 107–110.

186 WA.TR5, Nr.5484.

187 Zumindest hingewiesen sei darauf, dass die Theologisierung in WA.TR3, Nr. 3478, auch Produkt der Mitschreiber sein kann – gerade die Tatsache, dass diese Aussage zu Luthers dezidiert theologischer Romkritik schlecht passen will, könnte hierfür als Beleg genommen werden.

188 Vgl. H. Junghans, Die Tischreden Martin Luthers, in: ders., Spätmittelaiter, Luthers Reformation, Kirche in Sachsen. Ausgewählte Aufsätze, Leipzig 2001 (Arbeiten zur Kirchenund Theologiegeschichte 8), S. 155–176, hier S. 169.

189 WA.TR3, Nr.3479.

190 In Neihles Erzählung bei Boccaccio ist es nicht der Priester, der über das Ansinnen des Juden erschrickt, sondern der Kaufman Jeannot, der sich zuvor bemüht hatte, ihn zum christlichen Glauben zu bekehren. Die Erkenntnis des Juden in Rom ist dann weniger die Langmut Gottes auch mit Verbrechen als die Tatsache, dass trotz der Verbrechen in Rom sich das Christentum ausbreitet.

191 Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhunderts (https://opacplus.bib-bvb.de/TouchPoint_touchpoint/start.do?SearchProfile=Altbestand&SearchType=2; 14.9.2017) (= VD16), fol. B5820. G. Boccaccio, CentoNovella. Hundert neuwer Historien die in einem grosen sterben zu horentz gesagt wurden ..., Straßburg 1519.

192 B. Ulmer, Konversionserzählungen als rekonstruktive Gattungen. Erzählerische Mittel und Strategien bei der Rekonstruktion eines Bekehrungserlebnisses, in: Zeitschrift für Soziologie 17 (1988), S. 19–33.

193 H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), S. 1–157.

194 Vgl. T. Kolde, Innere Bewegungen unter den deutschen Augustinern und Luthers Romreise, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 2 (1878), S. 460–480, hier S. 468, bei dem sich bereits die von Schneider ins Zentrum gestellte Reise im Auftrag von Staupitz und in Begleitung von Johann von Mecheln hndet.

195 Vgl. V. Leppin, Martin Luther, Darmstadt ^2017, S.57–61. Seit der zweiten Auhage habe ich den entsprechenden Abschnitt, der sich ganz auf Boehmer stützte, durch Hinweise auf die neueren Forschungen vonH. Schneider, Contentio Staupitii. Der .Staupitz-Streit’ in der Observanz der deutschen Augustinereremiten 1507–1512, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 118 (2007), S. 1–44, relativiert.

196 Boehmer, Romfahrt (wie Anm.8).

197 Schneider, Contentio (wie Anm.20), S.36.

198 Zum Verhältnis Luthers zu Staupitz und zu seiner Theologie vgl. auch ausführlich D. C. Steinmetz, Luther and Staupitz. An Essay in the Intellectual Origins of the Protestant Reformation, Durham 1980; M. Wriedt, Gnade und Erwählung. Eine Untersuchung zu Johann von Staupitz und Martin Luther, Mainz 1991 (Veröhentlichungen des Instituts für europäische Geschichte 141); B. Hamm, Johann von Staupitz (ca. 1468–1524) – spätmittelalterlicher Reformer und .Vater’ der Reformation, in: Archiv für Reformationsgeschichte 92 (2001), S. 6–41; ders., Art. Staupitz, Johannes von, in: Theologische Realenzyklopädie 32 (2001), S. 119–127; V. Leppin, ,Ich hab all mein ding von Doctor Staupitz’. Johannes von Staupitz als Geistlicher Begleiter in Luthers reformatorischer Entwicklung, in: ders., Transformationen (wie Anm. 2), S. 241–259. Es ist in diesem Zusammenhang auch zu bedenken, dass Matthäus Ratzeberger die besondere Zuwendung von Staupitz zu Luther schon in dessen Erfurter Zeit datiert, vgl. Dokumente, hg. von Scheel (wie Anm. 1), S. 204 Nr. 536.

199 Martin Luther, Erfurter Annotationen 1509–1510/11, hg. von J. Matsuura, Kölnu. a. 2009 (Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 9), S. XLVIH-L.

200 WA.TR 5, Nr. 5344, 5344, 6059; so auch die Erinnerung von Oidecop (vgi. Dokumente, hg. von Scheel [wie Anm. 1], S. 205), Mathesius (ebd., S. 208) und Paul Luther (ebd., S. 210). In diesem Zusammenhang ist es auch bemerkenswert, dass in WA.TR 6, Nr. 7005, ausdrücklich 1511 als Jahr der Ankunft in Augsburg auf der Rückreise erwähnt wird. Das zeigt doch immerhin, dass die Vorstellung von einer Reise 1510 umfassend auch den entsprechenden Rückreisetermin implizierte. Freilich handelt es sich um die Aurifabersche Überlieferung, und insofern kann die korrekte Datumsangabe auch Produkt der vielfältigen Überarbeitung durch diesen Tradenten sein. Vgl. den Überblick zu den Jahresangaben bei Boehmer, Romfahrt (wie Anm.8), S. lf., 7.


201 H. A. Oberman, Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, München 1986, S. 155.

202 Dokumente, hg. von Scheel (wie Anm. 1), S.208 Nr. 538. Dass seine Berufung auf ein Autograph Luthers sich nicht auf den Reiseanlass beziehen muss, hat bereits Boehmer, Romfahrt (wie Anm. 8), S.3, dargelegt.

203 Dokumente, hg. von Scheel (wie Anm. 1), S.210 Nr.539.

204 Ebd., S.212Nr.541.

205 Ebd., S.203Nr.536.

206 Philippi Melanthonis opera quae supersunt omnia, hg. von K. G. Bretschneider (Corpus reformatorum 6), Halle 1839 (= CR 6), S. 160.

207 Boehmer, Romfahrt (wie Anm. 8), S. 8; ähnlich skeptisch auch H. Volz, Martin Luthers Thesenanschlag und dessen Vorgeschichte, Weimar 1959, S. 36; H. Bornkamm, Thesen und Thesenanschlag Luthers, Berlin 1964 S. 24 -28, versucht, die Zuverlässigkeit der Vorrede zu bestätigen, kann aber die oben angeführten Punkte nicht entkräften, wie seine ausführliche Fußnote S. 25 Anm. 78 zeigt.

208 Vgl.hierzu J. Ott/M. Treu (Hg.), Faszination Thesenanschlag-Faktum oder Fiktion, Leipzig 2008 (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 9). In meinem Beitrag in diesem Band (V. Leppin, Die Monumentalisierung Luthers. Warum vom Thesenanschlag erzählt wurde – und was davon zu erzählen ist, ebd., S. 69–92) versuche ich, alle angeführten Argumente systematisch nach ihrem argumentativen Gehait zu sortieren und komme zu einem eher skeptischen Ergebnis, was die Historizität des Thesenanschlags angeht.

209 Vgl. M. Brecht, Martin Luther, Bd. 1: Sein Weg zur Reformation 1483–1521, Stuttgart 31990, S. 98–103; Leppin, Martin Luther (wie Anm.20), S. 53–56.

210 CR 6, S. 160.

211 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Briefwechsel, 18 Bde., Weimar 1930–1985 (= WA.B), hier Bd. 1, S. 17 Anm. 11; vgl. Köstlin, Luther (wie Anm. 1), S. 85.

212 Vgl. E. Iserloh, Luthers Thesenanschlag – Tatsache oder Legende?, Wiesbaden 1962 (Institut für Europäische Geschichte. Vorträge 31), S.24; darin stimmt auch Bornkamm, Thesen (wie Anm.32), S. 26 Anm. 78, zu.

213 Zur Schwierigkeit, die einzelnen Stücke dem jeweiligen Tradenten zuzuordnen vgl. E. Kroker, in: WA.TR3, S. XL.

214 WA.TR 3, Nr.3582a (S. 431f.).

215 Ebd., S.432 Anm. 1. Zu Recht verweist Kroker darauf, dass Köstlin, Luther (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 92, diese Tischrede sehr positiv aufgegrihen hat. Auch Brecht, Luther (wie Anm. 34), Bd. 1, S. 106, nimmt die Tischrede zwar auf, deutet die darin geäußerte Bußsehnsucht aber als Nebenaspekt der Reise.

216 Brecht, Luther (wie Anm.34), Bd.l, S.105, notiert: „Er kam u.a. auch als Wallfahrer nach Rom“ – das „u. a.“ wird man unter Umständen streichen können.

217 WA.TR 2, Nr. 2717. Auf diese verweist entsprechend – bis in die Überschrift seines Aufsatzes hinein – auch: Schneider, Contentio (wie Anm. 20), bes. S. 1.

218 Brecht, Luther (wie Anm.34), Bd. 1, S.106.

219 WA.TR 2, S. XXII f.

220 Junghans, Tischreden (wie Anm. 13), S. 168.

221 Vgl. zu dieser Sammlung Conrad Cordatus, Tagebuch über Dr. Martin Luther, 1537, hg. von H. Wrampeimeyer, Halle 1885, S.3–5.

222 WA.TR2, S.XXIX.

223 Ebd.

224 Ebd., S. 613 Anm. 9. Der Universitätsbibliothek Clausthai-Zellerfeld danke ich, dass sie mir eine Kopie der entsprechenden Seite zur Verfügung gestellt hat. Hiernach ist deutlich erkennbar, dass sich „Sat.“ im fortlaufenden Text behndet, also vom ersten Abschreiber selbst notiert und durchgestrichen worden ist.

225 Abkürzungen sind in der Zellerfelder Handschrift durchaus häuhg, ihre Form ist gelegentlich ungewöhnlich, vgl. Cordatus, Tagebuch, hg. von Wrampeimeyer (wie Anm. 46), S. 8.

226 Dies betont in einer Anmerkung zu WA.TR 2, Nr. 2717 auch E. Kroker, um hervorzuheben, dass es sich nicht um literarische Parallelüberlieferungen handelt.

227 D. Martini Lutheri Colloquia. Meditationes, consolationes, iudicia, sententiae, narrationes, responsa, facetiae, hg. von H.E. Bindseil, Bd.3, Lemgo 1866, S. 174f.

228 WA.TR 5, Nr.6435.

229 Zu ihr: Hamm, Staupitz (wie Anm. 23), S. 120.

230 Vgl. zur etwas früheren Notiz Georg Rörers M. Treu, Der Thesenanschlag fand wirklich statt. Ein neuer Beleg aus der Universitätsbibliothek fena, in: Luther 78 (2007), S. 140–144; V. Leppin, Geburtswehen und Geburt einer Legende. Zu Rörers Notiz vom Thesenanschlag, ebd., S. 145–150.

231 Cordatus, Tagebuch, hg. von Wrampelmeyer (wie Anm. 46), S. 13.

232 Zitiert bei Boehmer, Romfahrt (wie Anm. 8), S. 8: „Audivi autem crebrius nusquam satis pacihce vixisse eum, sed neque Romam, priusquam ulla de haeresi suspectus aut dihamatus esset, pacis gratia ivit. Quo tempore satis gravi discordia laborabatur in monasteriis ordinis ejus.“.

233 Ebd., S.9.

234 Ebd., S.10.

235 Ebd., S.9.

236 Zur Bedeutung des Bußverständnisses für den jungen Luther vgl. R. Schwarz, Vorgeschichte der reformatorischen Bußtheologie, Berlin 1968 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 41); Leppin, Aufnahme (wie Anm. 2).

237 WA 1, S. 158–220.

238 WA 1, S. 153.

239 Die Konjektur von B. Moeller, Thesenanschläge, in: Ott/Treu, Faszination Thesenanschlag (wie Anm. 33), S. 9–31, es habe am 31. Oktober einen Wittenberger Plakatdruck gegeben, ist angesichts der Quellentage wohl als waghalsig anzusehen. Letztlich ist sie Ausdruck dessen, weiche Schwierigkeiten moderne Forscher haben, sich die Selbstverständlichkeit handschriftlicher Vervielfältigung in der frühen Neuzeit vorzusteüen, für die Luther selbst ein Zeuge ist; vgi. etwa WA.TR 4, Nr. 4446; WA.B 1, S. 135–141; zur Auseinandersetzung mit Moeüer vgi. Leppin, Monumentalisierung (wie Anm.33), S.86–89. Dass Luthers Abiassthesen nach dem 31. Oktober 1517 vielfach – doch wohi handschriftlich – abgeschrieben wurden, berichtet auch Christoph Scheuri,s Geschichtbuch der Christenheit von 1511 bis 1521, in: Jahrbücher des deutschen Reichs und der deutschen Kirche im Zeitalter der Reformation 1 (1872), S.1–179, hier S. 123.

240 WA.TR 4, Nr. 4391.

241 WA.TR 5, Nr. 6059.

242 Zum Begriff vgl. V. Leppin, Repräsentationsfrömmigkeit. Vergegenwärtigung des Heiligen in der Frömmigkeit des späten Mittelalters und ihre Transformation in der Wittenberger Reformation, in: ders., Transformationen (wie Anm. 2), S. 109–125.

243 WA 31,1, S. 226,10.

244 WA.TR 2, Nr. 2709b; 3, Nr.3479a; 5, Nr. 6447; zu ihnen J. Krüger/M. Waiiraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 2010, S. 129.

245 WA.TR 5, Nr.6463.

246 WA.TR 3, Nr.3479.

247 WA.TR 5, Nr. 5344.

248 Hierzu J.J.I. von Döllinger, DiePapst-Fabeln des Mittelalters. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte, München 1863, S. 27–30; K. Herbers/M. Kerner, Die Päpstin Johanna. Biographie einer Legende, Köln 2010, S. 23–25; Krüger/Wallraff, Luthers Rom (wie Anm. 69), S. 40–43; vgl. insgesamt zu der Wirkungsgeschichte E. Gössmann, Mulier Papa. Der Skandal eines weiblichen Papstes. Zur Rezeptionsgeschichte der Gestalt der Päpstin Johanna, München 1994 (Archiv für philosophiegeschichtliche und theologiegeschichtliche Frauenforschung 5), zu Luther ebd., S. 110.

249 WA.TR 5, Nr. 6447, 6452

250 Auffällig ist es, dass es Aurifaber ohenbar für nötig hielt, die knappen Äußerungen Luthers zur Päpstin Johanna ausführlicher zu erläutern (ebd., Nr. 6447).


251 WA.TR 4, Nr. 4829.

252 WA.TR5, Nr.5844.

253 WA.TR 3, Nr. 3700.

254 WA.TR5, Nr.5515.

255 Ebd.; vgl., in schlechterer Überlieferung, WA.TR 1, Nr. 507 S. 231.

256 G. Buchwald, Wann hat Luther die Priesterweihe empfangen?, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 37 (1918), S. 215f.

257 Hierzu Leppin, Martin Luther(wieAnm. 20), Nr.48–52.

258 WA.TR 3, Nr. 3428.

259 WA.TR 6, Nr. 6463.

260 WA.TR 5, Nr. 5484, 6036.

261 Ebd., Nr. 6063, 6463.

262 Ebd., Nr. 5484.

263 Maßgeblich: J. Lortz, Die Reformation in Deutschland, Freiburg 1939/40, mit zahlreichen späteren Auflagen; E. Iserloh, Martin Luther und der Aufbruch der Reformation (1517–1525), in: Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. 4, Freiburg u. a. 1967 Nr. 3–114, bes. Nr. 3–10. Die Deutung von Moeller, das späte Mittelalter sei besonders fromm gewesen (B. Moeller, Frömmigkeit in Deutschland um 1500, in: ders., Die Reformation und das Mittelalter. Kirchenhistorische Aufsätze, hg. von). Schillin g, Göttingen 1991, S. 73 -85, hier S. 74; ders., Spätmittelaiter, Göttingen 1966 [Die Kirche in ihrer Geschichte 21, S. 40), stellt nur die ebenso einseitige Umkehr dieser einseitigen Deutungen dar.

264 Vgl. V. Leppin, Von der Polarität zur Vereindeutigung. Zu den Wandlungen in Kirche und Frömmigkeit zwischen spätem Mittelalter und Reformation, in: G.Litz/H.Munzert/R. Liebenberg (Hg.), Frömmigkeit – Theologie – Frömmigkeitstheologie. Contributions to European Church History. FS Berndt Hamm, Leiden-Boston 2005 (Studies in the History of Christian Traditions 124), S. 299–315; ders., Frömmigkeit im späten Mittelalter, in: T. Kaufmann/R. Kottje (Hg.), Ökumenische Kirchengeschichte, Bd. 2, Darmstadt 2008, S. 192–215, hier S. 197–209.

265 WA 31,1, S. 226,12–14.

266 Ebd., S. 219.

267 WA.B 5, S. 351,20f.

268 WA 51, S. 89,20–23.

269 Als Scala Santa galt die Treppe seit Mitte des 15. Jahrhunderts, vgl. Krüger/Wallraff, Luthers Rom (wie Anm. 69), S. 122.

270 Besonders deutlich bei einem unter ganz anderen Umständen in Rom anwesenden Deutschen: Nikolaus von Kues; hierzu V.Leppin, ,Cusa ist hie auch ein Lutheraner’? Theologie und Reform bei Nikolaus von Kues in: ders., Transformationen (wie Anm. 2), S. 211–240.

271 Die wichtigsten Titel im Beitrag von H. Schneider, Luthers Romreise (in diesem Band); ebd. zur Datierung der Reise.

272 Zu dieser Frage vgl. die ebd. zusammengestellten Argumente. Die (späten und nicht expliziten) Argumente für S. Agostino überzeugen mich nicht.

273 Zu Luthers Orten in Rom zuletzt J. Krüger/M. Wallraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 2010. Zum Datum der Reise (1510, nach Schneider 1511), siehe Schneider, Luthers Romreise (wie Anm. 1).

274 H.Schneider, Ein Franke inRom. Römische Wanderungen des Nürnberger Augustinereremiten Nikolaus Besler im Jahre 150Z in: F. Schoenemann(Hg.), Prüftalles, und das Gute behaltet! Zum Wechselspiel von Kirchen, Religionen und säkularer Welt. Festschrift für Hans-Martin Barth zum 65. Geburtstag, Frankfurt a. M. 2004, S. 239–270.

275 Martin Luther, Ausgewählte Werke, Bd.8: Tischreden, hg. von H.H. Borcherdt, München 1925, S. 19, 21. Vgl. A. Esch, Antiken-Wahrnehmung in Reiseberichten des 15. und frühen 16. Jahrhunderts, in: R. Babel/W. Paravicini (Hg.), Grand Tour. Adeliges Reisen und europäische Kultur vom 14. bis zum 18. Jahrhundert, Osthldern 2005 (Beihefte der Francia 60), S. 115–127, hier S. 127.

276 Zitiert nach J. J. Gallucci (Hg.), Florentine Festival Music 1480–1520, Madison WI1981 (Recent researches in the music of the Renaissance 40), S. 100. Dargeboten anlässlich dieser Tagung vom Ensemble Concerto Romano.

277 Römisches Ablassund Reliquienverzeichnis in N. R. Miedema, Die römischen Kirchen im Spätmittelalter nach den .Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae’, Tübingen 2001 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 97), mit topographischem Register S. 877h. (viel in S. Maria del Popolo, S.649 – 657).

278 Für diese Jahre rekonstruiert von H. W. Hubert in diesem Tagungsband.

279 Soldatenbriefe aus Oberitalien: A. Esch, Mit Schweizer Söldnern auf dem Marsch nach Italien. Das Erlebnis der Mailänderkriege 1510–1515 nach bernischen Akten, in: ders., Alltag der Entscheidung. Beiträge zur Geschichte der Schweiz an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit, Bern 1998, S.249328, hier S. 282h.; Beschreibungen von Kirchen in Pilgerberichten: ders., Anschauung und Begrih. Die Bewältigung fremder Wiridichkeit durch den Vergleich in Reiseberichten des späten Mittelalters, in: Historische Zeitschrift 253 (1991), S. 281–312, hier S. 297h.

280 Ob Luther die Stadt über Via Cassia / Via Trionfaie / Monte Mario oder über Via Flaminia / Ponte Milvio betrat, spielt hier keine Rolle: es geht um den n’one. Zu Kirche und Konvent E. Bentivoglio/ S. Vaitieri, S. Maria del Popolo, Roma 1976; I. Miarelli Mariani/M. Ricchiello(Hg.), Santa Maria del Popolo. Storiae restauri, Roma 2009; L. FinocchiGhersi, I cantierisistini di Santa Maria del Popolo eSant’Agostino a Roma, in: C. Frova/R. Michetti/D. Paiombi (Hg.), Lacarrieradiunuomodi curia nella Roma del Quattrocento. Ambrogio Massari da Cori, agostiniano. Cultura umanistica e committenza artistica, Roma 2008, S. 173–181. Der Neubau der Kirche folgte gleich auf die Übergabe des Konvents durch Sixtus IV. an die junge lombardische Reformkongregation 1472(-1477). Zu den beiden Augustinerkonventen siehe auch A. Espositoin diesem Tagungsband.

281 Wie zahlreiche Urkunden auch dieser Jahre zeigen, etwa: Roma, Archivio di Stato (= ASR), Collegio dei Notai Capitolini (= CNC), vol. 60, fol. 294r, 374r, 557r (1511).

282 Mit „trullo“ bezeichnete man im Mittelalter hier oft antike Grabmäier von besonderer Gestalt, etwa mit rundem Grundriss evtl, auf quadratischem Sockel oder konischem Aufbau; als „meta“ auf Plan 1.

283 P. Adinolfi, Roma nell’età di mezzo. Rione Campo Marzo, rione S. Eustachio, Roma 1881 (Ndr. Firenze 1983), S. 25 f. Die Notarsinstrumente zur „Vigna del Trullo“ im Besitz von S. Agostino bzw. S. Maria del Popolo zusammengestellt (teilweise aus Kopialüberlieferung) in V. Zanchettin, Via di Ripetta e ia genesi del Tridente. Strategie di riforma urbana tra volontä papaii e istituzioni laiche, in: Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 35 (2003/04), S. 209–286, hier App. 2, S. 269–272.

284 Gegenüberstellung der drei Pläne bei J. Delumeau, Vie economique et sociaie de Rome dans la seconde moitie du XVP siede, Bd. 1, Paris 1957 (Bibliotheque des Ecoles frangaises d’Athenes et de Rome 184,1), Tafel XiV-XV.

285 A. Esposito, La popolazione romana dalla hne del sec. XIV al Sacco. Caratteri e forme di un’evoluzione demograhca, in: E. Sonnino (Hg.), Popolazione e societa a Roma dal medioevo aH’etä contemporanea, Roma 1998 (Pagine della memoria 5), S.37–49.

286 Im Einzelnen siehe unten S.71K.

287 Zum none Parione die Beiträge in: M. Miglio/F. Niutta/D. Quaglioni/C. Ranieri (Hg.), Un pontihcato ed una citta. Sisto IV (1471–1484). Atti del Convegno, Roma, 3–7 dicembre 1984, Roma 1986 (Studi storici 154,162), S. 643 -744; zuletzt der Tagungsband: J.-F. Bernard (Hg.), Piazza Navona, ou place Navone, la plus belle & la plus grande. Du stade de Domitien a la place moderne. Histoire d’une evolution urbaine, Rome 2014 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 493), bes. die Beiträge von A. Esposito, D. Esposito, S. Passigli, A. Modigliani, M. Vaquero Pineiro, M. Venditelli, 0. Verdi. Die Bevölkerungsdichte errechnet bei M. Romani, Pellegrini e viaggiatori nell’economia di Roma dal XIV al XVII secolo, Milano 1948 (Pubblicazioni dell’Universitä Cattolica del Sacro Cuore 25), S. 65–70, hier S. 68f.

288 Dazu A. Modigliani, Mercati, botteghe e spazi di commercio a Roma tra medioevo ed eta modema, Roma 1998 (Roma nel Rinascimento [=RR] inedita 16, saggi), S.285K.

289 ASR, CNC, vol. 59 (Stephanus de Amannis), fol. 157r; vol. 60, fol. 371v: „ante est platea Agonis, retro est platea Lombarda“ (also zwischen Piazza Navona und Palazzo Madama).

290 A. Esch, Economia, cultura materiale ed arte nella Roma del Rinascimento. Studi sui registri doganali romani 1445–1485, Roma 2007 (RRinedita 36, saggi), S. 6f.

291 F.P. Fiore, L’impianto della nuova Sapienza di Roma da papa Alessandro VI a papa Leone X, in: B. Azzaro (Hg.), L’universitä di Roma La Sapienza e le universitä italiane. Atti del Convegno, Roma, Accademiadi S. Luca, 3–4 marzo 2005, Roma 2008, S. 39–46. Und zuletzt B. Schwarz, Kurienuniversität und stadtrömische Universität von ca. 1300 bis 1471, Leiden-Boston 2013 (Education and Society in the Middle Ages and Renaissance 46).

292 M. Vaquero Pineiro, Larentaylascasas. El patrimonioimmobiliaro de Santiago de los Espanoles de Roma entre los siglos XV y XVII, Roma 1999, errechnete durchschnittlich eine Verdoppelung des Mietzinses für das 2. Viertel des 16. Jahrhunderts beim Immobilienbesitz von S. Giacomo degli Spagnoli in Parione, bei zunehmend repräsentativer Ausstattung im Innern für besser e Mieter, (wie die „Visite“ zeigen: Bernard (Hg.), Piazza Navona (wie Anm. 17); am Beispiel der Anima L. Palermo, 11 patrimonio immobiliare, la rendita e le hnanze di S. Maria dell’Anima nel Rinascimento, in:M.Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima. Zur Geschichte einer .deutschen’ Stiftung in Rom, Berlin-New York 2010 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 121), S. 279–325.

293 Überblick über die urbanistische und soziale Entwicklung Roms im Quattrocento: A. Esch, Rom. Vom Mittelalter zur Renaissance, München 2016.

294 Palermo, Patrimonio (wie Anm.22), S.279–325.

295 A.Esposito, Le donne dell’Anima. Ospizi e ,case sante’ perle .mulieres theutonice’ di Roma (secc. XV – inizi XVI), in: Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima (wie Anm. 22), S. 249–278.

296 F. Benzi, Sisto IV Renovator Urbis. Architettura a Roma 1471–1484, Roma 1990 (Ars hngendi 2), S. 155R., 203f.

297 Die urbanistische Erschließung des none Campo Marzio ist auf archivalischer Grundlage (cafash’, h’hn d: canom, Notarsimbreviaturen) eingehend dargestellt von R. Fregna/S. Polito, Fonti di archivio per una storia edilizia di Roma. Primi dati sull’urbanizzazione dell’area del Tridente, in: Controspazio 4,7 (1972), S. 2–18 (hier auch der Immobilienbesitz von S. Silvestro in Capite); für unsere Zwecke vor allem F. Bilancia/S. Polito, Fonti di archivio per una storia edilizia di Roma, Bd.3: Via Ripetta, in: Controspazio 5,5 (1973), S. 18–47. Dazu 0. Verdi, Maestri di edihci e di strade a Roma nel secolo XV. Fonti e problemi, Roma 1997 S. 166f.; C.L. Frommei, Die Ripetta vor dem Sacco di Roma und die Paläste von Ascanio Sforza, Lorenzo Cibo, Sigismondo Chigi und Antonio Baschenis, in: H. Hubach/ B. von Orelli -Messerli/T. Tassini (Hg.), Reibungspunkte. Ordnung und Umbruch in Architektur und Kunst. Festschrift für Hubertus Günther, Petersberg 2008 (Studien zur internationalen Architekturund Kunstgeschichte 64), S. 73 -82, und zuletzt Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13).

298 Zum Bau des Palazzo Venezia und seiner neuen Zentralität C. L. Frommei, Francesco dei Borgo. Architetto di Pio II e di Paolo II, in: ders., Architettura e committenza da Aiberti a Bramante, Firenze 2006 (Ingenium 8), S. 79–314, hier S. 157–314. Einritte über die Via Lata siehe Anm. 33.

299 „Denn da jetzt Häuser stehen, sind zuvor die Dächer gewest; so tief liegt der Schutt, wie man bei der Tiber wohi siehet, da sie zween Landsknechtsspieß hoch Schutt hat“: Luther, Ausgewähite Werke, hg. von Borcherdt (wie Anm.5), S. 17f.

300 Zur Datierung Biiancia/Poiito, Fonti (wie Anm. 27), S. 40f.


301 Das sei hervorgehoben, weil mir diese Verbindung vor Sixtus IV. als secondan’o manchmal unterschätzt, die Roiie der Via Lata überschätzt scheint.

302 „Flexit enim pontifex ad dextram, Tyberim versus, et secundum huminis ripam incedens reliquit ad sinistram Augusti tumulum, quibus in locis, etsi late alias patent, nihil eo die vacuum erat“: Pius II., Commentarii rerum memorabilium que temporibus suis contigerunt, hg. von A. van Heck (Studi e Testi 312–313), Citta del Vaticano 1984, Lib. VIII2, hier S. 480. Dazu H. Günther, Die Straßenplanung unter den Medici-Päpsten in Rom (1513–1534), in: Jahrbuch des Zentralinstituts für Kunstgeschichte 1 (1985), S. 237293, hier S. 274. Vgl. den Weg Julius’ II. von der Porta del Popolo zum Vatikan bei seiner Rückkehr im Juni 1511, beschrieben vom päpstlichen Zeremonienmeister Paris de Grassis: siehe J. Böllin gin diesem Tagungsband.

303 Eugen IV. nach dem (an der Einholung persönlich beteiligten) Stefano Cahari, Memorie di una famiglia della Roma del Quattrocento, hg. von A. Ingletto/S. Santi, Roma 2009 (Miscellanea della Societa romana di storia patria 54), S. 165–167, doch bedürfen Caharis Angaben noch einer genaueren Lokalisierung. Friedrich III.: vgi. A. Esch/D. Esch, Mit Kaiser Friedrich III. in Rom. Preise, Kapazität und Lage römischer Hoteis 1468/69, in: P.J. Heinig/S. Jahns/H.-J. Schmidt/R. C. Schwinges/S. Wefers (Hg.), Reich, Regionen und Europa in Mitteialter und Neuzeit. Festschrift für Peter Moraw, Berlin 2000 (Historische Forschungen 67), S. 443–454 hier S. 446. Julius II.: „tabuiarum, trabium et trabiceiiorum ... pro conhciendo certo arco triumfali ad gioriam ... Sanctissimi Domini Nostri in eius reditu ad Urbem“: A. Modigliani, Antonio da SangaHo ii Giovane e i’ingresso trionfale di Giuiio II a Roma nei 1504 in: RR Roma nei Rinascimento. Bibiiograhaenote (2011), S. 317–321.

304 Zu diesen und weiteren Eingrihen M. Tafuri, ,Roma instaurata’. Strategie urbane e poiitiche pontihcie neiia Roma dei primo ‘500, in: C.L. Frommei/S. Ray/M. Tafuri (Hg.), Rahaeiio architetto, Miiano 1984, S. 59–107; C.L. Frommei, L’urbanistica deiia Roma rinascimentale, in: ders. (Hg.), Architettura aHa corte papale dei Rinascimento, Miiano 2003 (Documenti di architettura 148), S.1333; ders., H Tevere nei Rinascimento, in: Roma moderna e contemporanea 17 (2009), S. 91–128, bes. S. 110h.; ders., Das Rom der Renaissance, in:R. Cassareiii (Hg.), Romvonoben. Stadtgestaltung von der Antike bis zur Gegenwart, Regensburg 2013, S. 129–166; G. Petrucci, La Via Sistina da Porta dei Popoio al Vaticano ed ii programma urbanistico di Sisto IV per ii Borgo (1471–1484), in: Storia deii’Urbanistica 4 (1998), S.35–57; Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13); ders., Costruire neii’antico. Roma Campo Marzio 1508–1523. Peruzzi, ia confraternita di San Rocco e i cantieri intorno al mausoieo diAugusto, in: C. L. Frommei u.a. (Hg.), Baldassarre Peruzzi (1481–1536), Venezia 2005, S. 123–153.

305 „Reversus est in Vaticanum ea qua ierat via, secus Tiberim, quam iussu suo nuper iateritio stratam, Xistinam appeiiari voiuit“: Jacopo Gherardi, H Diario Romano, hg. von E. Carusi, Citta di Casteiio 1904–1911 (Rerum Italicarum Scriptores 23,3), S. 29 (ad 1480), vgi. S. 31, 57. Zum voraufgehenden Straßenzug Biiancia/Poiito, Fonti (wie Anm.27), Anm.33.

306 „Ad pavimentum vie qua hdeies Cristi in regione Pontis almae Urbis prohcisci soiiti sunt ad ecciesiam domus S. Mariae de Popuio“ (Innozenz VIII. 1489): Adinoifi, Roma (wie Anm. 13), S. 26f.

307 „Via recta et magistralis que vuigariter dicitur ,ia tenta’“: so eine eingeheftete Urkunde der magistri shufarMm et edt ctornm vom 18. Dez. 1516, die die Schließung eines zum Tiber führenden, als Mülldeponie missbrauchten „vicuius“ beim Neubau des Uiixes de Fano gestattet: ASR, CNC, voi. 58 (Stephanus de Amannis), toi. 500 r.

308 Nach den Rechnungen der ähhn’che bei Petrucci, Via Sistina (wie Anm. 34), und Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13).

309 Nach der Rekonstruktion von Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13), S. 236, 240 mit Abb. 23.

310 Im Zuge der Via Leccosa, heute nur noch ein Straßenstumpf im Hinterhof.

311 Zanchettin, Viadi Ripetta (wie Anm. 13), S. 241f.

312 Bilancia/Polito, Fonti (wie Anm. 27), S.35 mit Plan; Zanchettin, Viadi Ripetta (wie Anm. 13), S.241f.mit Abb. 30 und 31.

313 Frommei, Ripetta (wie Anm. 27), S. 73 -82, mit Lokalisierung Abb. 1 u. 3; der Palast in einem Notariatsinstrument genannt auch ais nahe bei der Piazza di S. Lorenzo in Lucina, siehe unten Anm. 103; von Ascanio 1503 an S. Maria del Popolo geschenkt; Bewohner: Frommei, Ripetta (wie Anm. 27), S. 74; zerstört 1521.

314 Ebd., S.74.

315 Abgerissen beim Bau der Tibermauern, lag dort, wo der Paiazzo Borghese dem Tiber am nächsten kommt: F. Lombardi, Roma. Le chiese scomparse. La memoria storica della citta, Roma 1996, S. 156; C. Hülsen, Le chiese di Roma nel medio evo, Hildesheim 1975 (Ndr. d. Ausg. Firenze 1927), S.532; aber nicht erst 1527 erbaut, denn „in conspectu venerabilis ecclesie S. Gregorii prope Humen Tiberis“ werden Hausgrundstücke in Notarsurkunden schon 1510 genannt: ASR, CNC, vol. 59 (Stephanus de Amannis), fol. 159r-161r (geht, durch falsche Bindung, fol. 210r weiter); Haus mit Garten, Kaufpreis 300 duc.: vol. 60, fol. 389r, 392r.

316 ASR, CNC, vol. 59 (Stephanus de Amannis), fol. 168r-169v (weiter fol. 200r durch falsche Bindung): Maria de Tribisuntiis gegen Prosper de Aquasparta vor den „magistri edihciorum et viarum Urbis“ (April 1511) mit Zeugenaussagen („vidit dictam ecclesiam ruinosam et postea edihcari ibi domos seu apotecas“; „tribuna dicte ecclesie est reclausa in apoteca“, usw.) ohne Benennung von Kirche und Ort.

317 Anhand der Archivalien eingehend Bilancia/Polito, Fonti (wie Anm. 27); Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13); C.L. Frommei, U progetto di Sangallo per piazza Nicosia e una torre di Rahaello, in: Strenna dei Romanisti 63 (2002), S. 265–293.

318 Esch, Economia (wie Anm. 20), S.220. Dem Brennholzbedarf diente vor allem der „Porto delle legna“, siehe Plan 2, Nr. 8. In ASR, CNC, vol. 60 (Stephanus de Amannis), fol. 634r: Verkauf von vier Barken Holz, 1512. Viel Pilgerverkehr vom Oberlauf des Tibers, wie manchmal angenommen, wird man sich hingegen nicht vorstellen dürfen. Zum Gewerbe der Barkenführer hier I. Ait, Gli statuta artis barchiarolorum huminis Tiberis. Per unastoriadel trasporto huvialeaRoma (secc. XV-XVI), in: Miglio/ Niutta/Quaglioni/Ranieri (Hg.), Un pontihcato (wie Anm. 17), S. 1–12.

319 Hülsen, Le chiese (wie Anm.45), S.380; Neubau erst unter Sixtus V. Zu S. Girolamo und seinem Besitz beim Mausoleum Zanchettin, Viadi Ripetta (wie Anm. 13), S. 224–228 mit instruktiven Plänen.

320 Sklavonier in der Descriptio, hg. von Lee (wie Anm. 71), S. 308; im n’one werden Schiavoni damals auch sonst genannt, etwa beim Notar Stefano de Amannis: ASR, CNC, vol. 58, fol. 207r: „Elena sclavona vidua de partibus illiricis“; fol. 210r: „Marcus de Zara sutor de Sclavonia“, usw.

321 Ebd. etwa vol. 60, fol. 293r, 323r (mit Nennung der Grenzsteine zwischen den Vignen: „quatuor terminos marmoreos; versus Humen Tiberis sunt duo coiumnette rotunde“, 1510), 398v, 435r („versus cacumen montis Marii... in ioco qui dicitur prata“, 1511).

322 A. Esposito/M. Vaquero Pineiro, RomeDuringtheSack. ChroniciesandTestimoniesfroman Occupied City, in: K. Gouwens/S. E. Reiss (Hg.), The Pontihcate of Clement VII. History, Politics, Culture, Aldershot 2005, S. 125–142, hier S. 139. Zu den Vorgängen selbst zuletzt V. Reinhardt, Blutiger Karneval. Der Sacco di Roma 1527 eine politische Katastrophe, Darmstadt 2009.

323 ASR, CNC, vol. 58, ab fol. 205r; vol. 59, fol. 107r-222v; vol. 60, fol. 289r-574v. Diese Überlieferung wurde bereits von Rodolfo Lanciani und von der kunsthistorischen Forschung beachtet: Bilancia/ Polito, Fonti (wie Anm. 27); Fregna/Polito, Fonti (wieAnm. 27); zuletzt von Zanchettin, ViadiRipetta (wie Anm. 13), S. 237H. mit Dokumenten-Anhang Nr. 3, jeweils mit der Lage der in den Urkunden genannten Grundstücke, die sich aus der Angabe der Flächenmaße und unter Heranziehung späterer Kataster rekonstruieren lassen. Stefano de Amannis war, als Nachfolger von Francesco de Taschis, seit 1500 Notar der maestri deHe sfrade, und das ist für unsere Zwecke wichtig. Weitere – zeitlich und räumlich nahe – Notare habe ich eingesehen, muss sie hier aber beiseite lassen.

324 So ASR, CNC, vol. 58, fol. 210r.

325 Bis zur erneuten Trennung 1515 und Erhebung zum Arcispedale, seither S. Giacomo degli Incurabili: P. De Angelis, L’arcispedale di S. Giacomo in Augusta, Roma 1955 (Collana di studi storici sull’Ospedale di Santo Spirito in Saxia e sugli ospedali romani 15).

326 Zu den gerade in letzter Zeit intensiver erforschten Details der Erschließung, Parzellierung, Bebauung (und der Besitzund Baupolitik der beiden Augustinerkonvente in diesem Quartier) vgl. die Literatur zit. in Anm. 27 34, 43.

327 So erhält S. Girolamo degli Ulirici I486 vom Papst die Erlaubnis, einen seiner Weinberge dort als Baugrund zu verkaufen, und acht Jahre später abermals, zu gleichem Zweck, dort einen Weinberg zu verpachten „in loco qui dicitur Austa“, nämlich beim Augustusmausoleum: R. Lanciani, Storia degli scavi di Roma, Bologna 1975 (Ndr. d. Ausg. Roma 1902–1912), Bd. 1, S. 84, 90.

328 Allein drei Verträge am 11. März 1511: Stephanus de Amannis, ASR, CNC, vol. 59, fol. 171r-175v; vol. 60, fol. 444r-445v.

329 Dieser „architector Comensis diocesis“ identihziert bei Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13), S. 239f. mit App. 3 Nr. 10 (dieses sein Haus ging dann an Antonio da Sangallo il G.).

330 So Stephanus de Amannis: ASR, CNC, vol. 60, fol. 503r.

331 Ebd., vol. 59, fol. 118r.

332 Ebd., vol. 59, fol. 118r, 171r (weiter, durch falsches Binden, auf fol. 198r), 172r (vgl. vol. 60, fol. 444r), 174r, 177r; vol. 60, fol. 322r, 424r, 444r, 445r, 502r, 503r, 553r, 554r. Einige dieser Stücke bereits bei Lanciani, Storia degii scavi (wie Anm. 57); A. Bianconi, L’opera deiie compagnie dei .Divino Amore’ neiia Riforma cattoiica, Citta di Casteiio 1914, Anhang S.94R.; Biiancia/Poiito, Fonti (wie Anm. 27), und Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13), App.3 (jedoch ohne Investitionssummen und -fristen); dazu App. 4 aus dem Besitz von S. Giacomo.

333 ASR, CNC, etwa Stephanus de Amannis vol. 59, fol. 172r, 174r, 177r; vol. 60, fol. 444r, 445r.

334 Nach den Maßangaben der Urkunden kartographisch rekonstruiert zuletzt bei Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13) S. 238 mit Abb. 26, 28 u. App. 3.

335 ASR, CNC, vol. 60, fol. 424r, 553r, 554r, 632r.

336 Lanciani, Storia degii scavi (wie Anm. 57), Bd. 1, S.180; vgi. Zanchettin, Via di Ripetta (wie Anm. 13), App. 2 Parte I Nr. 1; MüH: Lanciani, Storia degii scavi (wie Anm. 57), Bd. 1, S. 234.

337 I. Ait/M. Vaquero Pineiro, Dai casaii alla fabbrica di San Pietro. I Leni: uomini d’ahari dei Rinascimento, Roma 2000 (RR inedita 17 saggi / Pubbiicazioni degii Archivi di Stato saggi 59), S. 169, 183.

338 Bianconi, L’opera (wie Anm. 62), doc. XVI (1512, bei S. Rocco).

339 ASR, CNC, Stephanus de Amannis, vol. 62, fol. 407r (1519); ursprünglich hieß es: „que dicitur Egidia“, dann am Rand ersetzt durch „siheri contigeritnuncupabiturEgidia“.Vgl. Lanciani, Storia degli scavi (wie Anm. 57), Bd. 1, S. 192; Bilancia/Polito, Fonti (wie Anm. 27), S. 40 mit Anm. 47 dort loka lisiert nördlich der Piazza dell’Oca (am westlichen Rand von Vaiadiers Piazza). Das „versus Tiberim“ angrenzende „residuum vinee“ an „via Aureliana“ und „via Collotia“: ASR, CNC, vol. 62, fol. 407v (kurz); vol. 64, fol. 243r (ausführlich). Man beachte die Verschränkung des Grundbesitzes der beiden Augustinerkonvente: Terrain bei S. Maria del Popolo in der Hand von S. Agostino.

340 Man kann sich auch fragen, warum die Straße dann Via Egidia heißen sollte. Unwahrscheinlich, dass zu Lebzeiten an den Generaioberen Egidio da Viterbo gedacht war; vielleicht an einen Besitzer oder Schenker. Bei S. Agostino gab es damals eine Via Egidia, die nach ihm benannt gewesen sein soll (die heutige Via dellaSteHetta): M. G. Aurigemma, Rezension zu La Chiesa (wie Anm. 83), in: RR Roma nel Rinascimento, Bibliograha e note (2009), S. 131. Egidio da Viterbo interessierte sich (worauf Frommei hingewiesen hat) für die Straßenprojekte Julius’ II. und Bramantes Rolle dabei.

341 Descriptio Urbis. The Roman Censusof 1527 hg. von E. Lee, Roma 1985 (Bibliotecadel Cinquecento 32); Neuausgabe E. Lee (Hg.), Habitatores in Urbe. The Population of Renaissance Rome / La popolazione di Roma nel Rinascimento, Roma 2006 (Studi e proposte 4). Ich zitiere, wegen der dort enthaltenen Indices, nach der älteren Ausgabe. Zur Auswertung: A. Esposito/M.L. Lombardo (Hg.), Vivere a Roma. Uomini e case nel primo Cinquecento (dai censimenti del 1517 e 1527), Roma 2006 (Archivi e Cultura 39).

342 Beispiel A. Esch, Un giro attraverso la Roma del Rinascimento in compagnia degli ufficiali del censimento (inverno 1526/27), in: A. Mazzon (Hg.), Scritti per Isa. Raccolta di studi oherti a Isa Lori Sanhlippo, Roma 2008 (Nuovi Studi Storici 76), S. 339–355.

343 Descriptio, hg. von Lee (wie Anm.71), Nr. 1382 -2385 S.340f.: „muratore“,Nr. 1526–2365 S.328: „carpentario“.

344 S. Niccolo „de ToRs“, dann ersetzt durch S. Ambrogio, nach der Heiligsprechung von Carlo Borromeo umbenannt in S. Carlo al Corso: Hülsen, Chiese (wie Anm. 45), S. 407R.

345 Descriptio, hg. von Lee (wie Anm. 71), Nr. 1399–2432 S. 284: Cremona, Nr. 1387–2433 S. 280: Caravaggio.

346 ASRoma, CNC, Stephanus de Amannis, vol. 59 fol. 172r: „de Cremona“; vol. 60 fol. 322r, 424r: „de Cremona“; fol. 444r: „de Ferraria“; fol. 444v: „de Alexandria“.

347 Wo es mehrere „vignaroli“ gab (Descriptio, hg. von Lee [wie Anm.71], Nr. 16322203 S.356: „vignarolo“), und in der Kirche S. Rocco sogar eine Kapelle der „vignaroli lombardi“.

348 Benvenuto Cellini, Vita, hg. von E. Camesasca, Milano 1985 (Biblioteca universale Rizzoli 532), S.140f.

349 Descriptio, hg. von Lee (wie Anm. 71), Nr. 1414–2193 S. 324 (11 von 12 „barcharoli“ in Rom), Nr. 1481–2389 bzw. 5381–6533 S.335L: „lavandara“.

350 C. Benocci, in: Guide rionali di Roma. Rione IV Campo Marzio 6, Roma 1995, S. 11 f. mit Abb.


351 Descriptio, hg. von Lee (wie Anm. 71), Nr. 1487–2431S. 310: „spagnolo“; zum wachsenden Gewicht der Spanier Delumeau, Vie economique (wie Anm. 14), S. 199h.; M. Vaquero Pineiro, Una realtä nazionale composita. Comunitä e chiese spagnole a Roma, in: S. Gensini (Hg.), Roma capitale, 1447 -1527, Pisa 1994 (Collana di studi e ricerche 5 / Pubblicazioni degli Archivi di Stato 29), S. 473 -492; M. Miglio, I luoghi di Lozana. Al margine dell’Alma Roma, in: E. Cuozzo (Hg.), Studi in onore di Salvatore Tramontana, Pratola Serra 2003 (Medievalia 5), S. 291–308.

352 A.Esposito, La prima rilevazione parrocchiale cittadina. S. Trifone, anno 1517, in: dies., Un’altra Roma. Minoranze nazionali e comunitä ebraiche tra Medioevo e Rinascimento, Roma 1995 (Pagine della memoria 1), S. 43 – 74; zum Anlass (Steuererhebung für Phasterung und Reparatur der Straße „am Tiber nach S. Maria del Popolo“) und zum Verhältnis der beiden überlieferten Listen ebd., S. 44h.

353 Über Kirche und Konvent von S. Agostino zuletzt: La Chiesa, la Biblioteca Angelica, l’Awocatura Generale dello Stato. H complesso di Sant’Agostino in Campo Marzio, Roma 2009. Zum Bau (14781483): Finocchi Ghersi, Cantieri (wie Anm. 10). Zu den Bibliotheken von S. Agostino und S. Maria del Popolo zuletzt C. Manieri, Incunaboli Angelicani con note di possesso, in: RR Roma nel Rinascimento. Bibliograha e note (2009), S.363–375. Siehe auch den Beitrag von A. Esposito in diesem Tagungsband.

354 Esposito, Rilevazione parrocchiale (wie Anm. 82).

355 A. Esch, Florentiner in Rom um 1400. Namensverzeichnis der ersten Quattrocento-Generation, in: QFIAB 52 (1972), S.476–525; für das 16. Jahrhundert: I. Polverini Fosi, I Fiorentini a Roma nel Cinquecento. Storia di una presenza, in: Gensini, Roma capitaie (wie Anm.81), S.389–414.

356 20 Namen „alla Scrofa“, 11 Namen „alla strada che va aüa tenta“, womit wohl die Via Sistina (siehe Anm. 37) gemeint ist (Febr. 1519): A. Esposito, L’entourage del convento romano di S. Agostino (con l’edizione de ,Lo retracto de le candele per la Candeloro’ del 1484), in: RR Roma nel Rinascimento. Bibliograha e note (2009), S. 289–310.

357 P. Canofeni, La confraternita di San Rocco. Origine e primi anni, in: Archivio della Societa romana di storia patria 109 (1986), S. 57–86; zum (mindestens seit 1524 betriebenen) Spitai von S. Rocco A. Langellotti, L’Ospedaie di S. Rocco daüe origini ai 1612, in: ebd., S. 87–139.

358 Zu Kirchenbau und Umgebung Zanchettin, ViaRipetta (wie Anm. 13), S. 228–234. Zur damaligen Orientierung der Fassade gegen die Straße ebd., S. 230.

359 Zum jungen Baldassarre Peruzzi C.L. Frommei, Die Farnesina und Peruzzis architektonisches Frühwerk, Berlin 1961 (Neue Münchner Beiträge zur Kunstgeschichte 1). Zahlreiche Peruzzi-Autographe im Archiv der Bruderschaft. Die genannten Zeichnungen in A. M. Riccomini, La ruina di si beia cosa. Vicende e trasformazioni dei Mausoieo di Augusto, Miiano 1996.

360 Zum römischen Notariatund zur Quellengattung der römischenNotarsimbreviaturenl. Lori Sanfiiippo, Constitutiones et Reformationes dei Coüegio dei notai di Roma (1446). Contributi per una storia dei notariato romano dal XIII al XV secoio, Roma 2007 (Misceiianea deiia Societa Romana di storia patria 52); 0. Verdi, ,Hic est über sive prothocoHum’. I protocoiii dei Coiiegio dei trenta notai capitoiini, in: Roma moderna e contemporanea 13 (2005), S. 427 -473; L. Nussdorfer, Brokers ofPubiic Trust. Notaries in Early Modern Rome, Baltimore 2009; M. L. Lombardo, U notaio romano tra sovranitä pontihcia e autonomia comunale (secoii XIV-XVI), Milano 2012 (Studi storici sui notariato italiano 15).

361 ASR, Tribunale criminale dei Senatore, reg. 2, toi. 141r, 149r Campo Marzio; toi. 163r Caravaggio. – Kartenspiel: M. L. Lombardo, I giocatori di dadi e di carte a Roma nei Quattrocento neiie fonti hscali, in: dies. (Hg.), H gioco neiio stato pontihcio (secc. 15–19), Roma 2009 (Archivi e cuitura 41), S. 27–61; A. Esch/D. Esch, Aus der Frühgeschichte der Spielkarte. Der Import von ,carte da giocare’ und .trionh’ nach Rom 1445–65, in: Gutenberg Jahrbuch 88 (2013), S. 41–53.

362 K. Schutz, Confratemitas Campi Sancti de Urbe. Die ältesten Mitgliederverzeichnisse und Statuten der Bruderschaft, Freiburg 2002 (Römische Quartaischrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supptementband 54).

363 Ebd., S. 86h., Campo Marzio: Listen Q121,330, V387.

364 Ebd., Listen Q330, V 568.

365 K. Schutz/C. Schuchard, Handwerker deutscher Herkunft und ihre Bruderschaften im Rom der Renaissance. Darstellung und ausgewähtte Quellen, Freiburg 2005 (Römische Quartaischrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supptementband 57), CU (S. 234h.) Nr. 40, 1501 ais Zeuge.

366 Ebd., CU Nr. 54 (1510). Zur Person des Kardinals jetzt A. M. Oliva, H cardinale portoghese Jorge da Costa ed il suo radicamento a Roma, in: Mazzon (Hg.), Scritti per Isa (wie Anm. 72), S. 699–725; sein Palast: S. 719f.; Grab: S. 721f.

367 C. Pietrangeli (Hg.), Guide rionali di Roma. Rione III Colonna 1, Roma 1977 S. 82–92.

368 Etwas anders U. Gnoli, Topografia e toponomastica di Roma medioevale e moderna, Roma 1939, S. 18 f.

369 M. Torelli, in: Lexicon topographicum Urbis Romae, Bd. 1, Roma 1993, S. 77–79.

370 Schulz/Schuchard, Handwerker (wie Anm. 95), CU Nr. 84 (1540): „gegenüber dem Palast des Kardinals von S. Croce“, damals Franciscus Quingnones Bischof von Coria an der spanisch-portugiesischen Grenze, aber Residenz hier nicht bekannt.

371 Das Mf A’cifMr-Toponym bezeichnet die Gegend des Monuments, nicht nur das Monument selbst.

372 Schulz/Schuchard, Handwerker (wie Anm. 95), CU Nr. 71 (1526).

373 ASR, CNC, Stephanus de Amannis, vol. 60, fol. 468r (1511). Zum Palast des Ascanio Sforza siehe oben Anm. 43.

374 Schulz/Schuchard, Handwerker (wie Anm.95), CU Nr.79, 97 (1537, 1554), evtl. NU Nr.90 (S. 370,1494); Stiftungen: NU Nr. 44 (1470), 70 (1477).

375 Siehe oben S. 63.

376 Romani, Pellegrini (wie Anm. 17), S. 65–70; zur unscharfen Terminologie ebd., S. 57. Ein Fall von improvisierter Herberge: I. Ait/A. Esch, Aspettando l’Anno Santo. Fornitura di vino e gestione di taverne nella Roma dei 1475, in: QFIAB 73 (1993), S.387–417.

377 Esch/Esch, MitKaiser Friedrich III. in Rom (wie Anm. 33).

378 Camposanto siehe oben Anm. 92; Anima zuletzt der Sammelband oben in Anm. 22.

379 Repertorium Poenitentiariae Germanicum. Verzeichnis der in den Supplikenregistern der Pönitentiarie vorkommenden Personen, Kirchen und Orte des Deutschen Reiches, bearb. von L. Schmugge u. a., bisher 10 Bde. bzw. Pontihkate 1431–1521, Tübingen 1996–2008, Berlin-Boston 2012 -2016 (= RPG).

380 A. Esch, Wahre Geschichten aus dem Mittelalter. Kleine Schicksale selbst erzählt in Schreiben an den Papst, München 2010, S. 156–164; weitere römische Fälle in: ders., Tedeschi nella Roma del Rinascimento.Nuovidatidai registridellaPenitenzieriaApostolica, in:A. de Vincentiis (Hg.), Roma e il papato nel medioevo. Studi in onore di Massimo Miglio, Bd. 1, Roma 2012 (Storia e letteratura 275), S.389–401. Nichtdeutsche Fälle in: ders., Die Lebenswelt des europäischen Spätmittelalters. Kleine Schicksale selbst erzählt in Schreiben an den Papst, München 2014. Zu Rom hier S. 249h.

381 Auf diese haben wir es hier abgesehen – während die deutschen Beamten in den päpstlichen Behörden, mit denen Luther damals grundsätzlich in Kontakt gekommen sein könnte, im Beitrag von Ludwig Schmugge behandelt werden.

382 RPG, Bd. IX: Pius III. und Julius II. 1503–1513. Text und Indicesbearb. von L. Schmugge, BerlinBoston 2014. Der Band hat für die Jahre 1503–1513 nicht weniger als 426 Belege für presens, von denen die meisten solche Fälle betreten.

383 Siehe oben Anm.l06f.

384 Oder nach Bologna. Der Papst weilte von September 1510 bis Juni 1511 nicht in Rom, sondern in Bologna (sodass Luther, wenn seine Rom-Reise in den Winter 1510/11 hei, ihn in Rom nicht gesehen haben kann – was er auch nicht behauptet). Die Entscheide der Pönitentiarie sind denn auch für die Monate Oktober 1510 bis Mai 1511 alle aus Bologna datiert.

385 Citta del Vaticano, Penitenzieria Apostolica, Registra matrimonialium et diversorum (= Pen. Ap., reg.) 52, fol. 340 r (1504); RPGIX (wie Anm. 112), 1274.

386 Pen. Ap., reg. 53, fol. 245v (1506); RPG IX (wie Anm. 112), 1366.

387 Pen. Ap., reg. 54, fol. 62v (1508); reg. 53, fol. 556r (1507), 399r (1507); RPGIX (wie Anm. 112), 1477, 1459,1412.

388 Pen. Ap., reg. 51, fol. 92r-v (1503); RPG IX (wie Anm. 112), 1260.

389 Pen. Ap., reg. 56, fol. 119v (1511); RPG IX (wie Anm. 112), 1683.

390 Pen. Ap., reg. 29, fol. 204r-v (1480): „Gregorius Andreucii laycus Spoletanus preter eciam eius voluntatem fuit retentus, ad conventum eiusdem S. Augustini ordinis predicti de Urbe fuit per dictos fratres missus, in quo per quatuor menses vel circa permansit et tandem quam primum habuit oportunitatem dictum conventum sancti Augustini de Urbe exivit et... ad seculum est reversus“.

391 Pen. Ap., reg. 3, fol. 340r: „frater Julianus de Varis de Urbe presbiter bachalarius in sacra theologia“. Abschluss entgegen Bleibeeid nicht in Bologna (1452); reg. 14, fol. 214r: Zahlungsversäumnis „frater Antonius Johannis Satolli presb.“ (1466); reg. 14, fol. 180v: ungenannter Bruder „intra ecdesiam S. Augustini de Urbe“ von einem anderen Geistlichen blutig geschlagen (1466).

392 Pen. Ap., reg. 22, fol. 123v (1473): „frater Nicolaus de Calvis presbiter professus ordinis heremitarum sancti Augustini conventus sancte Marie de Populo de Urbe“ hatte einen Ordensbruder geschlagen.

393 RPG, Bd. VIII: Alexander VI. 1492–1503. Text bearb. von L. Schmuggeunter Mitarb. von A. Mosciatti; Indices bearb. vonH. Schneider-Schmuggeu. L. Schmugge, 2 Bde., Berlin-Boston 2012, 2210: „Johannes Wiegand presb. professus ord. fr. herem. S. Augustini conventus Erfordern Magunt. dioc.“ (1493). Rom und Luther: Aus neuerschlossener römischer Quelle hier beiläuhg zwei prosopographische Details: die römische Bürgerwürde 1522 für den Kammerauditor Girolamo Ghinucci (1518 Vorladung Luthers nach Rom), und 1523 für Girolamo Aleandro (Nuntius auf dem Reichstag zu Worms): A. Rehberg (Hg.), H Liber Decretorum dello scribasenato Pietro Rutili. Regesti della piu antica raccolta di verbali dei consigli comunali di Roma (1515–1526), Roma 2010 (Collana di storia ed arte 5), Nr. 165,178b.

394 Pen. Ap., reg. 75, fol. 430r-431r (1527 Okt. 8): Nicolaus de S. Vitopresb. OPM de obs., Diöz. Lüttich, bittet über seiner Kutte ein Weltpriester-Gewand tragen zu dürfen, „cum in partibus illis propter luterianam tempestatem habitum suum regulärem patenter gestare non audeat“; vgl. reg. 75, fol. 434v-435v (1527 Okt. 9): Mathias Domelagen presb. OP Diöz. Trier, hatte „persecutione luteriana causante“ den Dominikaner-Konvent in Luxemburg verlassen müssen (Nicolaus wie Mathias waren daraufhin Soldaten geworden): A. Esch, In captione et direptione Urbis interfuit. H Sacco di Roma nelle suppliche deHa Penitenzieria Apostotica, in: Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo 115 (2013), S. 443–466, hier S.455f. Weitere Pönitentiarie-Suppliken zur lutherischen Bewegung (nicht aus der Zeit des Sacco) inF. Tamburini/L. Schmugge, Häresie und Luthertum. Quellen aus dem Archiv der Pönitentiarie in Rom (15. u. 16. Jahrhundert), Paderborn u. a. 2000 (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte N. F. 19).

395 Ausrufung zum Papst: L. von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, 16 Bde., Freiburg i. Br. Ü924–1933, hier Bd. 4,2, S. 278; Luther-Graffito siehe oben S. XVII, Abb. 1.

Übersetzung aus dem Itatienischen: Eva Wiesmann.

396 Giles of Viterbo OSA, Letters as Augustinian general. 1506–1514 hg. von C. O’Reilly, Roma 1992 (Fontes historiae ordinis Sancti Augustini 2,3), Nr. 153 S. 265–265. Das Schreiben datiert vom 26. Juli.

397 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), Nr. 8, 33, 55.

398 G. Ernst, Egidio da Viterbo, in: Dizionario Biograhco degli Italiani (= DBI) 42 (1993), S. 341–351.

399 Zum Aufenthalt Luthers in Rom vgl. zumindest H. Jedin, Die römischen Augustinerquellen zu Luthers Frühzeit, in: Archiv für Reformationsgeschichte 24 (1927), S. 256–270; R. Weijenborg, Neuentdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise, in: Antonianum 32 (1957), S. 147–202; zur Datierung der Romreise auf circa ein Jahr später vgl. H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. N. F. 10,2), S. 1–154 und den Beitrag von H. Schneider in diesem Sammelband. Vgl. darüber hinaus H. Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München 2012.

400 Roma, Archivio di Stato (= ASR), Agostiniani in S. Maria del Popolo, Reg. 1.


401 Nach langem Drängen durch Papst Sixtus IV. und die Führungsspitze des Augustinerordens nahm Thaddäus von Ivrea, der Generalvikar der lombardischen Kongregation, am 23. Dezember 1472 endlich den Konvent und die römische Kirche S. Maria del Popolo zusammen mit zwei Visitatoren und einem knappen Dutzend Brüder in Besitz.

402 ASR, Agostiniani in Sant’Agostino, Reg. 113.

403 A. Esposito, Un’altra Roma. Minoranze nazionali e comunitä ebraiche tra Medioevo e Rinascimento, Roma 1995 (Pagine della memoria 1), S. 57f. Circa zehn Jahre später, bei der ersten erhaltenen Zählung der Einwohner der Stadt (1526/27), umfassten die beiden Konvente ungefähr dieselbe Zahl von Personen, nämlich 49 S. Maria del Popolo und 40 S. Agostino, auch wenn zu Letzteren noch einige beim „ehrwürdigen Aegidus [von Viterbo]“ lebende Personen zu zählen wären, in dessen Haus 35 Personen untergebracht waren. Sicherlich waren nicht alle davon Brüder, sondern es waren auch einige Jämul:’ dabei. Vgl. Descriptio Urbis. The Roman Census of 152*4 hg. von E. Lee, Roma 1985 (Bibliotheca del Cinquecento 32), Nr. 1416 S. 48, Nr. 1583,1590 S. 50. Das betrehende Dokument wurde im Sammelband von E. Lee (Hg.), Habitatores in Urbe. The Population of Renaissance Rome / La Popolazione di Roma nel Rinascimento, Roma 2006 (Studi e proposte 4), S. 119–275, neu veröhentlicht und enthält eine Reihe von elektronischen Indizes, darunter auch Namensverzeichnisse.

404 ASR, Agostiniani in S. Maria del Popolo, Reg. 1, fol. 21v-22v.

405 Leonhard von Como zum Beispiel war von 1498 bis 1500 und von 1508 bis 1510 Generalvikar, vgl. ASR, Agostiniani in S. Maria del Popolo, Reg. 1, ad annum.

406 Pabrizius von Vercelli war von 1498 bis 1500 Prokurator des Konvents S. Maria del Popolo und von 1501 bis 1504 sowie in den Jahren 1512 und 1513 Prokurator der Kongregation, vgl. ASR, Agostiniani in S. Maria del Popolo, Reg. 1, ad annum.

407 Johannes Benedikt von Perrara bekleidete das Amt des Prokurators der Kongregation von 1505 bis 1511, vgl. ASR, Agostiniani in S. Maria del Popolo, Reg. 1, ad annum.

408 Schneider, Reise (wie Anm.4).

409 D. Calvi, Delle memorie istoriche della Congregatione osservante di Lombardia dell’Ordine Eremitano di S. Agostino, Miiano 1669, S. 187–188, 200.

410 Calvi, Memorie (wie Anm. 14), S. 194f. Vgi. auch ASR, Agostiniani in S. Maria dei Popoio, Reg. 1, ad annum.

411 Calvi, Memorie (wie Anm.14), S. 186f. Vgi. ASR, Agostiniani in S. Maria dei Popoio, Reg. 1, ad annum.

412 D. Gutierrez, Gli studi nell’ordine agostiniano dal medioevo ad oggi, in: Analecta Augustiniana 33(1970), S.75–149.

413 ASR, Agostiniani in Sant’Agostino, Reg. 113, c. 2r. Ais weiteres Beispiel ließe sich Bruder Paulus von Rom anführen, der sich von 1503 bis 1511 ständig in dem römischen Konvent aufhieit.

414 Aegidii Viterbiensis OSA Resgestae generalatus, Bd. 1: 1506–1514, hg. von A. De Meijer OSA, Roma 1988 (Fontes historiae Ordinis Sancti Augustini 1,17); Bd. 2: 1514–1518, hg. von dems., Roma 1984 (Fontes historiae Ordinis Sancti Augustini 1,18).

415 Egidio da Viterbo OSA, Lettere famiiiari, Bd. 1: 1494–1506; Bd. 2: 1507–1517, hg. von A. M. Voci Roth, Roma 1990 (Fontes historiae Ordinis Sancti Augustini 2,1–2), auf S. 15 der Einleitung.

416 Giies of Viterbo, Letters, hg. von O’Reiüy (wie Anm. 1).

417 Ebd., Nr.33S.lll.

418 Ebd., Nr. 129 S. 239,13. September 1509; vgl. auch G. Signorelli, U Card. Egidio da Viterbo agostiniano, umanista e riformatore. 1469–1532, Firenze 1929 (Biblioteca Agostiniana 1,16), Anhang I, S. 234 Dok. XXXV. Meines Erachtens wurde dieses Schreiben Egidios an die Observantenkongregation von Lecceto verfasst, um Piccolomini davon zu überzeugen, nach Rom zu kommen.

419 Zu Seraphim vgl. D. A. Perini, Bibliograha Augustiniana 2, Florenz 1931, S. 58; vgl. darüber hinausAegidii ViterbiensisResgestae generaiatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr. 156 S. 80, Nr. 184 S. 88, Nr. 591 S. 203, 4. Mai 1510: Serahno Ferri aus Castellina wird ais Vikar der Observantenkongregation von Lecceto bestätigt. Zwischen Egidio und Seraphim bestand ein äußerst reger Briefverkehr, wie sichsowohl inEgidio daViterbo, Lettere familiari, hg. von Voci Roth (wie Anm. 20), ad indicem, ais auch in Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), ad indicem, zeigt.

420 Während seiner Amtszeit ais Generaiprior bedankte Egidio sich bei Seraphim für das, was dieser in Ausübung seiner verschiedenen Ämter getan hatte, vor aüem in Viterbo, wo Seraphim 1502 Prior des in jenem Jahr an die Observantenkongregation von Lecceto angeschlossenen Konvents SS. Trinitä war, aber auch in Florenz, und bescheinigte ihm, von ihm „quae nemo mortaiium amicissimo homini poterit majora praestare“ erhalten zu haben. Vgl. A. Landucci, Sacra Hicetana Sylva, sive origo et chronicon breve coenobii et congregationis de Hiceto Ord. Erem. S. S. Augustini in Tuscia, Siena 1653, S.30, 59, 61.

421 Dieser wird in verschiedenen .familiären’ Briefen erwähnt, vgl. Egidio da Viterbo, Lettere familiari, hg. von Voci Roth (wie Anm. 20), Bd. 1, Nr. 173,178, 221, 275, 313,320,324; Bd. 2, Nr. 10. Zum Amt ais Vikar vgl. Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), Nr. 130 S.240 und Fußnote.

422 Er ist ais Prior des römischen Konvents S. Agostino verzeichnet, Roma, Archivio della Curia Generaiizia Agostiniana (= AGA), S. Agostino, C.4, Urkunde Nr. 17, 25. Mai 1510.

423 Zur Bezeichnung Bakkalaureus vgl. ASR, Collegio dei Notai Capitolini (= CNC) 60, fol. 130r, 28. Januar 1508. Augustinus war Mitglied der Observantenkongregation von Lecceto, vgl. Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), Nr. 144, 20. Mai (1508?): Brief von Egidio „ad magistrum Augustinum Fivizanensem“. Vgl. auch Aegidii Viterbiensis Resgestae generaiatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr.376 S. 145 und passim. Zu ihm vgl. D. A. Perini, Bibliograha Augustiniana 2 (wie Anm. 24), S. 71.

424 Er taucht auch in den folgenden Listen auf: AGA, S. Agostino, C.9, fol. 29v-31v, 11. November 1510; C.4, Urkunde Nr. 22,1. Dezember 1511; C.9, fol. 60r-62v, 24. März 1524.

425 AegidiiViterbiensisResgestaegeneralatus, hg.vonDe Meijer(wieAnm. 19), Bd. 1, Nr. 680S. 229, 31.Juli 1510.

426 Ebd., Nr. 936 S. 297: „in Cyminiis“, 7. August 1512.

427 Vgl. AGA, S. Agostino, C.4, Nr. 17 (Urkunde; Abschrift in C.9, fol. 89v, vom 25. Mai 1510); C.9, fol. 29 v-31v, vom 11. November 1510; C.4, Nr. 22, vom 1. Dezember 1511.

428 Zu Marianus von Sassoferrato, der 1509 mit der Sorge für den Konvent von Sassoferrato betraut wurde, vgl. Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr.205S.93, Nr. 283 S. 120, Nr. 567 S. 194, Nr. 1043 S.356; GilesofViterbo, Letters, hg. von O’ReiUy (wie Anm. 1), Nr. 22 S.lOlf., Nr.43 S.123f., Nr.77 S. 174; Egidio da Viterbo, Lettere familiari, hg. von Voci Roth (wie Anm. 20), Bd. 2, Nr.311S.120–122.

429 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’ReiUy (wieAnm. 1), Nr. 135 S. 245. Egidio daViterbo, Lettere familiari, hg. von Voci Roth (wie Anm. 20), Bd. 2, Nr. 382 S. 215, wo er als„eruditum“ bezeichnet wird. Er war nicht nur in Rom, sondern auch in Siena und im ungarischen Esztergom regens, vgl. Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd.l, Nr. 749 S.243, Nr. 755 S. 244, Nr. 922 S. 291, Nr. 1018 S.341.

430 Aegidii ViterbiensisResgestaegeneralatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr. 355 S. 139 (iecfor), Nr. 867 S. 272 (hacchaianus), Nr. 1083 S. 378 (magister).

431 Ebd., Nr. 1091 S. 1091, 15. April 1513; vgl. jedoch auch Nr. 280 S. 118 (iecfor), Nr. 867 S. 272 (hacchaian’as), Nr. 1003 S. 334, Nr. 1038 S. 354f. (zum magister erhoben), Nr. 1061S. 367 (Vikar in Sulmona).

432 Franziskus von Gambassi (ein Ort, der heute in der Provinz Florenz liegt), vgl. ebd., Nr. 242 S. 104; darüber hinaus Nr. 867 S. 272, 18. Oktober 1511: von Egidio wird er zum Cursor erklärt (und so wird er auch in der Urkunde vom 1. Dezember 1511 bezeichnet); Nr. 998 S. 330, November 1512: er wird zum iector in Bologna ernannt; Nr. 1037 S. 354. Vgl. auch die beiden von Egidio an ihn gerichteten Briefe vom 16. und 20. Juli 1512 in:Giles ofViterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), Nr. 242–243 S. 354f. Er war der Verfasser des „Registrum ordinis Eremitarum S. Augustini epilogatum ab a. 1511 iulii usque ad a. 1519 iunii iussu rev.mi d.d. Egidi cardinalis olim generalis ordinis per me fr. Franciscum Gambassiensem scriptorem ordinis“, vgl. AGA, Ff 1. Im Jahr 1519 gehörte er zur Jäm:’i:’a des römischen Konvents S. Agostino, vgl. Analecta Augustiniana 9 (1921/22), S. 244.

433 Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr. 1096 S.385f. Agostino Serrano war im Jahr 1517 als „scindicus conventus romani“ einer der Verfasser der „Descriptio parochie S. Trifonis“, vgl. A. Esposito, La prima rilevazione parrocchiale cittadina. S. Trifone, anno 1517 in: dies., Un’altra Roma (wie Anm. 8), S. 43 -74.

434 Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr.1020 S. 341,17. Dezember 1512: Ihm wird die Erlaubnis zur Ausübung des Priesteramts erteilt, „si habuisset breve Pontihcis“.

435 Ebd., Nr. 475 S. 171; am 9. Oktober 1510 wird er als „magister studentium“ nach Perugia versetzt, Nr. 749; nach 1523 stirbt er, vgl. F. Gaeta, Baura, Andrea, in: DBI 7 (1970), S. 296f.; D. Gutierrez, I primi agostiniani che scrissero contro Lutero, in: Analecta Augustiniana 39 (1976), S. 5–74, hier S. 1938.

436 Zum Beispiel „Caspar almanus“, dem am 7. April 1509 „datur facultas frati Gaspari de provincia Bavarie redeundi ad patriam et moram trahendi in aliquo conventu provincie usque ad capitulum provinciale, deinde rediret ad aliquod Studium vel Italie vel Alamanie“, vgl. Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr. 191S. 89f., Nr. 1016 S.340. Wahrscheinlich handelt es sich um „fr. Gaspar Ratisponensis“, der am 13. Dezember 1512 (möglicherweise in Rom) zum Cursor ernannt wurde. Diesem erteilte Egidio am 15. Dezember die Befugnis, in seine bayerische Provinz zu gehen, und empfahl ihn „patribus suis“ und anderen, denen er während seiner Reise begegnen sollte, Nr. 1018 S. 340 f.

437 Vgl. ebd., Nr. 644 S. 218: Soriano, 25 Juni 1510: „Conhrmamus in vicarium congregationis Alamanie et in provincialem provincie Saxoniae mag. Iohannem Staupitz. Subpriori romano fratri Iohanni lectori germano ut que in conventu romano componenda et emendanda sunt, cum vicario omnia emendet“.

438 Ebd., Nr.811S.258.

439 Der Spanier Dionisio Vazquez de Toledo stand auch in den Listen vom 11. November 1510 und vom 24. März 1512 (zur letztgenannten vgl. AGA, S. Agostino, C.9, fol. 60r-62v); vgl. auch Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr.678 S.228, 29. Juli 1510: Es wird ihm gestattet, die Güter zu verwahren, die er in Toledo bei seinem Bruder hatte, nachdem er den Vikar seiner Kongregation davon benachrichtigt hatte; Nr. 749 S. 242, 9. Oktober 1510: Er wird von Egidio zum regens :’n stndio Romano ernannt; zur Predigt vgl. J. W. O’Malley, Rome and the Renaissance. Studies in Culture and Religion, London 1981 (Collected Studies Series 127); vgl. darüber hinaus Q. Fernändez OSA, Fray Dionisio Vazquez de Toledo, orador sagrado del Siglo de Oro, in: Archivo Agustiniano 60 (1976), S. 105–197; die Predigt wird von ihm veröhentlicht in: Archivo Agustiniano 61 (1977), S. 133–158. Vazquez, der von 1507 bis 1539 Prediger von Ferdinand dem Katholischen

440 Zum Buchbestand von S. Agostino vgi. D. Gutierrez, La bibiiotecadi S. Agostino di Roma nei sec. XV, in: Analecta Augustinana 27 (1964), S. 5–58; 28 (1965), S. 57–153; zum Buchbestand von S. Maria dei Popoio vgi. A. Esposito, Centri di aggregazione. La bibiioteca agostiniana di S. Mariadei Popoio, in:M. Migiio/F. Niutta/D. Quaglioni/C. Ranieri(Hg.), Unpontihcatoedunacittä.SistoIV. (1471 -1484). Atti dei convegno, Roma, 3–7 dicembre 1984, Roma 1986 (Studi storici 154–162), S. 569–597.

441 Aegidii Viterbiensis Resgestae generalatus, hg. von De Meijer (wie Anm. 19), Bd. 1, Nr.63 S.48; Nr. 268 S. 113, 17Juni 1509: „orazione habemus in tempio nostro toto conciiio cardinalium astante“ (zur Eroberung von Oran); Nr. 520 S. 182,24. Februar 1510: „verba fecimus in tempio nostro pro Victoria Busie [Bejaja in Afrika], decem cardinalibus audientibus. Hoc etiam die rev. dominus protector noster [Rahaeie Riario] venit in conventum et in camera nostra rehcitur“.

442 Ebd., Nr. 336 S. 134, 22. August 1509: Er fordert magr’sfer Antonius von Siena auf, zur nächsten Fastenzeit nach Rom zu kommen; Nr. 814 S. 259, 7. März 1511: „Cum nuüus Romae concionatur augustinanus esset, idque totae Urbi et admirationi et aliquibus scandalo esse audiret, Egidio iüico Viterbio Romam advoiat, puipitum ascendit, oratione habet et totam quadragesimam dicendi munus se exequuturum promittit, inquiens: Rectoris interesse, si quando quis labore desit, ipse latore subeat“; Nr. 852 S. 269,14. September 1511: „magistrum Ambrosium Neapolitanus vocamus in predicatorem Romam“; Nr. 1239 S. 429, 27. April 1514: magrsfer Nikolaus von Verona, „qui Rome predicavit per quadragesimam“.

443 Die Kirche wurde, angefangen bei ihren Fundamenten, von Kardinal Guillaume d’Estouteville, dem Schutzherrn der Augustiner, vollständig wiederaufgebaut. Vgl. M. Breccia Fratadocchi, S. Agostino in Roma. Arte storia documenti, Roma 1979; R. Samperi, L’architettura di S. Agostino a Roma (1296–1483). Una chiesa mendicante tra Medioevo e Rinascimento, Roma 1999.

444 K. Schulz, Artigiani tedeschi in Italia, in: S. de Rachewiltz/J. Riedmann (Hg.), Comunicazione e mobilitä nel Medioevo. Incontri fra il Sud e il Centro dell’Europa (secoli XI-XIV), Bologna 1997 (Annali dell’Istituto storico italo-germanico 48), S. 197–228, hier S. 203–217; K. Schulz, Confraternitas Campi Sancti de Urbe. Die ältesten Mitgliederverzeichnisse (1500/01–1536) und Statuten der Bruderschaft, Freiburg 2002 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementband 54).

445 ASR, S. Agostino, Reg. 109. Zu den Rechnungsunterlagen des Konvents vgl. die Ausführungen von A. Bartoli Langeli/G. S. Bustreo, I documenti di contenuto economico negli archivi conventuali dei Minori e dei Predicatori nel XIII e XIV secolo, in: L’economia dei conventi dei frati minori e predicatori hno alla metä dei Trecento. Atti dei 31. convegno internazionale, Assisi, 9–11 ottobre 2003, Spoleto 2004 (Atti dei convegni della Societa internazionale di studi francescani e dei Centro interuniversitario di studi francescani N. S. 14), S. 119–150.

446 Zu den Augustiner-Tertiarinnen vgl. A. Esposito, I gruppi bizzocali a Roma nel ‘400e le sorores de poenitentia agostiniane, in:M. Chiabo/M. Gargano/R. Ronzani (Hg.), Santa Monica nell’Urbe dalla tarda antichita al Rinascimento. Storia, Agiograha, Arte. Atti dei Convegno Ostia antica – Rom, 29–30 September 2010, Roma 2011 (Roma nel Rinascimento, inedita 49, saggi), S. 157–188.

447 Zur Kirche und zum Kloster S. Ambrogio vgl. M. Armellini, Le chiese di Roma dal secolo 4 al 19, hg. von C. Cecchelli, Roma 1942, S. 692f.

448 Zum Kloster S. Maria in Campomarzio vgl. Armellini, Chiese, hg. von Cecchelli (wie Anm. 52), S. 405 f.

449 ASR, S. Agostino, Reg. 109 (introitus-exitus sacristie, 1505–1518), Einnahmen, fol. lv, 68v (betreffend die Liturgie in S. Ambrogio); fol. 4v, 6v (betrehend die in S. Maria in Campomarzio).

450 Ebd., fol. 63v, 66r, 68v, 73v, 75r.


451 Ebd., fol. lv, 4v.

452 K. Schulz/C. Schuchard, Handwerker deutscher Herkunft und ihre Bruderschaften im Rom der Renaissance. Darstellung und ausgewählte Quellen, Rom-Freiburg-Wien 2003 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementband 57), S. 72 -77.

453 ASR, S. Agostino, Reg. 109, Einnahmen, fol. lv, 2v, 4v, 61r, 66r, 67v, 69v.

454 Zur Orgel, die in S. Agostino in Gebrauch war, gibt es zahlreiche Hinweise in den Verzeichnissen über die Ausgaben für regelmäßige Wartungen und für den Organisten, vgl. zum Beispiel ASR, Agostiniani in S. Agostino, Reg. 234, fol. 3r-v, 6v, 41r. Auch in S. Maria del Popolo maß man der Orgelmusik eine große Bedeutung bei, vgl. A. Esposito, Un inedito contratto per un organo a Santa Maria del Popolo (1503), in: E. Bellini (Hg.), Arte organaria e musica per organo nell’etä moderna. L’Umbria nel quadro europeo. Atti del convegno internazionaie, Amelia, Collescipoli, Foligno, Trevi, Gubbio, 14–18 settembre 200*4 Perugia 2008 (Biblioteca della Deputazione di Storia Patria per l’Umbria 6), S. 101–108.

455 ASR, Agostiniani in S. Agostino, Reg. 109, Ausgaben, fol. 61r (für das Fest des heiligen Augustinus), 64r (für die Krippe, Dezember 1510), 66v (für die Musiker, 30. März 1511), 67v, 87r (für die Palmwedel), 69r (für das Fest der hl. Monika), 70v (für S. Anna).

456 Zu den Verwaltungsund Rechnungsunterlagen in anderen Bettelorden vgl. zum Beispiel M. S. Pedani, Fabbrica e peculio. U caso del convento dei Carmini a Venezia, in: Ricerche di storia sociale e religiosa 40 (1991), S. 99–111.

457 Vgl. S. Esteban, Atti dei capitoli dell’etä moderna, in: Analecta Augustiniana 9 (1921/22), S. 6568, 75–80.

458 ASR, Agostiniani in S. Agostino, Reg. 234, Ausgaben. Zum Vergleich sei beispielsweise auf die folgenden Publikationen verwiesen: F. Santucci, Conti in volgare trecentesco del sacro convento di S. Francesco in Assisi, in: Atti della Accademia Properziana del Subasio – Assisi, Reihe VI, 1 (1978), S. 45 – 67; R. Giannini, Vita quotidiana e osservanza della regola in un registro trecentesco di S. Domenico in Bologna, in: Miscellanea Gilles Gerard Meersseman, 2 Bde., Padua 1970 (Italia sacra 15–16), hierBd. 1,S.313–341; C. CarbonettiVendittelli.Uregistrodientrateeuscitedelconventodomenicano di S. Sisto degli anni 1369–1381, in: A. Esposito/L. Palermo (Hg.), Economia esocieta aRoma tra Medioevo e Rinascimento. Studi dedicati ad Arnold Esch, Roma 2005 (I libri di Viella 51), S. 83121; R. Zazzeri, Ci desino l’abate. Ospiti e cucina nel monastero di Santa Trinita (Firenze, 1360–1363), Firenze 2003 (Media aetas 2).

459 ASR, Agostiniani in S. Agostino, Reg. 234, exitus procuratorie, aa. 1515–1521, fol. 5r, llv, 42v.

460 Gemüse wurde täglich eingekauft. Zur Saat vgi. ebd., foi. 8v, 15r, 42v.

461 Zum Fleisch vgi. ebd., foi. 2r, 3r, 8r, 9v, 10 r, llr, 12r, 40r; PfeKer wurde wöchentlich eingekauft; zu Safran und Zimt ebd., foi. 4v, 5r, llv, 13r, 40r.

462 Ebd., foi. 4v.

463 Ebd., foi. 3r, 4r, 7v, 9v, 12v.

464 Eier wurden fast jeden Tag verzehrt: Für den Bedarf einer Woche wurden 150 Eier eingekauft, vgi. zum Beispiel ebd., foi. 2r, 3r, 4r-v und passim.

465 Ebd., foi. 2v, 4r.

466 Sehr abwechslungsreich war der Verzehr von Fisch in der Karwoche und am Freitag (ebd., foi. 2r-v, 4v, 5r-v); Aalsuppe und gesalzener Fisch (ebd., foi. 6v).

467 Ebd., foi. 5v, 10r.

468 Ebd., foi. 2v, 3r, 8r.

469 Ebd., foi. 4r.

470 Esteban, Atti dei capitoli (wie Anm. 62), S. 69, Kap.38.

471 Giles of Viterbo, Letters, hg. von O’Reilly (wie Anm. 1), Nr.33 S. 111. Der Barbier erhielt in der Regel neben seiner Vergütung auch eine Hauptmahlzeit. Auch jährliche Zahlungen an einen für die chirurgischen Belange zuständigen Arzt, „Iacomo de Nardellis“, sind verzeichnet, vgl. ASR, Agostiniani in S. Agostino, Reg. 234, exitus procuratorie, aa. 1515–1521. fol. 9v.

Übersetzung aus dem Itatienischen: Eva Wiesmann.

472 Vgl. A. Esch, Immagine di Roma tra realtä religiosa e dimensione politica nel Quattro e Cinquecento, in: L. Fiorani/A. Prosperi (Hg.), Roma. Citta del papa. Vita civile e religiosa dai giubileo di Bonifacio VIII. ai giubileo di papa Wojtyla, Torino 2000 (Storia d’Itaiia. Annaii 16), S. 7–29.

473 P. Prodi, Alessandro VI e la sovranitä pontihcia, in: C. Frova/M. G. Nico Ottaviani (Hg.), Alessandro VI e lo Stato della Chiesa. Atti del Convegno, Perugia, 13–15 marzo 2000, Roma 2003 (Pubblicazioni degli archivi di Stato. Saggi 79), S. 311–338, hier S. 325.

474 Zu diesen Aspekten des städtischen Renaissancelebens vgl.G.Signorotto/M.A.Visceglia (Hg.), La corte di Roma tra Cinque e Seicento. .Teatro’ della politica europea, Roma 1998 (Biblioteca del Cinquecento 84); M. A. Visceglia, Identitä urbana, rituaii civici e spazio pubblico a Roma tra Rinascimento e controriforma, in: Dimensioni e problemi della ricerca storica 2005, Heft 2, S. 7–38.

475 Zu diesen die Geschichte der Stadt betretenden Problematiken und ihrer Einordnung in den Kontext der Geschichte des päpstlichen Regionalstaates vgl. die grundlegenden Ansätze von M. Caravale, Lo Stato pontitcio da Martino V a Gregorio XIII, in: ders./A. Caracciolo, Lo Stato pontitcio da Martino V a Pio IX, Torino 1978 (Storia d’Italia 14), S. 1–371; J. Delumeau, Les progres de la centralisation dans l’Etat pontitcal au XVF siede, in: Revue Historique 226 (1961), S.399–410; P. Prodi, ü sovrano pontetce. Un corpo e due anime. La monarchia papale nella prima eta moderna, Bologna 1982 (Annali dell’Istituto storico italo-germanico. Monograta 3); vgl. darüber hinaus die neueren Studien von M. Caravale, Le istituzioni temporali della Chiesa agli albori dell’etä moderna, in: Lrova/ Nico Ottaviani (Hg.), Alessandro VI (wie Anm. 2), S. 11–26, und Prodi, Alessandro VI (wie Anm. 2); vgl. schließlich noch G.-R. Tewes, Die römische Kurie und die europäischen Länder am Vorabend der Reformation, Tübingen 2001 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 95).

476 C. O’Reilly, Without Councils we cannot be saved ... Giles of Viterbo addresses the Fifth Lateran Council, in: Augustiniana 27 (1977), S. 166–204.

477 Vgl. F. Piola Caselli, L’espansione delle fonti bnanziarie della chiesa nel XIV secolo, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 110 (1987), S. 63–97; M. Caravale, Le entrate pontibcie, in: S. Gensini (Hg.), Roma Capitale (1447–1527), Centro Studi sulla Civiltä del Tardo Medioevo, Pisa 1994 (Collana di studi e ricerche. Centro di studi sulla civiltä del tardo Medioevo 5 / Pubblicazioni degli archivi di Stato. Saggi 29), S. 73–106.

478 I.M. Battafarano, Luthers Romreise in den erinnernden .Tischreden’, in: Pirckheimer-Jahrbuch für Renaissanceund Humanismusforschung 15/16 (2001), S. 214–237.

479 Grundlegend zu dieser Reise Luthers ist nach wie vor die Studie von H. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914; vgl. darüber hinaus die Ausführungen in R. Lemmons, ,If there is a Hell, then Rome Stands upon it’. Martin Luther as Traveler and Translator, in: C. G. Di Biase (Hg.), Travel and Translation in the Early Modern Period, Amsterdam-New York 2006 (Approaches to translation studies 26), S.33–44. Vgl. zu einem alternativen Datierungsvorschlag der Reise den Beitrag von H. Schneider in diesem Band.

480 Zu dieser Interpretationsrichtung vgl. C. G. Di Biase, Introduction, in: dies. (Hg.), Travel (wie Anm. 8), S. 10: „When Martin Luther visited Rome, what he saw there intensihed his disagreements with the Roman Catholic Church“.

481 D. Martin Luther’s Tischreden oder Colloquia, so er in vielen Jahren gegen gelahrten Leuten, auch fremden Gästen und seinen Tischgesellen geführet, Berlin Ü87Z S. 80.

482 Martin Lutero, La cattivitä babilonese della Chiesa, hg. von F. Ferrario/G. Quartino, Roma 2000, S.54.

483 M. M. Bullard, Fortuna della banca Medicea a Roma nel tardo Quattrocento, in: Gensini (Hg.), Roma Capitale (wie Anm. 6), S. 235–252; dies., Raising Capital and Funding the Pope’s Debt, in: J. Monfasani/R. Musto (Hg.), Renaissance Society and Culture. Essays in Honor of Eugene F. Rice Jr„ New York 1991, S. 23 -32.

484 Vgl. H. Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München 2012.

485 Vgl. Descriptio Urbis. The Roman Census of 1527, hg. von E. Lee, Rome 1985 (Bibliotheca del Cinquecento 32).

486 C. Bauer, StudiperlastoriadelleRnanzepapaliduranteilpontiRcatodiSistoIV, in: Archiviodella Societa Romana di Storia Patria 50 (1927), S. 319–400.

487 Zu diesen Ereignissen vgi. die genaue Rekonstruktion von E. Dupre Theseider, Roma dai comune di popoio aHa signoria pontiRcia (1252–1377), Bologna 1952 (Storia di Roma 11).

488 Hinsichtlich dieser Aspekte der monetären Geschichte Roms vgl. die Bibliographie in L. Palermo, I mercanti e la moneta a Roma nel primo Rinascimento, in:A.Esposito/L.Palermo (Hg.), Economia e societa a Roma tra Medioevo e Rinascimento. Studi dedicati ad Arnold Esch, Roma 2005 (I libri di Viella 51), S. 243–282.

489 Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Archivio di Stato di Roma (= ASR), Camera Apostolica (= Cam. Ap.), Camera Urbis (= C. U.).

490 Vgl. M. Caravale, Le entrate pontibcie (wie Anm. 6); ders., Istituzioni temporali (wie Anm. 4).

491 Vgl. L. Palermo, Un conHitto mancato. L’emarginazione della Camera Urbis nel XV secolo, in: M. Chiabo/M. Gargano/A. Modigiiani/P. Osmond (Hg.), Congiure e conHitti. L’aHermazione del la signoria pontihcia su Roma nel Rinascimento. Politica, economia e cultura. Atti del convegno intemazionale, Roma, 3–5 dicembre 2013, Roma 2014 (Roma nel Rinascimento inedita 62, saggi), S.39–54.

492 P. Partner, The ,budget’ of the Roman Church in the Renaissance Period, in: E. F. Jacob (Hg.), Italian Renaissance Studies. A Tribute to the late Cecilia M. Ady, London I960, S. 256–278; ders., La Camera apostolica come organo centrale delle hnanze pontihcie, in:Frova/Nico Ottaviani (Hg.), Alessandro VI (wie Anm.2), S.27–36; F. GuidiBruscoli, Mercanti-banchieri eappalti pontihci nella prima metä del Cinquecento, in: A. Jamme/O. Poncet (Hg.), Offices, ecrit et papaute (XHP-XVir siede), Rome 2007 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 368), S. 517–543.

493 Vgl. beispielsweise A. Esch, Le importazioni nella Roma del primo Rinascimento (il loro voiume secondo i registri doganaii degli anni 1452–1462), in: ders./I. Ait/G. Severino Polica/ A. Esposito Aliano/A. M. Oliva (Hg)., Aspetti della vita economica e culturaie a Roma nel Quattrocento, Roma 1981, S.7–79; ders., Importe in das Rom der Renaissance. Die Zollregister der Jahre 1470 bis 1480, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 74 (1994), S.360 – 453; ders., Roman Customs Registers 1470 -80. Items of Interest to Historians of Art and Material Culture, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 58 (1995), S. 7287; I. Ait, La dogana di S. Eustachio nel XV secolo, in: Esch u. a. (Hg.), Aspetti (wie Anm. 23), S.81–147; M. L. Lombardo, Camera Urbis. Dohana Ripe et Ripecte. Liber Introitus 1428, Roma 1978 (Fonti e studi del Corpus membranarum Itaiicarum. N. S. Fonti 3 / Fonti e studi per la storia economica e sociale di Roma e dello Stato pontihcio 1); dies., Camera Urbis. Dohana minuta Urbis. Liber Introitus 1422, Roma 1983 (Fonti e studi del Corpus membranarum Itaiicarum 2,7). Vgl. darüber hinaus die Daten betrehend die Auszüge über die von Rom importierten Güter, in denen häuhg auch die Zweckbestimmung der Rohstohe und der Halbfertigprodukte angegeben war: L. Palermo, H porto di Roma nel XIV e XV secolo, Roma 1979 (Fonti e studi del Corpus membranarum Itaiicarum 14), S. 103–133, 229–260.

494 Im Folgenden wird an einige grundlegende Überlegungen aus L. Palermo, L’economia, in: A. Pinelli (Hg.), Roma del Rinascimento, Bari 2001 (Storia di Roma daii’antichitä a oggi 3), S.4992, angeknüpft; dort hnden sich weiterführende Quellen- und bibliographische Angaben.

495 Vgl. A. Esposito, La popolazione romana dalla hne del secolo XIV al sacco. Caratteri e forme di un’evoluzione demograhca, in: E. Sonnino (Hg.), Popolazione e societa a Roma dal medioevo aii’etä contemporanea, Roma 1998 (Pagine della memoria 5), S. 37–49; E. Lee (Hg.), Habitatores in Urbe. The Population of Renaissance Rome / La popolazione di Roma nel Rinascimento, Roma 2006 (Studi e proposte 4); vgl. darüber hinaus die Ausführungen zur städtischen Demographie in I. Ait, Interessi, solidarietä e crescita economica. H hnanziamento delle attivita produttive a Roma nel XV secolo, in: M. Carboni/M. G. Muzzarelli (Hg.), Retidicredito. Circuitiinformaii, impropri, nascosti (secoliXIII -XIX), Bologna 2014, S. 91–108, hier S. 93f.

496 Vgl. E. Sonnino, Popolazione e territori parrocchiaii a Roma dalla hne del ‘500 aii’unihcazione, in: ders. (Hg.), Popolazione (wieAnm. 25), S.94f.

497 Vgl. beispielsweise L’approwigionamento granario della capitaie: Strategie economiche e carriere curiaii a Roma aiia metä del Quattrocento, in: Gensini (Hg.), Roma capitaie (wie Anm. 6), S. 145–206.

498 Vgl. I. Ait, Mercato del lavoro e forenses a Roma nel XV secolo, in: Sonnino (Hg.), Popolazione (wie Anm. 25), S. 335–358; dies ..Saiariato e gerarchie del lavoro nell’edilizia pubblica romana del XV secolo, in: Rivista Storica del Lazio 4 (1996), S. 101–130; dies., Spagnoii e mercato del lavoro neiia Roma del Quattrocento, in: M. G. Meioni/ 0. Schena (Hg.), La Corona d’Aragona in Italia (secc. XIU-XVIH), Bd. 2: Presenza ed espansione deiia Corona d’Aragona in Italia (secc. XIII-XV), Bd. 3: Comunicazioni, Sassari 1996, S. 43–63; dies., S. Pietro. I cantieri della seconda metä del ‘400, in: G. Spagnesi (Hg.), L’architettura della Basilica di S. Pietro. Storia e costruzione, Roma 1997, S. 123 -128; M. VaqueroPineiro, AKari e architettura. Giuliano Leni nel cantiere del nuovo S. Pietro prima del 1530, in: Spagnesi, L’architettura (wie oben), S. 157–160; ders., Ricerche sui saiari nell’edilizia romana (1500–1650), in: Rivista Storica del Lazio 4 (1996), S. 131–158; E. Lee, Workmen and Work in Quattrocento Rome, in: P. A. Ramsey (Hg.), Rome in the Renaissance. The City and the Mith, Binghamton NY 1982, S. 141–152.

499 E. Hubert, Espace urbain et habitat a Rome du X“ siede a ia hn du XIII“ siede, Rome 1990, S. 336. Zum städtischen Grundeigentum in der Zeit vor der Renaissance ist eine wichtige Reihe von Studien und Forschungsarbeiten erschienen; vgl. beispielsweise ders., Gestion immobilere, propriete dissociee et seigneuries foncieres a Rome aux XIII“ et XIV“ siecles, in: O. Faron/E. Hubert (Hg.), Le sol et l’immeuble. Les formes dissociees de propriete immobilere dans les villes de France et d’Itaiie (XII“-XIX“ siede), Rome 1995, S. 185–205; ders., Economie dela propriete immobiliere. Les etablissementsreligieuxet leurs patrimoines au XIV“ siede, in: ders. (Hg.), Rome auxXIII“et XIV“ siecles. Cinq etudes / Roma nei secoli XIII e XIV. Cinque saggi, Roma 1993 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 170 / i libri di Viella 1), S. 175 – 230.

500 Vgl. L. Palermo, Sviluppo economico e organizzazione degli spazi urbani a Roma nel primo Rinascimento, in: A. Grohmann (Hg.), Spazio urbano e organizzazione economica nell’Europa medievaie, Napoli 1994, S. 413 -435; A. Modigliani, Uso degli spazi pubblicinella Roma di Alessandro VI, in: M. Chiabo/S. Maddaio/M. Miglio/A. M. Oliva (Hg.), Roma di fronte aii’Europa ai tempo di Alessandro VI, 2 Bde., Roma 2001, hier Bd. 2, S. 521–548; M. Gargano, Verso l’anno Santo 1500. La via Alessandrina tra .magnihcentia’ e .liberaiitas’, in: M. Manieri Elia (Hg.), Topos e progetto 1 (1999), S.31–42.


501 M. VaqueroPineiro, La renta y las casas. El patrimonio inmobiliario de Santiago de los Espagnoles de Roma entre los siglos XV y XVII, Roma 1999; L. Palermo, U patrimonio immobiliare, la rendita e le hnanze di S. Maria dell’Anima nel Rinascimento, in: M. Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima. Zur Geschichte einer deutschen Stiftung in Rom, Berlin 2010, S. 279–325.

502 Vgl. Ait, Interessi (wie Anm. 25), mit weiterführender Literatur.

503 M. Berengo, L’Europa delle citta. H volto della societa urbana europea tra Medioevo ed Eta moderna, Torino 1999, S.3f.; Prodi, Alessandro VI (wie Anm. 2), S.324.

504 Vgl. M. Berengo, Stato modemo e corpi intermedi, in: G. Chittolini/A. Molho/P. Schiera (Hg.), Origine dello Stato. Processi di formazione stataie in Itaiia fra medioevo ed eta moderna, Bologna 1994 (Annaii dell’Istituto storico itaio-germanico in Trento. Quaderni 20), S. 633 – 638, hier S. 637.

505 M. Berengo, La citta di antico regime, in: Quaderni Storici 27 (1974), S. 661–692, hier S. 680.

506 Ebd., S.681f.

507 Ebd.

508 Vgl. P. Partner, Renaissance Rome 1500–1559. A Portrait of a Society, Beridey 1976.

509 Vgl. D. Woodward, Cartograba a stampa nell’itaiia del Rinascimento, Mailand 2002.

510 A. Esposito,,...La minor parte di questo popolo sono i romani’. Considerazioni sulla presenza dei .forenses’ nella Roma del Rinascimento, in: .ERetto Roma’, Bd. 3: Romababilonia, Istituto Nazionale di Studi Romani – Bulzoni, Roma 1993, S. 41–60; dies., Un’altra Roma. Minoranze nazionali e comunitä ebraiche tra Medioevo e Rinascimento, Roma 1995.

511 C. Gennaro, Lapaxromanadel 1511, in: Archivio dellaSocietaRomanadi StoriaPatria 110 (1967), S. 17–60;A. Modigliani, Li nobili huominidi Roma. Comportamenti economici escelteprofessionali, in: Gensini (Hg.), Roma capitale (wie Anm. 6), S.345–372; A. Esposito, Li nobili huomini di Roma. Strategie familiari tra citta, Curia e municipio, in: ebd., S. 373–388.

512 P. Pavan, H comunedi Roma al tempo di Alessandro VI, in: M. Chiabo u.a. (Hg.), Roma di fronte all’Europa (wie Anm. 30), Bd. 1, S. 323 -330.

513 P. Giovio, Le vite di Leon Decimo e d’Adriano VI sommi pontebci, et de! cardinale Pompeo Colonna, in der Übersetzung von Lodovico Domenichi, Firenze 1551, S. 367.

514 Li Nuptiali di Marco Antonio Altieri, a cura di Enrico Narducci, Roma 1873, S. 15 f.

515 F. Albertini, Opusculum de mirabilibus a novae et veteris urbis Romae, in: R. Valentini/ G. Zucchetti (Hg.), CodicetopograbcodellacittädiRoma, Bd. 4, Roma 1953 (Fontiperlastoriad’Italia 91), S. 457–547.

Übersetzung aus dem Italienischen: Eva Wiesmann.

516 Francesco Guicciardini, Ricordi. Edizionecritica, hg.vonR. Spongano, Firenze 1951, S.33, B124. Die Fassung B, die der Autor im Jahr 1528 ins Reine schrieb, umfasst bis zur Nr. 171 Erinnerungen aus der Zeit vor 1525 und ab der Nr. 172 Erinnerungen, die ab April 1528 dazugekommen sind (vgl. Introduzione, S. XVIIIf. und passim). Die darauholgende Fassung dieser Erinnerung, C28, stammt aus dem Jahr 1530 und beginnt dagegen mit den Worten: „Io non so a chi dispiaccia piu che a me la ambizione, la avarizia e la mollizie de’ preti: si perche ognuno di questi vizi in se e odioso, si perche ciascuno e tutti insieme si convengono poco a chi fa professione di vita dependente da Dio.“ (ebd., S. 33). Zu dieser Erinnerung, zum mehr politisch als religiös motivierten Urteil Francesco Guicciardini über die zeitgenössische Kirche und zu seiner Einstellung Luther gegenüber vgl. G. Sasso, Per Francesco Guicciardini. Quattro studi, Roma 1984 (Studi Storici 143–145), S. 26,154 und passim.

517 Leonis Baptistae Alberti De Porcaria coniuratione epistola, in: Opera inedita et pauca separatim impressa, hg. von H. Mancini, Florentiae 1890, S. 257–266, hier S. 260.

518 Zu den Quellen zur Verschwörung, den Reaktionen und den Kommentaren der Zeitgenossen vgl. A. Modigliani, Congiurare all’antica. Stefano Porcari, Niccolo V, Roma 1453. Con l’edizione delle fonti, Roma 2013 (Roma nel Rinascimento [= RR] inedita 57, saggi) passim und die darin zitierten Werke. Zu den Beziehungen zwischen Alberti und Nikolaus V. sowie zur „De Porcaria coniuratione“ vgl. M. Tafuri, Ricerca del Rinascimento. Principi, citta, architetti, Torino 1992, S.33 -88; M. Miglio, Nicolo V, Leon Battista Alberti, Roma, in: L. Chiavoni/G. Ferlisi/M.V. Grassi (Hg.), Leon Battista Alberti e il Quattrocento. Studi in onore di Cecil Grayson e Emst Gombrich. Atti del Convegno internazionale, Mantova, 29–31 ottobre 1998, Firenze 2001 (Ingenium 3), S.47–64; A. Modigliani, Ad urbana tandem edihcia veniamus. La ,Vita Nicolai quinti’ di Giannozzo Manetti: una rilettura, in: A. Calzona/J. Connors/F. P. Fiore/C. Vasoli (Hg.), Leon Battista Alberti. Architetture e committenti. Atti dei Convegni internazionali del Comitato Nazionale VI centenario della nascita di Leon Battista Alberti, Firenze, Rimini, Mantova, 12–16 ottobre 2004, 2 Bde., Firenze 2009 (Ingenium 12), Bd. 2, S.513–559, hierS.542–555.

519 Leonis Baptistae Alberti, De Porcaria coniuratione, hg. von Mancini (wie Anm. 2), S.264.

520 „Non vorrei prendere centomila horini in cambio di non avere anche visto e sentito Roma. Avrei dovuto sempre temere di farle ingiustizia. Mentre invece parlo di quello che ho visto“: Martin Lutero, Discorsi a tavola. Introduzione, traduzione e note di L. Perini, Torino 1973, Nr. 1478 S. 188 f. (D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe [Weimarer Ausgabe], Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 [=WA.TR], hier Bd. 3, Nr. 3478, 27. Oktober – 4. Dezember 1536).

521 M. A. Visceglia (Hg.), La nobiltä romana in eta moderna. Prohli istituzionali e pratiche sociali, Roma 2001 (Universitä degli Studi Roma Tre, Dipartimento di studi storici geograhci antropologici. Ricerche 3); S. Carocci (Hg.), La nobiltä romana nel Medioevo, Roma 2006 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 359); F.Cantatore/M.Chiabo/M. Gargano/A.Modigliani (Hg.), Giulio II e Savona. Sessione inaugurale del Convegno Metafore di un pontihcato. Giulio II, 1503–1513, Savona, Cappella Sistina, 7 novembre 2008, Roma 2009 (RRinedita 43, saggi); F. Cantatore u. a. (Hg.), Metafore di un pontihcato. Giulio II (1503–1513). Atti del Convegno, Roma, 2–4 dicembre 2008, Roma 2010 (RRinedita 44, saggi); P.Procaccioli (Hg.), Giulio II. La cultura non dassicista. Sessione hnale del Convegno Metafore di un pontihcato. Giulio II, 1503–1513, Viterbo, S. Maria in Gradi, 13 maggio 2009, unter Mitwirkung von M. Chiabo, A. Modigliani, Roma 2010 (RRinedita 45, saggi).

522 Wie richtig festgestellt wurde „non e possibile isolare le trasformazioni cetuali da un quadro politico che assume..., a seconda dei luoghi e dei tempi, modulazioni diherenti destinate a marcare... la stessa identitä nobiliare“. I. Fosi, La nobiltä a Roma nella prima metä del Cinquecento. Problemi e prospettive di ricerca, in: RR Roma nel Rinascimento (1999), S. 61–7/) hier S. 61.

523 Diejenigen, die vielleicht die wichtigsten Protagonisten der römischen Politik und des Kirchenstaates während des Avignonesischen Exils waren, nämlich Cola di Rienzo und Gil Älvarez Carillo de Albornoz, handelten beide in engem Kontakt mit dem Papst. Zu den politischen Gleichgewichten in Italien während des Avignonesischen Exils vgl. G. Tabacco, Programmi di politica italiana in eta avignonese, in: Aspetti culturali della societa italiana nel periodo del papato avignonese. Atti del XIX Convegno del Centro di studi sulla spiritualitä medievale, Perugia, 15–18 ottobre 1978, Todi 1981 (Convegno del Centro di Studi sulla Spiritualitä Medievale 19), S. 49–75. Zur Legatentätigkeit von Albornoz vgl. P. Partner, The Lands of St. Peter, London 1972; P. Colliva, H cardinale Albornoz, lo Stato della Chiesa e le .Constitutiones Aegidianae’ (1353–1357), Bologna 1977; D. Waley, Lo stato papale dal periodo feudale a Martino V, in: G. Galasso (Hg.), Comuni e signorie nell’Italia nordorientale e centrale 2: Lazio, Umbria e Marche, Lucca, Turin 1987 (Storia d’Italia 7/2), S. 229–320.

524 Grundlegend ist in diesem Zusammenhang der Aufsatz von M. Miglio, Lorenzo Valla e l’ideologia municipale romana nel ,De falso credita et ementita Constantini donatione’, in: H. Keller/ W. Paravicini/W. Schieder (Hg.), Italia et Germania. Liber Amicorum Arnold Esch, Tübingen 2001, S.225–236.

525 Vgl. die Urkunden, veröhentlicht von L. Bartoloni: Codice diplomatico del Senato romano dal MCXLIV al MCCCXLVII, I, hg. von L. Bartoloni, Roma 1948, und kommentiert von M. Miglio, H Senato in Roma medievale, in: G. Arnoldi (Hg.), U Senato nella storia II: II Senato nel Medioevo e nella prima eta modema, Roma 1997 S. 117–172.

526 Man denke hier an die Senatorenzeit des Bolognesen Brancaleone Andalo in den 50er Jahren des 13. Jahrhunderts, vgl. hierzu Matthaei Parisiensis monachi Sancti Albani Chronica majora, Bd.5: A.D. 1248 to a. D. 1259, hg. von H. R. Luard, London Ü964, ad indicem; J.-L. Gaulin, .Ufhciali forestieri Bolonais’. Itineraires, origines et carrieres, in: J.-C. Maire Vigueur (Hg.), I podestä nell’Italia comunale, Bd. 1,1: Reclutamento e circolazione degli ufficiali forestieri (hne XII sec. – metä XIV sec.), Roma 2000 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 268 / Nuovi studi storici 51), S. 311–348.

527 Zu den mercafores de Tuscia als Bezugspersonen für die politische Tätigkeit Cola di Rienzos vgl. M. Miglio, U progetto politico di Cola di Rienzo ed i comuni dell’Italia centrale, in: Atti del XV Convegno del Centro di studi sulla spiritualitä di Todi, Todi, 15–18 ottobre 1974, Todi 1975, S. 175–197, jetzt in: M. Miglio, Scritture, scrittori e storia, Bd. 1: Per la storia del Trecento a Roma, Manziana 1991 (Patrimonium 1), S. 89–98, hier S. 90. Zu einem Urteil Giovanni Villanis über die Nachahmung der Florentiner institutioneilen Modelle durch die Römer vgl. Giovanni Villani, Nuova Cronica, hg. von G. Porta, Bd.3, Parma 1991, Buch XII, Kap. 96, S.205, kommentiert in A. Modigliani, Cola di Rienzo e il Comune di Roma, Bd. 2: L’ereditä di Cola di Rienzo. GH statuti del Comune di popolo e la riforma di Paolo II, Roma 2004 (RR inedita 33,2), S. 61–66.

528 In den Quellen manifestiert sich einerseits die – von den ersten Tagen nach der Verschwörung an durch die Vertreter der kurienfreundlichen Linie unterstützte – Tendenz, die Tragweite des Aufstands hinsichtlich der Zahl und der sozialen Zugehörigkeit der am Komplott Beteiligten sowie der – angeblich wenig ehrenhaften – Beweggründe Porcaris und seiner Gefährten herunterzuspielen, denen Gier nach Reichtum, Ehrgeiz und persönliche Interessen unterstellt werden. Andererseits wird dort durch die Sympathisanten aus dem kurienfeindlichen, republikanischen Lager die Güte der die Verschwörung inspirierenden idealen Prinzipien verteidigt und von den realistischen Erwartungen hinsichtlich des Erfolgs des Unterfangens gesprochen, die auf eine breite Unterstützung weit über die römischen Bürger hinaus zurückzuführen sind.

529 A. Esch, Bonifaz IX. und der Kirchenstaat, Tübingen 1969 (Bibliothekdes Deutschen Historischen Instituts in Rom 29); ders., La hne del libero comune di Roma nel giudizio dei mercanti horentini. Lettere romane degli anni 1395–1398 nell’Archivio Datini, in: Bullettino dell’Istituto storico italiano per il Medio Evo 86 (1976–1977), S. 235–277.

530 Zu diesen Ereignissen vgl. P. Farenga, ,1 romani sono periculoso populo Roma nei carteggi diplomatici, in: S. Gensini (Hg.), Roma Capitale (1447–1527), Pisa-San Miniato 1994, S.289–315; A. Modigliani, Pio HeRoma, in:A. Calzona/F. P. Fiore/A. Tenenti/C. Vasoli (Hg.), U sogno di Pio II e il viaggio da Roma a Mantova, Atti del Convegno intemazionale, Mantova, 13–15 aprile 2000, Firenze 2003 (Ingenium 5), S. 77–108.

531 Während Francesco Sforza und Pius II. Ferdinand I. unterstützten, gehörten zum Lager der Anjou-Anhänger, das hinter den Ansprüchen von Johann II. stand und sich in Rom und im Kirchenstaat die Unterstützung der Savelli, der Colonna und der Anguillara zu Nutze machte, der Fürst von Tarent Giovanni Antonio Orsini, Iacopo Piccinino und Sigismondo Malatesta.

532 Bei einem zweiten bewahneten Versuch von Tiburzio und seinen Anhängern wurde ihm von den Bürgern die Unterstützung verweigert. Der hierfür vorgebrachte Grund war Stefano Infessura zufolge: „non e piu tempo“: Diario della citta di Roma di Stefano Infessura scribasenato, hg. von O. Tommasini, Roma 1890 (Fonti per la storia d’Italia 5), S. 65. Zu der unangemessenen Zeit des Aufstandsversuchs von Tiburzio vgl. M. Miglio, Immagini di Roma. Babilonia, Gerusalemme, .cadaver miserabilis Urbis’, in: Cultura e societa nell’Italia medievale. Studi per Paolo Brezzi, Bd. 2, Roma 1988, S.509–518.

533 Diese Interpretation ist stark vergleichbar mit derjenigen, die bereits Pius II. vorschlug, um die Mehrheit der Römer wieder zum Gehorsam gegenüber dem Papst zu verpachten; vgl. hierzu Modigliani, Pio II (wie Anm. 15).

534 Marco Antonio Altieri, Li Baccanaii, hg. von L. Onofri, Roma 2000 (Fonti per la storia dell’Itaiia medievaie. Antiquitates 8), S. 51.

535 Die Mechanismen des Klientelismus und der Faktionen innerhalb der römischen Gesellschaft wurden untersucht von A. Rehberg, Kirche und Macht im römischen Trecento. Die Colonna und ihre Klientel auf dem kuriaien Pfründenmarkt (1278–1378), Tübingen 1999 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 88); ders., Cola di Rienzo e il Comune di Roma 1. Clientele e fazioni nell’azione politica di Cola di Rienzo, Roma 2004 (RRinedita 33,1).

536 WA.TR3, Nr.3478.

537 Dispaccio di Agostino Rossi ai duca di Milano Francesco Sforza (Roma, 21 febbraio 1466; Milano, Biblioteca Ambrosiana, ms. Z219 sup., Nr. 9418), ediert in: A. Modigliani, Un ritratto di Paolo II per il duca di Milano. Scelte edilizie, feste e politica cittadina, in: RR Roma nel Rinascimento 2004, S. 255 -268. Die Vergangenheitsform erklärt sich daraus, dass er behauptete, die Initiativen Pauls II. hätten das Problem dehnitiv gelöst.

538 Vgl. hierzu Farenga, Roma (wie Anm. 15); Modigliani, Pio II (wie Anm. 15); A. deVincentiis, La soprawivenza come potere. Baroni di Roma e papi nel XV secolo, in: Visceglia, Nobiltä romana (wie Anm. 6), S. 551–613, hier S.570–580, 606–609. Hinsichtlich einer umfassenderen Einordnung wird auf S. Carocci, Baroni di Roma. Dominazioni signorili e lignaggi aristocratici nel Duecento e nel primo Trecento, Rom 1993 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 181 / Nuovi studi storici 23), verwiesen.

539 Es handelt sich um den Brief Var. 48, in dem Cola di Rienzo und das römische Volk beglückwünscht werden zu der neuen Regierung in Rom und in dem Francesco Petrarca sie dazu auhordert, den eingeschlagenen Weg fortzusetzen: Francesco Petrarca, Epistole, hg. von U. Dotti, Torino 1978, S. 893 -919, hier S. 894, 904. Vgl. hierzu A. Modigliani, Petrarca e il comune romano, in: M. G. Blasio/ A. Morisi/F. Niutta (Hg.), PetrarcaeRoma, Attidel convegno di studi, Roma, 2–3-4 dicembre 2004, Roma 2006 (RR inedita 35, saggi), S. 61–73. Das zu einschränkende Urteil über das Gewicht des Klientelismus im politischen Leben Roms in J.-C. Maire Vigueur, L’autre Rome. Une histoire des Romains a l’epoque communaie (XIF-XIV^ siede), Parts 2010, S. 226f. und passim, teile ich nicht.

540 Matteo Villani, Cronica, conlacontinuazione di Filippo Villani, hg. von G. Porta, 2 Bde., Parma 1995, hier Bd. 1, Buch II, Kap. 47 S. 277.

541 Zu diesem wichtigen Zeugen der Übergangszeit zwischen dem 15. und dem 16. Jahrhundert vgl. M. Miglio, Marco Antonio Altieri e 1a nostaigia deUa Roma municipaie, in: .Ehetto Roma’. Nostaigia e rimpianto, Roma 1992, S. 9–23; M. Miglio, Come introduzione. Marco Antonio Altieri tra curia e municipio, in: Cantatore (Hg.), Metafore (wie Anm. 6), S. 1–25.

542 Im Jahr 1504 fand die Hochzeit zwischen Giovangiorgio Cesarini und Marzia Sforza statt, die den Anlasszur Verfassung des Werkes gibt. Vgl. Marco Antonio Altieri, Li Nuptiaii, hg. von E. Narducci, Roma 1995 (RR inedita 9, anastatica), S. 45*-52*.

543 Vgl. M. Miglio, L’immagine dell’onore antico. Individuaiitä e tradizione deUa Roma municipaie, in: Studi romani 31 (1983), S. 252–264.

544 Dieses Bild bietet die Piazza Navona vor dem Sacco von 1527 nach Francisco Delicado, Ritratto deUa Lozana Andalusa, hg. von T. Cirillo Sirri, Roma 1998, S.48.

545 Interessante Beobachtungen und Materialien hnden sich in M. L. Lombardo, Abbigliamento e moda a Roma nel secolo XV. Fonti documentarie, in: La famiglia e la vita quotidiana in Europa dal ‘400 al ‘600. Fonti e problemi. Atti del convegno internazionale, Milano, 1–4 dicembre 1983, Roma 1986 (Pubblicazioni degli archivi di Stato. Saggi 4), S.321–341; T. Ertl, Stohspektakel. Zur Funktion von Kleidern und Textilien am spätmittelalterlichen Papsthof, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 87 (2007), S. 139–185.

546 Altieri, Li Nuptiali, hg. von Narducci (wie Anm. 27), S. 17. Das von Altieri gezeichnete negative Bild der zeitgenössischen Gesellschaft scheint – doch der Text der Narducci-Ausgabe geht auf viele Probleme nicht ein – einer positiven Sicht von Rom entgegenzustehen, die im Werk von einem anderen Gesprächspartner, Pierleone, vorgeschlagen wird: „si magnihcata“, dass sie sich dem alten Glanz nähert „col titolo regal quäl si teneva“ (ebd., S. 16). Dieses Bild lässt sich gewinnbringend mit dem aus dem anonymen Brief von 1513 vergleichen, der an späterer Stelle zitiert wird.

547 Vgl. A. Bruschi, L’architettura a Roma negli Ultimi anni del pontihcato di Alessandro VI Borgia (1492–1503) e l’edilizia del primo Cinquecento, in: ders. (Hg.), Storia dell’architettura italiana. H primo Cinquecento, Milano 2002, S. 34 -75 und die dort zitierten Werke.

548 Vgl. A. Cavallaro (Hg.), Collezioni di antichita a Roma tra ‘400e ‘500, Roma 2007 (Studi cultura dell’antico 6).

549 Vgl. beispielsweise D. S. Chambers, A Renaissance Cardinal and his Wordly Goods. The Will and Inventory of Francesco Gonzaga (1444–1483), London 1992 (Warburg Institute Surveys and Texts 20).

550 M. Tafuri, ,Roma instaurata’. Strategie urbane e politiche pontihcie nella Roma del primo ‘500, in: C.L. Frommel/S. Ray/M. Tafuri (Hg.), Rahaello architetto, Mailand 1984, S.59–106, und die Nachemphndung der urbanistischen Maßnahmen von Sixtus IV., Alexander VI. und Julius II. auf S. 69. In den Innovationen des ausgehenden 15. und des beginnenden 16. Jahrhunderts hat Maurizio Gargano, jenseits der Besonderheit jeder einzelnen von ihnen, eine Kontinuität in der Planung bei den verschiedenen Päpsten erkannt. M. Gargano, Alessandro VI e l’antico. Architettura e opere pubbli-che tra magnihcentia e liberalitas, in:M.Chiabo/S.Maddalo/M.Miglio/A.M.01iva(Hg.), Roma di fronte all’Europa al tempo di Alessandro VI. Atti de! convegno, Citta de! Vaticano-Roma, 1–4 dicembre 1999, 3 Bde., Roma 2001 (Pubblicazioni degli Archivi di Stato. Saggi 68), hier Bd. 2, S. 549–570.


551 Altieri, Li Nuptiali, hg. von Narducci (wie Anm. 27), S. 17.

552 Prestigeträchtige Aufgaben bei der Kurie hatten im Übrigen weder seinem Vater Girolamo noch seinem Großvater Lorenzo gefehlt. Vgl. Miglio, Introduzione (wie Anm. 26), S. 2f.

553 Einige von diesen Stücken habe ich in Uso degli spazi pubblici nella Roma di Alessandro VI, in: Chiabo/Maddalo/Miglio/Oliva, Roma (wie Anm.35), Bd.2, S.521–548, kommentiert.

554 Altieri.Li Nuptiali, hg. von Narducci (wie Anm. 27), S. 6. Die Hochzeit wurde im Jahr 1472 gefeiert. Vgl. A. Modigliani, L’aristocrazia municipale romana nel XV secolo. Identitä politica e autorappresentazione, in: D. Gallavotti Cavallero (Hg.), Vecchia e nuova aristocrazia a Roma e nel Lazio in eta moderna. Strategie economiche e del consenso, Roma 2006, S. 10–31, doch die um einige Jahrzehnte jüngere Erzählung von Altieri zeugt von den ideologischen und interpretativen Schemata, die für die Entstehungszeit des Werkes typisch sind.

555 M. A. Visceglia, Introduzione. La nobilta romana. Dibattito storiograhco e ricerche in corso, in: Visceglia, Nobilta romana (wie Anm. 6), S.XIII-XLI, hier S.XIH.

556 Vgl. Altieri, Li Nuptiali, hg. von Narducci (wie Anm. 27), S. 28.

557 Zu diesem Phänomen im Rom des 15. Jahrhunderts, wo „non si giunse ad una chiusura oligarchica“, und zu verschiedenen Beispielen von römischen Familien vgl. A. Esch, Nobilta, comune e papato nella prima metä del Quattrocento. Le conseguenze della hne del libero comune nel 1398, in: Visceglia, Nobilta romana (wie Anm. 6), S. 495–513, hier S.507–510. Ein ständiger Wechsel in der Zusammensetzung der städtischen Elite ist langfristig auch in den Listen der Magistrate festzustellen, die in C. de Dominicis, Membri del Senato della Roma pontihcia. Senatori, Conservatori, Caporioni e loro Priori e Lista d’oro delle famiglie dirigenti (secc. X-XIX), Roma 2009 (URL: http://www.accademiamoroniana.it/indici/Senato%20romano.pdf; 14.9.2017), veröhentlicht wurden.

558 Vgl. hierzu P. Pavan, .Inclitae urbis Romae iura, iurisdictiones et honores’. Un caso di damnatio memoriae?, in:M. Chiabo/G. D’Alessandro/P. Piacentini/C. Ranieri (Hg.), Alle origini della nuova Roma. Martino V (1417–1431). Atti del Convegno, Roma, 2–5 marzo 1992, Roma 1992 (Nuovi studi storici 20), S.301–309; M. Miglio, La .Cronica’ dell’Anonimo romano, in: RR Roma nel Rinascimento 1992, S.30–37, hier S.34; A. Modigliani, I protocolli notarili per la storia di Roma del secondo Trecento, in: RR Roma nel Rinascimento 1995, S. 151–158, hier S. 156; Modigliani, L’aristocrazia (wie Anm. 39).

559 A. Esposito, Strategie matrimoniali e livelli di ricchezza, in: Chiabo u.a. (Hg.), Origini (wie Anm. 43), S. 571–587; dies., Matrimoni ,in regola’ nella Roma del tardo Quattrocento. Tra leggi suntuarieepraticadotale, in: Archivi ecultura 25–26 (1992–1993), S. 131–148;dies., ,Li nobili huominidi Roma’. Strategie familiari tra citta, curia e municipio, in: Gensini (Hg.), Roma Capitale (wie Anm. 15), S.373–388; dies., La normativa suntuaria romana tra Quattrocento e Cinquecento, in: A. Esposito/ L. Palermo (Hg.), Economia e societa a Roma tra Medioevo e Rinascimento. Studi dedicati ad Arnold Esch, Roma2005, S. 147–179; dies., Difronteallusso. Lacortepontihciaeilpopoloromano, in: T. Ertl (Hg.), Pompa sacra. Lusso e cultura materiale alla corte papale nel basso Medioevo (1420–1527). Atti della giornata di studi, Roma, 15 febbraio 200/) Roma 2010 (Nuovi Studi Storici 86), S. 131–144. Per l’epoca successiva vgl. I. Fosi/M. A. Visceglia, Marriage and Politics at the Papal Court in the Sixteenth andSeventeenth Century, in: T. Dean/K. Lowe (Hg.), Marriage in Italy 1350–1650, Cambridge 1998, S.197–224.

560 Vgl. beispielsweise, was diesen und andere Aspekte der Verwurzelung in Rom anbelangt, den in B. Borello, Strategie di insediamento in citta. I Pamphili a Roma nel primo Cinquecento, in: Visceglia, Nobiltä romana (wie Anm. 6), S. 31–61, aufgezeigten Weg.

561 Dazu und zum „svuotamento delle funzioni reali delle magistrature municipali con la creazione di organismi si stato con le medesime attribuzioni“, vor allem durch Sixtus IV., vgl. M. Franceschini, Le magistrature capitoline tra Quattro e Cinquecento, ü tema della .romanitas’ nell’ideologia e nella committenza municipale, in: Bollettino dei Musei comunali di Roma 3 (1989), S. 65 -73, hier S. 71.

562 A. Camerano, Le trasformazioni dell’elite capitolina fra XV e XVI secolo, in: Visceglia, Nobiltä romana (wie Anm. 6), S. 1–29, hier S. 5f.

563 A. Rehberg, Introduzione, in: ders. (Hg.), U ,Liber Decretorum’ dello scribasenato Pietro Rutili. Regesti della piu antica raccolta di verbali dei consigli comunali di Roma (1515–1526), Rom 2010 (Collana di storia e arte 5), S. 25.

564 A. Rehberg, Scambi e contrasti fra gli apparati amministrativi della Curia Romana e del comune di Roma. Alcune osservazioni intorno ai decreti comunali dal 1513 al 1526, in: A. Jamme/O. Poncet (Hg.), OfficesetPapaute (XIW-XVirsiede). Charges, hommes, destins, Rome2005, S. 501–564; ders., Introduzione (wie Anm. 48), S. 49.

565 Esch, Nobiltä (wie Anm. 42), S. 511. Dazu und zur anschließenden Internationalisierung der römischen Aristokratie und zum Verlust jener Identität, die unter Verweis auf „la discendenza dalla dasse senatoria dell’antichitä“ konstruiert worden war, vgl. Fosi, Nobiltä a Roma (wie Anm. 7), S. 63.

566 C. Gennaro, La ,pax Romana’ del 1511, in: Archivio della Societä romana di storia patria 90 (1967), S. 17–47; A. Serio, Pompeo Colonna tra papato e .grandi monarchie’, la pax romana del 1511 e i comportamenti politici dei baroni romani, in: Visceglia, Nobiltä romana (wie Anm. 6), S. 63–87; Rehberg, Introduzione (wie Anm. 48); De Vincentiis, La soprawivenza (wie Anm. 23), S. 604–607.

567 Ebd., S. 607. Die von den Päpsten unternommenen Versuche, die Macht der Barone zu beschränken, sind einerseits auf nepotistische Politiken zurückzuführen, andererseits auf das Erfordernis, in Rom durch den Konsens von Familien unterschiedlichen Ranges einen regelrechten Hof zu schaben, und scheinen mir zumindest ab dem Pontihkat von Alexander VI. sehr obensichtlich zu sein. Es erscheint daher nicht angebracht, der „spinta moralizzatrice del papato della Controriforma“ gegen „un comportamento nobiliare tracotante e violento“ einen Primat zuzuschreiben. Fosi, Nobiltä a Roma (wie Anm. 7), S. 74.

568 Anonymer Brief (geschrieben an Battista Stabellini seitens eines Freundes aus Rom und von diesem in einen Brief aus Ferrara an die Markgrähn von Mantua vom 20. Februar 1513 übertragen: Archivio di Stato di Mantova, Archivio Gonzaga, b. 1245, cc. 4r-7v) ediert in: A. Luzio, Federico Gonzaga ostaggio alla corte di Giulio II, in: Archivio della Societa Romana di storia patria 9 (1886), S. 509–582, und später in: F. Cruciani, Teatro nel Rinascimento. Roma 1450–1550, Roma 1983 (Biblioteca del Cinquecento 22), S. 369–372, hier S. 371f. Die hier mit einigen Varianten wiedergegebene Transkription stammt von dem Original von Stabellini.

569 WA.TR 2, Nr. 2733b; auch in Lutero, Discorsi a tavola (wie Anm. 5), S. 177.

570 Archivio di Stato di Milano (=ASMI), Sforzesco, b. 131.

571 Petri de Godis De coniuratione Porcaria dialogus, in: Horatii Romani Porcaria, hg. von M. Lehnerdt, Lipsiae 1907, S. 57–75, hier S. 68.

572 Die Konsistorialanwälte Lello Deila Valle und Coronato de Planca wurden von Paul II. damit beauftragt, dem Kaiser während seines Rombesuchs zu Weihnachten 1468 ihre Ehre zu erweisen. ASMI, Sforzesco, b. 65: Brief des Protonotars Pedro Guillermo de Rocha an Galeazzo Maria Sforza vom 9. Dezember 1468.

573 Romtagebuch von Stefano Infessura, Diario, hg. von Tommasini (wie Anm. 17), S. 286.

574 Ebd., S. 282. Die Zeremonie fand am 26. August 1492 statt. Zur Thronbesteigung Alexanders VI. vgl. auch F. Cancellieri, Storia de’ solenni possessi de’ sommi pontehci detti anticamente processi o processioni..., Rom 1802, S. 51–53.

575 Die Kontakte zwischen Kardinälen und Kurialen einerseits und städtischen Eliten andererseits werden erst langsam intensiver. Zunächst verkehrten die Kardinäle und die Kurialen vorzugsweise mit den fremden Eliten. Vgl. dazu das herrliche Bild, das davon die Briefe Stazio Gadios an die Markgrafen von Mantua während des Pontihkats Julius II. bieten. ASMI, Archivio Gonzaga, bb. 858–860. Zu Stazio Gadio, dem Hauslehrer von Federico Gonzaga, der im Alter von zehn Jahren als Geisel an den Hof von Julius II. gelangte, vgl. R. Tamalio, Gadio, Stazio, in: DBI51 (1998), S. 180–182, und die darin zitierten Werke. Vgl. auch den Aufsatz von A. Pontecorvi, ,Che con piacer spasso assai bene il tempo’. Ludus e diletto nelle corti romane attraverso i dispacci ai marchesi Gonzaga, in: Procaccioli, Giulio II (wie Anm. 6), S.149–161.

576 Archivio di Stato di Roma, Collegio dei Notai Capitolini, 175 und 176. In einem Vertrag, abgeschlossen im Papageienzimmer des Vatikans zwischen Lucrezia Borgia und Giovanni Sforza am 8. April 1498 nach der Auhösung ihrer Ehe, erschien der romanus c:’v:’s Pietro Mattuzzi als Zeuge neben zwei Bischöfen und dem gleichfalls aus Rom stammenden Kubikular des Papstes, während der romanus c:’v:’s Lello Maddaleni Capodiferro als Bevollmächtigter von Giovanni Sforza auftrat (ebd., 176, cc. 876r-877r).

577 Vgl. Altieri, Li Nuptiali, hg. von Narducci (wie Anm. 27), S. 56.

578 Was den Gebrauch dieses Ausdrucks anbelangt, so hat Maria Antonietta Visceglia herausgestellt, dass es gerade der ohene Charakter des römischen Adels ist, der dazu führt, dass er sich nicht als „patriziato“ bezeichnen lässt. Visceglia, Introduzione (wie Anm. 40), S. XVIII.

579 Auf die römische Besonderheit eines zweigeteilten Adels wurde zum ersten Mal hingewiesen in S. Carocci, Una nobiltä bipartita. Rappresentazioni sociali e lignaggi preminenti a Roma nel Duecento e nella prima metä del Trecento, in: Bullettino dell’Istituto storico italiano per il Medio Evo 95 (1989), S. 71–122.

580 Hinsichtlich dieses letzten Entwicklungsprozesses, den die Familien der römischen Stadtobrigkeit vollzogen, kann meines Erachtens auch für den Zeitraum zwischen dem 15. Jahrhundert und den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts das als gültig erachtet werden, was Irene Fosi für das spätere 16. Jahrhundert feststellt, als „la formazione delle grandi fortune economiche trovava... sempre la sua origine nell’inserimento curiale“. Fosi, Nobiltä a Roma (wie Anm.7), S.72.

581 Zu diesen Themen vgl. R. Ago, Tra tardo Medioevo e Rinascimento. Continuita e cesure nei ceti nobiliari romani, in: Carocci, Nobiltä romana (wie Anm. 6), S. 615–624, wo „la contrapposizione tra patriziato urbano e nobiltä di Curia“ abgestritten und eine starke Analogie zwischen den familiären Strategien der Erben der mittelalterlichen Barone und denen anderer römischer Adelsfamilien festgestellt wird.

582 Miglio, Marco Antonio Altieri (wie Anm. 26).

583 Cittä del Vaticano, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Arm. XXXIX, v. 2, fol. 52v-53v: brief to Mariano de’ Bartolini, 26 Apr. 1504; fol. 53v-54v: brief to Philipp, Count Palatine, 26 Apr. 1504.

584 H. Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. Das Reich, Österreich und Europa ander Wende zur Neuzeit, 5 vols., München 1971–1986, here vol. 3, p. 145.

585 Marino Sanuto, I diarii di Marino Sanuto. 1496–1533, ed. by R. Fulin et al., 58 vols., Venice 18791903, here vol. 5, col. 1060.

586 ASV, Arm. XXXIX, v. 22, fol. 57r-58r: brief to Maximilian, 14 May 1504.

587 Cambridge University Library manuscripts (= CUL), Add. 4760, fol. 59–60: Beltrando Costabili to Ercole d’Este, 21 August 1504, Rome.

588 Ibid., fol. 145–6: B. Costabili to Alfonso d’Este, 23 May 1505.

589 Sanuto, I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 6, cols. 310f.

590 Mantua, Archivio di Stato (= ASMantua), Archivio Gonzaga (= AGonzaga), b. 857, c. 130: Antonio Magistrello to Francesco Gonzaga, 1 August 1506, Rome.

591 CUL, Add. 4761, fol. 161f.: Beltrando Costabili to Alfonso d’Este, 25 June 1507 Rome.

592 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 3, p.370.

593 Antonio Giustinian, Dispacci, ed. P. Villari, 3vols., Florence 1876, herevol.3, p.378,20 January 1505.

594 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 3, p.340.

595 CUL, Add. 4761, fol. 163–165: B. Costabili to Alfonso d’Este, 30 June 1507.

596 F. Seneca, Venezia e Papa Giulio II, Padova 1962, p. 191: Roberto Acciaiuoli to X di Balia, 7 November 150*4 Rome.

597 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 3, p.377.

598 C. Köhler, Les Suisses dans les Guerres d’Italie de 1506 a 1512, Geneva 1896 (Memoires et documents publies par la Societe d’Histoire et d’Archeologie de Geneve 2/4), pp. 58–71.

599 Ibid., p.86.

600 Ibid., pp. 99–101.


601 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 4, pp. 6–12.

602 CittädelVaticano,BibliotecaApostolicaVaticana,ChigianiMSS,L.I.18(diaryofParidede’Grassi), fol. 225v-226r: 16 July 1507.

603 Seneca, Venezia (see note 14), p. 191: Roberto Acciaiuoli to X di Balia, 7 November 1507, Rome.

604 J.M. y C. de M. Baron de Terrateig, Politica en Italia del Rey Catölico, 1507–1516. Correspondencia inedita con el embajador Vieh, 2 vols., Madrid 1963, here vol. 1, p. 47: Vieh to Ferdinand, 28 February 1508, Rome.

605 A. G. Le Glay, Negociations diplomatiques entre la France et l’Autriche durant les trente premieres annees du XVI^ siede, 2 vols., Paris 1845, here vol. 1, p. 238.

606 Ibid., p. 239.

607 Sanuto, I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 8, cols. 153, 169; ASMantua, AGonzaga, b. 858: Lodovico da Fabriano to Federico Gonzaga, 24 April 1509.

608 R. Cessi, Dispacci degli ambasciatori Veneziani alla Corte di Roma presso Giulio II25 giugno 1509 -9 gennaio 1510, Venice 1932 (Monumenti storici. Series 118), pp. 60 – 62: 29 July 1509.

609 Ibid., pp. 65f.: 7 August 1509.

610 Ibid., pp. 84, 86f.: 23, 24 August 1509.

611 Venice, Archivio di Stato (= ASVenice), Archivio Proprio, Roma, Reg. 3 (minutario of Girolamo Dona), 21:2? March 1510, Rome.

612 A. Desjardins/G. Canestrini, Negociations diplomatiques de la France avec la Toscane, 6 vols., Paris 1859–1886, here vol. 2, p. 407: Francesco Pandolhni to X di Balia, 12–15 August 1509, Milan.

613 Cessi, Dispacci (see note 26), p. 226:9 January 1509/(10).

614 ASVenice, Archivio Proprio, Roma, Reg. 3,35:19 March 1510.

615 A. Luzio, La reggenza d’Isabella d’Este durnate la prigionia del marito (1509–1510), in: Archivio storico lombardo, 4’^ ser. 14 (1910), pp. 5–105, here p. 47.

616 Sanuto.I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 10, cols. 193f.

617 ASVenice, Archivio Proprio, Roma, Reg. 3, 50: 24 April 1510.

618 Correspondance de l’Empereur Maximilien 1er et de Marguerite d’Autriche, ed. by M. Le Glay, 2 vols., Paris 1839, here vol. 1, p. 294: Maximilian to Margaret, 29 June 1510.

619 ASVenice, Archivio Proprio, Roma, Reg. 3,105:2 July 1510.

620 Sanuto, Idiarii, ed. by Fulin (seenote3), vol. 11, cols. 213f.

621 Correspondance, ed. by Le Glay (see note 36), vol. 1, p.319: Maximilian to Margaret, 31 August 1510.

622 Ibid., pp.337f.: Maximilian to Margaret, 7 Oct. 1510.

623 According toFrancescoGuicciardini.Storia d’Itaiia, ed. C. Pani gada, 5vols., Bari 1929 (Scrittoria d’Itaiia 120–124), here vol. 3, Book 9, Chap. 14, Julius did this unwillingly, on the advice of Ferdinand.

624 Sanuto, I diarii, ed. by Fulin (see note 2), vol. 11, cols. 135f.

625 LettresduRoyLouisXIIetdu Cardinal George d’Amboise, 4 vols., Brussels 1712, here vol. 2, pp. 98f.: Julius to Conservatori and community of Modena, 29 January 1511, Mirandola.

626 Wiesflecker, Kaiser Maximilian i. (see note 2), vol. 4, pp. 78–81.

627 Le Glay, Negociations diplomatiques (see note 23), vol. 1, p. 390: Andrea da Borgo to Margaret of Austria, 3 April 1510/(11), Moulins. Andrea da Borgo was relaying detailed reports of the negotiations, including letters to him from Lang.

628 Ibid., pp. 388, 392: Andrea da Borgo to Margaret of Austria, 13 March 1510/(11), Bourges.

629 C. Shaw, Julius II. The Warrior Pope, Oxford 1993, pp. 273 -275; Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 4, pp. 82f.

630 Lettres du Roy Louis XII (see note 43), vol. 2, p. 160: Lang toEtiennePoncher, 16 April 1511, Bologna.

631 Ibid., p. 250: Andrea da Borgo to Margaret of Austria, 31 May [1511], Grenoble.

632 A. Renaudet, Le Concile Gallican de Pise-Milan. Documents horentins (1510–1512), Paris 1922 (Bibliotheque de l’Institut Frangois de Florence 1,7), pp. 29f.

633 Ibid, p. 57: Roberto Acciaiuoli to Dieci di Balia, 22 June 1511, Grenoble; p. 69: Francesco Pandolhni to X di Balia, 13 July 1511, Milan.

634 Ibid., p. 147: F. Pandolbni to X di Balia, 25/26 Aug. 1511, Milan.

635 Le Glay, Negociations diplomatiques (see note 23), vol. 1, p.417: Mercurino da Gattinara to Margaret of Austria, 7 July 1511, Innsbruck.

636 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 4, p. 95.

637 Renaudet, Le Concile Gallican (see note 50), p. 280: Maximilian to Piero Soderini and X di Balia, 27 September 1511.

638 Ibid., p. 375: Rosso Ridolb to X di Balia, 13 October 1511, Sarzana.

639 Ibid., p. 406: Roberto Acciaiuoli to X di Balia, 21 October 1511, Beaugency.

640 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 4, p. 96.

641 Le Glay, Correspondance (see note 36), vol. 2, pp. 38f.: Maximilian to Margaret, 18 September [1511],

642 Sanuto.I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 8, cols. 234–237.

643 Shaw, Julius II (see note 47), pp. 290f.

644 Le Glay, Negociations diplomatiques (see note 23), vol. 1, p.468.

645 Renaudet, Le Concile Gallican (see note 50), pp.585f.: Francesco Pandolhni to X di Balia, 4 January 1511/(12), Milan.

646 Ibid., pp. 610f.: Francesco Pandolhni to X di Balia, 2 February 1511/(12), Finale.

647 Le Glay, Negociations diplomatiques (see note 23), vol. 1, pp. 482f.: Jean Le Veau to Margaret of Austria, 5 March 1512, Blois.

648 Wiesflecker, Kaiser Maximilian I. (see note 2), vol. 4, p. 108.

649 Sanuto.I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 15, cols. 384–388.

650 ASMantua, AGonzaga, b. 860: Statio Gadio to Francesco Gonzaga, 7 December 1512, Rome.


651 Sanuto, I diarii, ed. by Fulin (see note 3), vol. 15, cols. 510f.

652 A. Luzio, Isabella d’Este di fronte a Giulio II negli Ultimi tre anni del suo pontibcato, Milan 1912, p. 196: Soardino to Francesco Gonzaga, 29 January 1513, Milan.

Die Vortragsform wurde weitgehend beibehatten, der Inhatt jedoch überarbeitet; die Anmerkungen wurden bewusst knapp gehaiten.

653 Zu neuen Datierungsfragen und -ergebnissen der Romreise Luthers vgi. jetzt die Ausführungen von H. Schneider in diesem Band.

654 Vgi. zu diesem Komplex etwa G.-R. Tewes, Die römische Kurie und die europäischen Länder am Vorabend der Reformation, Tübingen 2001 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 95); ders., Deutsches Geld und römische Kurie. Zur Problematik eines gefühlten Leides, in: B. Flug/ M. Matheus/A. Rehberg (Hg.), Kurie und Region. Festschrift für Brigide Schwarz zum 65. Geburtstag, Stuttgart 2005 (Geschichtliche Landeskunde 65), S. 209 – 239.

655 Vgl. H. Braii-Tuchel/F. Reichert, Rom – Jerusalem – Santiago. Das Pilgertagebuch des Ritters Arnold von Harh (1496–1498), Köln-Weimar-Wien 2007 hier S. 47–67.

656 M. Miller, Das römische Tagebuch des Ulmer Stadtammans Konrad Locher aus der Zeit des Papstes Innozenz VIII. Ein Beitrag zur Geschichte der Klosterreform in der Reichsstadt Ulm und des Geschäftsgangs an der Römischen Kurie im Spätmittelalter, in: Historisches Jahrbuch 60 (1940), S. 270–300.

657 Ebd., S.291, 294.

658 Ebd., S.293.

659 Antonio de Beatis, Die Reise des Kardinals Luigi d’Aragon durch Deutschland, die Niederlande, Frankreich und Oberitalien, 1517–1518, hg. von L. Pastor, Freiburg i. Br. 1905 (Erläuterungen und Ergänzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 4,4).

660 Archivio Bartolini Saiimbeni (= ABS), Lettere, Mazzo I, 6.11.1512 (Jo[annes] Bor[gherini] aus Florenz an Gherardo di Bartolomeo Bartolini in Rom); vgl. G.-R. Tewes, Kampf um Florenz – Die Medici im Exil, 1494–1512, Köln-Weimar-Wien 2011, S. 1015.

661 G.-R. Tewes, Die päpstliche Datarie um 1500, in: M. Bertram/L. Schmugge/B. Schwarz (Hg.), Stagnation oder Fortbildung? Das allgemeine Kirchenrecht im 14. und 15. Jahrhundert, Tübingen 2005 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 108).

662 Vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 934936.

663 ABS, Lettere, Mazzo I, 9.11.1512 (Leonardo di Zanobi Bartolini aus Florenz an Gherardo Bartolini in Rom); vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 1022.

664 Firenze, Biblioteca Nazionaie Centrale (= BNCF), Ms. II. V. 21, c. 225 (24.12.1512; irrig unter Oktober eingeordnet); vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 981f.

665 BNCF, Ms. II. V. 21, c. 236 (4.3.1512/13, Leonardo di Zanobi Bartolini aus Rom an Lanfredino Lanfredini in Florenz); vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 984f.

666 Zu diesem im September 1512 angelegten Haushaltsbzw. Rechnungsbuch, das Leonardo di Zanobi Bartolini als Generalprokurator des Kardinals Giovanni de’ Medici und ab Februar 1513 für den neuen Florentiner Giuliano de’ Medici führte, vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 983–985, 996–1011.

667 Im Fall der Abtei S. Andrea di Dovadola (Romagna), mit welcher Kardinal Giovanni de’ Medici von Papst Julius II. providiert worden war, erweisen zum Beispiel das Haushaltsbuch, welches der zum engeren Medici-Kreis zählende Geistliche Lorenzo di Bartolomeo Bartolini führte, sowie eine private Besitzurkunde, dass die in den päpstlichen Bullen und den Kammer-Registern angegebenen Besitzrechte und Pfründwerte – die formaljuristisch der ven’fas precMMm entsprechen mussten -, zum Vorteil der Betrogenen nicht den Tatsachen entsprachen; vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 734 -736. Weitere Beispiele ließen sich anführen. Zu einem wichtigen Kurienbankier der 30er und 40er Jahre des 16. Jahrhunderts vgl. jetzt: F. Guidi Bruscoli, Papal Banking in Renaissance Rome. Benvenuto Olivieri and Paul III, 1534–1549, Aldershot-Burlington 2007 (Studies in Banking and Financial History).

668 Vgl. Citta del Vaticano, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Cam. ap., Div. cam. 63, fol. 164v-169r (Venturis Landsmann Alberto Salvi, compuHsfa der Kammer, hatte mit einem Kammernotar ein Inventar der auszuhändigenden Bücher aufgestellt, die sich in der Kammer befanden. Venturi musste sich seinerseits eidlich verpachten, diese Bücher später der Apostolischen Kammer zurückzugeben); Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 985 und Anm. 87 (hier wäre zu präzisieren, dass das 1513 anzulegende Inventar die Bücher betraf, welche aus der Amtszeit des früheren Depositars Ambrogio Spannocchi und der Bank seiner Erben stammten, die faktisch aber einen wesentlich längeren Zeitraum betrafen).

669 Vgl. Tewes, Datarie (wie Anm. 9), S. 159–180.

670 Der Zeitpunkt, zu dem z. B. die für eine Servitien- oder Annaten-Zahlung ursächliche, vorausgegangene Provision mit einem niederen Benehzium (wie einer Pfarrkirche) oder einem höheren (wie einem Bistum) sowie die daraus resultierende Obligation zur Zahlung der Gebühren erfolgte, ist aus den Introitus etFxitns-Bänden nicht zu ersehen, sondern nur aus den Servitien-, Annatenund Obligationsregistem der Kammer, in denen dann auch die häuhgen Fristverlängerungen als Marginalglossen registriert wurden.

671 Exemplarisch: GuidiBruscoli, Papal Banking (wie Anm. 15).

672 Vgl. Tewes, Römische Kurie (wie Anm. 2), S. 257–274. Für den Zeitraum von ca. 1450 bis ca. 1520 ist kein Prokurator zu erkennen, der Annaten-Obligationen so häuhg wahrnahm wie Dominicus und Franciscus de Attavantis für die Medici-Bank. Allerdings werden solche Prokuratoren in den Annaten-Registern in der Regel nicht als Vertreter ihrer oder bestimmter Banken bezeichnet. Für eine umfassendere komparative Studie müssten daher erst alle Prokuratoren, die Obligationen leisteten, auf eventuelle Bankverbindungen untersucht werden.

673 Vgl. G.-R. Tewes, Luthergegner der ersten Stunde. Motive und Verfechtungen, in: QFIAB75 (1995), S. 256 -365, hier S. 282–294, 307f. mit Anm. 128 (mit Quellen und Literatur).

674 Vgl. Tewes, Römische Kurie (wie Anm. 2), S. 298–301. In den zentraiistischeren westeuropäischen Monarchien wie Frankreich, England und Spanien sind die großen Ablässe wie der bekannte für die Peterskirche stark reglementiert oder gar verboten worden.

675 Hierzu ausführlich: Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8).

676 Vgl. ebd., S.755 -757.

677 Vgl.ebd., S.600–666.

678 ASB, Lettere, mazzo IlP’s, 28.4.1509,12.5.1509, 26.5.1509,10.11.1509, 24.11.1509,19.1.1510. Der Warenhandel, vor allem mit Zucker, Pfeher, Heringen und Leder, erfolgte überaus freundschaftlich, vertrauensvoll und mit gegenseitiger Hilfe in einem engen Verbund zwischen den Welser-Faktoreien in Lyon, Mailand und Venedig und der Augsburger Zentrale sowie der Saiviatiund Bartolini-Gesellschaft in Lyon, der Pandolhni-Gesellschaft in Rom und natürlich der Lanfredini-Gesellschaft in Florenz.

679 H. Lutz, Conrad Peutinger. Beiträge zu einer politischen Biographie, Augsburg 1958 (Abhandlungen zur Geschichte der Stadt Augsburg 9), S. 99.

680 Ebd., S. 100; vgl. A. Schulte, Die Fugger in Rom 1495–1523. Mit Studien zur Geschichte des kirchlichen Finanzwesens jener Zeit, Bd. 1: Darstellung, Bd. 2: Urkunden, Leipzig 1904, hier Bd. 1, S. 37 9799.

681 Lutz, Peutinger (wie Anm.27), S. 100f.

682 Ebd., S. 101; Schulte, Fugger in Rom (wie Anm. 28), Bd. 1, S. 28f., Anm. 2, S. 37.

683 Schulte, Fugger in Rom (wie Anm.28), Bd.2, Nr.96f. S. 154f.

684 Ebd., Bd. 1, S. 97–141; Tewes, Datarie (wie Anm.9), S.174f.

685 Vgl. Schulte, Fugger in Rom (wie Anm.28), Bd. 1, S. 12*4 vgl. auch S. 123.

686 Belege in Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 831–835.

687 BNCF, Ms. II. V. 22, c. 10 (21.4.1513, Jacopo Salviati aus Rom an Lanfredino Lanfredini: „piuche se fussi stato el bancho de’ Fucheri, et una della cause che m’ha fatto restare qua [a Roma] e per dare riscontro a questi creditori et liberare anchora me“).

688 Schulte, Fugger in Rom (wie Anm. 28), Bd. 1, S. 207f.

689 Ebd., S. 238; zu Bernardo Bracci vgl. auch Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 1008 (Literatur).

690 Guidi Bruscoli, Papal Banking (wie Anm. 15), S. XVI.

691 Es gab unter den Florentiner Mediceern eine recht große Gruppe, die ais Anhänger des Dominikaners Girolamo Savonarola zu erkennen ist. Zu ihr gehörten nachweislich u. a. Lanfredino Lanfredini, Filippo und Giuliano da Gagiiano, Niccolo Michelozzi, Marco (Marcuccio) Saiviati sowie Jacopo und Alamanno Saiviati, während ein Leonardo di Zanobi Bartolini ohenbar nicht mit Savonarolas Ideen sympathisierte; vgl. Tewes, Kampf um Florenz (wie Anm. 8), S. 807–81Z 970.

692 Decrees of the Ecumenical Councils, ed. by G. Alberigo etal., ed. and trans. by N. Tanner, 2vols., Washington DC 1990, here vol. 1, pp. 636, 639f.

693 The chief studies on this topic are C. Stange, Luther und das fünfte Laterankonzil, in: Zeitschrift für systematische Theologie 6 (1928), pp. 339 -444 (devoted almost exclusively to Luther’s criticisms of the council’s decree on the immortality of the soul); id., Luther und das Konzil zu Pisa von 1511, in: Zeitschrift für systematische Theologie 10 (1933), pp. 681–710; C. Tecklenburg Johns, Luthers Konzilsidee in ihrer historischen Bedingheit und ihrem reformatorischen Neuansatz, Berlin 1966; J. Headley, Luther and the Lifth Lateran Council, in: Archiv für Reformationsgeschichte 64 (1973), pp. 55–78. Headley, Luther (seebefore), no. 71 pp. 74f., surmises that it was not until 1531 that Luther gave clear evidence of having read one of its decrees, and by then he may have glanced at a copy of the conciliar acta edited by Antonio del Monte (c. 1462–1533) and published in 1520 by Jacobus Mazochius. Several months after his encounter with Cajetan that helped to shape his negative view of Lateran V, Luther was also attacking the council’s decree on the immortality of the human soul. By the winter of 1520 he claimed that the council was considered by most of the world to be a mockery. By the beginning of 1521 he dismissed the council as a small assembly of men that made its decisions based on human Statutes and dreams, not on God’s Word. Eventually he came to see Lateran V as the most shameful of all councils, a mockery and disgrace, which spent its time on ceremonies instead of church reform. Headley, Luther (see note 2), pp. 66–68.

694 The issue of conciliar authority over a pope who was harming the Church was much in the air. On 28 September 1510 the clergy of France meeting in a council at Tours called for a free council in accord with the decrees of the Council of Basel, should pope Julius II not change his ways. On 5 December hve cardinals, who had distanced themselves from Julius II but had failed to get Florentine support for a council to be held in that city, took refuge in Milan, where they continued making plans for a council. Emperor Maximilian I on 16 January 1511 formally commissioned a procurator to ask the pope to convoke a council. At that time Julius II was personally directing the siege of the snow-bound fortress at Mirandola that was breached by his cannons on January 20th. The victorious pope initially rejected the imperial request. In the entourage of the papal curia waiting in Bolgona, Giovanni Godazzini, re/erendarius and cleric of the apostolic camera, was writing a treatise, ^De Romani Pontihcis electione ^ et concilii potestate“ in which he advocated conciliar supremacy. As Luther passed through Milan, the war-torn northern areas of Italy, and Florence on his way to Rome, he probably heard rumors of an impending conciliar challenge to the authority of Julius II. On Luther’s trip to Rome, cf. M. Brecht, Martin Luther. His Road to Reformation, 1483–1521, trans. J.L. Schaaf, Philadelphia 1985, pp.99104; H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, ed. by Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), pp. 1–157. On the decree of the council of Tours, cf. Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, 60 vols., ed. by G. D. Mansi et al., Paris 1898–1927 (= Mansi), here vol.32, cols. 555A-557C. On events in northern Italy, cf. A. Landi, Concilio e papato nel Rinascimento (1449–1516). Un problema irrisolto, Torino 1997 (Studi storici), pp. 224–234. On Gozzadini, cf. H. Jedin, Nochmals der Konziliarist Gozzadini, in: Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 61 (1966), pp. 88 -93, here p. 89f.

695 D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 – 2009 (= WA), here vol. 1, p. 573,12: „infelix eventus eorum doctissimorum et sanctissimorum virorum, qui sub Julio II. studuerunt reformare ecclesiam, instituto ad hanc necessitatem concilio“. Notable among the conciliar fathers for learning was its cardinal-president Bernardino Lopez de Carvajal (cf. Francesco Guicciardini, Storia d’Italia, ed. by C. Panigada, Bari 1929, here vol.3, p. 49: ^cardinale chiaro per nobilitä per lettere e per costumi“ [Libro IX, cap. X]) and for holiness was Francois d’Estaing, bishop of Rodez (cf. C. Belmon, Le bienheureue Francois d’Estaing, eveque de Rodez, Albi 1924).

696 Promotiones & progressus sacrosancti pisani concilii moderni indicti & incohati anno domini 1511, ed. by Z. Ferreri, Paris 1511, fol. 24r.

697 Mansi 32, cols. 683E-684A.

698 J.M. Doussinague, Fernando el Catölico y el Cisma de Pisa, Madrid 1946, p. 539, Apendice 50: „y porque sola la obediengia del Papa Ioannes XXIII hizo aquellos decretos de Constangia y no fueron regebidos por los prelados de la obediencia del Papa Gregorio y del Papa Benedicto que entonges eran, ni despues fueron regebidos ni aprovados por el Papa Martino V° que fue elegido en concordia en el mesmo congilio de Constangia antes fueron ympunados por el en vna bulla de la reprovagion de los errores de Joannes Hus, entre los quales pone este error ser danado que Sant Pedro no fue ni es cabega de la yglesia universal; yten otro segundo error, que el Papa canonicamente elegido su propio nombre expresso no sea sucessor de Sant Pedro ni tenga la auctoridad suprema en la yglesia de Dios, y en esta ynpunagion calladamente paresge que no aprueva el Martino aquellos decretos asy generalmente hechos, antes los reprueva y quanto al congilio de Basilea aquel non se ha de tener porque fue hecho despues que el Papa Eugenio UU° lo mando deshazer y por el mismo Eugenio ni por sus sugessores nunca fue aprovado y porque asi mesmo estos decretos fueron hechos con pasyon y contra determinagion de muchos decretos antiguos y opiniones de muchos dotores asy canonicos como theologos a los quales muchos de los modemos han seguido, en especial Alberto Magno [OP], Santo Thomas [de Aquino, OP], Alexander de Ales [OFM], Pedro de Tarantasia [Pierre de Tarentaise, OP] que fue el Papa Inogengio quinto y Sant Buenaventura Cardenal [Giovanni di Fidanza, OFM], Ricardo de Altavilla [Middleton, OFM] y Pedro de Palude [Pierre de la Palu, OP] y Agustino de Ancona [Trionfo, OESA] y Enrico [probably Hervaeus Natalis, OP] y Alexandro de Alpidio [Alessandro di San Elpidio, OESA] y el cardenal de Sant Sixto [Juan de Torquemada, OP] y Aluaro [Alvaro Pelayo] en vn tratado que hizo ,De planctu ecdesie’, Hostiense [Enrico de Segusio / Susa], Joan Andres [Giovanni d’Andrea], Pedro de Monte obispo brixiense, gran canonista en vn tratado que hizo ,De potestate Pape et Conciliis’, el Antonio [Antonino Peruzzi, OP] argobispo de Florengia, Cataldino [di Boncompagni], el Brabagio [Andrea Barbazza] y el Alexandrino cardenal [Giovanni Antonio di San Giorgio] y otros muchos doctores, y porque si esto no se remediase continamente podria haver semejante gisma en la yglesia de Dios y porque cessen todas las disputagiones y opiniones que desta materia cada dia nasgen, proporneys ante Su Santidad en el congilio que aquellos dos decretos se revoquen expressamente y se haga nuevo decreto que declare que el Papa es sobre el congilio excepto en caso de la eregia como dize el canon Si Papa XL. dis. y en el caso que dos o tres son elegidos en gisma por Sumos Pontihges que solo en estos dos casos el Congilio pueda conosger y sea juez de la causa del Papa y no en mas“. The arguments against „Haec sancta“ and the councils of Konstanz and Basel in this royal instruction seem to depend heavily on the positions of the Spanish Cardinal Juan de Torquemada (1388–1468) in his „Summa de ecclesia“ – cf. for example, his über II, caput XCIU „Quod romanus pontifex extra casum haresis non habeat iudicem superiorem in terris“ (Sigs. [s vi r-viii r[) and cap. C „In quo respondet objectionibus adversariorum sumptis ex decretis concilii Basiliensis“ (Sig. [t v vvii r[), citing Summe [sic] de ecclesia domini Joannes [sic] de Turrecremata cardinalis sancti Sixti vulgo nuncupati repertorium seu tabula alphabetica, Lyon 1496, on Sig. [s viii r a], where he lists most of these same theologians and canonists.

699 Mansi 32, cols. 750D-751B. The hrst two decrees of the Council of Basel received by the Pragmatic Sanction of Bourges (7.7.1438) were Basel’s reiteration in its hrst session of the decree „Frequens“ and in its second session of the decree „Haec sancta“ of the Council of Konstanz – cf. L. G. deVilevault/ L. G. O.-F. de Brequigny (Eds.), Ordonnances des rois de France de la troisieme race, recueillies par ordre chronologique, tome 13, Paris 1782, pp. 270f. The Pragmatic Sanction did not include the later decree „Sacrosancta“ dehning conciliar supremacy as an article of faith.

700 Mansi 32, cols. 751C-D, 753A, 773A, 815D.


701 Ibid., col. 797B: „Deputatio super materia pragmatica et rebus hdem tangentibus“.

702 Ibid., cols. 797B-D. Leo X appointed eight cardinals to it: Domenico Grimani, Jaime Serra, Robert de Guibe, Sisto della Rovere, Pietro Accolti, Achille de Grassi, Bandinello Sauli, and Alfonso Petrucci. He selected from the group of twenty-four prelates elected by their colleagues eight to sit on this Commission: Bernardo Zane, Rainaldo Graziano OFM, Bartolomeo Soncia OP, Juraj Dragovic OFM, Gerolamo Piccolomini, Antonio Trombetta OFM, Giovanni Antonio Scotti, and Giovanni Francesco deHa Rovere. The pope also added Johannes Staphyieus, Aiexios Ceiadoni, Tommaso de Vio OP, and Bernardino Prati da Chieri di Riva OFM.

703 On Accoiti, cf. B. Uiianich, Accolti, Pietro, in: Dizionario Biograhco degliltaliani (= DBI) 1 (I960), pp. 106–110, here pp. 106f. Accolti was a canonist. Although appointed to the deputation on faith, he was not among the three cardinals who had the hnal say on matters of faith (Bernardino de Carvajal, Domenico Grimani, and Niccolo Fieschi), but was among the two who dealt with matters of reform (Lorenzo Pucci and Accolti) – cf. Firenze, Archivio di Stato, Dieci di Baliä, Carteggi Responsive, no. 118, fol.317r.

704 M.Bertola, I due primi registri di prestito della Biblioteca Apostolica Vaticana. Codici Vaticani Latini 3964,3966. Pubblicati in fototipia e in trascrizione con note e indici, Citta del Vaticano 1942 (Codici e Vaticanis selecti 27), pp. 51–53,110,113. The Vatican Library contained at least four relevant treatises of Torquemada: „De potestate ecclesiastica“, „De potestate papae“, „Summa de ecclesia“, and „Super decreto unionis graecorum“ – ibid., p. 146. Accolti borrowed a treatise on „De potestate ecclesiastica“ (apparently of Juan Torquemada); a treatise of Juan Torquemada (probably his „De potestate papae et generalium conciliorum“); the treatise of Agostino Trionfo da Ancona entitled „De potestate papae“; a book on certain Privileges; two books on the matter of councils; a book on a council by Isidore; volumes containing the „Gesta et acta concilii Calcedonensis“, the sixth, seventh, and eighth councils of Constantinople, and the Lateran council (649) held under Martin I; and multiple manuscripts containing the councils of Konstanz and Basel (one apparently entitled „Decreta et gesta Basiliensis concilii“).

705 Uiianich, Accolti (see note 12), pp. 106f.; Mansi 32, cols. 936A-B; J. Thomas, Le concordat de 1516. Ses origines, son histoire au XVIe siede, 3 vols., Paris 1910, here vol. 1, p. 433.

706 Bertola, I due primi registri (see note 13), pp. 52, 54.

707 Ibid., p. 119.

708 F. Todescan, Fermenti gallicani e dottrine anti-conciliariste al Lateranense V.Un capitulo della teologia politica del secolo XVI, in: L. Lombardi Vallauri/G. Dilcher (Eds.), Cristianesimo secolarizzazione e diritto modemo, Milan 1981 (Per la storia del pensiero giuridico modemo 11–12), pp. 567 -609, here pp. 584f., 595, 598.

709 Ibid., pp. 581, 586, 587 601.

710 Ibid., pp. 601f.

711 On the hrst two works, cf. TommasodeVio, De comparatione auctoritatis papae et concilii cum apologia eiusdem tractatus, ed. by V. M. J. Pollet, Roma 1936 (Scripta theologica 1); his sermon is found in Mansi 32, cols. 719D-727B, and the missing section at 726B8 is reprinted in N. H. Minnich, Concepts of Reform Proposed at the Fifth Lateran Council, in: Archivum Historiae Pontihciae 7 (1969), pp. 163–251, reprinted with newappendices in id., The Fifth Lateran Council (1512–17). Studies on Its Membership, Diplomacy, and Proposals for Reform, Aldershot 1993 (Variorum Collected Studies Series 392), article 4, here Appendix 3, pp. 239 – 241; his commentary is found in Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici Opera omnia jussu impensaque Leonis XIIIP. M. edita, Tomus Octavus: Secunda secundae Summae Theologiae a quaestione I ad quaestionem LVI ^ cum commentariis Thomae de Vio Caietani Ordinis Praedicatorum, Roma 1895, pp. 24f.

712 J.H. Burns/T. M. Izbicki (Eds.), Conciliarism and Papalism, Cambridge 1997 (Cambridge Texts in the History of Political Thought), pp. xvii-xx. For a recent study of Thomas’s teachings on papal authority, see U. Horst, The Dominicans and the Pope. Papal Teaching Authority in the Medieval and Early Modem Thomist Tradition, frans, by J. D. Mixson, Notre Dame 2006 (The Conway Lectrues in Medieval Studies, 2002), pp. 8–21 – Thomas never mentioned the possibility of the pope faHing into heresy.

713 Cajetan held that Martin V conhrmed the conciliar decrees against the heresies of Wyclif, Hus, and Jerome of Prague, but not the decree „Haec sancta“, which was not properly debated by leamed men before promulgation. Cf. M. Cano, ,De locis theologicis’ in his .Opera’, Cologne 1605, Lib. V, cap. VI [Postremum], ad argumentum 8, pp. 294f.

714 De Vio, De comparatione, ed. by Pollet (see note 20), Cap. VIII, nos. 97–116 pp.54–61. Torquemada, „Summa de ecclesia“ (see note 7), lib. II, cap. XCHI: „Nono hec eadem sententia habetur ex diffinitione habita in concilio Constantiensi per omnes patres utriusque obedientie et conhrmata per papam Martinum in qua ut habetur in epistola quam prefatus Martinus edidit habetur tanquam pro articulo hdei habendo quod papa canonice electus habeat supremam auctoritatem in ecclesia dei“. Sig. s [viib vviii a r],

715 De Vio, De comparatione, ed. by PoIIet (seenote20), no. 116 p. 61. The Council of Basel at its second session (15.2.1432) interpreted „Haec sancta“ as applying to normal situations and not just to times of schism (Decrees, ed. byAIberigo/Tanner [see note 1], p.457). At its third session (29.4.1432), it appealed to the decree (458) and at its eighteenth session (26.6.1434) it reissued the decree as „Sacrosancta“ (477).

716 De Vio, De comparatione, ed. by Pollet (see note 20), cap.VIII, nos. 117 and 118 pp. 61f.; cap. XI, no. 187 p. 90; for Torquemada’s arguments, cf. his „Summa de ecclesia“ (see note 7), über II, cap. C, sigs.tvv-t[vii]r.

717 De Vio, De comparatione, ed. by Pollet (see note 20), cap. IX, no. 150 pp. 74f.; cap. XXII, no. 336 p. 147; cap. XXVI, no. 395 p. 171.

718 Ibid., cap. XII, no. 196 p. 95, citing Torquemada’s „Summa de ecclesia“ (see note 7), lib. II, cap. C: „Preterea quod dominus Eugenius approbando processum concilii non approbaverit decreta illius exinde manifeste colligitur quod licet Basilienses cum maximo Studio repetitis vicibus supplicaverunt oraverunt et requisierunt per oratores suos ut dominus Eugenius eorum decreta approbaret et conhrmaret nunquam tarnen talem approbationem aut conhrmationem habere ab eo potuerit“. Sig. [t vi, cols. a-b v], The records of the Council of Basel, however, report that its ambassadors to Eugenius IV never asked him to approve its decrees, but to observe them in the Roman curia – cf. f.W. Stieber, Pope Eugenius IV, the Council of Basel and the Secular and Ecclesiastical Authorities in the Empire. The Conhict over Supreme Authority and Power in the Church, Leiden 1978 (Studies in the History of Christian Thought 13), p. 24 no. 20, p. 161 no. 52. The Claim of Torquemada and Cajetan that Basel sought the approbation of its decrees by Eugenius IV was not repeated by „Pastor Aeternus“, which asserted that Basel had failed to conform to the tradition of seeking papal approbation – see Mansi 32,cols.968B-C.

719 De Vio, Condlar sermon, in: Minnich, Concepts of Reform (see note 20), p. 241; Mansi 32, cols. 725E, 967B-C, 967E-968B.

720 Thomae Aquinatis Opera (see note 20), Commentary on U-U, q. 1, art. 10, nos. IU-IV, p. 25.

721 Dominicus Jacobazzi, De concilio, in: Mansi, vol.O: Introductio, cols. 117bA, 135bD, 137bB, 216 bD, 217aB, 313 bE, 536bC, 537aA; J. Klotzner, Kardinal Dominikus Jacobazzi und sein Konzilswerk. Ein Beitrag zur Geschichte der konziliaren Idee, Roma 1948 (Analecta Gregoriana 45 / Series Facultatis Historiae Ecclesiasticae B,6), pp. 141,165–167,189, 345,367.

722 R. Becker, Jacovacci, Domenico, in: DBI 62 (2004), pp. 111–116, here p. 114; Jacobazzi, De concilio (see note 30), col. 217aB (citing Torquemada’s arguments). At the eleventh session Jacobazzi made his approval of the Concordat dependent on the French acceptance of the revocation of the Pragmatic Sanction. Although the Concordat reiterated many provisions of the Sanction, it dihered on other points and thus could give rise to controversy if the French did not accept the abrogation of the Sanction. Cf. Mansi 32, cols. 964E-965A: „qui dixit quod placebant sibi contenta in bulla, dummodo Galli acceptent bullam revocationis pragmaticae sanctionis“.

723 Klotzner, Jacobazzi (see note 30), pp.2*4 33, 42, 45.

724 Thomas, Le concordat de 1516 (see note 14), vol. 1, pp.329, 433.

725 Decrees, ed. byAlberigo/Tanner (see note 1), pp. 641f.; Mansi 32, col. 792B. Many of the provisions of the Pragmatic Sanction were based on the decrees of the twentieth and twenty-third sessions that pre-date the council’s transfer. At a general congregation on 17 October 1439, with the agreement of three or four of the deputations, the Pragmatic Sanction of Bourges was formally approved by the Council of Basel. Cf. Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils von Basel 6: Die Concordate des Zwölferausschusses 1437. Die Concilsprotokolle facob Hüglins, ed. by G. Beckmann, Basel 1926, p. 643,25–29. Earlier on 12 fanuary 1439 the ambassadors of the King of France had petitioned this approval – ibid., pp. 301 f. I am grateful to Professor foachim Stieber for this reference.

726 Decrees, ed. by Alberigo/Tanner (see note 1), pp. 642–644; Mansi 32, cols. 967B-969A. The Claims that Ephesus II was transferred to Chalcedon and Pavia to Siena without conciliar consent lack historicai foundation. On Ephesus II, cf. Decrees, ed. by Alberigo/Tanner (see note 1), no. 6 p. 642; and on Pavia-Siena, cf. W. Brandmüller, Das Konzil von Pavia-Siena 1423–1424, vol. 2: Quellen, Münster 1974, pp.35f„ 51.

727 F. Oakley, The Conciliarist Tradition. Constitutionalism in the Catholic Church 1300–1870, Oxford 2003, pp. 56f„ 115, 214 note 126.

728 Bishop Bemal Diaz de Lugo of Caihorra argued at the general congregation of the Council of Trent on 19 November 1546 that Eugenius IV acknowledged the legitimacy of the Council of Basel in his bull „Dudum sacrum“ of 15 December 1433 and that Leo X approved this council prior to its transfer in his bull „Pastor Aeternus“ – cf. Concilium Tridentinum, ed. by Görres-Gesellschaft, 13 vols., Freiburg 1901 -2000, here vol. 5, p. 653,16–18.

729 Decrees, ed. byAlberigo/Tanner (see note 1), 642,12–19, 643,18. This Claimseems to repeat that made by Torquemada („De ecclesia“, liber II, cap. C, sig. t [vi r-v]) and repeated by Ferdinando of Aragon (Doussinague, „El cisma“, 539) and by Cajetan (de Vio, „De comparatione“ (see note 20), cap. XII, no. 196 p. 95).

730 Eugenius IV, „Dudum Sacrum“, printed in Mansi 29, cols. 78C-79D, esp. 78E: „decemimus et deciaramus, praefatum Generale Concilium Basileense a tempore praedictae inchoationis suae legitime continuatum fuisse et esse, prosecutionemque semper habuisse, continuari, ac prosecutionem habere debere ad praedicta et pertinentia ad ea, perinde ac si nulla dissolutio facta fuisset. Quinimmo praefatam dissolutionem irritam et inanem de consilio et assensu simili declarantes, ipsum sacrum Generale Concilium Basileense pure, simpliciter et cum ehectu ac omni devotione et favore prosequimur et prosequi intendimus“ and 79B: „quidquid per nos aut nostro nomine in praejudicium aut derogationem praedicti sacri concilii Basileensis, seu contra ejus auctoritatem factum et attentatum seu assertum est, cassamus, revocamus, irritamus et annullamus, nullas et irritas fuisse et esse declaramus“. Alsoreprintedas„Deconsilio“inAnnaiesecdesiastici, compiledbyC. Baronio/O. Rinaidi/ G. Laderchi, and ed. by A. Theiner, 37 vols., Barri-Ducis 1864–1883, here vol. 28 (1874), pp. 158f., at p. 159, ad annum 1434, no. 1; Decrees, ed. byAlberigo/Tanner (see note 1), p.476.

731 Eugenius IV, „Cum charissimus“, in: Annaies ecdesiastici, ed. by Theiner (see note 39), vol. 28 (1874), pp. 460 f., ad annum 1446, no. 3: „Basileense ab ejus initio usque ad translationem per nos factam, absque tarnen praejudicio juris, dignitatis et praeeminentiae sanctae Sedis Apostolicae, ac potestatis sibi et in eadem canonice sedenti in persona B. Petri a Christo concessae, cum omni reverentia et devotione, suscipimus, amplectimur et veneramus“ [p. 461], And „quatenus de dictis decretis vos informantes, eadem cum deputatione exsecutorum in natione Germanica, ut opus fuerit, nostro et Apostolicae Sedis nomine conhrmetis, ratihcetis, et approbetis, proviso tarnen ante omnia, quod in recompensam gravaminum, quae ex aiiquibus ex his decretis nobis et Apostolicae Sedi inferuntur, debita hat per nationem ipsam ac ejus praelatos nobis et ipsi Apostolicae Sedi provisio“ [p. 461],

732 Raccolta di Concordati su materie ecclesiastiche tra ia Santa Sede e le Autoritä Civili, ed. by A. Mercati, Roma 1919, pp. 169f., here p. 169: „Super aiiis autem decretis Basilee editis, et per clare memorie quondam Albertum Romanorum Regem acceptatis, ex quorum observantia natio ipsa alamanica ex pluribus gravaminibus dicitur relevari, contenti sumus, volumus et decemimus, quod omnia et singula, vigore decretorum hujusmodi, cum suis modihcationibus acceptatorum, per eos qui illa acceptaverunt, vel acceptantibus in natione prefata adheserunt, usque in presentem diem quomodolibet gesta vel acta sunt, cum omnibus inde secutis, rata, hrma et inviolabilia persistant, nec imposterum a quoquam quavis auctoritate cassari, vel annullari, aut in irritum quovis modo valeant revocari“.

733 D. Gionta, Favaroni, Agostino (Agostino da Roma), in: DBI45 (1995), pp. 447–451, here p. 450.

734 Mansi29, cols. 228A-234D.

735 Headley, Luther (see note 2), pp. 56–60.

736 Brief 110, Luther to the Elector Friedrich, from Wittenberg, 21(?).11.1518. D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Briefwechsel, 18 Bde., Weimar 1930–1985 (= WA.B),

737 De Vio in his treatise of 1515 rejected the decree of the thirty-sixth session of the Council of Basel supporting the immaculate conception of Mary because it was issued after Eugenius IV had transferred the council to Ferrara, and those who remained in Basel became a schismatic synagogue of Satan. De Vio held that it is more probable that Mary was stained by original sin, but that she was preserved from original sin was also a tolerable theological Position. Let Leo X decide the question in the current Lateran Council. Cf. his „Tractatus de conceptione beatae Mariae virginis ad Leonem decimum“, caput V, in: Thomas de Vio, Opuscula omnia Lyon 1567, Tomus Secundus, Tractatus I, p. 141a, 28– 51,141b,35–142a,3.

738 Fasciculus rerum expetendarum et fugiendarum, ed. by Ortwin Gratius, Cologne 1535, reprinted in a revised edition by E. Bums, London 1690, 2 vols., here vol. 1, pp. 68–71, at p. 69f.: „Et praecipue ante omnia, sacra Constantiense et Basiliense Concilia, quae successive ac legitime in spiritu sancto congregata, universalem ecclesiam representantia, quam plurima circa praemissa statuerunt, maxime circa Status ecclesiastici, tarn in capite quam in membris, reformationem… Et inter caetera perpendit ipsum sacrum Basiliense Concilium, qualiter per sanctos patres antiquos, sacri canones, salubriaque decreta pro felici regimine jam dicti Status ecclesiastici, tam super electionibus, modisque, ministros ecclesiae assumendi et institutendi conditi fuerint… donec advenit Dominus Leo PP. X. qui, Romanis plus debito favens, in quodam coetu, in romana civitate, quae contra nos est, nescimus qualiter, non tamen in spiritu Domini congregato, cum quo nihil contra legem divinam et sacra concilia statui, decerni aut ordinari potest: Opera enim quae facio testimonia perhibent de me [Jn 5,36]; praemissa tam saiutifera statuta abroganda esse, nescimus quo fretus consilio, censuit et contra hdem catholicam et auctoritatem sacrorum generaiium conciliorum veniendo, sacrum Basiliense concilium damnavit: in quo inter caetera judicatum est gloriosam Virginem Mariam sine peccato originaii fuisse conceptam; nec de illo habet Ecclesia aiiam decisionem“. Also reprinted in Thomas, Le Concordat de 1516 (see note 14), vol. 3, pp. 430 f., 434.

739 Stieber, Eugenius IV (see note 27), p.21 (conciliar decrees do not need papal approvai), 343 (the German princes did not acknowledge Eugenius IV’s Claim to be able to transfer the Council of Basel against its will and they refused to send representatives to his council in Ferrara and Florence).

740 N. H. Minnich, The First Printed Editions of the Modern Councils. From Konstanz to Lateran V (1499–1526), in: Annaii dell’Istituto storico itaio-germanico in Trento / fahrbuch des italienischdeutschen historischen Instituts in Trient 29 (2003), pp. 447–468, here p. 448f.

741 Decreta et acta concilii Basiliensis nuper impressa, ed. by Z. Ferreri, Milan 29.6.1511, fol. xliiii r: „Veritas de potestate concilii generalis universalem ecclesiam representantis supra papam et quemlibet alterum declarata per Constantiense et hoc Basiliense generalia concilia est veritas hdei catholice. Veritas hec est quod papa concilium generale universalem ecclesiam representans actu legittime congregatum super declaratis in prefata veritate in aliquo eorum sine consensu nullatenus auctoritative potest dissolvere, aut ad aliud tempus prorogare, aut de loco ad locum transferre est veritas hdei catholice. Veritatibus duabus predictis pertinaciter repugnans est censendus hereticus“.

742 Decrees, ed. by Alberigo/Tanner (see note 1), p.530,3 – 5, 531,40 -532,15; F. Oakley, Conciliarism at Lateran V?, in: Church History 41 (1972), pp. 452 -463, here pp. 459 -463, also notes that „Pastor Aeternus“ did not explicitly rescind the decrees of Konstanz and Basel.

743 Brief Nr. 192, the answer of Luther and Karlstadt to the writing of Eck to Elector Friedrich, from Wittenberg, feast of St. Agapito, 18.8.1519, WA.B 1, p. 471,211–219: „Aber das hat man jetzt zu Rom in Concilio wider das Costnitzer Concilium determiniert, daß der Papst sei über das Concilium, darzu das Baseler Concilium abtan. Und gehn also die Concilia wider einander, und machen, so wir darauf bauen, daß wir zuletzt nit wissen, wo Papst, Concilium, Kirch, Christus oder wir darzu bleiben. Das muß dann alls der heilig Geist tan haben und ius divinum sein, daß wir ein Zeit ob einem Artikel Ketzer, die ander Zeit Christen sein müssen und wie sie es gutdünkt. Also gibt man uns ins Maul, daß wir, wir wollen oder wollen nit, sagen müssen: Das Concilium hat geirret“. And again „in hoc imitabor novissimum Romanum Concilium in quo Basiliense damnatum est et Constantiense quoque non parva suae autoritatis detrimenta, dum Papam supra Concilium esse sanxit, cuius contrarium in Constantiensi dehnitum est. Atque ita invicem sese reprobantia Concilia interim satis nos tutos reddunt et liberos ad contradicendum utriusque: quae enim sibi dissident, cui convenient?“ from Luther’s letter to Spalatin, 15.8.1519, WA 2, p. 400,3–8, reprinted in Causa Lutheri, ed. by Fabisch/Iserloh (see note 45), Text 39, II, p. 279. And from „Von den guten Werken“ (1520): „Da sag ich neyn zu: dan wir haben vil Concilia gehabt, da solchs ist furgewant, nehmlich zu Costnitze, Basele und das letzt Römisch. Es ist aber nichts auszgericht und ymmer erger worden“. WA 4, p. 258,15–17.

744 WA 7, p. 10,8–10: „Sie yrrenn alle, die da sagen, Du seyest ubir das Concilium und gemeyne Christenheyt. Sie yrren, die dyr alleyn gewalt geben, die schrift ausszulegen“.

745 WA 6, p. 406,28f.: „Zum dritten, drewet man yhn mit einem Concilio, szo ertichten sie, es muge niemant ein Concilium beruhen, den der Papst“; ibid., pp. 413,1–414,18: „Der dritte maur feilet von ihr Selbs… Sie haben auch keinen grund der schritt, das allein dem Papast gepur ein Concilium zuberuhen odder bestetigenn, dan allein yhre eygene gesetz, die nit weytter gelten ... damit vorhyndert wurd die besserung der kirchen... des teuhels und Endchristes gewalt ists, die do weret was zur besserung dienet der Christenheit, darumb yhr gar nit zufolgen, sondern widderstustehen ist mit leyp, gut und allem was wir vormugenn“.

746 Tecklenburg fohns, Luthers Konzilsidee (see note 2), pp. 128–130.

747 Roberto Bellarmino, Quarta Controversia: De conciliis. Liber II, Caput XIII, in: Roberti Bellarmino Opera omnia. Ex editone veneta, ed. by I. Fevre, vol. 2, Paris 1870, p.264B. Por Edmond Richer’s views on „Pastor Aetemus“, cf. his „Historia conciliorum generalium“ (Cologne 1681), pars altera, pp. 14f., 18–29, esp. pp. 25–26. For Duval’s Statement, cf. his „Tractatus de suprema Summi Pontihcis Potestate“ (9.12.1613) reprinted in: Bibliotheca maxima pontihcia, ed. by fuan Tomäs Ro – caberti, Roma 1698, Vol. 3, pp. 408–465, here his „De suprema Romani Pontihcis in Ecclesiam Potestate adversus Vigorium iurisconsultum“, Pars IV: „De conciliis eorumque cum pontihce comparatione: An concilia ecdesiae sunt absolute necessaria“, Quaesitio VII: „Utrum de hde sit, Concilium esse supra papam“, pp. 561–565, here p. 564.

748 H. Boehmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914; M. Brecht, Martin Luther. Sein Weg zur Reformation, Stuttgart 1981, S. 104f.; V. Leppin, MartinLuther, Darmstadt 2006, S. 57–61 mit der älteren Literatur (November 1510). Anders H. Schneider, Contentio Staupitii. Der .Staupitzstreit’ in der Observanz der deutschen Augustinereremiten 1507–1512, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 118 (2007), S. 1–44, hier S. 35–36,39. Johann von Mecheln ist am 16.9.1511 noch in Wittenberg und am 25.2.1512 in Salzburg bezeugt. Erneut dazu H. Schneider, Neue Quellen zum Konhikt in der deutschen Reformkongregation, in: Analecta Augustiniana 71 (2008), S. 9–3Z hier S. 17f. Nach Schneider hat Luther Johann von Mecheln nur auf der Hinreise nach Rom begleitet und zurück einen anderen Weg genommen.

749 D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -2009 (= WA), hier Bd. 4Z S.425,5f.

750 Repertorium Poenitentiarie Germanicum. Verzeichnis der in den Supplikenregistern der Pönitentiarie vorkommenden Personen, Kirchen und Orte des Deutschen Reiches (= RPG), Bd. IX: Pius III. und Julius II. 1503–1513. Text und Indices bearb. von L. Schmugge, Berlin-Boston 2014.


751 Eine Übersicht über die Bestände unter Julius II. bei L. Schmugge, Kirche – Kinder – Karrieren, Zürich 1995, S. 481 f. Die Statistik verdanke ich Kirsi Salonen, Turku.

752 Nach L. von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Freiburg 111956, hier Bd.3,2, S. 783 -810.

753 Brecht, Luther (wie Anm. 1), S. 105–110; Leppin, Luther (wie Anm. 1), S. 57–61 mit der älteren Literatur.

754 Brecht, Luther (wie Anm. 1),S. 106.

755 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 3, Nr. 3582 A; R. Weijenbor g, Neuentdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise, in: Antonianum 32 (1957), S. 147–202, hier S. 190 mit Anm. 1.

756 Nach E. Iserloh/J. Glazik/H. Jedin, Reformation, katholische Reform und Gegenreformation, Freiburg 1967 (Handbuch der Kirchengeschichte 4), S. 21.

757 K. Eubel (Hg.), Hierarchia catholica medii aevi, sive summorum pontihcum, S.R. E. cardinalium ecclesiarum antistitum series. E documentis tabularii praesertim Vaticani, Bd. 2: Ab anno 1431 usque ad annum 1503 perducta, Regensberg 1901, S. 192.

758 Vgl. die Belege für die Pontihkate Alexanders VI. und Julius’ II. in RPG VIII: Alexander VI. 14841492,Textbearb.vonL. SchmuggeunterMitarb.vonA. Mosciatti;Indicesbearb.vonH. SchneiderSchmugge/L. Schmugge, 2 Bde., Berlin 2012, und RPG IX (wie Anm.3) im Index s. v. „Signatare“ und „Kommissare“.

759 Unter Alexander VI. waren an der Kurie drei deutsche Pönitentiare tätig: Andreas Friesner, Andreas Oudorp und Johannes Mirle. Mirle dürfte allerdings um 1500 bereits wieder nach Deutschland zurückgekehrt sein. Er bat damals nämlich um Urlaub für drei Jahre: Citta del Vaticano, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), PA 43, fol. 212vs. Andreas Oudorp trat am 22.5.1498 in die Anima-Bruderschaft ein: Liber confraternitatis B. Marie de Anima Theutonicorum de Urbe, hg. von P. Egidi, Roma 1914, S. 49. Alle befassten sich mit Petenten aus dem Reich. Friesner zum Beispiel absolvierte 1503 zwei Augsburger Laien vom Priestermord: ASV, PA 51, fol. 90rs, 185v (1503). Im selben Jahr trat er zusammen mit seinem Neben Egidius der Bruderschaft vom Campo Santo bei, vgl. K. Schulz, Confraternitas Campi Sancti de Urbe, Freiburg i. Br. 2002 (RQ. Supplementband 54), S. 179.

760 Dazu K. Schulz/C. Schuchard, Handwerker deutscher Herkunft und ihre Bruderschaften im Rom der Renaissance, Freiburg 2005 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementband 57), CU, Nr. 5, S. 235 f. Petrus war auch Kaplan der Bruderschaft vom Campo Santo.

761 ASV, PA 55, fol. 155 v.

762 Ebd., fol.351v.

763 Ebd., fol. 810 r.

764 ASV, PA 56, fol. 312rs.

765 Ebd., fol. 435rs.

766 19.Ebd., fol. 435vs.

767 Schulz, Confraternitas (wie Anm. 12), S.210f., 248; F. Tamburini/L. Schmugge (Hg.), Häresie und Luthertum, Paderborn 2000 (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte N. F. 19), Nr. 12, S. 62.

768 Das Dokument ist publiziert im Auctoritate Papae. The Church Province of Uppsala and the Apostolic Penitentiary 1410–1526, hg. von S. Risberg, introduction by K. Salonen, Stockholm 2008 (Diplomatarium Suecanum, Appendix. Acta Pontihcum Suecica 2. Acta Poenitentiariae), Nr. 20 S. 165.

769 Ein weiteres Rarissimum vom Jahre 1446 ist jetzt publiziert im Turjaska knjiga listin II, Dokumenti 15. Stoletja, edd. M. Bizjak/M. Preinfalk, Ljubljana 2009 (Thesaurus memoriae. Fontes 8), Nr.237 S. 340 f. Den Hinweis darauf verdanke ich Herrn Kollegen Herwig Weigl, IÖG Wien.

770 Weijenborg, Neuentdeckte Dokumente (wie Anm. 8), S. 192, Anm. 1.

771 ASV, PA 55, fol. 8r; PA 56, fol. 41vs.

772 ASV, PA 55, fol. 71rs; PA 56, fol. 3vs.

773 ASV, PA 55, fol. 98vs, 125vs, 182vs, 205vs, 428vs, 435vs; PA 57, fol. 9r: „committatur Jacobo Nagel“; fol. 70r: „committatur Bemardo de Prato o.fr.min. pape penitentiario“; fol. 79v: „committatur fratri Jacobo Nagel o.pred. pape penitentiario“.

774 ASV, PA 55, fol. 113 rs.

775 Ebd., fol. 72rs, 219v.

776 ASV, PA 57 fol. 46vs.

777 ASV, PA 55, fol. 131 r.

778 Ebd., fol. 221rs.

779 Ebd., fol. 73r.

780 Ebd., fol.276vs, 283vs,391rs.

781 Ebd., fol. 408vs.

782 ASV, PA 56, fol. 7rs und vs.

783 ASV, PA 57, fol. 842rs, 860r; ferner ASV, PA 55, fol. 715r, 755v, 768rs.

784 ASV, PA 55, fol. 705vs.

785 ASV, PA 56, fol. 57rs.

786 Ebd., fol. 451vs.

787 „Committatur Johanni Ingenwinkel preposito colleg. eccl. s. Severini Colon, ad presens in R. cur. resident!“: ASV, PA 55, fol. 734rs.

788 Vgl. nur ebd., fol. 740vs, ein Fall, der am 5.7.1510 sogar dem Papst vorgelegt worden war, ferner L. Schmugge, Zum römischen Weihetourismus unter Alexander VI. (1492–1503), in: Europa e Italie. Studi in onore di Giorgio Chittolini / Europe and Italy. Studies in Honour of Giogio Chittolini, Firenze 2011 (Reti Medievali. E-Book 15), S. 417–436.

789 ASV, PA 55, fol. 774v, 778v, 779v, 787r-788v; PA 5/) fol. 860v, 948v.

790 ASV, PA 55, fol. 161rs vom 9.4.1510.

791 Ebd., fol. 777v, er war ein Priestersohn.

792 Vgl. für Alexander VI. die Einleitung des RPG VIII (wie Anm. 11), S. XXX.

793 ASV, PA 52, fol. 356v, 420r, 797v.

794 Ebd., fol. 769v.

795 ASV, PA 55, fol. 41v, 211r.

796 ASV, PA52, fol.553v.

797 Ebd., fol. 712vs.

798 ASV, PA53, fol. 246r.

799 ASV, PA 55, fol. 344v.

800 Ebd., fol. 827v.


801 Ebd., fol. 804r.

802 A. Rehberg (Hg.), U über decretorum dello scribasenato Pietro Rutili. Regesti della piu antica raccolta di verbali dei consigli comunali di Roma (1515–1526), Roma 2010 (Collana di storia ed arte 5), Nr.54bS.125f.

803 ASV, PA 55, fol. 763v, 814v.

804 Zu Mercurius de Vipera, Rotaauditor, Regens der Pönitentiarie, der 1523 zum Bischof von Bagnorea ernannt wird: Eubel, Hierarchia catholica (wie Anm. 10), hier Bd.3, S. 128; E. Göller, Die päpstliche Pönitentiarie, 2 Bde., Rom 1907 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 3), hier Bd. 1,1, S. 58; Bd. 2,2, S. 101, 147f. und die von ihm signierten Suppliken bei Risberg/Saionen, Diplomatarium Suecanum (wie Anm. 21), Index S. 489.

805 Vgl. Leppin, Luther (wie Anm. 1), S.54 und H. Jedin, Die römischen Augustinerquellen zu Luthers Frühzeit, in: Archiv für Reformationsgeschichte 25 (1928), S. 265–270: Beide neigen zu S. Agostino ais Quartier Luthers.

806 Knohers Supplik datiert vom 14.6.1510: ASV, PA 55, fol. 267vs.

807 ASV, PA 57, fol. 134rs.

808 ASV, PA 55, fol. 366rs.

809 Caiahorra nahm sich am 17.12.1510 in Bologna der Bitte eines Mainzer Laien um Absolution von einem Totschlag (ASV, PA 56, fol. 26rs) und am 7.4.1511 einer Supplik des Pfarrers von Gengenbach im Eisass an (ASV, PA 56, fol. 116r).

810 ASV, PA56, fol.357rs.

811 Liber sextus 1.6.34, hg. von Friedberg, Sp.964f.

812 Dazu L. Boyle, The Constitution ,Cum ex eo’ of Boniface VIII. Education of Parochiai Clergy, in: Mediaevai Studies 24 (1962), S. 263–302; reprinted in L. Boyle, Pastoral Care, Clerical Education and Canon Law, 1200–1400, London 1981, Nr. VIII; L. Schmugge, Boyle and Boniface. ,Cum ex eo’-Dispensationin theFifteenth Century, in: A. Duggan/J. Greatrex/B. Bolton(Hg.), Omniadisce. Medieval Studies in Memory of Leonard Boyle, O.P., Aldershot 2005, S. 61–69.

813 Vgl. L. Schmugge, Über die Pönitentiarie zur Universität, in: C. Hesse u.a. (Hg.), Personen der Geschichte. Geschichte der Personen. Festschrift für R. C. Schwinges, Basel 2003, S. 255–268; L. Schmugge, Gelehrte und Studenten in Vatikanischen Registern des 15. Jhdts., in: Mobilität von Studenten und Gelehrten zwischen dem Reich und Italien (1400–1600), Online-Publikation Bern RAG 2009 (URL: http://e-collection.library.ethz.ch/eserv/eth:4571/eth-4571–01.pdf, 14.9.2017), S. 69–79.

814 Joachim: ASV, PA 55, fol. 377rs vom 5.9.1510, Arnold: ASV, PA 55, fol. 463r vom 26.2.1510.

815 ASV, PA 56, fol. 37vs.

816 Siehe dazu M. Matheus, „Sola hdes sufficit“. .Deutsche’ Akademiker und Notare in Rom 1510/12, in diesem Band, S.396, Anm. 62.

817 Zitiert bei Pastor, Geschichte(wieAnm. 5), S.696.

818 C. Schuchard/K. Schulz, Thomas Giese aus Lübeck und sein römisches Notizbuch der Jahre 1507 bis 1526, Lübeck 2003 (Veröhentlichungen zur Geschichte der Hansestadt Lübeck B,39), S. 97 146. Vgl. auch C. Schuchard, Zu den Rotanotaren im 15. und frühen 16. Jahrhundert, in: A. Jamme/ 0. Poncet (Hg.), Offices et Papaute (XIV-XVIP siede). Charges, Hommes, Destins, Rome 2005 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 334), S. 805–828.

819 Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm. 71), S. 178; Schuchard, Rotanotare (wie Anm. 71), S. 813 f.

820 K.H. Schäfer, Johannes Sander von Northusen, Rom 1913; Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm. 71), S. 27; Schuchard, Rotanotare (wie Anm. 71), S. 815f. Zuletzt die Beiträge von Luciano Palermo und Silvia Puteo im Sammelband M. Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima. Zur Geschichte einer .deutschen Stiftung’ in Rom, Berlin 2010 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 121), sub indice Johannes Sander.

821 Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm. 71), S. 12f. und Index.

822 ASV, PA57fol.88rs.

823 Ebd., fol. 617vs.

824 Schuchard, Rotanotare (wie Anm. 71), S. 805 – 828, hier S. 806 (mit Anm. 4), 812–821.

825 Kardinal Prospero Colonna (t 1463) hatte einen deutschen Schreiber und einen deutschen Koch, aber um 1450; vgl. RPG, Bd.II: Nikolaus V. 1447–1455. Text bearb. von L. Schmugge mit K. BukowskaundA. Mosciatti;Indicesbearb.vonH. Schneider-SchmuggeundL. Schmugge, Tübingen 1999, Nr.37.

826 RPG VII1758,1788 (1487). Vgl. dazu M. Matheus, Roma docta. Rom als Studienort in der Renaissance, in: QFIAB 90 (2010), S. 128–168.

827 RPG, Bd.VII: Innozenz VIII. 1484–1492. Text bearb. von L. Schmugge unter Mitarb. von A. MosciattiundW. Müller;Indicesbearb.vonH. Schneider-SchmuggeundL. Schmugge,Tübingen 2008, Nr. 3623 (1491).

828 Ebd., Nr. 3995 (1488).

829 Ebd., Nr. 4111 (1492).

830 Ebd., Nr. 4460 (I486).

831 Ebd., Nr. 4618 (1489).

832 Ebd., Nr. 4729 (1492).

833 RPG VIII (wie Anm. 11), Nr. 2170 (1493).

834 Ebd., Nr. 2343 (1494).

835 Ebd., Nr. 4998 (1495) und 6072.

836 Ebd., Nr. 5423 (1495) und 6006 (1494).

837 Ebd., Nr. 5935.

838 Ebd., Nr. 5972.

839 Ebd., Nr. 5995.

840 Ebd., Nr. 6007 und 6221.

841 Ebd., Nr.6052.

842 Ebd., Nr. 6345.

843 ASV, PA 51, fol. 198 rs.

844 ASV, PA 56, fol. 216rs vom 18.6.1511.

845 RPG VIII (wie Anm. 11), Nr. 3427 (1500).

846 Ebd., Nr. 3427 (1500), 6384 (1500).

847 Ebd., Nr. 4020 (1496).

848 ASV, PA 52, fol. 350vs.

849 ASV, PA 52, fol. 889vs.

850 Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm.71), S.136.


851 RPG VII (wie Anm. 80), Nr. 3352 (1489); RPG VIII (wie Anm. 11), Nr. 4435 (1500), 4534 (1500), 4964 (1494), 5182 (1500), 5414 (1495), 5974, 6015, 6073, 6076, 6082, 6111, 6160, 6217 6335, 6384, 6402, 6415, 6429; ASV, PA 55, fol. 161rs.

852 Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm. 71).

853 Ebd., S. 12f. und Index.

854 G.-R. Tewes, Luthergegner der ersten Stunde, in: QFIAB 75 (1995), S. 256–365, hier S. 345. Zu den Genannten Schuchard, Rotanotare (wie Anm. 71), S. 816–820, 827.

855 T. Frenz, Die Kanzlei der Päpste der Hochrenaissance (1471–1527), Tübingenl986 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 63), Nr. 1276 S. 376, Nr. 1434 S. 391, S. 250 (Abbreviator); C. Schuchard, Die Deutschen an der päpstlichen Kurie im späten Mittelalter (1378–1447), Tübingen 1987 (Bibliothekdes Deutschen Historischen Instituts in Rom 65), S.271 (63 Jahre an der Kurie); Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm. 71), S. 101, Anm. 60.

856 ZuEnckenvoirtvgl. W. A. Munier, Willem van Enckenvoirt (1464–1534) und seine Benehzien, in: RQ53 (1958), S. 146–184; Tewes, Luthergegner (wie Anm. 107), S.363.

857 Schuchard, Rotanotare (wie Anm. 71), S. 810; Pastor, Geschichte (wie Anm.5), S. 904, 944, 1029. Zuletzt M. Ceresa, Art. Göritz (Küritz), Johann, detto Corico, in: DBI58 (2002), S. 69 – 72 mit der älteren Literatur. Zu den römischen sodah’fafes Matheus, Roma docta (wie Anm. 79).

858 Pastor, Geschichte (wie Anm. 5), S. 944.

859 , Neuentdeckte Dokumente (wie Anm. 8), S. 194.

860 WA.TR 4, Nr. 4785: „is novem annos Romae fuerat notarius rotae“. Den Hinweis verdanke ich Herrn Kollegen Hans Schneider, Marburg.

861 K. H. Schäfer, Deutsche Notare in Rom am Ausgang des Mittelalters, in: Historisches Jahrbuch 33 (1912), S. 719–741, hier Nr. 128 S. 734.

862 Schuchard/Schulz, Thomas Giese (wie Anm.71), S. 106; Schulz, Confraternitas (wie Anm. 12); E. Lee (Hg.), Habitatores in Urbe. The Population of Renaissance Rome. La popolazione di Roma nel Rinascimento, Roma 2006 (Studi e proposte 4).

863 Hinweis von Christiane Schuchard, Berlin. Der Name Liborius kommt um 1500 im Magdeburgischen vor (Liborius von Bredow), G. Wentz/B. Schwineköper, Das Erzbistum Magdeburg, Bd. 1: Das Domstift St. Moritz in Magdeburg, Berlin-New York 1972 (Germania Sacra A. F. Abt. 1,1,1), sub indice. Ferner T. Willich, Wege zur Pfründe. Die Besetzung der Magdeburger Domkanonikate zwischen ordentlicher Kollatur und päpstlicher Provision 1295–1464, Tübingen 2005 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 102), S. 75, 491–493.

864 Zu ihm Tewes, Luthergegner (wie Anm. 107), passim. Auch unter den wenigen deutschen Mitgliedern der Heiliggeist-Bruderschaft hndet er sich nicht: K. H. Schäfer, Die deutschen Mitglieder der Heiliggeist-Bruderschaft zu Rom am Ausgang des Mittelalters, Paderborn 1913 (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte 16).

865 Die Gottesdienste der Monate August 1510 bis April 1511 sind verzeichnet in den Introitus der Sakristei von S. Agostino: Roma, Archivio di Stato di Roma (= ASR), Agostiniani in S. Agostino 109, fol. 67v-76v.

866 Die Durchsicht der Bestände ASR, Congr. religiöse masc. soppr., Agostiniani a S. Agostino, 107109: Entrate e uscite della Sagrestia sowie 183: Entrate e uscite del procuratore e del colletore (15041514), hat keine Ergebnisse zur Person Martin Luthers erbracht. Vgl. bereitsjedin, Augustinerquellen (wie Anm. 58).

867 Zum Themenkomplex bereits A. Buck (Hg.), Renaissance – Reformation. Gegensätze und Gemeinsamkeiten, Wiesbaden 1984 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 5), v. a. die Einführung des Hg., S. 1–5. Zu neuerer Literatur vgl. etwa die seit 2002 erscheinende Reihe „Publications of the Centre for Reformation and Renaissance Studies. Essays and Studies“. Zur Reformation v. a. T. Kaufmann, Geschichte der Reformation, Frankfurt a. M. 2009, sowie die Beiträge von V. Leppin, J. Lauster und L. Ronchi in diesem Band, speziell zu Luther auch V. Leppin, Martin Luther, Darmstadt 2006 (Gestalten des Mittelalters und der Renaissance), und B. Hamm, Der frühe Luther, Tübingen 2010.

868 Vgl. H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), S. 1–157, und den Beitrag von H. Schneider in diesem Band.

869 Mit dem BegriK „Papstzeremoniell“ wird hier ein solitäres System bezeichnet, in dem kirchliche Liturgie, höhsche Etikette und diplomatisches Protokoll zusammenhossen. Dazu J. Böllin g, Das Papstzeremoniell der Renaissance. Texte – Musik – Performanz, Frankfurt a. M. 2006 (Tradition – Reform – Innovation 12). Seine letzte mittelalterliche und zugleich erste umfassend systematische schriftliche Darlegung, die die gesamte Neuzeit über als maßgeblicher Referenztext verwendet werden sollte, erfuhr das Papstzeremoniell in Form des von Agostino Patrizi Piccolomini unter Mitwirkung von Johannes Burckard in drei Bücher gegliederten Kurienzeremoniaies: L’rnuvre de Patrizi Piccolomini ou le Ceremoniai papai de la premiere Renaissance, hg. von M. Dykmans, 2 Bde., Cittädel Vaticano 1980 -1982 (Studi e Testi 293 -294) (durchpaginiert).

870 M. Ceresa, Grassi, Paride, in: Dizionario Biograhco degli Italiani 58 (2002), S. 681–684, und M. Dykmans, Paris de Grassi, in: Ephemerides liturgicae 96 (1982), S.407–482, fortgesetzt in: ebd. 99 (1985), S. 383 -417, sowie ebd. 100 (1986), S. 270 -333. Im Folgenden wird auch die von Paris de Grassis selbst favorisierte, meist – im Sinne der „Renaissance“ – an antiken oder humanistischen Autoren orientierte Schreibweise favorisiert, etwa klassisch „caerimonia“ oder italienisch-humanistisch „cerimonia“ (so etwa auch Leon Battista Alberti, 1404–1472, im „Momus“) statt „caeremonia“ oder „ceremonia“ und „cappella“ statt „capella“ (im klassisch-antiken Latein nur als Diminutiv von „capra“ geläuhg). Hierzu ausführlich Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S. 92,110f.

871 Schneider, Martin Luthers Reise (wie Anm. 2).

872 Vgl. die tabellarische Übersicht bei B. Schimmelpfennig, Die Funktion der Cappella Sistina im Zeremoniell der Renaissancepäpste, in: B. Janz (Hg.), Collectanea II: Studien zur Geschichte der päpstlichen Kapelle. Tagungsbericht Heidelberg 1989, Citta del Vaticano 1994 (Capellae Apostolicae Sixtinaeque Collectanea Acta Monumenta 4), S. 123–174, hier S. 150–170. Zur Gottesdienstordnung der Kapelle und den hierarchisch gegliederten räumlichen wie zeitlichen Stratihzierungsformen Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm. 3), S. 113–148, ferner S. 149–195.

873 A. Roth (Hg.), Das Weihnachtsmissale der Päpste. Feierlicher Mittelpunkt der Christnacht im Petersdom, Stuttgart 1998 (Ndr. 2006 mit aktuellen Bildern). Dabei handelt es sich um Faksimile, Transkription und deutsche Übersetzung des Weihnachtsmessbuchs Alexanders VI.: Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana (= BAV), Borg. lat. 425.

874 BAV, Vat. lat. 12268, fol. 325v-326r („Vespere in Vigilia nativitatis Domini Nostri Jesu Christi anno Domini inchoante 1512“), hier fol. 326r: „Ipse venit cum thiara, quia sic voluit, et in capella ad Sixti pedes posito faidistorio oravit et mansit satis commode, et factae sunt vespere more solito“. Aufgrund der beengten Verhältnisse konnte der Papstthron nicht in der gewohnten öhentlichkeitswirksamen Weise aufgebaut werden (vgl. ebd.). Zu dieser Kapelle in St. Peter siehe den Beitrag von H. W. Hubert in diesem Band.

875 Vgl. dazu Paris de Grassis, Caerimoniarum opusculum: Citta del Vaticano, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 187r-v: „De cidari, idest tyara – Beatus Hieronymus in epistula ad Fabiolam de veste sacerdotaii, ut proximo capitulo dixi, cum omnia summi Pontihcis omamenta specihcet ac sensum formamque singulorum exponat, etiam cidarim commemorans, quam et tyaram esse sicque binominem dicens demonstrat, illam esse Pontihcaiis capitis tegumentum, quasi sit sphera media divisa, et pars una ponatur in capite, instar rotondi pileoli, quod et aibulum sive biretum vocant. Verumtamen Theophrastus cidarim a tyara distinguit, ut cidaris erecta in regum capite, iha satraparum sit, et incurva feratur, subditus tyaram generis esse promixui, et in utramque partem aüegat, per Virgilium in vijsceptrumque sacerque tyaras et mox iuvenaiarum et Phrygia vestitur bucca tyara. Dixit autem non tyaram, sed tyaras in notivo, sicut gigas et Abbas ac huiusmodi fuisse quoque pileum frugum gestamenque regum barbarorum, unde a Sidonio dicuntur Persarum regis tyarati et tyariferi. Quidquid sit et dicatur de hac cidari sive tyara: scimus nihil aiiud apud nos esse et intelligi, quod biretulum illud sericum aibum, quo Pontifex semper utitur sub mitra sive etiam sub regno, quod quidem non aiterius coloris esse debet quam aibi nec aiterius formae quam rotundae, non sicut a Romanis pontihcibus, qui nos praecesserunt, usurpabatur, qui modo bireta ianea, modo sericea, modo obserica sive villuta, et item modo rubea modo jacinthina sive coelistina et diversi coloris sub mitra et sub ipso regno induebant: prout adhuc manifeste ex imaginibus multorum pontihcum depictis in duabus paiatijapostolici aulis, quae pontihcum appellantur, conspici licet“. Bei diesem zitierten Text handelt es sich um die persönliche Abschrift des Franciscus Mucantius. Eine weitere Abschrift wurde ohensichtlich für die Vatikanische Bibliothek angefertigt, von dort bereits im 17. Jahrhundert ausgeliehen und bis heute dort verwahrt: BAV, Vat. lat. 5634 I. Da es sich entgegen der älteren Forschung keineswegs um eine zu bevorzugende frühere Redaktion handelt (vgl. Bölling, Papstzeremoniell [wie Anm. 3 ], S. 64–68, zur Kodikologie und Rezeption S. 41 mit Anm. 34 u. 75–78), wird im Folgenden allein die Mucantius-Fassung zitiert (zu Mucantius unten Anm. 32).

876 ASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 187v-188r: „Unum denique non praetermittam, quod dum papa Julius quandoque aegrotasset et in capite nescio quid pateretur, ita ut biretum laneum subpellitum, quo interim operiebatur, deponere nollet, cum agnus Dei benedicturus esset, ubi mitre mysterio opus est, et mitram super bireto laneo suppellito ac de rusato induere vellet: ego, cum semel, bis ac etiam tertio reverenter quidem admonuissem, quia non sic liceret, primo quidem subirasci in me visus est, quod impedire suam commoditatem praesumpserim, tum vero ab astantibus cardinaiibus intelligens, quod sic ritui cerimoniarum et non aliter conveniret; neque mihi nisi ex lege cerimonizare liceret, non modo patienter, ut debuit, toleravit, sed immo ad eosdem circumstantes ultro conversus, meam ipsam censuram, quod sine iactantia dictum sit, et approbavit et me rectum legalemque censorem, quod ita deinceps praeseverarem, etiam in se ipsum et reliquos quoscunque animavit. Itaque deposito bireto laneo pelliceo auricolari, quod gestabat, album sericum rotundum, id est cidarim, de qua loquimur, subindutus est“. Zum Camauro und zum BegriH Mrefum in diesem Zusammenhang Bölling, Den Papst sehen. Eine Privataudienz im Medium des Bildes / Seeing the Pope. A Private Audience in the Medium of the Picture, in: J. Sander (Hg.), RaHael und das Porträt Julius’ II. Das Bild eines Renaissancepapstes / Raphael and the Portrait of Julius II. Image of a Renaissance Pope (Ausstellungskatalog Städel Museum, Frankfurt, 7.11.2013–2.2.2014), Petersberg 2013, S.39–49, hier S.49 (Transkription vonVat.lat. 5634 HA, fol. llr-12r, sowieVat.lat. 5634 I, fol. 198v-199r, undASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 187r-v).

877 L. von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, 16 Bde., Freiburg i. Br. 71924–1933, hier Bd. 3,1924, S. 890 mit Anm. 2; V. Leppin in diesem Band.

878 Vgl. bereits H. Boehmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, S. 159f.; B. Iserloh, Martin Luther und der Aufbruch der Reformation (1517–1525), in: H. Jedin (Hg.), Handbuch der Kirchengeschichte, 7 Bde., Freiburg i. Br. 1965–1979, hier Bd. 4, 1967, S.3–114, aus S. 21; siehe dazu nun ausführlich den Beitrag von V. Leppin in diesem Band.

879 BAV, Vat. lat. 12268, fol. 320v-321r („Festum in anniversario Coronationis Papae Julii II. pro anno Nono“), hier fol. 321 r: „intra totam missam a solio sedens non surrexit, nisi quando ivit ad faldistorium pro sacramento adorando“. Das Faldistorium war unmittelbar vor dem Altar aufgestellt und wurde zum Niederknien eigens aufgesucht. Dazu im Stich von Etienne Duperac (Abb. 1) die Nr. 45 und zur Funktion ausführlich Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm. 3), S. 185–189.

880 BAV, Vat. lat. 12268, fol. 321r: „et in hne dedit indulgentiam septem annorum, et voluit portare regnum suum novum, quod ipse fecit. Et cum dixissem non solitum esse, respondit, quod pro se et non pro me fecerat et exposuerat ultra ducentos milia ducatorum, ut illo gauderet et frueretur, quando sibi et non quando mihi videretur“. Auch in weiteren Handschriften steht eindeutig das Wort regnum, wie mir Adalbert Roth freundlicherweise bestätigte. Die Münchener, ursprünglich im Auftrag der Fugger angefertigten Handschriften Clm 139–141 weisen einige Abweichungen auf; hierzu J. Bölling, Römisches Zeremoniell in Bayern. Herzog Albrecht V., Kardinal Otto Truchseß von Waidburg und die Fugger, in: R. Becker/D. J. Weiß (Hg.), Bayerische Römer – Römische Bayern. Lebensgeschichten aus Vorund Frühmoderne, St. Ottilien 2016, S. 167–198, hier S. 167–178. Auszüge von diesen Abschriften, darunter die zitierte Passage, hnden sich publiziert von J. J. I. von Döllinger (Hg.), Das Pontihcat Julius’ II. Auszug aus dem Tagebuche des Grossceremoniars Paris de Grassis, in: ders. (Hg.), Beiträge zur politischen, kirchlichen und Cultur-Geschichte der sechs letzten Jahrhunderte, Bd.3, Wien 1882, S.363 -433, hier S. 415, zitiert von D. Allen, Juwelen der Krone. Eine Einführung in die Goldschmiedekunst am päpstlichen Hof von Julius II. bis Clemens VII., in: P. Kruse (Hg.), Hochrenaissance im Vatikan 1503–1534., Osthldern-Ruit 1999 (Kunst und Kultur der Päpste 1), S. 285–292, hier S. 291 Anm.21 (zu S. 287). Aliens Formulierung „Am letzten Tag des Jahres 1512“ bezieht sich auf Döllingers Textauswahl zum Jahr 1511, nicht aber auf den 31. Dezember 1512 oder 1511; vgl. dazu BAV Vat. lat. 12268, fol. 431v.

881 Vgl. BAV, Vat. lat. 12268, fol. 246r; nach Chigi L119, fol. 129r; ebenfalls zitiert bei Allen, Juwelen der Krone (wie Anm. 14), S. 290 Anm. 13 (zu S. 286).

882 BAV, Vat. lat. 12268, fol. 321r: „Et ridens quidem dixit“.

883 J. Bölling, Liturgia di cappella e cerimonie di corte, in: T. Ertl (Hg.), Pompa sacra. Lusso e cultura materiale aiia corte papaie nel basso medioevo (1420–1527), Roma 2010 (Nuovi Studi Storici 86), S.37 -53, hier S. 44f.

884 Vgl. Allen, Juwelen der Krone (wie Anm. 14), S.286 mit Anm. 12 sowie ebd., Abb. 2: Francesco Bartoli, Tiara für Papst Julius II., Aquarell, London, British Museum. Allen weist bereits summarisch auf die herausragende Bedeutung des „Caerimoniarum opusculum“ des Paris de Grassis hin, doch bei der von ihr zitierten Katalognummer 167 (S. 286f. mit Anm. 16) handelt es sich nicht um dieses Werk, sondern um das erste Autograph seines Diariums, BAV, Vat. lat. 4739.

885 Vgl. ebd., S. 285f. mit Anm. 4 (über ein Diner laut Brief Grossianos an Isabella d’Este vom 12. Juli 1511).

886 Siehe dazu den Beitrag von A. Esch in diesem Band.

887 Vgl. BAV, Vat. lat. 12268, fol. 299v-300r.

888 Vgl. dazu etwa Giorgio Vasaris Darstellung des Einzugs Leos X. in Florenz (Florenz, Paiazzo Vecchio, Saia di Leone X), abgebildet bei J. Traeger, Der reitende Papst. Ein Beitrag zur Ikonographie des Papsttums, München-Zürich 1970 (Münchener Kunsthistorische Abhandlungen 1), S. 134, Abb.32. Im Unterschied zu den übrigen von Traeger gezeigten Abbildungen reitet der Papst hier nicht, sondern wird auf seiner seA’a gesfafon’a getragen, während die ebenso wie er mit einem eigenen Baldachin bedachte Monstranz mit dem Sanktissimum von einem Pferd getragen wird. Zu Form und Funktion der Baldachine J. Böllin g,,Causa diherentiae’. Rangund Präzedenzregelungen für Fürsten, Herzoge und Gesandte im vortridentinischen Papstzeremoniell, in: N. Staubach (Hg.), RomunddasReichvor der Reformation, Frankfurt a. M. 2004 (Tradition – Reform – Innovation 7), S. 147–196, hier S. 187–194 (Quellen und Literatur).

889 Chantilly, Bibliotheque du chäteau, ms. Divers IV 346; als „Presixtine“ gedeutet von Marc Dykmans: L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans (wie Anm.3), zwischen S. 2* u. 3*, gegenüber S.3*; J. Shearman, RaphaePs Cartoons and the Tapestries for the Sistine Chapel, London 1972, S. 5, bezeichnet den vom Zeremoniar unterwiesenen Diakon fälschlich als „acolyte“. Der Kunsthistoriker Christian Hecht hat in einem in Göttingen geführten Gespräch angesichts der zu erkennenden Raumgestalt Zweifel an Dykmans’ These geäußert. Für seine Hinweise sei ihm vielmals gedankt. Fest steht jedenfalls, dass es sich um den Gottesdienst einer cappella papalls handelt, speziell um eine Papstmesse während des OKertoriums. Sogar wenn der Papst selbst zelebrierte, trat er erst nach den OKertoriumsgebeten der hohen kurialen, in der Regel zu Bischöfen geweihten und zu Kardinälen ernannten Kleriker hinzu, die als Priester, Diakon und Subdiakon des levitierten Hochamtes einer mlssa soüemm’s fungierten. Vgl. dazu Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S. 138mit Anm. 55 u. 230 – 232 (Literatur).

890 . BAV, Vat. lat. 12268, fol. 50v-51r.

891 Vgl. Döllinger, Pontihcat Julius’ II. (wie Anm. 14), S. 420 (Transkription der Münchener Handschrift Clm 141): „In die corporis Christi processio est habita more solito solenissima, ad quam Pontifex venit. Pontifex, quia calorem habeat [sc. habebat, J. B.], cum ab initio processionis paulisper sine mitra, sed cum solo bireto incessit, dixit, se non veile mitram portare ob venerationem sacramenti, quod gestabat. Ego respondi, quod cum mitra deberet, sicut etiam cardinales et praelati omnes cum mitris ibant, quod semper sic consuetum fuisset. Sed ipse mihi replicavit, pro sua commoditate sic veile, cui ego subridens et tolerans annui, ut faceret sicut vellet; et sic semper cum solo bireto sine mitra fuit per totam processionem.“ Vgl. dazu auch N. Staubach, ,Honor Dei’ oder .Bapsts Gepreng’. Die Reorganisation des Papstzeremoniells in der Renaissance, in: ders. (Hg.), Rom und das Reich (wie Anm. 22), S. 91–136, hier S. 121 mit Anm. 103, und T. Ertl, Des Papstes neue Schlichtheit. Liturgische Gewänder und päpstliche Ikonographie um 1500, in: ders. (Hg.), Pompa sacra (wie Anm. 17), S. 87106, hier S.96 mit Anm.30. Zu Döllingers Transkription Bölling, Römisches Zeremoniell in Bayern (wie Anm. 14), S. 188–191; zum Ausdruck „biretum“ siehe oben Anm. 9f.

892 Vgl. dazu seinen Tagebucheintrag in BAV, Ottob. lat. 2571, fol. 51r.

893 . Wasner, Eine unbekannte Handschrift des Diarium Burckardi, in: HJb 83 (1964), S.300–331; A. Ilari, U ,Liber notarum’ di Giovanni Burcardo, in: M. Chiabo u. a. (Hg.), Roma di fronte aii’Europa ai tempo di Alessandro VI. Atti del convegno. Citta del Vaticano-Roma, 1–4 dicembre 1999, Roma 2001 (Pubblicazioni degli Archivi di Stato. Saggi 68), Bd. 1, S. 249–321; V. Reinhardt, Der unheimliche Papst. Alexander VI. Borgia 1431–1503, München 2005.

894 Vgl. L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans (wie Anm.3), S.370 Nr. 1094 (v.a. „detecto capite“, Z. 21, und „mitras suas in manibus ferentes“, Z. 23). Erst nach dem Löschen der Kerzen und dem Auszug aus der Kapelle setzten Papst, Kardinäie und bischöhiche Prälaten ihre Mitren wieder auf; vgl. die Ergänzung von Paris de Grassis in Vat. lat. 5634 II, fol. 252–253r (ergänzend im Anschluss an Patrizis Angaben S.371, Z. 16).

895 Vgl. BAV, Vat. lat. 12278, fol. 22r, 24v, zitiert bei K. Pietschmann, Kirchenmusik zwischen Tradition und Reform. Die päpstliche Kapelle und ihr Repertoire unter Papst Paul III. (1534–1549), Citta del Vaticano 2007 (Capellae Apostolicae Sixtinaeque Collectanea Acta Monumenta 11), S. 46 mit Anm. 36. Vgl. auch die Glosse des Franciscus Mucantius in ASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 106 in mg.: „Nota de baidachino super papam in cappella non ponendo, sed contrarium eius quod hic dicitur est in usu“.

896 Dazu J. Bölling, Zur Erneuerung der Liturgie in Kurie und Kirche durch das Konzil von Trient (1545–1563). Konzeption – Diskussion – Realisation, in: K. Pietschmann (Hg.), Papsttum und Kirchenmusik vom Mittelalter bis zu Benedikt XVI.: Positionen – Entwicklungen – Kontexte, Laaber 2011 (Anaiecta musicologica 47), S. 124–145; zur Musik K. Pietschmann, Erneuerung und Konservativismus. Das Repertoire der päpstlichen Kapelle nach dem Tridentinum und die kuriaie Musikpolitik, in: ebd., S. 146–155 (Literatur).

897 BAV, Riserva Stragr. 7, tav. 116; dazu N.K. Rasmussen, Maiestas Pontihcia. A Liturgicai Reading of Etienne Duperac’s Engraving of the Capella Sixtina from 1578, in: Anaiecta Romana Instituti Danici 12 (1983), S. 109–148; J. Bölling, Römisches Zeremoniell in Bayern (wie Anm. 14), S. 181–183.

898 L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans (wie Anm. 3), S. 1*-15*; zu den Glossen des Mucantius J. Bölling, Vide apostillam’. Eine unbeachtete Quelle zur Geschichte des frühneuzeitlichen Papstzeremoniells, in: Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae 10, Citta del Vaticano 2003 (Studi eTesti 416), S. 51–73, zur Person des Mucantius v. a. S. 65 – 73; vgl. auchders., Das Papstzeremoniell der Hochrenaissance. Normierungen – Modihkationen – Revisionen, in: B. Schmidt/H. Wolf (Hg.), Ekidesiologische Alternativen? Monarchischer Papat und Formen kollegialer Kirchenleitung (15. -20. Jahrhundert), Münster 2013 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 42), S.273 -307.

899 Vgl. oben Anm. 11.

900 ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 79v-80 r (zum Kapitel „Qualiter et quare sacramentum corporis Christi, quod in ecdesiis communiter servari solet, ex suo loco semper prius levandum sit, quam solemniter celebrari contingat ibidem“): „Maiores nostri sacramentum corporis D. N. IESV Christi, quod in unaquaque cathedrali et collegiata ac etiam parrochiali ecdesia communiter servari solet, nunquam tenuisse aut dimisisse leguntur in eo loco, ubi solemniter celebrare parassent; non quia a conspectu salutaris hostiae abhorrendum ducerent, sed iccirco, quod inter sacrihcandum non omnes caerimonias rite recteque agere possent; quandoquidem in ipsius sacramenti conspectu nec papa nec episcopi celebrantes congrue ibi sedere nec mitram in capite retinere neque incensationem inter se recipere possent, nisi postquam ipsum sacramentum incensatum fuisset – maxime quia per seipsosmet totiens illud adolendum esset et non per diaconum evangelicum, cuius hoc ministerium proprium est. Cautionem igitur adhibuerunt, ut priusquam celebrationem huiusmodi solemnem tarn in vesperis quam in missis agerent, ipsum sacramentum alio transferrent, dummodo decenti ac honesto loco, tantisper reponerent, quoad ipsius rei sacra solemnitas consummata fuisset. Quem morem nos quoque hodie servamus servareque debemus; alioquin ipsa celebratio multipliciter alteraretur. Nam cardinalis praelatusve celebrans, qui regulariter non nisi mitratus incensari lavarique debet, non potest ob illius presentis reverentiam mitram recipere, sed ne quidem sedere in conspectu ipsius sacramenti. Tanta est non ab homine ipsi sacro debita humilitas et reverentia, ut nedum in eiusdem conspectu Stare, sed nec quidem genuhectere, quanto minus a facie ad fadem sive collateraliter sedere conveniat. Adde quod celebrans praelatus, quando quotiesve incensari debet, necesse totiens habet ipse positis genibus sacramentum adolere, priusquam crucem altaris et oblata ac ipsum altare incensaverit, quae sunt sacris cerimoniis reluctantia.“.


901 Paridis Crassi Bononiensis olim apostolicarum cerimoniarum magistri et episcopi Pisaurensis De cerimoniis cardinalium et episcoporum in eorum dioecesibus libri duo, singulis etiam ecclesiarum canonicis valde necessarij, Roma 1564 (weitere Ausgaben: Roma 1580, Venezia 1582 u. Roma 1587): „Cap. XXVIII: De Sacramento Corporis Christi ex Tribuna remouendo, dum Episcopus est celebraturus ibidem“ (in der verbreitetsten Ausgabe Venezia 1582 auf fol. 23r). Dazu zuletzt Bölling, Römisches Zeremoniell in Bayern (wie Anm. 14), S. 177–181.

902 Martin Luther, Formula Missae et Communionis pro Ecclesia Vuittembergensi (1523), in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -2009 (= WA), Bd. 12, S. 197–220. Zum besseren Vergleich mit der Diktion der päpstlichen Zeremoniaischriften wird im Folgenden aus der lateinischen Fassung zitiert, auch wenn, wie mir freundlicherweise Thomas Kaufmann (Göttingen) mitteilte, die deutsche Übersetzung des Paul Speratus von 1524 weit größere Verbreitung und Aufnahme gefunden hat.

903 Vgl. Staubach, ,Honor Dei’ (wie Anm.25).

904 BAV, Vat. lat. 12268, fol. 316v-317r („In die omnium sanctorum, quae fuit et est anniversarium creationis Sanctissimi Domini Nostri Pape Julii pro anno Nono“), hier v. a. fol. 300 v: „et in ea missa nihil novi penitus evenit, nisi quod, cum peterem indulgentiam a Papa, mihi respondit se non recordari quantam soleat esse. Respondi, quod communiter pro prelatis celebrantibus est quinque annorum, pro cardinaiibus vero septem, sed in die omnium sanctorum propter solemnitatem festi solet quandoque esse x annorum, et etiam propter festum annuae suae creationis fuerit aiiquando plenaria, et papa concessit plenariam. Et etiam inter haec petiit a me, ut sibi declararem, quod vellet importare illa clausula, videlicet in forma ecclesiae consueta, quae in omnibus publicationibus semper dicitur. Respondi, quod dispositio iuris et forma ecclesiae est consueta, quod ipsa indulgentia datur illis praesentibus, qui sunt confessi et contriti prout de iure, aiiis nequaquam, de quo fuit Pontifex satisfactus, ut mihi Visumfuit“.ZuregelrechtenAblasskampagnenvgl.hingegenE. Doblier/P. Otte/M. Wurst.Ablasskampagnen des Spätmittelalters, in: QFIAB 95 (2015), S. 439–446.

905 Vgl. ebd. und nachfolgend fol. 316v-317r: „Item petiit, quod illud sibi vult, quod in temporaiibus indulgentiis, videlicet quinque aut septem aut decem annorum semper additur illa clausula, videlicet ,et totidem quadragene’. Respondi, quod quadragene iste non sunt quadragesime, sed sunt quadraginta dies, que dantur a iure communi per unumquemque episcopum de indulgentia, et cum pontihces antiqui solerent parcissimi esse in suis indulgentiis, nam numquam nisi plures quam centum et quinquaginta aut ducentos dies aut sex menses dabant auctoritate apostolica, ut Pontihces summi, sed ut episcopi Romanae ecclesiae etiam dabant totidem quadragenas dies, id est quadraginta, quae forma antiqua semper apud nos posteros remansit, ut etiam hodie et Pontifex dixit in veritate se semper hactenus credidisse, ut illud intellegeretur de quadragesimaii ipso“.

906 J. Fried, Der Schleier der Erinnerung. Grundzüge einer historischen Memorik, München 2004.

907 Dazu ausführlich Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S.36–38, 70–75.

908 Nach der maßgeblich von Erwin Iserloh, ferner Klemens Honselmann, angestoßenen und unter anderem von Bernd Moeller aufgegrihenen Debatte vgl. zuletzt die verschiedenen Beiträge in J. Ott (Hg.), Luthers Thesenanschlag – Faktum oder Fiktion? Leipzig 2008 (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 9) und U. Wolff, Iserloh: Der Thesenanschlag fand nicht statt, hg. von B. Hallensleben, miteinem Geleitwort von F. Weber undeinem Forschungsbeitrag von V. Leppin, Basel 2013 (Studia oecumenica Friburgensia 61), sowie Leppin, Martin Luther (wie Anm. 1), S. 117126, und Kaufmann, Geschichte (wie Anm. 1), S. 153–163 (Literatur).

909 Zur Liturgie der Wittenberger Schlosskapelle zur Zeit Luthers I. Kratzsch, Kommentar zur Textund Verbringungsgeschichte der Perikopenhandschriften Friedrichs des Weisen, in: R. Behrends (Hg.), Das Fest-Epistolar Friedrichs des Weisen. Handschrift ms. EL.F.2 aus dem Bestand der Universitätsbibliothek Jena, 2 Bde. (Faksimile und Kommentar), Leipzig 2005, Bd. Kommentar, S. 11–43 (zum Rechtsstatus der Kapelle v.a. S. 27); zur Baugeschichte T. Estler-Ziegler, Diespätgotische Gestalt der Wittenberger Schloßkirche, in: M. Steffens/I.C. Hennen (Hg.), Von der Kapelle zum Nationaldenkmal. Die Wittenberger Schloßkirche, Wittenberg 1998, S. 11–25, v.a. S.llf. (Literatur). Vgl. auch die Ansicht aus dem 1509 von Georg Spalatin verfassten und von Lucas Cranach dem Älteren bebilderten Heiltumsbuch ebd., Kat.-Nr.3, S. 182 (Abb. 30, S. 136f.). Zu Luthers Forderungen an Kapelle und Patrozinium etwa seine „pro Ecclesia Vuittembergensi“ bestimmte Gottesdienstordnung: Luther, Formula missae (wie Anm. 36), S. 219f., v. a. S. 220, Z. 2–5 („Nec vos aut quosvis alios absterreat, quod in nostra Wittemberga adhuc perseverat Topheth illa sacrilega, quae principum Saxoniae impia et perdita pecunia est, Ecclesiam dico omnium sanctorum.“) und Z. 13–17.

910 Nach wie vor grundlegend: G. Tellenbach, Libertas. Kirche und Weltordnung im Zeitalter des Investiturstreites, Stuttgart 1936, und ders., Die westliche Kirche vom 10. bis zum frühen 12. Jahrhundert, Göttingen 1988 (Die Kirche in ihrer Geschichte 2, Fl). Zur Bedeutung für das Sachsen der Salierzeit vgl. nun auch J. Bölling, Zwischen Regnum und Sacerdotium. Historiographie, Hagiographie und Liturgie der Petrus-Patrozinien im Sachsen der Salierzeit (1024–1125), Osthldern 2017 (MittelalterForschungen 52).

911 Zu Luthers letztem Versuch, Papst Leo X. als Person, nicht aber als Amtsinhaber für sich zu gewinnen, Hamm, Der frühe Luther (wie Anm. 1), S. 183–199.

912 L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans (wie Anm.3), S.542–550, hier v.a. S.543, Z. 11–14: „Capelle pontihcales per annum sequuntur – In capellis pontihcalibus annus incipit a vigilia omnium sanctorum. Cantantur itaque vespere ... in Sancto Petro“. Vgl. auch ebd., S. 543–550 („Caeremoniale“ des Domenico della Rovere, heute in Turin, Biblioteca nazionale, ms. E II14) und die verwandte Abschrift in Cambridge, Trinity College, ms. 0.4.18, fol. 50r-66r (dazu auch Schimmelpfennig, Funktion [wie Anm. 6 ], S. 150–170. Vgl. dazu die ganz ähnliche Übersicht des Paris de Grassis in seinem das Kurienzeremoniale einführenden Supplementum, BAV, Vat. lat. 5634 IIA, fol. 90 v-103r („Summarium de singulis Vesperis ac Missis papalibus et de habitu cardinalium per totum annum ad illas euntium“) sowie seine voraufgehende Auhistung ebd., fol. 15 v-66 v – jene zwei Texte, die für Paris’ viel rezipierten und überlieferungsgeschichtlich weit verzweigten „Ordo“ die entscheidende Grundlage bildeten; dazu Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S.41–54. Paris de Grassis glossierte die heute in Cambridge liegende Handschrift auf fol. 55r, 61r, 62v eigenhändig. OKenbar ersetzte seine eigene Version dann dauerhaft die heute in Turin und Cambridge verwahrten älteren Übersichten, die anscheinend in der Amtszeit des Johannes Burckard entstanden waren. Dem Trinity College der Universität Cambridge und seinem Sublibrarian Sandy Paul sei für die Unterstützung bei der Einsichtnahme ihrer Handschrift vielmals gedankt.

913 Zur Sistina E. Steinmann, Die Sixtinische Kapelle, 2Bde., München 1901, und A.M. Voci/ Roth, Anmerkungen zur Baugeschichte der alten und der neuen capella magna des apostolischen Palastes bei St. Peter, in: B. Janz (Hg.), Collectanea II (wie Anm. 6), S. 13–102; zur Wittenberger Schlosskapelle Estler-Ziegler, Die spätgotsiche Gestalt (wie Anm. 43) sowie ebd., Abb. 30, S.136f. (Lucas Cranach d.Ä., 1509).

914 Vgl. BAV, Ottob. lat. 2571, fol. 307v-308r.

915 BAV, Ottob. lat. 2571, fol. 308r. Eine ähnliche Formulierung hndet sich bereits in den oben zitierten Ausführungen zum 1. November 1511 (BAV, Vat. lat. 12268, fol. 301r): „Igitur sermonem fecit quidam Venetus de Marcellis satis longum, sed alioquin doctus et tarnen novus“.

916 BAV, Ottob. lat. 2571, fol. 550v-551r: „Audientia Oratoris Angliae in Consistorio Secreto cum oblatione libelli et iuramentum Cardinalis Camerarii – Die mercurii 2a, qua fuit Audientia Rotae prima et Consistorium, cum nos alii essemus occupati in Camera apostolica propter admissionem Reverendissimi Domini Francisci Armellini Cardinalis Camerarii novi, inchoatum fuit Consistorium, ad quod ego vocatus inveni iam Papam sedentem cum Cardinalibus omnibus 23 ordinatim, et Oratorem Angliae in conspectu Papae genuhexum orantem et proponentem sui Regis quendam libellum compositum tarn a Rege, quam a suis Regis Consiliariis super nullitatibus conclusionum Martini Lutheri, qui scripserat contra Papam et contra decretum conciliare et contra auctoritatem apostolicae sedis, prout de hac re omnia sunt plena; et cum iste orator multa dixisset detestando condusiones ipsius Martini, Papa elegantissimo breviloquio respondit se munus acceptare non ab ipso Rege, sed a Deo transmissum, et in hoc laudauit non solum Regem, sed admiratus est, ut dixit, eius ingenium, quare egit gratias Deo simul cum Cardinalibus pro tanto bono opere, et obtulit se pro similibus casibus et causis Regi et Regno promptissimum futurum“. Vgl. hierzu nun auch Bölling, Den Papst sehen (wie Anm. 10), S. 44–46.

917 Ebd.: „Et in hne ille Orator obtulit librum Papae, quem prius debuerat obtulisse, et Papa eum magna hilaritate recepit et conservandum suis assignavit. In hne Consistorii Papa recepit iuramentum a Cardinali ArmeUino novo Camerario, ut supra signavi die 13 septembris“. Es folgt als nächster Eintrag die Beschreibung der Vesper und Messe von Allerheiligen am 31. Oktober und 1. November 1521 – vier Jahre nach Luthers Thesenveröhentlichung.

918 Diesen Hinweis verdanke ich Frau Prof. Dr. Gabriele Müller-Oberhäuser (Münster), die in einem noch unpublizierten Vortrag die Darstellung des englischen Botschafters John Clerk behandelt hat.

919 Vgl. B. Stollberg-Rilinger, Knien vor Gott – Knien vor dem Kaiser. Zum Ritualwandel im Konfessionskonhikt, in: G. Althoff (Hg.), Zeichen – Rituale – Werte. Internationales Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 496 an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster, Münster 2004 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 3), S. 501–533.

920 Martin Luther, Formula missae, in: WA 12, S.207f., und ders., Deutsche Messe und Ordnung Gottesdiensts, hg. von W. Walther, Weimar 1897 (WA 19), S.44–113, hier S. 113, Z. 13–15 („Ordnung ist eyn eusserlich ding...“).

921 Den kunstwie liturgiegeschichtlich bedeutsamen Adiaphora widmet sich eine gleichnamige Schriftenreihe: Adiaphora. Schriften zur Kunst und Kultur im Protestantismus, hg. im Auftrag des Landeskirchenamtes der Ev.-Luth. Landeskirche Hannover. Vgl. dazu auch J.M. Fritz (Hg.), Die bewahrende Kraft des Luthertums. Mittelalterliche Kunstwerke in evangelischen Kirchen, Regensburg 199Z und ders., Das evangelische Abendmahlsgerät in Deutschland. Vom Mittelalter bis zum Ende des Alten Reiches, Leipzig 2004.

922 R. Elze, Art. Burckard, Johannes, in: NDB 3 (1957), S.34, und B. Schimmelpfennig, Art. Burckard, Johannes, in: F.J. Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus 1480–1520. Verfasserlexikon, Bd. 1, Berlin 2005, S.299–307. Vgl. auch A. Mansi, H Palazzo del Burcardo. Testimonianze di un restauro, Roma 1998.

923 L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans (wie Anm. 3).

924 Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S. 25–30,38–41.

925 Ebd., S.lOlmitAnm. 41f.

926 Der Bibliotheque in Chantilly sei an dieser Stelle nochmals gedankt, diese Abbildung hier abdrucken zu dürfen; vgl. auch Bölling, Den Papst sehen (wie Anm. 10), S. 41, Anm. 21.

927 Vgl. dazu ausführlich Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S.35–68. Zum Botschaftertraktat nun auch P. St enzi g, Botschafterzeremoniell am Papsthof der Renaissance. Der .Tractatus de oratoribus’ des Paris de Grassi – Edition und Kommentar, 2 Teile, Franfkurt a. M. 2013 (Tradition – Reform – Innovation 17).

928 Dazu ausführlich J. Bölling, Zeremoniell und Zeit. Messkult und Musikkultur am Papsthof der Renaissance, in: A. Ammendoia/D. Giowotz/J. Heidrich (Hg.), Polyphone Messen im 15. und 16. Jahrhundert. Funktion, Kontext, Symbol, Göttingen 2012, S. 145–186.

929 Vgl. Andrea Adami, detto ,il Bolsena’, Osservazioni per ben regolare il coro de i cantori della Cappella Pontihcia, tanto neiie funzioni ordinarie, che straordinarie (Rom 1711), hg. von G. Rostiroiia, Lucca 1988 (Musurgiana 1), S. 36f. Zur Rezeption der Aufführungen des 17. und 18. Jahrhunderts L. Lütteken, Perpetuierung des Einzigartigen. Gregorio Allegris .Miserere’ und das Ritual der päpstlichen Kapelle, in: J. Imorde/F. Neumeyer/T. Weddigen (Hg.), Barocke Inszenierung, Emsdetten 1999, S. 136–145, und J. Heidrich,,... wie auf Schwanenhügeln getragen’. Zur Bedeutung der römischen Miserere-Rezeption für die deutsche literarische Romantik, in: M. Engelhardt/C. Flamm (Hg.), Musik in Rom im 17. und 18. Jahrhundert. Kirche und Fest / Musica a Roma nel Sei e Settecento, Chiesa e festa, Laaber 2004 (Anaiecta musicologica 33), S. 475–486.

930 Vgl. Vat. lat. 12274, fol. 192r (gestempelt; fol. 189 r der Originaifoliierung) und die Edition in: H diario di Leone X di Paride de Grassi, hg. von P. Delicati/M. Armellini, Rom 1884, S.31. Die canfores sangen den 50. (51.) Psalm demnach „partim cum canto hgurato ac partim symphoniace“; vgl.Schimmelpfennig, Funktion (wie Anm. 6), S. 149 (Nr. IV. 2b), und R. Sherr, The Singers of the Papai Chapel and Liturgicai Ceremonies in the Early Sixteenth Century. Some Documentary Evidence, in: P. A. Ramsey (Hg.), Rome in the Renaissance. The City and its Myth, Binghamton (New York) 1982 (Medievai and Renaissance texts and studies 18), S. 249–264, hier S. 256 mit Anm. 32.

931 BAV, Vat. lat. 5636, fol. 232v: „In hne officii mihi non placuit, quod cantores cantassent psaimum .Miserere mei’ faisum bordonum, et papa sic voluit“. Vgl. Sherr, Singers (wie Anm. 64), S. 256 mit Anm. 33.

932 Zu Luthers dauerhafter Wertschätzung nach zwischenzeitlich ablehnender Haltung vgl. etwa B. Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem systematischen Zusammenhang, Göttingen 1995, S. 44.

933 Zur umfangreichen und außerordentlich wertvollen Musikaliensammlung Friedrichs des Weisen vgl. J. Heidrich, Die deutschen Chorbücher aus der Hofkapelle Friedrichs des Weisen. Ein Beitrag zur mitteldeutschen geistlichen Musikpraxis, Baden-Baden 1993 (Sammlung musikwissenschaftlicher Abhandlungen 84).

934 Vgl. oben Anm. 9.

935 Vgl. Luther, Formula missae (wie Anm. 36), Nr. 21 (S. 16); ders., Deutsche Messe, hg. von Walther (wie Anm. 54), S.99, Z. 17–19: „Das auhheben wollen wir nicht abthun sondern behalten, darumb das es fein mit dem deudschen sanctus stymmet und bedeut, das Christus befohlen hat, seyn zugedencken“. Zum theologischen Verständnis Luthers H. B. Meyer, Luther und die Messe. Eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung über das Verhältnis Luthers zum Meßwesen des späten Mittelalters, Paderborn 1965 (Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien 11), S. 280–288, und W. Simon.Die Messopfertheologie Martin Luthers. Voraussetzungen, Genese, Gestalt und Rezeption, Tübingen 2003 (Spätmittelaiter und Reformation, Neue Reihe 22), S.325; zur mittelalterlichen Genese ebd., S. 124–130, und Meyer, Luther (wie Anm. 69), S. 261–292 sowie J. A. Jungmann S.J., Missarum SoHemnia. Eine genetische Erklärung der römischen Messe, 2 Bde., Wien 51962, Bd. 2, S. 257–266; zur Bedeutung für die Musik: J. Bölling, .Musicae utilitas’. Zur Bedeutung der Musik im Adventus-Zeremonieii der Vormoderne, in: P. Johanek/A. Lampen (Hg.), Adventus. Studien zum herrscherlichen Einzug in die Stadt, Köln-Weimar-Wien 2009 (Städteforschung A,75), S. 229–266, hier S. 254 -262; vgl. auch, v. a. zu englischen Quellen, M. Rubin, Corpus Christi. The Eucharist in Late Medievai Culture, Cambridge u. a. 1999, S. 131–134.

936 „Ordo missaeIoannis Burckardi“, in: Tracts on the Mass, hg. von J. W. Legg, London 1904, S. 119178,156: „genuhexus eam [sc. hostiam] adorat. Tum se erigit eleuat in aitum quantum commode potest hostiam ^ Tum vsque in terram genuhexus hostiam veneratur ^ et pollices ac indices non disiungit usque post communionem“. Bereits im Jahre 1496, somit sechs Jahre vor der von Legg edierten Druckfassung von 1502, erschien die Editio princeps; vgl. etwa Staatsund Universitätsbibliothek Göttingen, 8° H E RITI, 7860 Inc, fol. 100 (im Druck unmittelbar vor dem Blatt mit der römischen Ziher c:’).

937 Vgl. BAV, Vat. lat. 5634 IIA, fol. 61v: „ipse [sc. celebrans] genuhexus adoret, deinde aiiis adorandam demonstret... ergo hostiam demonstrans ita eam supra caput levet, ut videri commode ab Omnibus possit fol. 62r: Et sic ipse prius sanguinem adoret genuhexus caiice super aitari dimisso. Deinde capiat caiicis nodum cum dextra et pedem cum sinistra. Et sic eum similiter adorandum ostendat reponatque in loco suo et reverentiam faciat, nec unquam interim disiungat digitos usque ad communionem perfectam vgl. auch Paridis Crassi ^ De Caeremoniis Cardinaiium Episcoporum in eorum Dioecesibus, Venezia 1582 (wie Anm. 35), fol. 48v (Editio princeps von 1564, fol. 73r): „qui [sc. Assistens et Diaconus] non nisi cum celebrante in eleuatione genuhectunt Beim Kardinaiszeremoniaie nicht auszuschließen ist eine gewisse redaktionelle Angleichung an die posttridentinischen Verhältnisse durch den Editor Franciscus Mucantius, doch die Übereinstimmung mit dem auch sonst intertextuell verwobenen Kurienzeremoniale spricht für eine enstprechende ursprüngliche Fassung des Paris de Grassis selbst.

938 Missale Romanum. Editio princeps (1570). Edizione anastatica, Introduzione e Appendice, hg. von M. Sodi/A. M. Triac ca, Citta del Vaticano 1998 (Monumenta Liturgica Concilii Tridentini 2), S.343f. (= S. 283f. im Druck von 1570).

939 ASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 218r. Vgl. Luther, Formula missae (wie Anm.36), S. 212, Z. 3f.: „Tarnen contra libertatem non introducam legem superstitiosam“.

940 Vgl. ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 239r: „Insuper sanctae memoriae Julius Pontifex mihi narrare solebat a sanctae memoriae Sixto 4o patruo suo in theologicis caerimonialibusque huiusmodi apprime erudito audivisse atque etiam semper observasse, quod inter adorandum quisque sacrihcans nunquam ad terram genua deponere, sed tantum cemuus et pronus esse debet, ut supra plenius dixi in capitulo ,Quae et quanta veneratio’“. Dykmans (L’rnuvre de Patrizi Piccolomini, hg. von Dykmans [wie Anm. 3 ], S. 293 mit Anm. 220) geht irrtümlich nur von der Kniebeuge vor der so genannten kleinen Elevation am Ende des Canon missae aus. Vgl. hierzu, zu Paris’ expliziter Kritik an Burckard und zum Folgenden ausführlich Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S. 94–108, undders., .Cumgratia et decore’. Sull’estetica cerimoniale di Paride de Grassi / ,Cum gratia et decore’. Zur Zeremonialästhetik des Paris de Grassis, in: Accademia Rahaello. Atti e studi 2 (2006), S. 45–63.

941 Vgl. Kratzsch, Kommentar (wie Anm. 43), S. 27 mit Anm.37. Manfred Jakubowski-Tiessen (Göttingen) wies mich freundlicherweise darauf hin, dass ungeachtet der frühen Übertragung der älteren Bibliotheksbestände nach Jena auch in der Bibliothek des Wittenberger Predigerseminars im Augusteum Bestände mit Glossen Luthers einsehbar sind. Aus Zeitgründen war mir jedoch weder ein Besuch in Wittenberg noch in Jena möglich.

942 Vgl. etwa Missale Romanum. Editio princeps (1474). Reimpr. vaticani exemplaris, hg. von A. Ward/ Johnson, Rom 1996 (Ephemerides Liturgicae. Biblioteca. Subsidia. Supplementa3), S. 179f., sowie erläuternd Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm. 3), S. 34.

943 Vgl. ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 143r-v, hier fol. 143v: „Sed haec, utpote simplicia, ne dicam puerilia velut impertinentia nos aetate nostra praetermisimus

944 Meyer, Luther (wie Anm. 69), S. 236 mit Anm. 72 (mit Verweis auf WA 38, S. 210f., 213 sowie WA 6, S. 362, 516) sowie (zur Schrift von 1525) S. 246f. mit Anm. 1 (mit Verweis auf WA 18, S. 24). Zum theologischen Hintergrund W. Simon.Die Messopfertheologie Martin Luthers. Voraussetzungen, Genese, Gestalt und Rezeption, Tübingen 2003 (Spätmittelaiter und Reformation, Neue Reihe 22).

945 Luther, Formula missae (wie Anm.36), S.212, Z. 23 -26: „Haec verba Christi velim modica post prefationem interposita pausa in eo tono vocis recitari, quo canitur alias oratio dominica in Canone, ut a circumstantibus possit audiri, quamquam in his omnibus libertas sit piis mentibus, vel silenter vel paiam ea verba recitare“. Vgl. dazu auch die – allerdings nicht weiter ausgewertete – deutsche Übersetzung bei Meyer, Luther (wie Anm. 69), S. 251 mit Anm. 19 sowie zur entsprechenden vorausgehenden Praxis ebd., S. 248f. mit Anm. 10f.; zum frühen Luther anders hingegen nun Kaufmann, Geschichte (wie Anm. 1), S. 385–392.

946 Ebd. Zu Luthers Idee der Freiheit von, für und in der Kirche (jedoch ohne Hinweis auf sein skizziertes liturgisches Ideal) vgl. H. Zschosch, Martin Luther und die Kirche der Freiheit, in: W. Zager (Hg.), Martin Luther und die Freiheit, Darmstadt 2010, S. 25–39; Hamm, Derfrühe Luther (wie Anm. 1), S. 183–199; Leppin, Luther (wie Anm. 1), S. 154 mit Anm. 148f. Siehe auch oben Anm. 43.

947 J. Bölling, Zwischen Liturgie und Volksfrömmigkeit. Wallfahrten im Spätmittelaiter, in: S. Böntert (Hg.), Objektive Feier und subjektiver Glaube? Beiträge zum Verhältnis von Liturgie und Spiritualität, Regensburg 2011 (Studien zur Pastoralliturgie 32), S.35–62, hier S. 40 mit Anm. 26. Der zentrale Unterschied besteht in der grundsätzlichen Beurteilung äußerer Zeichen und ihrer kirchenamtlichen Approbation, die Analogie in der unmittelbaren Freiheit von Geistlichen und Gläubigen.

948 ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 238r-v: „primo ipse quidem incurvatus absque aliqua prece adoret, tum surgens... populo hostiam adorandam ostendat... Hinc hostiam deponat, sed priusquam calicem discooperiat illius vinum in sanguinem consecraturus, rursus hostiam repositam veneratur, deinde et non prius pallam ab sacrihcio calicis amoveat cum digito medio ac cum indice capiat absque ulla genuhexione, quem ad os suum admoveat et distincte verba proferendo consecret absque ulla insuSatione, quod imperiti faciunt; postquam calicem consecraverit, calicem manibus tenens adorat incurvatus paulisper, tum elevat, inde reponit ac rursus repositum veneretur“. Ob dieses Flüstern der Worte „Hoc est enim corpus meum“ zum Ausdruck „Hokuspokus“ geführt hat, kann zwar „nicht ausgeschlossen“ werden: F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der Deutschen Sprache, Berlin ^2002, S. 418. Gleichwohl weisen die anderen nachweisbaren Spuren in eine andere Richtung; vgl. ebd. und Duden, Etymologie. Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache, Mannheim u. a. Ü989 (Duden 7), S.288.

949 Siehe dazu auch Anm. 81.

950 Zur Biographie des Paris vgl. oben Anm. 4, zu humanistischer Streitkultur f. Helmrath, Streitkultur. Die „Invektive“ bei den italienischen Humanisten, in: M. Laureys (Hg.), Die Kunst des Streitens. Inszenierung, Formen und Funktionen öhentlichen Streits in historischer Perspektive, Göttingen 2011, S.259–294.


951 ASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 80v: „Quin et absonum valde est, ut in eadem cappella seu oratorio, in quo iam est sacramentum, quod adoratur, aliud sacramentum de novo ibidem conhciatur, et sic quod ex illis ambobus sacramentis adorari debeat in dubium vertatur“. Die Abschrift des Mucantius, ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 80 v, enthält im Unterschied zur Bibliotheksfassung Vat. lat. 5634 I, fol. 130 v (vgl. oben Anm. 9) folgenden Zusatz: „Hac ergo ratione sacra mysteria nostra, ubicunque solemniter illa agi conveniat, semper absque sacramenti praesentia peragimus, illud interim ex suo loculo levantes atque alibi, honeste tarnen et digne tantisper reponentes, dum ille celebrationis mysteriorumque actus fuerit ibi consummatus atque perfectus“.

952 Vgl. J. Braun, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen Entwicklung, 2 Bde., München 1924, und ais Beispiel neuerer Forschung T. Henke, Das Zisterzienserinnenkloster Medingen und die mittelalterliche Kirchenausstattung in Wichmannsburg und Altenmedingen, in: H. Röckelein (Hg.), Frauenstifte, Frauenklöster und ihre Pfarreien, Dortmund 2009 (Essener Forschungen zum Frauenstift 7), S. 235–256, hier v. a. S. 247–251.

953 Zur Geschichte der ständigen Aussetzung P. Browe, Die Eucharistie im Mittelalter. Fiturgiehistorische Forschungen in kulturwissenschaftlicher Absicht, mit einer Einführung, hg.vonH.Futterbach/T. Flammer, Münster-Hamburg-Eondon2003 (Vergessene Theologen 1), S. 395–397 (Die ständige Aussetzung des Sakraments im Mittelalter, aus: Jahrbuch für Fiturgiewissenschaft 7 [1927], S. 144–148), bes. S. 397 mit Anm. 13 (zu einem Indult Papst Julius’ II., unter dem Paris de Grassis amtierte).

954 Zur Geschichte dieses im Spätmittelalter aufgekommenen Segens vgl. Browe, Die Eucharistie im Mittelalter (wie Anm. 87), S. 233–238 (Der Segen mit Reliquien der Patene und Eucharistie, aus: Ephemerides Fiturgicae 5 [1931], S. 383 -391), bes. S. 235 – 238.

955 ASV, Fondo Borghese, Serie 1568, fol. 148r: „Cavendum tarnen, ne utique cum ipso sacramento signum benedictionis perducant in populum, pro qua re multos pietatis praetextu errasse vidimus; namque benedictio ista, de qua loquimur, per verbum oris et signum manus in crucis modulum exprimenda est, quam de caelo misit Dominus in populos, nec unquam homo cum sacramento signandus est, nisi dum illud in communione recipit, ut aiibi plenius“.

956 Kluge, Etymologisches Wörterbuch (wie Anm. 82), S. 837 (Art. Segen), und Duden, Etymologie (wie Anm. 82), S. 662 (Art. segnen). Möglicherweise erklärt sich daher auch der Zusammenhang von monogrammatischem „Benevalete“ und die Kreuzform weiterführender Rota am Ende von feierlichen Papstprivilegien des Hochmittelalters; vgl. dazu J. Bölling, Die zwei Körper des Heiligen. St. Petrus im Rom und Sachsen der Salierzeit, in: Römische Quartalschrift für Christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 106 (2011), S. 155–192.

957 Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm.3), S. 69 – 78, und ders., Vide apostiiiam’ (wie Anm.32). Speziell zur Zeremonialkongregation ebd., S. 72f. mit Anm. 97–100, und neuerdings J. Zunckel, Neuausrichtung der symbolischen Ressourcen. Zeremonialkongregation und Reformdiskurs im 16. Jahrhundert, in: Schmidt/Wolf (Hg.), Monarchischer Papat (wie Anm.32), S.337–363.

958 Vgl. oben Anm. 53.

959 Eine Gesamtdarstellung dieser Vorgänge bildet nach wie vor ein Desiderat. Allein die Göttinger Staatsund Universitätsbibliothek verfügt über zahlreiche einschlägige Quellen.

960 Zu Luthers Lehre in diesem Sinne N. Staubach, Kultsymbolik im Wandel. Die Eucharistie ais Opfer und Zeichen, in: E. Harding/N. Krentz (Hg.), Symbolik in Zeiten von Krise und gesellschaftlichem Umbruch Darstellung und Wahrnehmung vormoderner Ordnung im Wandel, Münster 2011 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 33), S. 19–29, hier S. 25–29 (Literatur); Simon, Messopfertheologie (wie Anm.78), passim, zusammenfassend S.703f.

961 Bölling, Papstzeremoniell (wieAnm.3), S.94–112.

962 Vgl. die „Additiones“ des Paris de Grassis zum Kurienzeremoniale, BAV, Vat. lat. 5634 II A, fol. 109v(eingefügt inL’rnuvredePatriziPiccolomini, hg. vonDykmans [wieAnm.3], S.263, Nr.719): „licet olim papa, quando non ipsemet, sed aiius in eius praesentia celebrabat, cantata per subdiaconum epistola non amplius repetendo legebat eandem epistolam nec minus evangelium, ut hodie utrumque legit et forse male, sed solum graduaie legebat tractumque, si et quando opus erat, super quo viderit papa, quidquid magis expediat“. Nach dieser noch recht vorsichtigen Formulierung werden die diesbezüglichen Äußerungen von de Grassis immer schärfer. Zur Funktion dieser „Additiones“ des Paris des Grassis im Unterschied zu seinem erwähnten „Supplementum“ vgl. Bölling, Papstzeremoniell (wieAnm.3), S.38 -42.

963 Bölling, Papstzeremoniell (wieAnm.3), S. 177–195; ders., Zeremoniell und Zeit (wie Anm. 62). In diachroner Perspektive hierzu nun auch ders., Zeremonie und Zeit. Zur Petrus-Verehrung in sächsischen Kathedralen der Salierzeit, in: M. Czock/A. Rathmann-Lutz (Hg.), ZeitenWelten. Zur Verschränkung von Weltdeutung und Zeitwahrnehmung, 750–1350, Köln 2016, S.213–233, hier bes. S. 227f„ 230 -232.

964 Siehe dazu den Beitrag von M.Wernicke OSA in diesem Band.

965 Vgl. Schimmelpfennig, Funktion (wie Anm. 6), S. 151 und die oben in Anm. 46 genannten Quellen.

966 Cristoforo Marcello, Rituum Ecclesiasticorum sive Sacrarum Cerimoniarum S.S. Romanae Ecclesiae libri tres: non ante impressi, Venetiis, Gregorius de Gregoriis, 1516; Ndr.: Caeremoniale Romanum. The hrst edition, Venice 1516, Ridgewood NJ1965.

967 J. Nabuco, Introduction, in: Le ceremonial apostolique avant Innocent VIII. Texte du manuscrit Urbinate Latin 469 dela Bibliotheque Vaticane, hg. von F. Tamburini, Roma 1966 (Ephemerides Liturgicae 30), S. 9*-53*, hier S. 51*-53* (Appendice 2. L’idee du secret).

968 Vgl. Bölling, Zeremoniell und Zeit (wie Anm. 62), S. 178 mit Anm. 148 (Literatur), und oben Anm. 55–57.

969 Vgl. oben Anm. 82.

970 ASV, Fondo Borghese, Serie I, 568, fol. 215v-216r: „Satis autem haec implere videmur, si cum gratia et decore minutias ipsas exequimur, quatenus per ipsarum operationem et praesentes populos in contemplatione delectemus et absentes ad devotionem allectemus“. Dazu ausführlich Bölling, ,Cum gratia et decore’ (wie Anm.74); ders., Papstzeremoniell (wie Anm.3), S.94–108, zum Begrih der Performanz ebd., S. 12f. mit Anm. 9.

971 C. de Seta, H Grand Tour eil fascino dell’Italia, in: R. Babel/W. Paravicini (Hg.), GrandTour. Adeliges Reisen und europäische Kultur vom 14. bis zum 18. Jahrhundert. Akten der internationalen Kolloquien in der Villa Vigoni 1999 und im Deutschen Historischen Institut Paris 2000, Osthldern 2004 (Beihefte der Francia 60), S. 205–215, und S. Kolck, Bayerische und pfalz-neuburgische Prinzen auf Reisen. Kavalierstouren weltlicher und geistlicher katholischer Prinzen vom Ende des 16. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts im Vergleich, Münster 2010, S. 237245, 263 – 273. Zur Rezeption der liturgischzeremonial eingebundenen Musik in der Sistina siehe oben Anm. 63.

972 Vgl. Leppin, Luther (wie Anm. 1), S.80,117–126,140f. u. 151–164.

973 DazuStaubach, .HonorDei’ (wieAnm. 25), S. 125–130; M. Cavarzere, Protestantische Zeremonialkritik und römische Reaktionen, in: Schmidt/Woif (Hg.), Monarchischer Papat (wie Anm.32), S. 309–335; Böüing, Papstzeremoniell (wie Anm. 32); ders., Zeremoniell und Zeit (wie Anm. 62), mit einigen Grundüberlegungen zum Verhältnis von Schrift und Performanz in Musik und liturgischem Zeremoniell.

974 Vgl. Christophori Marcelli patritii veneti, archiepiscopi Corcyrae De auctoritate summi pontihcis et his quae ad illam pertinent adversus impia Martini Lutheri dogmata, Florentiae, per haeredes Philippi Iuntae, anno Domini M.D.XXI; vgl. Nabuco, Introduction (wie Anm. 101), S. 35* mit Anm. 79.

975 Dazu ausführlich Bölling, Zeremoniell und Zeit (wie Anm. 62), S. 178f.

976 Beispiele bei Bölling, ,Causa diherentiae’ (wie Anm. 22), S. 172f., 176f., mit Bezug auf die vorausgehende Editionen S. 173–175 (aus den Codices BAV, Vat. lat. 12270, Barb. lat. 2452, Vat. lat. 12257 und dem bereits edierten, von Paris de Grassis desavouriend zitierten „Diarium“ Johannes Burckards). Vgl. dazu die bereits vorausgehenden kritischen Kommentare Burckards in seiner Sammlung älterer Texte, BAV, Vat. lat. 5633, und die daran anknüpfenden Glossen des Paris de Grassis in der von ihm benutzten Abschrift Vat. lat. 14585 (in einschlägigen Auszügen ediert ebd., S. 152f., 157–159). Zur vergleichbaren Bedeutung bislang unbeachteter Glossen siehe oben Anm. 32, 75 u. 91.

977 Vgl. Kruse, Hochrenaissance (wie Anm. 14), S. 205, Katalog-Nr. 205 (Andrea Antico, Liber quindecim missarum, Rom 1516). Zu diesem und weiteren Beispielen ausführlich D. Glowotz, Repräsentation und Papsthuldigung in der römischen a cappeMa-Messe des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Kirchenmusikalisches Jahrbuch 92 (2008), S. 25–36, hier S. 34f.

978 Luther, Formula missae (wie Anm.36); Luther, Deutsche Messe, hg. von Walther (wie Anm. 54). Siehe auch oben Anm. 67.

979 Leppin, Luther (wie Anm. 1), S. 155–157.

980 Vgl. neben der erwähnten Musikphege zur Kunst auch Fritz, Die bewahrende Kraft (wie Anm. 55), und ders., Abendmahlsgerät (wie Anm. 55). Neben traditionsfreundlichen Idealen Luthers und seiner Gefolgsleute waren jedoch oftmals die Beschlüsse des von Luther eingesetzten städtischen oder landesherrlichen Kirchenregiments ausschlaggebend, das mitunter auch gegen den Willen lutherischer Theologen im Interesse der Stifter die Bewahrung bestimmter Ausstattungsstücke durchsetzte (vgl. ebd.).

981 Die Sakramentalität der Ehe hängt zwar im Unterschied zu den anderen von Luther abgeschabten Sakramenten nicht am Weiheamt der katholischen Kirche, wohl aber an deren kanonischem Recht, das nach antik-römischem Vorbild die – nun allerdings unauhösliche – Konsensehe vorsah, bei der die Brautleute – im Unterschied zur zentralen Funktion des Priesters im orthodoxen Kirchenrecht – sich das Sakrament gegenseitig spenden. Luther forderte hier eine neue „Freiheit in der Ehe“ (Leppin, Luther [wie Anm. 1 ], S. 157, siehe auch oben Anm. 80), stärkte dabei aber mit Hinweis auf das Vierte Gebot die elterliche Eheeinwilligung. Die Rolle der Eltern hatte hingegen das geltende kanonische Recht gerade wegen des sakramentalen Charakters der Ehe seit dem Hochmittelalter im Zweifelsfall sogar für unmaßgeblich erklärt – zugunsten der freien und verbindlichen Partnerwahl der Brautleute selbst. Vgl. dazu D. Kaiser, Die elterliche Eheeinwilligung. Rechtsgeschichte der familialen Heiratskontrolle in Mitteleuropa, Münster 2007 (Ius vivens B,20), S. 65–85 (zum kanonischen Recht) und 97–102 (zu Luther) bzw. 97–102 (zum evangelischen Kirchenrecht insgesamt). Zum politischen Gewicht der Fürsten für die Unwiderruhichkeit der Reformation vgl. Kaufmann, Geschichte (wie Anm. 1), S. 612, zum allseitigen kontroverstheologisch medialen „Selbstbehauptungsdruck“ ebd., S. 653.

982 Dykmans, Paris de Grassi (wie Anm. 4), S. 397f. (Quellen und Literatur). Eine genaue Darstellung der intertextuellen Bezüge und Entwicklungen harrt noch der Erforschung. Dabei müssten auch die verschiedenen Ordo-Fassungen des Paris de Grassis berücksichtigt werden, von denen Dykmans, ebd., S.394, eine Handschrift irrtümlich als Textzeugen des Kardinalszeremoniales betrachtet. Vgl. Bölling, Papstzeremoniell (wie Anm. 3), S. 38–62, v. a. S. 47–54.

983 Vgl. BAV, Vat. lat. 5634 I, fol. 60r; ASV, Fondo Borghese Serie 1568, fol. 114r: „nullus autem ex particulari devotione aut aliqua ex causa genuhectit citius aut tardius altero, neque orat ibidem. Quin immo [BAV, Vat. lat. 5634 I: „quinimo“] in cappella papali nulli consueverunt librum apertum in manibus habere ibidem aiiquid legendo, nec particularius orando, sed tantummodo universi audire taciti et reuerenter verbum Dei, ut de hac re in particulari capitulo dicetur“.

984 ASV, Fondo Borghese, Serie 1,568, fol. 124r-v: „Praeterea quicumque et quotcumque ecclesiastici togati tarn saeculares quam quorumvis ordinum reguläres in plano pavimento, quod est intra Cardinaiium saepta, procumbentes aut incubantes numquam se movent ab eo, quo illic procumbere semel inceperunt: non ad evangelii recitationem nec ad Pontihcis benedictionem in genua sese levantes: quod iccirco ht herique a patribus nostris institutum est, ut Cardinaies et Praelati, qui post horum togatorum terga sunt, subsistentes aut subsidentes vel pro sacramenti adoratione genuhectentes ab obiectu eorum in genua surgentium impediri non possint, quin universa mysteria conspicere possint, quae in eo loco pro suo ipsorum Cardinaiium honore principaiiter aguntur et celebrantur. Possunt tarnen hi, cum sacramentum populo intra missam demonstratur, in facies suas concidere et sic proni adorare“.

985 Siehe oben Anm. 91.

986 ASV, Fondo Borghese, Serie 1,568, fol. 114r in mg: „nota regulam nemini licere in cappella habere librum apertum, et ex eo legere, dum divina celebrantur, quod hodie non observatur“; fol. 124r in mg: ^contrarium hodie observatur, quia omnes taii casu genuhectunt“.

987 Dazu auch die einschlägigen Beiträge in diesem Band.

988 Darauf wies am 10. November 2010 Freimut Löser (Augsburg) in einem Vortrag hin, den er auf Einladung des Zentrums für Mittelalterund Frühneuzeitforschung in Göttingen zum Fragment 10 E IX, 18 des Göttinger Diplomatischen Apparates gehalten hat.

Übersetzung aus dem Itatienischen: Eva Wiesmann.

989 Zit. in: I Diarii di Marino Sanuto, 58Bde., hg. von N. Barozzi u. a., Venezia 1879–1903, hier Bd. 11: agosto 1509 – febbraio 1511, hg. von R. Fulin, Venezia 1884, Sp. 725. Der Brief datiert vom 6. Januar 1511. Die Militäroperationen, um die es geht, sind die Belagerung von Mirandola.

990 Vgl. D. S. Chambers, Popes, cardinals & war, London-New York, 2006, S. 75–109. Im Allgemeinen zu den Kardinälen des 15. und 16. Jahrhunderts, die den Zeitgenossen als „piu dei principi che dei laici“ erschienen, vgl. M. Firpo, U cardinale, in: E. Garin (Hg.), L’uomo dei Rinascimento, Roma-Bari 1988, S. 73–131 (Zitat S. 105).

991 M. Gattoni, Leone X e la geo-politica dello Stato Pontihcio (1513–1521), Citta dei Vaticano 2000, S. 23. Bereits Piero Pieri bestätigte das Bild von einem „energico papa Giulio II, che con tanto vigore sta[va] continuando l’opera di consolidamento dei potere centrale nello Stato pontihcio“ und der „mirajva] a liberare l’Italia da un’egemonia straniera che potrebbe essere pericolosissima per la stessa libertä del papato“. P. Pieri, U Rinascimento e la crisi militare italiana, Torino 1952, Zitate S. 455 f., 476.

992 Zum Feldzug gegen Bologna vgl. A. DeBenedictis, Una guerra d’Italia, una resistenza di popoio. Bologna 1506, Bologna 2003.

993 Vgl.z.B.M. Caravale/A. Caracciolo.LoStatoPontihciodaMartinoVaPioIX,Torino 1978,S.171.

994 Brief des Baldassarre Castiglione an seine Mutter Aloisa Gonzaga, Brisighella, 3. Mai 1509, in: Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana (= BAV), Vat. lat. 8210, fol. 150r. Vgl. auch den späteren Brief vom 7. Mai 1510, „Ex Felicibus Castris S.te R. Ecclesie apud Granarolum“, ebd., fol. 151r. Dank des Archivio Itaiiano Tradizione Epistolare in Rete dell’Universitä di Pavia können beide online unter der Adresse http://aiter.unipv.it/lettura/BC/lettere (14.9.2017) konsultiert werden.

995 Brief des Baldassarre Castiglione an seine Mutter Aloisa Gonzaga, „ex castris S.R.E.“, 18. Mai 1509, in: BAV, Vat. lat. 8210, fol. 152r. „Dio governa ii tutto“: Mit diesen Worten kommentierte er die Tatsache, dass „cum poca faticha havemo acquistato tutta Romagna“; 31. Mai 1509, ebd., fol. 153r. Auch diese Briefe sind online (http://aiter.unipv.it/lettura/BC/lettere; 14.9.2017).

996 Vgl. Sanuto, Diarii, hg. von Barozzi u. a. (wie Anm. 1), Bd.8: marzoluglio 1509, hg. von N. Barozzi, Venezia 1882, Sp. 154,164, 263 (aus denen die Zitate stammen). Doch die Anmerkungen zu den Sp. 139–300 enthalten nicht wenige Auszüge aus Briefen über die Militäroperationen in der Romagna. Vgl. auchLuigiDa Porto, Letterestorichedaü’anno 1509ai 1528, hg. von B. Bressan, Firenze 1857 S. 75–79.

997 Vgl. Girolamo Dona, Dispaed da Roma. 19 gennaio – 30 agosto 1510. Einführung von M. Zorzi, Transkription von V.Venturini, Venezia 2009. Vgl. z. B. ebd., S. 10, die Depesche vom 19. Januar 1510, in der von der Absicht Julius’ II. die Rede ist, ein großes Kontingent von Schweizern nach Genua zu schicken.

998 Depesche vom 20. Juni 1510, Dona, Dispaed (wie Anm.9), S.258. Zur päpstlichen Marine unter Julius II. vgl. A. Guglielmotti, Storia della marina pontiheia, Bd.3: La guerra dei pirati, Bd. 1, Roma 1886, S. 55–103. Was die Initiativen von Giuliano Deila Rovere in diesem Bereich anbelangt, so sei an die Ausrüstung von sechs Galeeren erinnert, die im Jahr 1509 bei der Stadt Ancona in Auftrag gegeben wurde, und an die Unterstellung der Flotte unter das Kommando des Generalkapitäns Baidassarre Biassa; zu diesem vgl. G. De Caro, Dizionario Biograhco degli Itaiiani (= DBI) 10 (1968), S. 292f.

999 Siehe jedoch den Beitrag von H. Schneider im vorliegenden Band.

1000 SiehedenBeitragvonL. Palermoebd.


1001 Vgl. M. Rospocher, Propaganda eopinionepubblica. Giulio II nellacomunicazionepoliticaeuropea, in: Annali dell’Istituto Storico Itaio-Germanico in Trento 33 (2007), S.59–99, hier S. 60 (dort auch das Zitat). Ebd., S. 71–74, wird insbesondere die Beziehung zwischen Julius II. und Julius Cäsar untersucht und herausgestellt, wie verschiedene Faktoren (der Krieg gegen die Gallier/Franzosen, die militärische Begabung von Giuliano Della Rovere und seine automatische MachtauKassung) den in der apologetischen Fiteratur angestellten Vergleich zwischen den beiden Personen möglich machten. Vgl. auch ders., U papa guerriero. Giulio II nello spazio pubblico europeo, Bologna 2015.

1002 O. Niccoli.Cantarieprofeziepopolarideitempi di Giulio II,in:F. Cantatoreu.a.(Hg.),Metafore di un pontihcato Giulio II (1503–1513), Roma, 2–4 dicembre 2008, Roma 2010, S. 109–129, insbes. S. 117.

1003 Schriften von Erasmus von Rotterdam, die als Indiz für seine positive Einstellung gegenüber der Festigkeit von Giuliano Della Rovere gewertet werden, hnden sich in J. Ijsewijn.I rapporti tra Erasmo, l’umanesimo itaiiano, Romae Giulio II, in: ders., Humanismei literatura neollatina. Escrits seleccionats, hg. von J. L. Barona, Valencia 1996, S.87–103, insbes. S. 96–100. Der Großteil der Geschichtsschreibung geht jedoch weiterhin davon aus, dass die politisch-militärische Aggressivität Julius’ II. bei dem niederländischen Philosophen eine große Aversion auslöste.

1004 F. Guicciardini, Storia d’Itaiia, hg. von S. Seidel Menchi, Torino 1971, S. 897.

1005 Niccolo Machiavelli, H Principe, hg. von G. Inglese, Torino 1995, S.76. Das Urteil Machiavellis erschien Alberto Aubert als „eccessivo“: A. Aubert, La crisi degli antichi stati itaiiani (1492–1521), Firenze 2003, S. 214, Anm. 121. Neuerdings wird das, was der Sekretär Julius II. gegenüber empfand, hingegen als „una laica ammirazione da parte di un politologo interessato alla vita istituzionale degli stati“ betrachtet. A. Capata, L’immagine machiavelliana di Giuiio II neiia Legazione presso ia corte papale dei 1503, in: P. Procaccioii (Hg.), Giuiio II. La cuitura non ciassicista Sessione hnale dei convegno .Metafore di un pontihcato Giuiio II (1503–1513)’. Viterbo, 13 mag. 2009, Roma 2010, S. 65 – 80.

1006 M.G. Biasio, Machiaveiii, Giuiio II, ii principato ecciesiastico. Sui cap.XI de Ii Principe, in: Procaccioii (Hg.), Giuiio II (wie Anm. 17), S.27–43, Zitates.36.

1007 Vgi. S. E. Finer, La formazione deiio Stato in Europa. La funzione dei .miiitare’, in: C. Tiiiy (Hg.), La formazione degii stati nazionali neii’Europa occidentale, ital. Übersetzung, Bologna 1984, S. 79152, insbes. S. 84.

1008 A. Da Mosto, Ordinamenti militari deiie soidatesche deiio Stato romano nei secoio XVI, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken (= QFIAB) 6 (1904), S. 72–133, hier S. 84 und insbes. Anm. 2.

1009 Vgi. die Anmerkungen „Balistreri de misser Riccardo Aiidoxio“ [Aiidosi] und „Resegna deiii homini d’armi dei Mag.° Misser Johanni Viteiio conductere dei S.or Duca“ im Register „Gentium armorum. 1505–1506“, foi. 4v, 5v-10r: Roma, Archivio di Stato di Roma (= ASR), Soidatesche e Galere, Conti straordinari, b. 86.

1010 Das Register wird gleichfalls aufbewahrt in ASR, Soldatesche e Galere, b. 86.

1011 Citta del Vaticano, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 93r, 99v, 138r, 140r, 143v, 151r, 153v, 160r, 161v, 165r.

1012 Vgl. ASR, Camerale I, Decretorum... libri, 290, fol. 13r. Insbesondere gewährte es die Apostolische Kammer der Gemeinschaft von Monte Santa Maria in Giorgio, dem heutigen Montegiorgio im Piceno, bei diesem Anlass, nur „pro equis vivis et non per mortuis“ zu zahlen. Bekanntermaßen wurden in den Registern der „Decreta“ (das von 1510 ist eines der ersten, das erhalten geblieben ist) „registrate, giorno dopo giorno a cura del chierico mensario o del notaio, le questioni sottoposte a quest’organo e i prowedimenti adottati“. M. G. Pastura Ruggiero.La Reverenda Camera Apostolica e i suoi archivi (secoli XV-XVIU), Roma 1984, S. 53.

1013 Vgl. M. Caravale, La hnanza pontihcia nel Cinquecento. Le province del Lazio, Napoli 1974, S. 52.

1014 ASR, Camerale I, Decretorum... libri, 290, fol. 13 r.

1015 Vgl. ebd., fol. 33r (Maßnahme vom 3. Juni 1510). Kurze Zeit zuvor war das Problem „pro capitaneis gentium levis armaturae S.D.N. pro taxis equorum“ dadurch gelöst worden, dass es hieß, sie seien auf jeden Fall zu zahlen („Exigeant de praeterito usque ad Kl. maijet de futuro perdurant“). Decretum vom 28. April 1511, ebd., fol. 91v.

1016 Vgl. ebd., fol. 46r (decrefum betrehend die Garnison in Attigliano im Patrimonium Sancti Petri in Tuszien, 9. August 1510).

1017 Vgl.ebd.,fol.8r(decrefMm vom 1.Februar 1510).Vgl.auch die späteren decrefa vom4.Februar 1510 (ebd., fol. 9r) und vom 13. März 1510 („pro Castellano Forlivi ut provideatur suo salario“). In Bezug auf Letzteres wurde entschieden, „detur census Forlivijpro suo salario“. Ebd., fol. 17v.

1018 Vgl. das decrefum vom 17. Juni 1510 („pro Castellano Cesenae [qui] petit salarium suum mensium februarijmartijet aprilis“), in Bezug auf das entschieden wurde, „assignetur subsidium Cesenae“. Ebd., fol. 37v.

1019 Vgl. das decrefum vom 30. Oktober 1510 („Quia propter absentia S.mi D.ni N. ab urbe Romae possent intervenire multa pericula“), durch das 550 Goldscudi für die Verteidigung Roms bereitgestellt wurden. Ebd., fol. 59r.

1020 Vgl. das Register „Dari e avere di papa Iulio II. 1509“: ASR, Soldatesche e Galere, b. 86.

1021 I. Cloulas, Giulio II, ital. Übersetzung, Roma 1993, S. 178–180.

1022 Insbesondere die Schweizer verpachteten sich dazu, keine Allianz zu schließen „cum aliquo Rege, principe, populo aut potentatu, quae possit directe vel indirecte tendere in ohensam & injuriam ejusdem Sanctissimi Domini Nostri, & Sanctae Romanae Ecdesiae, necnon pedites aut milites aiiquos illis mittere vel conducere quam idem Sanctissimus Dominus Noster declarabit, id cedere posse in obensam, jacturam vel injuriam Suae Sanctitatis et pacihci Status Romanae Ecclesiae“. J. C. Lünig, Codex Italiae Diplomatien, Bd. 2, Frankfurt-Leipzig 1726, Sp. 2501.

1023 Dona, Dispacci da Roma (wie Anm. 9), S. 119 (Depesche vom 26. März 1510).

1024 Ebd., S. 215 (Depesche vom 23. Mai 1510).

1025 A. Esch, Mit Schweizer Söldnern auf dem Marsch nach Italien. Das Erlebnis der Mailänderkriege 1510–1515 nach bernischen Akten, in: QFIAB 70 (1990), S. 348–440, Zitat S.356.

1026 Vgl. Cloulas, Giulio II (wie Anm.33), S. 188. J. Wieland, Geschichte der Kriegsbegebenheiten in Helvetien und Rhätien (als Handbuch zum Militairunterricht für Schweizeroffiziere aller Waben), Bd. 1, Basel 1827 S. 376–378.

1027 Guicciardini, Storiad’Italia (wie Anm. 16), S. 870.

1028 „Dari e avere di Papa Giulio II. 1509“: ASR, Soldatesche e galere, Conti straordinari, b. 86.

1029 Zu den Weisem und im Allgemeinen zur römischen Finanzwelt in diesen Jahren siehe den Beitrag von G.-R. Tewes im vorliegenden Band. Zu den Fuggern im Besonderen vgl. A. Schulte, Die Fugger in Rom, 1495–1523. Mit Studien zur Geschichte des kirchlichen Finanzwesens jener Zeit, Leipzig 1904.

1030 Über das zitierte Register „Dari e avere di papa Giulio II“ (wie Anm. 32) hinaus, vgl. die Lizenz an den Florentiner Francisco Alberigi „commissario super munitione pulverum“: ASV, Div. Cam. 60, fol. 58v-59r (datiert vom 1. Januar 1510), sowie die Lizenz an Nicolo Cantagallo da Fuligno, ebd., Div. Cam. 58, fol. 98v (datiert vom 19. Juni 1510).

1031 Vgl. P. Prodi, U sovrano pontehce. Un corpo e due anime. La monarchia papale nella prima eta moderna, Bologna 1982 (Saggi 228 / Annaii dell’Istituto Storico Itaio-Germanico in Trento. Monogra6a 3), S. 112, Anm. 58; O. Hintze, Stato e esercito, Palermo 1991, S. 34–35 (itai. Übersetzung des Vortrags von 1906: ders., Staatsverfassung und Heeresverfassung. Vortrag gehalten in der Gehe-Stiftung zu Dresden am 17. Februar 1906, Dresden 1906). Verwiesen sei darüber hinaus auf meinen Aufsatz: G. Brunelli, Icommissari generali dell’esercito pontihcio tra CinqueeSeicento, in: Dimensioni eprobiemi della ricerca storica 2 (2004), S. 175 -206.

1032 Venezianische Briefe aus Ravenna vom 5. Mai 1509 geben in der Tat darüber Auskunft, dass „pocho manco il duca di Urbino non fusse morto da una nostra artellaria, trata dil castello [di Faenza]“. M. Sanut o, Diarii, Bd. 8 (wie Anm. 8), Sp. 178.

1033 Vgl. G. Benzoni, Francesco Maria i, duca di Urbino, in: DB! 50 (1998), S. 47–55.

1034 Verwiesen sei hier auf meinen Beitrag G. Brunelli, Al vertice dell’istituzione militare pontihcia. H Generale di santa Chiesa (sec. XVI-XVII), in: A. Jamme/O. Poncet (Hg.), Offices et papaute (XIV^-XVIF siede). Charges, hommes, destins, Rome 2005 (Collection de l’Ecole frangaise de Rome 334), S.483 -499.

1035 Vgl. „Mostra et resegna armata dell’Ul.mo S.or Duca De Urbino capitanio generale de la Sancta Ecc.sia facta socto la torre de Quinto die xxviijjulijl505“, in: ASR, Soldatesche e galere, Conti straordinari, b. 86, Register mit dem Titel „Gentium armorum. 1505–1506“, fol. 2r-3r; „Resegna de la compagnia de scopectieri a cavalli de m. Francesco de Luna cap. d’epsi sotto el S.or Duca“, ebd., fol. 3v-4r; „Resegna de Gentilhuomini del Ul.mo S.or Duca facta a di 29 di luglio“, ebd., fol. 35r-39r.

1036 ImAllgemeinenzuden Wachkorps vgl. P. Contamine, Laguerranel Medioevo, ital. Übersetzung, Bologna 2005, S. 234. Ebd., S. 233, wo der Autor, auf die grundlegende Ambiguität des Begrihs „esercito permanente“ verweist.

1037 Seine Ernennungsurkunde hndet sich auf fol. 44r des gebundenen Registers mit dem Titel „Gentium armorum. 1505–1506“: ASR, Soldatesche e galere, Conti straordinari, b. 86. Auf die Aufgaben im administrativ-militärischen Bereich, die der Familie Ponziani übertragen wurden, wies Michael Mallett hin, der die Auhassung vertritt, darauf sei „una certa continuita nei metodi di gestione“ zurückzuführen. M. Mallett, Signori e mercenari. La guerra nell’Italia del Rinascimento, ital. Übersetzung, Bologna 1984, S. 133. Vgl. auch G. Saletnich, La milizia pontihcia tra XV e XVI secolo. Temi e prospettive di ricerca, Vortrag auf der Tagung „Le armi del sovrano: armate e hotte nel mondo tra Lepanto e la Rivoluzione francese. 1571–1789“, Archivio di Stato di Roma, 5–8 marzo 2001, online unter: http://goo.gl/DD9ddR (14.9.2017), insbes. S. H Anm. 28.

1038 ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 549, fol. 72r. Am selben Tag wurden ihm darüber hinaus 52 Kammergolddukaten als Provision für die Monate Januar und Februar ausgezahlt. Vgl. ebd.

1039 „Dari e avere di Papa Giulio II. 1509“: ASR, Soldatesche e Galere, b. 86, fol. 6v.

1040 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 95r (Registereintrag vom 5. Januar 1510).

1041 F. Surdich, Verso il nuovo mondo. L’immaginario europeo e la scoperta dell’America, Firenze ^2002, S. 76.

1042 Vgl. P. M. Amiani, Memorie historiche della citta di Fano, Fano 1751, S. 48.

1043 ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 166r.

1044 „Dari e avere di Papa Giulio II. 1509“: ASR, Soldatesche e Galere, b. 86, fol. 6v. Vgl. auch ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 134v, 142v, 165v; F. Babinger, Arianiti, Costantino, in:DBI4(1962), S. 141–143.

1045 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 97v, 138v, 143v, 151r, 157r, 171r. Vgl. auch ebd., fol. 163r (wo Ausgaben in Höhe von 106 Dukaten und 45 B. erwähnt werden, die Meister Pietro Busdraga am 8. September 1510 für 50 Fahnen erhielt, die für die Soldaten der leichten Kavallerie bestimmt waren).

1046 Vgl. M. Cavanna Ciappina, Doria, Nicolo, in: DBI41 (1992), S.419–421.

1047 ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 167v (23. September 1510).

1048 Ebd., fol. 150 r (31.Juli 1510).

1049 Ebd., fol. 93v (2. Januar 1510).

1050 Die Zahlungen im Dezember 1508 wurden geleistet an „magistro Matheo“ (10 Golddukaten), „magistro Io. De la Bura“ (8 Golddukaten), „magistro Io. Caravagio“ (6 Golddukaten), „magistro Io. De Sabaudia“ (6 Golddukaten), „magistro Gutto“ (10 Golddukaten). Vgl. ASR, Camerale I, Mandati camerali, 857, fol. 207r-v.


1051 Vgl. P. M. Krieg, Die Schweizergarde in Rom, Luzern I960, insbes. S. 14–20. Berichtigt werden muss jedoch die Angabe, nach der sich der zahlenmäßige Bestand der Schweizergarde bis zum Jahr 1527 auf 198 Mann eingependelt habe (vgl. ebd., S. 19). Nach dem Register in ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 95v, 146r, 151r, 159r, 171r, waren es im Zeitraum Januar bis September 1510 180 Soldaten.

1052 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 95v, 132v, 140 v, 146r, 151r, 157v, 159r, 171r; ebd., 549, fol. 69v, 74r.

1053 Marcantonio Altieri, Baccanali, zit. in: C. Gennaro, Lapaxromanadel 1511, in: Atti dellaSocietä romana di Storia patria 90 (1967), S. 17–60, hier S.38, Anm. 63.

1054 Caravale/Car acciolo, LoStatopontihcio (wie Anm. 5), S. 179–180. Vgl. auch A. Serio, Unagloriosa sconhtta. I Colonna tra papato e impero nella prima eta moderna (1431–1530), Roma 2008, S. 159.

1055 Vgl. Contamine, La guerra nel Medioevo (wie Anm.48), S. 135.

1056 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 389, fol. 89r-112v. Der Zeitraum ist der von Juli 1429 bis Juni 1430.

1057 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 537 fol. 114v. Der Zeitraum ist der von November 1504 bis November 1505.

1058 Vgl. die „Resegna de Gentiihuomini dei Iii.mo S.or Duca facta a di 29 di luglio“ [1505] im Register „Gentium armorum. 1505–1506“: ASR, Soldatesche e galere, Conti straordinari, b. 86, fol. 35r-39r.

1059 Vgl. F. Petrucci, Colonna, Marcantonio, in: DBI27 (1982), S.365. Zu dieser Hochzeit vgl. S. Feci, Signore di curia. Rapporti di potere ed esperienze di governo nella Roma papaie (metä XV-metä XVI secolo), in: L. Arcangeli/S. Peyronel Rambaidi (Hg.), Donne di potere nel Rinascimento, Roma 2008, S. 195–222, insbes. S. 207.

1060 Vgl. C. Argegni, Condottieri, capitani, tribuni, Bd.2, Milano 1937, S.368; C. Weber, Genealogien zur Papstgeschichte, Bd. 6, Stuttgart 2002, S. 736.

1061 Vgl. ASR, Cameraie I, Decretorum [^] libri, 290, fol. 2r.

1062 Vgl. ASV, Camera apostolica, Introitus et exitus, 548, fol. 170v, wo für den 29. Oktober 1510 eine „Zahlung von 71W Golddukaten“ eingetragen ist.

1063 Transkription von C. Shaw, The roman barons and the security of the Papai States, in: M. Del Treppo (Hg.), Condottieri e uomini d’arme nell’Itaiia del Rinascimento, Neapel 2001 (Europa mediterranea. Quaderni 18), S. 311–325, hier S.312, und in jüngerer Zeit von Serio, Una gloriosa sconhtta (wie Anm. 66), S. 159.

1064 Vgl. Sanuto, Diarii, Bd. 8 (wie Anm.8), Sp. 183–184.

1065 Vgl. zu ersten Grundlinien P. Berbee, Die Romwaüfahrt aus der Sicht stadtrömischer Quellen zwischen 1377 und 1550. Prämissen und Probleme ihrer Erforschung, in: Jahrbuch für Volkskunde N. F. 9 (1986), S. 85–111. Zur Jerusaiemfahrt vgl. aus einer breiten Literatur R. Röhricht, Deutsche Pilgerreisen nach dem heiligen Lande. Neue Ausgabe, Innsbruck 1900; U. Ganz-Blättler, ,Ich kam, sah und berührte’. Jerusalem als Pilgerziel im ausgehenden Mittelalter, in: B. Haupt/W. G. Busse (Hg.), Pilgerreisen in Mittelalter und Renaissance, Düsseldorf 2005 (Studia humaniora – Düsseldorfer Studien zu Mittelalter und Renaissance 41), S. 15–30; S. Schröder, Zwischen Christentum und Islam. Kulturelle Grenzen in den spätmittelalterlichen Pilgerberichten des Felix Fabri, Berlin 2009 (Orbis mediaevaiis 11), S. 126h., und zuletzt G. Hartmann, .Licencia apostolica intrandi terras Sarracenorum et communicandi cum eis’. Die päpstlichen Register als Quelle für die spätmittelalterlichen Pilgerfahrten, in: M. Matheus (Hg.), Friedensnobelpreis und historische Grundlagenforschung. Ludwig Quiddeund die Erschließung der kuriaien Registerüberlieferung, Berlin-Boston 2011 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 124), S. 243 -277. Auch um die (Auswahl-)Bibliographie nicht überborden zu lassen, wird im Folgenden bevorzugt die deutschsprachige Literatur angegeben.

1066 Zu den Bruderschaften siehe unten Anm. 99; zu den „nationalen“ siehe unten Anm. 129. Zur Bevölkerungssituation Roms aus sozialer und wirtschaftlicher Perspektive im frühen 16. Jahrhundert gibt es eine breite Literatur. Zusätzlich zu den Beiträgen von A. Esch, A. Modigliani und L. Palermo in diesem Tagungsband (mit weiterer Literatur) sei nur verwiesen auf A. Esposito, Un’aitra Roma. Minoranze nazionaii e comunitä ebraiche tra Medioevo e Rinascimento, Roma 1995 (Pagine della Memorie 1).

1067 Genannt seien nur A. Hausrath, Martin Luthers Romfahrt, Berlin 1894 (wieder aufgenommen – aber ohne Anmerkungen – in ders., Luthers Leben, Berlin 1904, Kap. IV); H. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, und zuletzt – neben weiteren an ein breiteres Publikum gerichteten Schriften zum Thema – J. Krüger/M. Wallraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 2010, sowie H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. N. F. 10,2), S. 1 -157 (S. 7–37 zur Forschungsgeschichte).

1068 Einen ersten Überblick über den Forschungsstand und die Überlieferungslücken bietet der Sammelband G. Barone/A. Esposito (Hg.), Romareligiosa (secc. XIV-XV). Atti della giornata di Studio, Roma, 12 maggio 2008, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 132 (2010). Vgl. dazu die Einführung von S. Boesch Gajano, Letture e riletture. Spunti per una rihessione storiograhca, in: ebd., S.7–21, und die Schlussbetrachtungen in A. Vauchez, Condusion, in: ebd., S. 173–180.

1069 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR). Vgl. ansonsten ebd.,. Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -20 09 (= WA).

1070 Siehe vor allem den Beitrag von V.Leppin im vorliegenden Band und K. Bärenfänger/V. Leppin/S. Michel (Hg.), Martin Luthers Tischreden. Neuansätze der Forschung, Tübingen 2013 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 71).

1071 N.R. Miedema, Rompilgerführer in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Die Indulgentiae ecdesiarum urbis Romae (deutsch/niederländisch), Edition und Kommentar, Tübingen 2003 (Frühe Neuzeit 72); dies., Die römischen Kirchen im Spätmittelalter nach den .Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae’, Tübingen 2001 (Bibliothekdes Deutschen Historischen Instituts in Rom 97). Es geht hier nicht um die bekannteren älteren – von Luther ebenfalls herangezogenen – „Mirabilia Romae“, die die antiken Bauten Roms zu deuten suchten: vgl. aus einer breiten Literatur hier nur ebd., S.4f.;dies., Die .Mirabilia Romae’. Untersuchungen zu ihrer Überlieferung mit Edition der deutschen und niederländischen Texte, Tübingen 1996 (Münchner Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 108), S. 175h. zu den Drucken, und D. Kinney, Fact and Fiction in the .Mirabiiia urbis Romae’, in: E. Ö Carragäin/C. NeumandeVegvar (Hg.), RomaFelix. Formation and RehectionsofMedieval Rome, Aldershot 2007 S. 235–252.

1072 Zum richtigen Umgang mit Testamenten in kuiturund reiigionsgeschichtiicher Perspektive gibt es viele Stimmen. Verwiesen sei auch auf die Rezension zu S. K. Cohn, The Cult of Remembrance and the Black Death. Six Renaissance Cities in Central Italy, Baltimore 1997, von M. Bertram, .Renaissance Mentality’ in Italian Testaments?, in: The Journal of Modern History 67 (1995), S. 358–369. Reizvoll ist der Abgleich mit dem Testierverhalten in deutschen Städten, wozu als Beispiel auf P. Baur, Testament und Bürgerschaft. Alltagsleben und Sachkultur im spätmittelalterlichen Konstanz, Sigmaringen 1989 (Konstanzer Geschichtsund Rechtsquellen 31), hingewiesen sei.

1073 Zu Vorarbeiten vor allemzum Quattrocento vgl.I. LoriSanfilippo,MorireaRoma,in:M. Chiabo/ G. D’Alessandro/P. Piacentini/C. Ranieri (Hg.), Alle origini della nuova Roma. Martino V (1417–1431). Atti del convegno, Roma, 2–5 marzo 1992, Roma 1992 (Nuovi studi storici 20), S.603 -623; D. Barbalarga, Gli atteggiamenti devozionali dei testamenti, in: M. Miglio/F. Niutta/ D. Quaglioni/C. Ranieri (Hg.), Un pontihcato ed una citta. Sisto IV (1471–1484). Atti del convegno, Roma, 3–7 dicembre 1984, Roma 1986 (Istituto storico italiano per il medio evo. Studi storici, fase. 154 -162; Littera Antiqua 5), S. 694705; M. L. Lombardo/M. Morelli, Donne e testamenti a Roma nel ‘400, in: Donne a. Roma tra Medioevo e Eta moderna = Archivi e Cultura 25/26 (1992/93), S. 23–130; I. Ait, Icosti della morte. Uno specchio dellasocietäcittadinabassomedievale, in: F. Salvestrini/G. M. Varanini/A. Zangarini (Hg.), La morte e i suoi riti in Italia tra Medioevo e prima eta moderna, Firenze 2007 (Collana di studi e ricerche 11), S. 275–321.

1074 Zu Zweck und der Hinterlassenschaft dieses Notarenkollegs im Bestand Roma, Archivio Storico Capitolino (= ASC), Archivio Urbano, sez. LXVI, vgl. A. Rehberg, Der deutsche Klerus an der Kurie. Die römischen Quellen, in: S. Klapp/S. Schmitt (Hg.), Städtische Gesellschaft und Kirche im Spätmittelalter. Kolloquium Dhaun 2004, Stuttgart 2008 (Geschichtliche Landeskunde 62), S. 3765, hier S. 56 – 63, und jetzt ders., Le comunitä .nazionali’ e le loro chiese nella documentazione dei notai stranieri a Roma (1507–1527), in: A. Koller/S. Kubersky-Piredda (Hg.), Identitä e rappresentazione. Le chiese nazionali a Roma, 1450–1650, Roma 2015, S. 481–501.

1075 Vgl. immerhin G. De Sandre Gasparini, Giubileo epellegrinaggi. Testamenti di romeiveneti nel Quattrocento, in: C. Bellinati (Hg.), UVeneto e i Giubilei. Contributo alla storia culturale e spirituale dell’evento in terra veneta (1300–2000), Padova 1999, S.35–57.

1076 Ein (wegen der gelehrten Ausführungen wohl nicht ganz repräsentatives) interessantes Beispiel stellt die 1499 in S. Maria Maggiore gehaltene Predigt des Humanisten Pietro Marso (zu diesem unten Anm. 110) dar, die in M. Dykmans, L’humanisme de Pierre Marso, Citta del Vaticano 1988 (Studi e testi 327), S. 101–113, ediert ist.

1077 Zu diesem vgl. J. W. O’Malley, Praise and Blame in Renaissance Rome. RhetoricDoctrine and Reformin theSacred Orators ofthePapal Court, 1450–1521, Durhaml979 (DukeMonographsin Medieval and Renaissance Studies 3).

1078 Siehe die Schriften erbaulichen Inhalts des römischen Pfarrers Giuliano Dati unten Anm. 109.

1079 Vgl.allgemein K. von Greyerz, VomNutzenundVorteil der Selbstzeugnisforschung für die Frühneuzeithistorie, in: Jahrbuch des Historischen Kollegs 2004, München 2005, S. 27–47.

1080 Vgl. aus einer breiten Literatur K. Schreiner (Hg.), Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter. Formen, Funktionen, politisch-soziale Zusammenhänge, München u. a. 1992 (Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien 20); ders., Frömmigkeit in politisch-sozialen Wirkungszusammenhängen des Mittelalters. Theorieund Sachprobleme, Tendenzen und Perspektiven der Forschung, in: M. Borgolte(Hg.), Mittelalterforschung nach der Wende 1989, München 1995 (HZ. Beihefte 20), S.177 -226; A. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 2000; P. Dinzelbacher (Hg.), Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Bd. 2: Hochund Spätmittelalter, Paderborn u.a. 2000; B. Hamm/T. Lentes (Hg.), Spätmittelalterliche Frömmigkeit zwischen Ideal und Praxis, Tübingen 2001 (Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 15); M. Borgolte (Hg.), Stiftungen und Stiftungswirklichkeiten. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Berlin 2000 (Stiftungsgeschichten 1); K. Schreiner/M. Müntz (Hg.), Frömmigkeit im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen, München 2002; B. Hamm, Religiosität im späten Mittelalter. Spannungspole,Neuaufbrüche, Normierungen,hg. vonR. Friedrich/W.S. Mohr, Tübingen 2011.

1081 Vgl. die begriffsgeschichtlichen Prolegomena und die Ausführungen zur Abhängigkeit der Elitenund Volkskultur respektive -frömmigkeit von Faktoren wie sozialer Herkunft und Bildungsvoraussetzungen inK. Schreiner, Laienfrömmigkeit. Frömmigkeit von Eliten oder Frömmigkeit des Volkes? Zur sozialen Verfasstheit laikaier Frömmigkeitspraxis im späten Mittelalter, in:Schreiner, Laienfrömmigkeit (wie Anm. 16), S. 1–78.

1082 M. Miglio, U Senato in Roma medievaie, in: G. Arnaidi (Hg.), U Senato nella storia, Bd. 2: U Senato nel Medioevo e nella prima eta moderna, Roma 1997 S. 117–172; ders., Lorenzo Vaüa el’ideoiogia municipaie romana nel ,De faiso credita et ementita Constantini donatione’, in: H. Keller/ W. Paravicini/W. Schieder (Hg.), Itaiiaet Germania. Liber amicorum Arnold Esch, Tübingen 2001, S. 225–236; ders., Repubblica, monarchia e tirannide. Cultura e societa a Roma nel Quattrocento, in: F.P. Fiore/A. Nesselrath (Hg.), La Roma di Leon Battista Alberti. Umanisti, architetti e artisti aha scoperta nella citta del Quattrocento, Milano 2005, S. 91–101. Programmatisch schon im Titel ist der Versuch, die Stadtgeschichte Roms vonseiner päpstlichen Vereinnahmung zu befreien, inJ.-C. Maire Vigueur, L’Autre Rome. Une histoire des Romains a l’epoque des communes (XII^-XIV^ siede), Paris 2010.

1083 Dem Luxus am Papsthof war 2007 ein Studientag am DHI gewidmet: T. Ertl (Hg.), ,Pompa sacra’. Lusso e cultura materiale aha corte papaie nel basso Medioevo (1420–1527). Atti della giornata di studi, Roma, Istituto Storico Germanico, 15 febbraio 2007, Roma 2010 (Nuovi studi storici 86), vgl. bes. die Beiträge von A. Esposito, Di fronte ai lusso. La corte e il popolo romano, in: ebd., S. 131–144, sowie A. Modigliani, Le ragioni del lusso e il rihuto della povertä evangelica. I papi e la ricchezza terrena nel Quattrocento, in: ebd., S. 145–166.

1084 Aus einer breiten Literatur zu dem allerdings damals noch jungen Phänomen der öhentlich an einer Statue unweit der Piazza Navona angebrachten satirischen Gedichte vgl. nur G. A. Cesareo, Pasquino e pasquinate nella Roma di Leone X, Roma 1938; V.Marucci/A.Marzo/A. Romano (Hg.), Pasquinate romane del Cinquecento, Roma 1984 (Testi e documenti di letteratura e lingua 7);C. Damianaki/P. Procaccioli/A. Romano (Hg.), .Ex marmore’. Pasquini, pasquinisti, pasquinate nell’Europa moderna. Atti del Colloquio internazionaie, Lecce-Otranto, 17–19 novembre 2005, Manziana 2006 (Cinquecento. Studi 17). Vgl. allgemein O. Niccoli, Rinascimento anticlericaie. Infamia, Propaganda e satira in Itaiia tra Quattro e Cinquecento, Roma-Bari 2005. Siehe auch den Beitrag von M. Matheus im vorliegenden Band.

1085 A. Rehberg, Luci ed ombre sui canonici delle grandi basiliche di Roma nel Rinascimento. Appunti sullaloro formazione culturale-religiosa e sulla loro reputazione fra i contemporanei, in: A. De Vincentiis/A. Modigliani (Hg.), Romaeil papato nel Medioevo. Studi in onoredi Massimo Miglio, 2 Bde., Roma 2012 (Storia e letteratura 275), Bd. 1, S. 419–439.

1086 In der traditionellen Reihenfolge: S. Pietro, S. Paolo fuori le mura, S. Sebastiano, S. Giovanni in Laterano, S. Croce in Gerusalemme, S. Lorenzo fuori le mura und S. Maria Maggiore. Zu dieser Wallfahrt vgl. S. Carell, Die Wallfahrt zu den sieben Hauptkirchen Roms, in: Jahrbuch für Volkskunde N. F. 9 (1986), S. 112–150, und S. Koci Montanari, Pellegrini a Roma. Esperienze, testimonianze e modi del pellegrinaggio alle sette Chiese dal tardo medioevo all’etä contemporanea, in: C. Cerreti (Hg.), La geograha della citta di Roma e lo spazio del Sacro, Roma 1998, S. 105–163.

1087 Miedema, Kirchen (wie Anm.7), S.169, 217f., 231 (hier Zitat).

1088 Erwähnt ebd., S. 217.

1089 M. Ghilardi, .Subterranea civitas’. Quattro studi sulle catacombe romane dal medioevo all’etä moderna, Roma 2003 (Nuovi saggi 111). Für die Zeit der Gegenreformation vgl. ders., Gli arsenali della Fede. Tre saggi su apologia e Propaganda delle catacombe romane (da Gregorio XIII a Pio XI), Roma 2006.

1090 WA.TR 5, Nr. 6463. Vgl. auch ebd., Nr. 6036.

1091 Bekannt ist die von Luther geschilderte Episode, wonach er von einem schnellen Priester mit dem Ausruf „Passa, passa“ zu größerer Eile beim Messelesen angetrieben worden sei: WA.TR 3, Nr.3428; WA38, S.212.

1092 „Ad missam papisticam pertinet aitare portatile, aittarstein, characteres et inhnitae ceremoniae. Wan einer nur ein pfah war und kuntte missam pro defunctis lesen, das kunt ihn erneren, quia erat opulentissimus quaestus. Deinde qui habebat missam de beata Virgine, ille erat in statu de bene esse“: WA.TR 5, Nr. 6034. Vgl. auch WA.TR 5, Nr. 6035. Vgl. zur geschichtlichen Entwicklung der Votivund Privatmesse Angenendt, Geschichte(wieAnm. 16), S. 494499.

1093 A. Heinz, Art. Gregorianische Messen, in: Lexikon für Theologie und Kirche 4 (Ü995), Sp. 1030. Für eine solche Messstiftung an S. Gregorio ai Celio sorgte 1527 Margarethe Schlesinger in ihrem Testament: C. Schuchard, Vier Testamente für die römische Anima-Bruderschaft (1524/1527), in: B. Flug/ M. Matheus/A. Rehberg (Hg.), Kurie und Region. Festschrift für Brigide Schwarz zum 65. Geburtstag, Stuttgart 2005 (Geschichtliche Landeskunde 59), S. 307–324, hier S.323.

1094 A.M. Pedrocchi, San Gregorio ai Celio. Storia di un’Abbazia, Roma 1995, S.49 Anm.27; Miedema, Kirchen (wie Anm.7), S.549f.; vgl. T. Güthner, Florentiner Kauheute und Bankiers in Rom. Auftraggeberschaft und Repräsentation im 15. und 16. Jahrhundert, Diss. LMU München. Fakultät für Geschichtsund Kunstwissenschaften, München 2008 (http://edoc.ub.uni-muenchen.de/12415/; 14.9.2017), S. 181.

1095 Vgl. Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S.548; E. Meier, Die Gregorsmesse. Funktionen eines spätmittelaiterlichen Bildtypus, Köln-Weimar-Wien 2006; B. Hamm, Die Nähe des Heiligen im ausgehenden Mittelalter. Ars moriendi, Totenmemoria und Gregorsmesse, in: B. Hamm/K. Herbers/ H. Stein-Kecks (Hg.), Sakralität zwischen Antike und Neuzeit, Stuttgart 2007 (Beiträge zur Hagiographie 6), S. 185–221 (Ndr. in: ders., Religiosität im späten Mittelalter [wie Anm. 16], S. 474–509).

1096 Pedrocchi, San Gregorio (wie Anm.30), S. 40–44 (mit Abb. 18–21); Güthner, Florentiner (wie Anm. 30), S.168–189.

1097 „Privata missa multos sanctos decepit a tempore Gregorii, vber 800 jar“: WA.TR 5, Nr. 6035.

1098 Vgl. nur WA 31,1, Nr. 226.

1099 Zur Person siehe X. Barbier de Montault, Anciens inventaires inedits des etablissements nationaux de Saint-Louis des Francois et de Saint-Sauveur in Thermis a Rome, in: Revue de l’art chretien 5 (1861), S. 418 -445, hier S. 420.

1100 Solche Erwähnungen sind auch sonst selten: M.-T. Lorcin, Les clauses religieuses dans les testaments du plat pays lyonnais aux XIV^ et XV^ siedes, in: Le Moyen Äge 78 (1972), S. 287–323, hier S. 318 („Le mot purgatoire ne hgure jamais dans aucun testament“). Trotzdem ist die Idee des Fegefeuers allgegenwärtig und mitzudenken. Vgl. allgemein J. Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers. Vom Wandel des Weltbildes im Mittelalters, München 1990 (frz. Originalausgabe: La Naissance du Purgatoire, Paris 1981), und C. Auffarth, Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fegefeuer in religionswissenschaftlicher Perspektive, Göttingen 2002 (VeröKentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 144).


1101 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 55v-56r, hier fol. 56r (nicht datiert, wohl zwischen 1511 Januar 25 und 1511 April 12).

1102 „Ad sanctum Calixtum, ubi in crypta plus quam 80.000 martyres sepulti sunt, tanta sanctitas, attamen tantum duo minoritae ibi sunt, qui omnia bona compilala papae oherunt“: WA.TR 5, Nr. 6463. Dass die Präsenz gerade von zwei Franziskanern auch zufällig erfolgt sein konnte, legt eine unten S. 303 mit Anm. 43 zitierte testamentarische Verfügung nahe.

1103 Zur Rolle der Franziskaner als Hüter der heiligen Stätten vgl. Schröder, Christentum (wie Anm. 1), S. 137–139.

1104 Hierzu G. Buccilli, L’aggiornamento riguardante reliquie ed indulgenze in aicune edizioni romane di Libri indulgentiarum in stampa del secolo XV, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 70 (1990), S. 328–347.

1105 Fra Mariano da Firenze OFM, Itinerarium Urbis Romae, hg. von E. Bulletti, Roma 1931 (Studi di Antichitä Cristiana 2); vgl. C. Mercuri, .L’Itinerarium Urbis Romae’ di Mariano da Firenze. Un vademecum per il pellegrino degli inizi del Cinquecento, in: S. Gensini (Hg.), Una .Gerusaiemme’ toscana sullo sfondo di due giubilei, 1500–1525. Atti del Convegno di Studi, San Vivaido, Montaione, 4–6 ottobre 2000, Firenze 2004 (La Gerusaiemme in Occidente 1), S. 83–92, bes. S. 85–92.

1106 J. Capgrave, Ye Solace of Pilgrimes. Una guida di Roma per i pellegrini del Quattrocento, prefazione di M. Billi, introduzione e traduzione integrale a cura di D. Giosue, Roma 1995.

1107 Die Präsenz von nordalpinen Mönchen und Religiösen in Rom ist das Thema in A. Rehberg, Religiosi stranieri a Roma nel Medioevo. Problemi e prospettive di ricerca, in: Rivista di storia della chiesa inltaiia 66 (2012), S.3–60.

1108 Vgl. H. Böhmer, Luthers Romfahrt (wie Anm.3), S. 119f. Es wäre reizvoll zu wissen, vor welchem Priester und in welcher Sprache Luther die Generalbeichte ablegte. An den drei großen Basiliken in der Stadt konnten die Pilger zu diesem Zweck auch deutschsprachige Beichtväter unter den dort wirkenden, meist den Bettelorden angehörenden Minderpönitentiaren aufsuchen, die auch von Reservatfällen absolvierten. Vgl. den Beitrag von L. Schmugge im vorliegenden Tagungsband.

1109 Vgl. L. Dorez, Rabelaisiana. Maistre Jehan Lunel, in: Revue des Bibiiotheques 15 (1905), S. 1–42.

1110 Vgl. den Bericht des Mantuaner Berichterstatters Vincenzo Grossino: „seben non fusen tenuti cossi ornati como le nostre giessie. Assai ve ne sono che vano in ruina e pocho benehcio se li fanno“: A. Luzio, Federico Gonzaga ostaggio aha corte di Giulio II, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 9 (1886), S. 509–582, hier S. 534. Auch die Pilgerführer vermerkten, dass in Rom viele Kirchen wüst lagen: Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 50, 73, 77f.

1111 Luthers Kritik ist gegen das Kommenden-Unwesen gerichtet: WA.TR 5, Nr. 6463 (,,Si papatus adhuc per decennium stetisset, omnia monasteria Germaniae weren wüst worden vnd gegen Rom gefallen, nam in Itaiia opulentissima monasteria tantum duas aut tres personas tenuissime aiunt; cetera cardinaiibus et papae oheruntur“ [Fortsetzung des Zitats siehe Anm. 38]).

1112 „Sihe die Kirchen an S. Hagnetis, da zuvor 150 Nonnen inne gewest, S. Pancratij, S. Sebastiani, S. Pauli..., Das haben alles der Bapst und Cardinei verschlungen“: WA 54, S. 223.

1113 G. Barone, Laici e vita religiosa, in: Barone/Esposito (Hg.), Roma religiosa (wie Anm. 4), S. 133 -147 hier S.140. Zur Hochachtung der Bettelorden bei den Römern des 15. Jahrhunderts vgl. Lombardo/Morelli, Donne (wie Anm. 9), S. 96–98,126–128.

1114 Siehe den Beitrag von A. Esposito im vorliegenden Tagungsband.

1115 Vgl. zu diesem verschiedene Gruppen (Kleriker, Frauen und Witwen, Handwerker, vagabundierende pauperes etc.) erfassenden Phänomen des dauerhaften Verbleibs am Wallfahrtsort Rom P. Berbee, Von deutscher Nationalgeschichte zu römischer Lokalgeschichte. Der Topos vom .nationalen Pilgerheim’ am Beispiel des deutschen Frauenhospizes St. Andreas in Rom (1372–1431), in: Römische Quartalschrift 86 (1991), S. 23–52, hier S. 46f., 51f. Angesichts einer fehlenden Prosopographie zu den römischen Klöstern und Konventen ist ein letztes Urteil über die Kausalbeziehungen allerdings noch nicht möglich. Vgl. dazu Rehberg, Religiosi stranieri (wie Anm. 43).

1116 Vgl. zum Empfang der Weihen in Rom A. Rehberg, L’afBuenza di ordinandi a Roma alla vigilia della Riforma Luterana. Alcune premesse per ricerche future, in: F. Alazard/F. La Brasca (Hg.), La Papaute a la Renaissance, Paris 2007 (Le Savoir de Mantice 12), S. 167–249, hier S. 226–235.

1117 Siehe oben Anm.48, vgl. Böhmer, Luthers Romfahrt (wie Anm.3), S.123. Zu den Eckdaten des Benediktinerinnenklosters vgl. P. F. Kehr, Italia Pontihcia, vol. 1: Roma, Berlin 1906, S. 158.

1118 H ,Liber decretorum’ dello scribasenato Pietro Rutili. Regesti della piu antica raccolta di verbali dei consigli comunali di Roma (1515–1526), hg. von A. Rehberg, Roma 2010 (Fondazione Marco Besso. Collana di storia ed arte 5), Nr. 80, 82 b, 105.

1119 So die Einschätzung in Barone, La:’c: (wie Anm. 49), S. 141.

1120 M. Brancia di Apricena, H complesso dell’Aracoeli sul colle Capitolino (IX-XIX secolo), Roma 2000.

1121 Man vergleiche nur die Bedeutung des Kults des hl. Petronius in Bologna, dem zu Ehren eine enorme Kirche (nicht mit der Metropolitankirche S. Pietro zu verwechseln) errichtet wurde: vgl. grundlegend M. Fanti.La Fabbrica di San Petronio in Bologna dal XIV al XX secolo. Storia di una istituzione, Roma 1980 (Italia Sacra 32); vgl. A. Thompson, Cities of God. The Religion of the Italian Communes, 1125–1325, Pennsylvania 2005, S. 114–119. Zu den Stadtpatronen im Allgemeinen vgl. S. Ehrich/ J. Oberste (Hg.), Städtische Kulte im Mittelalter, Regensburg 2010 (Reihe Forum Mittelalter-Studien 6).

1122 Zu den auch in den folgenden Jahrzehnten noch weitgehend aus Ablassgeldern gespeisten Einnahmen der Fabbrica vgl. jetzt F. Bellini, La Basilica di San Pietro da Michelangelo a Deila Porta, 2 Bde., Roma 2011 (Biblioteca blu. Saggi 5), hier Bd. 1, S.23–31, und R. Sabene, La Fabbrica di San Pietro in Vaticano. Dinamiche internazionali e dimensione locale, Roma 2012, S.33–69. Vgl. allgemein und bes. aus kunsthistorischer Perspektive F. Graf Wolff Metternich, Die Erbauung der PefersMrche zu Rom im 16. Jahrhundert, Wien-München 1972, und H. Bredekamp, St. Peter in Rom und das Prinzip der produktiven Zerstörung, Berlin 2000.

1123 Hinlänglich bekannt sind Vorgeschichte und Umstände von Luthers Ablehnung des PeterskirchenAblasses: siehe unten Anm. 153. Vgl. zu den Quellen A. Schulte, Die Fugger in Rom 1495–1523. Mit Studien zur Geschichte des kirchlichen Finanzwesens jener Zeit, 2 Bde., Leipzig 1904.

1124 Vgl. hierzu Barone, Laici (wie Anm.49), S. 137; A. Rehberg, Religiositä collettiva e privata fra i canonici delle grandi basiliche di Roma nel tardo Medioevo, in: Barone/Esposito (Hg.), Roma religiosa (wie Anm.4), S. 41–80; A. Esposito, FamigliearistocraticheespazisacriaRomatramedioevoe primaetämoderna, in:G. Barone/A. Esposito/C. Frova(Hg.), Ricercacomeincontro. Archeologi, paleograh e storici per Paolo Delogu, Roma 2013 (Studi del Dipartimento di storia, culture, religioni 10), S.471–481.

1125 Vgl. zu den in Rom – im Original oder wenigstens in Nachzeichnungen – erhaltenen mittelalterlichen Grabplatten (die mit ihren Inschriften auch einmal näher unter religionsgeschichtlichen Fragestellungen untersucht werden müssten) die unentbehrlichen Bände von J. Garms u. a. (Hg.), Die mittelalterlichen Grabmäler in Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, 2 Bde., Rom-Wien 19811994 (Publikationen des österreichischen Kulturinstituts in Rom. 2. Abt., 5. Reihe 1,2), und V. Forcella, Iscrizioni delle chiese e d’altri edihci di Roma dal secolo XI ai giorni nostri, 14 Bde., Roma 1869–1884.

1126 Eine Vielzahl von Aspekten zum Thema Reliquien in Rom (und darüber hinaus) sind behandelt in Miedema, Rompilgerführer (wie Anm. 7), bes. S.346–377 (mit weiterführender Literatur). Zur Geschichte und Wesen des Ablasses sei nur verwiesen auf N. Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, 3 Bde., Paderborn 1922–1923,2. Auh. mit Einleitung und Bibliographie von T. Lentes, Darmstadt 2000, und den Sammelband von N. Swanson (Hg.), Promissory notes on the treasury of merits. Indulgences in late medieval Europe, Leiden-Boston 2006 (Brill’s companions to the Christian tradition).

1127 Vgl. aus einer breiten Literatur G. J. C. Snoek, Medieval Piety from Relics to the Eucharist. A Process of Mutual Interaction, Leiden 1995; A. Angenendt, Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum bis zur Gegenwart, München Ü997; A. Tacke (Hg.), ,Ich armer sündiger mensch’. Heiligenund Reliquienkult am Übergang zum konfessionellen Zeitalter, Göttingen 2006 (Schriftenreihe der Stiftung Moritzburg, Kunstmuseum des Landes Sachsen-Anhalt 2). Vgl. in epochenund kulturübergreifender Perspektive A. Walsham (Hg.), Relics and Remains, Oxford 2010 (Past & Present. Supplement 5), und jetzt M. Räsänen/G. Hartmann/E. J. Richards (Hg.), Relics, Identity, and Memory in Medieval Europe, Turnhout 2016 (Europa sacra 21).

1128 Vgl. hierzu Miedema, Rompilgerführer (wie Anm. 7), S. 377–397.

1129 So ohenbar die moderne Summe, errechnet von M. Brecht, Martin Luther, Bd. 1: Sein Weg zur Reformation 1483–1521, Stuttgart 1981, S. 121; vgl. B. Luscher, Reliquienverehrung als Symbolsystem. Volkskirchliche Praxis und reformatorischer Umbruch. Zum Wittenberger Reliquienschatz und zur Transformation des symbolischen Denkens bei Luther, Münster 2008 (Theologie 86), S. 5 Anm. 3.

1130 Für diesen Usus vgl. Barone, Laici (wie Anm. 49), S. 146 f., und A. Esposit o, Le donne dell’.Anima’. Ospizi e ,case sante’ per le .mulieres theutonice’ di Roma (secc. XV-inizi XVI), in: M. Matheus (Hg.), S. Maria dell’Anima. Zur Geschichte einer .deutschen’ Stiftung in Rom, Berlin-New York 2010 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 121), S. 249–277 hier S. 254.

1131 Vgl. H. Bettin/D. Volksdorf, Pilgerfahrten in den Stralsunder Bürgertestamenten als Spiegel bürgerlicher Religiosität, in: K. Herbers/D. R. Bauer (Hg.), DerJakobuskultin Ostmitteleuropa. Austausch – Einhüsse – Wirkungen, Tübingen 2003 (Jakobus-Studien 12), S. 231–258, hier S. 250.

1132 WA 51, S. 89 (Der Passus stammt aus einer am 15. November 1545 – kurz vor seinem Tod – gehaltenen Predigt). Vgl. Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 173–175, 220f. (Erlösung einer Seele aus dem Fegefeuer an der Hl. Treppe).

1133 Zit. nach C. D’Onofrio, Scalinate di Roma, Roma 1973, S. 90.

1134 Giovanni Ruccellai, Deila bellezza e anticaglia di Roma, in: R. Valentini/G. Zucchetti, Codice topograhco della citta di Roma, Bd. 4, Roma 1953 (Fonti per la Storia d’Italia 91), S. 399–419, hier S. 407.

1135 So zitiert MuKel den Römer: Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 175.

1136 Zum Stereotyp des areligiösen bzw. wenigstens antikierikalen Römers vgl. Barone, Laici (wie Anm. 49), S. 133–136. Schon 1378 zeitigte es verhängnisvolle Folgen: vgl. A. Rehberg, Ein „Gegenpapst“ wird kreiert. Fakten und Fiktionen in den Zeugenaussagen zur umstrittenen Wahl Urbans VI. (1378), in:H. Müller/B. Hotz (Hg.), Gegenpäpste. Ein unerwünschtes mittelalterliches Phänomen, Wien-Köln-Weimar 2012 (Papsttum im mittelalterlichen Europa 1), S. 231–259 (mit weiterer Literatur zum Rom-Bild des Spätmittelalters).

1137 A. Pontecorvi, ,Che con piacer spasso assai bene il tempo’. Ludus e diletto nelle corti romane attraverso i dispacci ai marchesi Gonzaga, in: P. Procaccioli (Hg.) (con la collaborazione di M. Chiabo/A. Modigliani), Giulio II. La cultura non dassicista. Sessione hnale del Convegno ,Metafore di un pontihcato. Giulio II, 1503–1513’, Viterbo, S. Maria in Gradi, 13 maggio 2009, Roma 2010 (Roma nel Rinascimento [=RR] inedita 45, saggi), S. 149–161, hier S. 154f.

1138 Luzio, Federico Gonzaga (wie Anm. 46), S.533; zum Kruzihx der Birgitta: Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 266.

1139 Ebenso zeitbedingt scheint die Entrüstung, die in Böhmer, Luthers Romfahrt (wie Anm. 3), S. 99 -105, vorherrscht. Zu den Prostituierten in Rom vgl. M. Kurzel-Runtscheiner, Töchter der Venus. Die Kurtisanen Roms im 16. Jahrhundert, München 1995 (S. 178 erwähnt beiläuhg die Episode des Sebastiantags von 1512).

1140 Luzio, Federico Gonzaga (wie Anm. 46), S.534.

1141 Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 856; H. Belting, Icons and Roman Society in theTwelfth Century, in: W. Tronzo (Hg.), Italian Church Decoration of the Middle Ages and Early Renaissance. Functions, Forms and Regional Traditions, Bologna 1989 (Villa Spelman Colloquia 1), S. 27–41; G. Wolf, Per uno Studio delle immagini devozionali e del culto delle immagini a Roma tra Medio Evo e Rinascimento, in:Barone/Esposito, Roma religiosa (wie Anm.4), S. 109–132.

1142 WA.TR 5, Nr. 5844. Zu den neuesten Erkenntnissen zum Verbleib der Reliquie nach dem Sacco di Roma vgl. H. Pfeiffer, H Volto Santo di Manoppello, Pescara 2005.

1143 Barone, Laici (wie Anm. 49), S. 146. Was die Verehrung des Schweißtuchs Christi (Miedema, Kirchen [wie Anm. 7], S.326f.) betritt, so drückt sich Wolf, Studio (wie Anm. 77), S. 122f., distanzierter aus: „Al di lä degli anni santi e dei percorsi di pellegrinaggio, la Veronica aveva un ruolo limitato nella vita religiosa della citta stessa“.

1144 I. von Bredow-Klaus, Heilsrahmen. Spirituelle Wallfahrt und Augentrug in der hämischen Buchmalerei des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit, München *2009 (Kunstgeschichte 81), S. 34. Zu den Pilgerzeichen auch Miedema, Rompilgerführer (wie Anm. 7), S.368–372 (mit weiterer Literatur).

1145 WA.TR 4, Nr. 4391.

1146 Miedema, Kirchen (wie Anm.7), S.332f.

1147 Ebd., S.263f„ 749, 742.

1148 Zum Testament insgesamt ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 101r-104r (1511 September 3). Zu Luthers aufgrund des Andrangs in der Laterankirche unerfüllt gebliebener Wunsch, dort eine Messe zu lesen, siehe WA 31,1, S. 226.

1149 WA.TR 2, Nr.2488a, 2488b (Zitat); WA.TR 3, Nr.3597b; vgl. Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 327f., und C. L. Frommel, La porta Santa di Alessandro VI e di Clemente VII e un opera sconosciuta di Baldassarre Peruzzi a San Pietro, in: M. Chiabo/S. Maddalo/M. Miglio/A. M. Oliva (Hg.), Roma di fronte all’Europa al tempo di Alessandro VI. Atti del convegno, Citta del Vaticano-Roma, 1–4 dicembre 1999, 3 Bde., Roma 2001 (Pubblicazioni degli Archivi di Stato. Saggi 68), hier Bd. 1, S. 571–592.

1150 Vgl. G. Palumbo, I giubilei del Cinquecento tra Riforma e Contrariforma, in: M. Fagiolo/M. L. Madonna (Hg.), La storia dei giubilei, Bd.2: 1450–1575, Roma 1994 S.198 -235, hier S.202205. Speziell zum Heiligen Jahr 1500 vgl. A. Ilari, L’indulgenza centenaria di Alessandro VI, in: W. Pocino (Hg.), Roma dei Giubilei. Storie e curiositä tra sacro e profano, Roma 2000, S.87–109, und N.Miedema.Von römischen Ablässen, Einblattdrucken und Holzschnitten. Die Bulle,Inter curas multiplices’ zum Jubeljahr 1500 (GW 906), in: V.Honemann/N. Miedema (Hg.), Geistliche Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Festgabe für Rudolf Suntrup, Frankfurt a. M. u. a. 2013, S. 169–186.


1151 ZumHeiligenkult im Allgemeinen vgl. hier nur Hamm/Herbers/Stein-Kecks (Hg.), Sakralität (wie Anm. 31) (mit weiterer Literatur).

1152 Man denke nur an die Statue der Anna Selbdritt, die in S. Agostino von Intellektuellen und Literaten um den Luxemburger Kurialen Johannes Göritz verehrt wurde. Siehe den Beitrag vonM.Matheus im vorliegenden Band.

1153 „Romae vidi et audivi Romanos ignorare, ubi corpora sanctorum Petri et Pauli sepulta sint, aut cum ibi fuerint, nec tarnen eo minus in die Pauli et Petri duo capita proferunt et simplici ac stulto populo spectanda proferunt, persuadent apostolorum capita esse, cum tarnen optime norint hctitia ex ligno et coloribus incrustata esse. Consimilem ludum ludunt in Veronica“: WA.TR 5, Nr. 5844; vgl. WA.TR 3, Nr. 3147. Vgl. zu den beiden Reliquien Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 192f., 219.

1154 Vgl. H. Kühne, .Ostensio reliquiarum’. Untersuchungen über Entstehung, Ausbreitung, Gestalt und Funktion der Heiitumsweisungen im römisch-deutschen Regnum, Berlin u. a. 2000 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 75); C.L. Diedrichs, ,Man zeigte uns den Kopf des Heiligen’. Bausteine zu einer Ereigniskultur in Mittelalter und Früher Neuzeit, Berlin 2008.

1155 Vgl. hiernur die ausführliche Behandlung des Ablassmissbrauchs in R. N. Swanson, Indulgences in Late Medievai England. Passports to Paradise?, Cambridge 2007 S. 77–223.

1156 „Romae apudS. Caiixtumsepultasunt cadavera sanctorum martyrum 176.0 00 et 45 pontihces martyres“: WA.TR 5, Nr. 6447 vgl. auch WA.TR 2, Nr. 2709b. Die leichten Varianten bei den Zahlenangaben entsprechen übrigens auch einem Wesenszug der Pilgerführer: Krüger-Waüraff, Luthers Rom (wie Anm. 3), S. 129.

1157 Zu den leicht abweichenden Zahlenangaben in Pilgerführern vgl. Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S.409f„ 427.

1158 Ebd., S. 713–715. Zur Päpstin Johanna siehe zuletzt Krüger-Waüraff, Luthers Rom (wie Anm.3), S.40 -42.

1159 Miedema, Rompilgerführer (wie Anm.7), S.398–462; von Bredow -Klaus, Heilsrahmen (wie Anm. 80).

1160 Carell, Wallfahrt (wie Anm. 22), S. 147f.; Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S.93f. (zur Augsburger Ablasstafel). Vgl. auch dies., Rom in Haüe. Sieben Altäre der Stiftskirche Kardinal Albrechts von Brandenburg ais Stellvertreter für die Hauptkirchen Roms?, in: Tacke, Reliquienkult (wie Anm. 63), S. 271–286.

1161 Vgl. K. Frankl, Papstschisma und Frömmigkeit. Die ,Ad instar-Ablässe’, in: Römische Quartaischrift 72 (1977), S. 57–124,186–247, und Paulus, Geschichte des Ablasses (wie Anm. 62), Bd. 3, S. 160 -165 (zu dem auch außerhalb Roms gepredigten Jubiläumsablass).

1162 Aus einer unerschöphichen Literatur seien für die Situation im Reich K. Militzer, Bruderschaften als Ausdruck der Volksfrömmigkeit, in: Niedersächsisches Jahrbuch für Landesgeschichte 77 (2005), S. 131–149, und K. Rahn, Braunschweiger Bruderschaften in städtischen Handlungsund Konhiktfeldern, in: M. Escher-Apsner (Hg.), Mittelalterliche Bruderschaften in europäischen Städten. Funktionen, Formen, Akteure / Medieval Confraternities in European Towns. Functions, Forms, Protagonists, Kirchheim 2009 (Inklusion Exklusion 12), S. 187–208, genannt. Für Italien muss an dieser Stelle der Verweis auf T. Frank, Bruderschaften im spätmittelalterlichen Kirchenstaat. Viterbo, Orvieto, Assisi, Tübingen 2002 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 100) genügen.

1163 M. Maroni Lumbroso/A. Martini, Le confraternite romane nelle loro chiese, Roma 1963; L. Fiorani (Hg.), Storiograha e archivi delle confraternite romane, Roma 1985 (Ricerche per la storia religiosa di Roma 6); A. Esposito, Le confraternite romane tra arte e devozione. Persistenze e mutamenti nel corso del XV secolo, in: A. Esch/C. L. Frommei (Hg.), Arte, committenza ed economia a Roma e nelle corti del Rinascimento (1420–1530). Atti del Convegno Internazionale, Roma, 2427 ottobre 1990, Torino 1995 (Piccola Biblioteca Einaudi 630), S. 107–120; dies., Libri, copisti e confraternite a Roma nel tardo Medioevo, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 130 (2007), S. 139–153.

1164 Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 180–182; K. Noreen, Revealing the Sacred. The Icon of Christ in the Sancta Sanctorum, Rome, in: Word and Image 22 (2006), S.228–237; dies., Sacred Memory and Confraternal Space The Insignia of the Confraternity of the Santissimo Salvatore (Rome), in: ÖCarragäin/Neumande Vegvar(Hg.), Roma Felix (wie Anm. 7), S. 159–187; P. Tosini, Miniature dall’Ospedale del SS. Salvatore ad Sancta Sanctorum. Decorazione, rituali, iconograha, in: Rivista di Storia della Miniatura 12 (2008), S. 123–136.

1165 A. Rehberg, Die Römer und ihre Hospitäler. Beobachtungen zu den Trägergruppen der Spitalsgründungen in Rom (13.-15. Jahrhundert), in: G. Drossbach (Hg.), Hospitäler in Mittelalter und Früher Neuzeit. Frankreich, Deutschland und Italien. Eine vergleichende Geschichte / Höpitaux au Moyen Äge et aux Temps modernes. France, Allemagne et Italie. Une histoire comparee, München 2007 (Pariser Historische Studien 75), S. 225–260, hier S. 233–242 (mit weiterer Literatur).

1166 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 86r-87r (1511 Oktober 23).

1167 Vgl. zu Marcantonio Altieri den Beitrag vonA. Modiglianiim vorliegendenen Tagungsband (mit weiterer Literatur).

1168 Vgl. Li nuptiali di Marco Antonio Altieri, hg. von E. Narducci. Introduzione di M. Miglio, appendice documentaria e indice ragionato dei nomi di A. Modigliani, Roma 1995 (RR inedita 9, anastatica), S. 61*-73* (Testament von 1511), S.XXXI-XL, undE. Di Maggio, Le donne dell’ospedale del San Salvatore di Roma. Sistema assistenziale e benehcenza femminile nei secoli XV e XVI, Ospedaletto 2008 (Collana del Dipartimento di Storia dell’Universitä di Siena 4), S. 118–141 (Transkription der von Altieri verfassten Kurzbiographien von herausragenden Wohltäterinnen der Salvator-Bruderschaft).

1169 P. Helas/G. Wolf, Die Nacht der Bilder. Eine Beschreibung der Prozession zu Maria Himmelfahrt in Rom aus dem Jahr 1462, Freiburg 2011 (Quellen zur Kunst 33).

1170 Vgl. zu diesem Verhalten das Beispiel der politischen Ränkespiele der großen römischen Baronalfamilie der Colonna: A. Serio, Una gloriosa sconhtta. I Colonna tra papato e impero nella prima Eta modema (1431–1530), Roma 2008 (I libri di Viella 74) (S. 176–179 zu den antikurialen Diskursen von 1511 seitens des Altieri und des späteren Kardinals Pompeo Colonna).

1171 A. Esposito, Le confraternite e gli ospedali di S. Maria in Portico, S. Maria delle Grazie e S. Maria della Consolazione a Roma (secc. XV-XVI), in: Ricerche di Storia sociale e religiosa n. s. 17–18 (1979), S. 145–172;dies., S. Maria in Portico, della Consolazione e delle Grazie, arciconfraternita, in:Fior ani, Storiograha (wie Anm. 99), S.349–351. Vgl. auch Miedema, Kirchen (wie Anm.7), S. 657–662.

1172 Ebd., S.266f.; A. Esposito, Le confraternite del Gonfalone (secoli XIV-XV), in: L. Fiorani (Hg.), Le confraternite romane. Esperienza religiosa, societa, committenza artistica. Colloquio della Fondazione Caetani, Roma 14–15 maggio 1982, Roma 1984 (Ricerche per la storia religiosa di Roma 5), S. 105–136; M. G. Bernardini, L’Oratorio del Gonfalone a Roma, il ciclo cinquecentesco della Passione di Cristo, Cinisello Baisamo 2002; B. Wisch/N. Newbigin, Acting on Faith. The Confraternity of the Gonfalone in Renaissance Rome, Philadelphia 2013 (Early Modern Catholicism and the Visual Arts Series 7).

1173 Vgl. M. Vattasso, Per la storia del dramma sacro in Italia, Roma 1903 (bes. Kap. 2: „Le rappresentazioni sacre al Colosseo nei secoli XV e XVI secondo nuovi documenti tratti dall’archivio dell’Arciconfraternita di S. Lucia del Gonfalone“); N. Newbigin, The Decorum of the Passion. The Gonfalone Plays in the Colosseum, 1490 to 1539, in: D. C. Ahl /B. Wisch (Hg.), Confraternities and the Visual Arts in the Italian Renaissance. Ritual, Spectade, Image, New York 2000, S. 173 -202; dies., La Compagnia romana del Gonfalone e le sue rappresentazioni per gli Anni Santi del 1500 e del 1525, in: F. C. Ricci (Hg.), U Cristianesimo. Fonte perenne d’ispirazione per le arti, Viterbo 2004, S. 161–182; Giuliano Dati, Stazione, indulgenzieereliquie. Quadragesimaledel’almacittädiRoma, hg. vonN. Newbigin, in: Letteratura italiana antica 5 (2004), S.227–257; dies., Del grasso di Lorenzo un’ampolletta. Relics and Representations in the Quest for Forgiveness in Renaissance Rome, in: Journal of Religious History 28 (2004), S.50 – 63. Vgl. auch C. Cassiani, Delli celesti segni e delle moderne tribulation. Tensione profetica e .renovatio’ religiosa nelle ottave di Giuliano Dati, in: S. Colonna (Hg.), Roma nella svolta tra Quattro e Cinquecento, Atti del Convegno Internazionale di Studi, Roma, 2004, S. 117–141. Einige Links zu Datis Spieltexten bietet http://www-personal.usyd.edu.au/-nnew4107/Texts/The_Gonfalone_in_Renaissance_Rome.xhtml; 14.9.2017). Dati war auch Mitglied der neu gegründeten Compagnia del Divino Amore: P. Paschini, Tre ricerche sulla storia della Chiesa nel Cinquecento, Roma 1945, S.31f. (S. 32–51 zu den Anfängen der Compagnia dei Divino Amore). Vgl. allgemein M. Fois, La risposta confraternale alle emergenze sanitarie e sociali della prima metä del Cinquecento romano. Le confraternite del Divino Amore e di S. Girolamo della Caritä, in: Archivum Historiae Pontihciae 41 (2003), S. 83–107.

1174 ZuVitaundWerkvgl. Dykmans, L’humanisme (wie Anm. 12). Zur Situation der römischen Pfarrund Kapitelsgeistlichkeit im Allgemeinen Rehberg, L’afBuenza (wie Anm. 52), S. 226–235.

1175 Vgl. die Abrechnungen in Newbigin, Grasso di Lorenzo (wie Anm. 109), S. 61 Anm. 52.

1176 Vgl. die Verweise auf entsprechende Episoden in Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 891f.

1177 K. Schulz, Confraternitas Campi Sancti de Urbe. Die ältesten Mitgliederverzeichnisse (1500/01 -1536) und Statuten der Bruderschaft, Rom-Freiburg-Wien 2002 (Römische Quartalschrift. Supplementbd. 54), S. 77–86 (bes. S. 38, 80). Zur Rolle der Frauen in der Salvator-Bruderschaft vgl. Di Maggio, Ledonne (wie Anm. 104). Vgl. allgemein Lombardo/Morelli, Donne (wie Anm. 9), passim, und A. Esposito, H mondo della religiositä femminile romana, in: Barone / Esposito (Hg.), Roma religiosa (wie Anm. 4), S. 149–172.

1178 F. Massucci, Repertorio di tutti i sussidi dotali che si dispensano da diversi luoghi pii dell’alma citta di Roma, Roma 1789; Schulz, Confraternitas Campi Sancti (wie Anm. 113), S.82f.

1179 A. Esposito, Le Confraternite del matrimonio. Caritä, devozione e bisogni sociali a Roma nel tardo Quattrocento (Con l’edizione degli .Statuti vecchi’ della Compagnia della SS. Annunziata), in: L. Fortini (Hg.), Un’idea di Roma. Societa, arte e cultura tra Umanesimo e Rinascimento, Roma 1993, S.7–51 (gekürzte englische Version in: Renaissance and Reformation, N.S.18 [1994] S.5–18); Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 630f.

1180 „Zu Rom sind der Hurenkinder also viel geborn worden, daß man um derselbigen Fundelkinder willen eigene Klöster gebauet hat, da man sie innen auferzeucht, und der Papst wird ihr Vater genennet. Und wenn die großen Processiones zu Rom sind, so gehen dieselbigen Fundelkinder alle für dem Papsther“: WA.TR6, Nr. 6941. Vgl. I. Walter, Die Sage der Gründung von Santo Spirito in Rom und das Problem des Kindesmordes, in: Melanges de l’Ecole frangaise de Rome. Moyen Äge 97 (1985), S. 819879, hier S. 873f.

1181 A. Esposito, I gruppi bizzocali a Roma nel ‘400e le .sorores de poenitentia’ agostiniane, in: M. Chiabo/M. Gargano/R. Ronzani (Hg.), Santa Monica nell’Urbe dalla Tarda Antichitä al Rinascimento. Storia, agiograha, arte. Atti del convegno, Ostia Antica-Roma, 29–30 settembre 2010, Roma 2011 (RR inedita 49, saggi), S. 157–188 (mit weiterer Literatur).

1182 Zu Francesca Romana vgl. insgesamt Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 639; Barone, Laici (wie Anm. 49), S. 143f. (mit weiterer Literatur).

1183 Bekannter ist die von Gianlorenzo Bernini 1674 geschahene Plastik „Die Verzückung der sei. Ludovica Albertoni“ in der Kirche S.Francesco a Ripa. Vgl. zu ihrem Lebensweg U. Buoncompagni Ludovisi, Roma nel Rinascimento, Bd. 4, Albano Laziale 1929, S. 425–493, und A. Merola, Ludovica Albertoni, in: Dizionario Biograhco degli Italiani 1 (I960), S. 761f.

1184 Esposito, H mondo (wie Anm. 112), S. 167–172; Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 196, 356.

1185 Vgl. den Überblick in F. Coionna, Distribuzione urbana e tipoiogie degii edihci assistenziali, in: G. Simoncini (Hg.), Roma. Le trasformazioni urbane nel Quattrocento, Bd. 2: Funzioni urbane e tipoiogie edilizie, L’Ambiente storico, Firenze 2004 (Studi di storia urbana e del territorio 11), S. 159188, hier S. 172–188; Rehberg, Römer (wie Anm. 101); P. Helas, .Hocopusinchoatum...’. Bautätigkeit und Bildpolitik des Hospitals von Santo Spirito in Sassia und des Hospitals am Lateran im Rom des 14. und 15. Jahrhunderts, in: H. Schlimme/L. Sickel (Hg.), Ordnung und Wandel in der römischen Architektur der Frühen Neuzeit. Kunsthistorische Studien zu Ehren von Christof Thoenes, München 2011 (Römische Studien der Bibliotheca Hertziana 26), S. 153–183.

1186 Zur Geschichte des Hospitals vgl. P. De Angelis, L’ospedaie di S. Spirito in Saxia, 2 Bde., Roma 1960–1962; LAntico Ospedaie di Santo Spirito. Daü’istituzione papaie aha sanita del terzo millennio, 2 Bde. = U Veltro 45,5–6 (2001), 46,1–4 (2002); A. Rehberg, I papi, l’ospedaie e l’ordine di S. Spirito nell’etä avignonese, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 124 (2001), S. 35–140; G. Drossbach, Christliche .caritas’ ais Rechtsinstitut. Hospital und Orden von Santo Spirito in Sassia (1198–1378), Paderborn 2005 (Kirchenund Staatskirchenrecht 2), und A. Esposito/A. Rehberg/ M. Davide, Storia di un Priorato dell’Ordine di Santo Spirito: Ospedaietto di Gemona, Udine 2013.

1187 „Ego frater Bernardus de Vulterris ordinis heremitarum sancti Augustini intravi in hanc confratemitatem die xx septembris 1514“: Roma, Bibi. Lancisiana, Ms. 328, fol. 122v.

1188 „Ego frater Vincentius de Sicilia ^ in sacra theologia lector ordinis eremitarum sancti Augustini intravi in hanc confraternitatem ut consequi vaieam indulgentias per tot pontihces concessas et hoc de voluntate rev.mi domini preceptoris s. Spiritus, die xviiii julii 1519“: ebd., fol. 466v.

1189 Zu der 1516 gestoppten Ablasskampagne des Hospitals S. Spirito in Sassia im Reich vgl. W. E. Winterhager, Ablaßkritik ais Indikator historischen Wandels vor 1517. Ein Beitrag zu Vorausset zungen und Einordnung der Reformation, in: Archiv für Reformationsgeschichte 90 (1999), S. 6–71, bes. S. 18, 23, 25f., 49. Zu Hinweisen auf die Hl.-Geist-Bruderschaft in den Rompilgerführern vgl. Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 789.

1190 R. Weijenbor g, Luther et les cinquante et un Augustins d'Erfurt d'apres une lettre d'indulgences inedite du 18 avril 1508, in: Revue d'histoire ecclesiastique 55 (I960), S. 819–875, erw. auch in A. Ehlers, Die Ablaßpraxis des Deutschen Ordens im Mittelalter, Marburg 2007 (Quellen und Studien zur Geschichte des Deutschen Ordens 64), S. 400.

1191 Roma, Bibi. Lancisiana, Ms. 328, fol. 466v.

1192 WA.TR4, Nr.3930.

1193 Ein Überblick bei J.-F. Arrighi (Hg.), Les fondations nationales dans la Rome pontihcale, Rome 1981 (Collection de l'Ecole frangaise de Rome 52). Die Minerva-Forschungsgruppe an der Bibliotheca Hertziana unter Susanne Kubersky-Piredda zur Aufarbeitung der Geschichte und Kunst der Nationalkirchen und nationalen Gruppen in Rom hat den Band Koller/Kubersky-Piredda (Hg.), Identitä e rappresentazione (wie Anm. 10) herausgebracht.

1194 K. Schulz/C. Schuchard, Handwerker deutscher Herkunft und ihre Bruderschaften im Rom der Renaissance. Darstellung und ausgewählte Quellen, Freiburg u. a. 2005 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementheft 57).

1195 Vgl. hier nur I. Polverini Fosi, Pieta, devozione e politica. Due confraternite horentine nella Roma del Rinascimento, in: Archivio storico italiano 149 (1991), S. 119–161.

1196 WA 47, S. 425. Zur Geschichte der Anima vgl. jetzt Matheus, S. Maria dell'Anima (wie Anm. 66).

1197 Vgl. Schulz, Confratemitas Campi Sancti (wie Anm. 113);Miedema, Kirchen (wieAnm. 7), S.365 -367.

1198 Beispielhaft hierfür das Testament des Bäckers Johann Konrad vonl519inSchulz/Schuchard, Handwerker (wie Anm. 130), Nr. 27 S. 211–213 (1519 August 17).

1199 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 110, fol. 150v-151r (1510 April 16). Der vollständige Name Georg Berndorhers, des „ecclesie confraternitatis campi sancti capellanus“, geht aus seiner Nennung ais Zeuge des Testaments hervor: ebd., fol. 151r.

1200 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. lr-2v (1510 März 23). Arnoldus Winterswick ist 1508–1510 als Bruder der Campo Santo-Bruderschaft belegt: Schulz, Confratemitas Campi Sancti (wie Anm. 113), Nr. Q764, 779, P5. Die anderen genannten deutschen Namen tauchen dagegen nicht in den Mitgliedslisten auf, was deren Unvollständigkeit belegt.


1201 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 98r-99r (1511 Dezember 2). Die Grabinschrift ist nicht überliefert in Forcella, Iscrizioni (wie Anm. 61), Bd. 2, S. 95–144.

1202 ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 104v-105v (1511 Dezember 12).

1203 Zur Verortung der (unter Paul III. niedergerissenen) Kirche S. Nicola della Cerasa und des Backbetriebs (wohl dem der Osfen'n della Cerasa) an der heutigen Piazza Rondanini vgl. C. Huelsen, Le chiese di Roma nel Medio Evo. Cataioghi ed appunti, Firenze 1927 (Ndr. Roma 2000), S. 392–394, und U. Gnoli, Alberghi e osterie di Roma, Roma 1935, S. 63.

1204 Möglicherweise lässt sich das Elisabeth-Haus mit der Gemeinschaft deutscher Franziskaner-Tertiarinnen im none Parione identihzieren, dieinEsposito, Le donnedell'.Anima' (wie Anm. 66), S. 271 -274, vorgestellt werden.

1205 Ablassgewinn war an Festtagen möglich; Stationstag war der Samstag nach Aschermittwoch: Miedema, Kirchen (wie Anm. 7), S. 538f.

1206 Zu den – zahlreichen – Stationstagen in den beiden Basiliken vgl. ebd., S. 232234, 291–294.

1207 Zum Testament und den Zitaten insgesamt vgl. ASC, Archivio Urbano, sez. LXVI, Testamenti, vol. 111, fol. 152r-v (1512 Juni 3)

1208 Siehe oben Anm. 96. Geradezu von einer „Römisierung" von Frömmigkeitsformen im Zuge der Gegenreformation spricht F. G. Rausch, Rom und die Würzburger Karfreitagsprozession. Volksliturgische Frömmigkeitsformen der Frühen Neuzeit, in: lahrbuch für Volkskunde N. F. 9 (1986), S. 151166, hier S. 156.

1209 Hier sind auch die Kunsthistoriker gefragt. Zitiert wurden immerhin schon Beiträge von Gerhard Wolf, Philine Helas undTobias Güthner (siehe oben Anm. 30,7/) 105,121). Von Interesse erscheinen beispielsweise die Fresken von Tor de' Specchi und die Legenden und Zeugenaussagen um Francesca Romana zu sein. Vgl. für die Bildquellen K. Böse, Gemalte Heiligkeit. Bilderzählungen neuer Heiliger in der italienischen Kunst des 14. und 15. fahrhunderts, Petersberg 2008 (Studien zur internationalen Architekturund Kunstgeschichte 61), S. 16–89, 202–207 (sowie Abb. 2–59) (hier auch die Literatur zu den Schriftquellen).

1210 Vgl. I. Monfasani, The Fraticelli and Clerical Wealth in Quattrocento Rome, in: I. Monfasani/ R.G. Musto (Hg.), Renaissance Society and Culture. Essays in Honor of Eugene F. Rice, fr., New York 1991, S. 177–195 (Ndr. in: ders., Language and Learning in Renaissance Italy. Selected articles, Aldershot 1994 [Collected Studies Series 460], Nr. XIV).

1211 Obgleich nicht auf Rom bezogen, vgl. die Ausführungen in M. R. O'Neil, .Sacerdote owero strione'. Ecclesiastical and Superstitious Remedies in 16th-Century Italy, in: S. L. Kaplan (Hg.), Understanding Populär Culture. Europe from the Middle Ages to the Nineteenth Century, Berlin-New YorkAmsterdam 1984 (New Babylon Studies in the Social Sciences 40), S. 53 – 83.

1212 So in WA.TR 5, Nr. 6041.

1213 I. Lori Sanfilippo, Notai e certihcazione delle reliquie. U ritrovamento romano delle teste dei martiri Pietro e Paolo, in: R. Michetti (Hg.), Notai, miracoli e culto dei santi. Pubblicitä e autenticazione dei sacro tra XII e XV secolo. Atti dei Seminario internazionale, Roma, 5–7 dicembre 2002, Milano 2004 (Studi storici sul notariato romano 12), S. 595–610, hier S. 596, spricht von einem „rapporto piuttosto tiepido nei riguardi della fede".

1214 Lombardo/Morelli, Donne (wie Anm.9), S.88R., und Barone, Laici (wie Anm.49), S.138. Vgl. allgemein J. Chiffoleau, L'usage obsessionel de la messe pour les morts a la hn du moyen äge, in: Faire croire. Modalites de la dihusion et de la reception des messages religieux du XII^ au XV^ siede. Table ronde organisee par l'Ecole frangaise de Rome, en collaboration avec l'Institut d'Histoire medievale de l'Universite de Padoue (Rome, 22–23 juin 1979), Rome 1981, S.235–256, und R. Rusconi, Da Costanza al Laterano. La .calcolata devozione' dei ceto mercantile-borghese nell'Italia dei Quattrocento, in:A. Vauchez (Hg.), Storia dell'Italia religiosa, Bd. 1: L'Antichitä e il Medioevo, Roma 1993, S. 505–534.

1215 Barone, La:'c: (wie Anm. 49), S. 137.

1216 Vgl. N. H. Minnich, Concepts of Reform proposed at the Fifth Lateran Council, in: Archivum Historiae Pontihcae7(1969), S. 163–251 (Ndr. in: ders., The Fifth Lateran Council (1512–17), Brookheld VT 1993, Nr. IV) und der Beitrag von L. Ronchi in diesen Tagungsakten.

1217 Luthers wachsender Unwillen gegen die Ablasspraktiken in seinem sächsischen Umfeld erhielt 1517 durchTetzelsAblass„verkauf" neue Nahrung: vgl. hier nur N. Flörken, Ein Beitrag zur Datierung von Luthers ,Sermo de indulgentiis pridie Dedicationis', in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 3 (1971), S.344–350, und Brecht, Martin Luther (wie Anm. 65), Bd. 1, S. 173 -230, sowie D. Bagchi, Luther's .Ninety-hve Theses' and the Contemporary Criticism of Induigences, in: Swanson, Promissory notes (wie Anm. 62), S.331–355. Vgi. auch T. Kaufmann, Der Anfang der Reformation. Studien zur Kontextuaiität der Theologie, Publizistik und Inszenierung Luthers und der reformatorischen Bewegung, Tübingen 2012, S. 169–174 („Der ablassgeschichtliche Kontext“). Aus der Vielzahl der Luther-Biographien seien genannt H. Schilling, Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München ^2013, undV. Leppin, Martin Luther. Vom Mönch zum Feind des Papstes, Darmstadt 2013.

1218 WA.TR 5, Nr. 5344, vgl. WA.TR 5, Nr. 5347, Nr. 6503 (Rom als Sitz des Antichrists).

1219 Vgl. nur H. Kühne, ,die do laufen hyn und her, zum heiligen Creutz zu Dorgawund tzu Dresen Luthers Kritik an Heiligenkult und Wallfahrten im historischen Kontext Mitteldeutschlands, in: Tacke, Reliquienkult (wie Anm. 63), S. 499–522.

1220 In diesem Sinne kann man beispielsweise WA.TR 3, Nr. 3478 interpretieren.

1221 So meinte Luther 1533 in der Schrift „Von der Winkelmesse" nach der Schilderung der bekannten „Passa, passa"-Messepisode (wie Anm. 27): „Nu wissen wir, das der Curtisanen tugent und glauben viel aus Rom und Welschland gebracht, und beide Stiht und Pfarren wol da mit beschmeisst sind worden, Denn wir haben viel ruchloser Thumbherrn, Vicarien und Altaristen gesehen": WA 38, S. 212.

1222 Vgl. hier nur B. Moeller, Klerus und Antiklerikalismus in Luthers Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation von 1520, in: P. A. Dykema/H. A. Oberman (Hg.), Anticlericalismin LateMedieval and Early Modern Europe, Leiden-New York-Köln 1993 (Studies in Medieval and Reformation Thought 51), S.353 -365 (Ndr. in B. Moeller, Luther-Rezeption. Kirchenhistorische Aufsätze zur Reformationsgeschichte, hg. von J. Schilling, Göttingen 2001, S. 108–120,115 zu den Romanisten). Zum weitverbreiteten „Register negativer Kollektivstereotype" im Zuge des antikurialen Gravamma-Diskurses vgl. auch C. Hirschi, Wettkampf der Nationen. Konstruktionen einer deutschen Ehrgemeinschaft an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit, Göttingen 2005, S. 12f., 142,143–156 (144 Zitat), 417.

P. Wernicke ist am 20.11.2015 verstorben. Die redaktioneiie Betreuung seines Beitrags tag in den Händen der Herausgeber.

1223 Egidio da Viterbo OSA, Lettere famiiiari, Bd. 1: 1494–1506, hg. von A.M. Voci Roth, Roma 1990 (Fontes historiae ordinis sancti Augustini. Series Aitera. Epistoiaria aiiique fontes 1), S.339f.; F.X. Martin, Friar, Reformer, and Renaissance Scholar, Villanova PA 1992, S.63f., Übersetzung des Briefes ins Englische ebd., S.359-363.

1224 Egidio da Viterbo, Lettere 1, hg. von Voci Roth (wie Anm. 1), S.338,25ff.

1225 J.W. O'Malley, Giles of Viterbo on Church and Reform, Leiden 1968, S.82; zu Levita ebd., S.12, 70, 83f.; F. W. Bautz, Art. Eiias Levita (genauer: Eiijahu ben Ascher ha Levi) (1469–1549), in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 1 (1975), Sp. 1489 f.

1226 Egidio da Viterbo, Lettere 1, hg. von Voci Roth (wie Anm. 1), S. 341.

1227 Aegidii Viterbensis O.S.A. Resgestae Generalatus, hg. von A. de Meijer, Roma 1988 (Fontes historiae Ordninis Sancti Augustini 1,17), Nr. 1 vom 5.7.1506 bis Nr. 22 vom 13.4.150*4 S. 23–29.

1228 Aegidii Viterbensis, Resgestae, hg. von de Meijer (wie Anm. 5), Nr. 15 S.24 Bologna 24.12.1506.

1229 Giles ofViterbo OSA, Letters as Augustinian General, hg. von C. O'Reilly, Roma 1992, Nr. 17 S. 94, an das Kloster in Amelia, Cimino ohne Datum.

1230 Martin, Friar (wie Anm. 1), S. 23, 25 h.

1231 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 102 S. 203, an den Prior von Florenz, Cimino 3.8.(1508?). F. X. Martin, The Registers of Giles ofViterbo. A Source on Reform before the Reformation, in: Augustiniana 12 (1962), S. 142–160, hier S. 157 mit Anm. 43, zitiert einen Brief mit demselben Wortlaut an Stefano Zoalio, Rom 3.10.1508.

1232 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 17 S.95, an den Konvent von Amelia.

1233 .Ebd., Nr. 151S. 263, an die Provinz von Portugal, Rom (Juli 1508?).

1234 12.LasprimitivasConstitucionesdelosAgustinos.hg.vonl. Aramburu Cendoya,Valladolidl966, Capitulum XLIX: „Quae sit gravior culpa“, Nr. 502.

1235 Giles of Viterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm.7), Nr.20 S.99, an den Prior des Klosters S. Paolo di Ravone, Cimino (1506?).

1236 Ebd., Nr. 191S. 321, an Pierre Gervais, Rom 24. September 1511: „Rebelles autem et contumaces acerrime punies, etiam, si opus sit, cumauxilio bracchii saecularis." O'Malley, Giles (wie Anm. 3), S. 151. Ebd., Anm. 3, zitiert er die angeführte Stelle. Giles ofViterbo, Letters, hg. von 0'Reilly(wie Anm. 7), Nr. 40 S. 119, an den Großmeister auf Rhodos, Neapel November 1506.

1237 O'Malley, Giles (wie Anm.3),S.2.

1238 Giles ofViterbo, Letters, hg. von 0'Reilly(wie Anm. 7), Nr. 186 S.313, an Antonius Pülcher, (September/Oktober 1511?); O'Malley, Giles (wie Anm.3), S. 142.

1239 O'Malley, Giles (wie Anm.3), S. 100–117.

1240 J. W. O'Malley, Fulhllment of the Christian Golden Age under Pope Julius II. Text of a Discourse of Giles of Viterbo, 150/) in: Traditio 25 (1969), S. 265–338 (Nachdruck in: ders., Rome and the Renaissance. Studies in Culture and Religion, London 1981 [Variorum Collected Studies Series 127], Study V).

1241 O'Malley, Fulhllment (wie Anm. 18), S.285.

1242 Ebd., S.285.

1243 Dazu O'Malley, Giles (wie Anm.3), S.31.

1244 Aus „De aurea aetate“, zitiert bei O'Malley, Giles (wie Anm.3), S. 105, Anm. 5.

1245 O'Malley, Fulhllment (wie Anm. 18), S.295.

1246 O'Malley, Giles (wie Anm.3), S. 105–108.

1247 Henry ofFriemar, Treatiseon the Origin and Development ofthe Order ofthe Hermit Friars andits True and Real Title, hg. von R. Arbesmann, in: F. Roth/N. Teuwen (Hg.), Augustiniana. Septimo exacto saeculo a Magna Unione MCCLVI – MCMLVI, York 1956, S.37–145, hier 92f.

1248 Conf. 1X8,17. Sancti Augustini ConfessionumLibriXIII, hg. vonL. Verheijen, Turnhout 1990 (Corpus Christianorum. Series Latina 27), S. 142f.

1249 Henry ofFriemar, Treatise (wie Anm. 25), S.96.

1250 JordanideSaxonia, OrdinisEremitarumS.AugustiniLiberVitasfratrum,hg. vonR. Arbesmann/ W. Hümpfner, New York 1943, Prima pars, caput VII, 23f.


1251 Egidio da Viterbo, De Uicetana Familia, hg. von F. X. Martin, in: ders., Giles of Viterbo and the Monastery of Lecceto. The Making of a Reformer, in: Analecta Augustiniana 25 (1962), S. 225–253, Text S. 248253, hier S.249. Englische Übersetzung dieser Schrift von J. C. Schnaubelt, in: F. X. Martin, Friar (wie Anm. 1), S. 393.

1252 O'Malley, Giles (wie Anm.3), S.60f.

1253 C. O'Reilly, .Without Councils wecannotbesaved...'. Giles of Viterbo Addresses theFifth Lateran Coucil, in: Augustiniana 27 (1977), S. 166–204, hier S. 185.

1254 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 220 S. 342, an einen nicht namentlich genannten Provinzial, (Herbst 1513?).

1255 Ebd., Nr.220S.342.

1256 O'Reilly, Without Councils (wie Anm.31), S. 186.

1257 O'Malley, Giles (wie Anm. 3), S.140 und Anm. 1.

1258 Ebd.

1259 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 29 S. 107f.

1260 Die Regel des hl. Augustinus. Erstes Kapitel, in: H.U. von Balthasar (Hg.), Die großen Ordensregeln, Einsiedeln ?1994, S. 161.

1261 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm.7), Nr.42 S.122: Rieti, September 1506, an Leonardus Fulginatis in Rieti.

1262 Ebd., Nr. 45 S. 126 (1506?).

1263 Ebd., Nr.163S.275.

1264 Ebd., Nr.220S.342.

1265 Ebd., Nr. 186 S. 313, an Antoine Pülcher (September / Oktober 1511?).

1266 Ebd., Nr.163S.275.

1267 Das Folgende ebd., Nr. 42 S. 122. Siehe auch Einleitung zum Brief, ebd., S. 121.

1268 Die Regel. Sechstes Kapitel, in: vonBalthasar (Hg.), Ordensregeln (wie Anm. 38), S. 164.

1269 Giles of Viterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 163 S. 275.

1270 Ebd., Nr. 69 S. 164, an den Prior in Paris Magister Pierre Gerard (7. September 1507?).

1271 Constitutiones. Capitulum XXIV (wie Anm. 12), Nr. 166 S. 75.

1272 Giles ofViterbo, Letters, hg. von O'Reilly (wie Anm. 7), Nr. 120 S. 228, an den Prior von Perugia F. Tobias, Cimino (19.7.1509).

1273 Ebd., Nr.52 S. 134, an das Kloster in Padua, Padua (24.2.1507).

1274 O'Malley, Fulhllment (wie Anm. 18), S.284.

1275 Aurelius Augustinus, Schriften gegen die Pelagianer. Lateinisch Deutsch, Bd. 1, hg. von A. Kunzelmann/A. Zumkeller, Würzburg 1971, S. 158f.

1276 Diffinitiones Capituli Neapoli anno Domini M.D.XXXIX, XXVIII Maii, in: Analecta Augustiniana 9 (1921/22), S. 67f. Diese 27. Dehnition des Kapitels 1539 wiederholt die des Kapitels 1507.

1277 O'Malley, Giles (wie Anm.3), S. 149.

1278 Martin, Friar (wie Anm. 1), S. 116.

1279 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 2, Nr. 2174.

1280 WA.TR 3, Nr. 3478.

1281 O'Malley, Giies (wie Anm.3), S.84.

1282 Ebd., S. 65

1283 Ebd., S.5f.

1284 H. Jedin, Giroiamo Seripando. Sein Leben und Denken im Geisteskampf des 16. Jahrhunderts, Würzburg 1937 (Cassiciacum 2–3).

1285 D. Guiterrez, Die Augustiner vom Beginn der Reformation bis zur katholischen Restauration 1518-1648, Rom 1975 (Geschichte des Augustinerordens 2), S. 108.

Ubersetzung aus dem Italienischen: Eva Wiesmann.

1286 M. Pellegrini, U papato nel Rinascimento, Bologna 2010, S. 125.

1287 Zum Konzil von Florenz vgl. J. Gill, The Council of Florence, Cambridge 1959.

1288 Pellegrini, U papato (wie Anm. 1), S.32.

1289 OpusepistolarumDes. ErasmiRoterodami, Bd.5:1522–1524, hg. von P.S. Allen/H. M. Allen, Oxford 1924, ep. 1268, S. 32–35, hier S. 33 Z. 35f.

1290 „Bulla circa modum praedicandi“, in: Acta Conciliorum et Epistolae Decretales ac Constitutiones Summorum Pontihcum, Bd. 9, Parisiis 1714, Sp. 1806–1809.

1291 Paolo Giustiniani /Pietro Quirini, Libellus ad Leonem X Pontihcem Maximum, ed. J.B. Mittarelli/A. Costadoni, Annales Camaldulenses, IX, Venetia 1773, Sp. 612–719. Der Frage nach der Urheberschaft des Textes soll hier nicht nachgegangen werden. Vielmehr wird diesbezüglich auf die umfassende Arbeit von E. Massa, Una cristianitäneH'alba del Rinascimento. Paolo Giustiniani e il .Libellus ad Leonem X' (1513), Genua-Mailand 2010, und auf die dort zitierten Werke verwiesen.

1292 Giovanni Francesco Pico Deila Mirandola, Ad Leonem Pontihcem Maximum et Concilium Lateransem de reformandis moribus oratio, Hagenau 1520.

1293 „Prima. Pontihcis Potestatem, ejusque officium ostendit; Secunda. Judaeos, et Idolatras ad Fidem vocandos suadet; Tertia. Mahumetanos aut convertendos, aut in pugna vincendos proponit; Quarta. Septem Christianorum Nationes, quae a Romana Ecclesia sunt divisae, Capiti uniendas dicit; Quinta. De Christianorum omnium, qui Romano oboediunt Pontihci, reformatione agit; Sexta. Temporale Ecclesiae Imperium per universas Inhdelium regiones augendum hortatur“.Giustiniani/Quirini, Libellus (wie Anm. 6), Sp. 614.

1294 Ebd., Sp. 617.

1295 Ebd., Sp.673.

1296 Ebd., Sp. 675.

1297 Ebd., Sp. 676–688.

1298 Ebd., Sp.678.

1299 Ebd., Sp. 681 f. Quirini und Giustiniani vertreten die AuKassung, der Gebrauch der Volkssprache müsse auch auf aüe öhentlichen Urkunden ausgedehnt werden. Notare und Amtspersonen seien entsprechend zu zwingen, in jeder Urkunde auf die lateinische Sprache zu verzichten, sodass die Vertragsparteien und die Zeugen ihre Interessen wahren könnten (Sp. 683).

1300 Ebd., Sp.685.


1301 Ebd., Sp. 686–692, 705. Es ist erstaunlich, in welchem Einklang sich dieser Teil mit dem behndet, was Martin Luther in einer nunmehr völlig veränderten Situation im fahr 1521 in der „Ad librum eximii Magistri Nostri, Magistri Ambrosii Catharini, defensoris Silvestri Prieritatis acerrimi Responsio" schreibt. D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/ Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -2009 (= WA), hier Bd. 7 S. 705–778 (vgl. Martin Lutero, Opere Scelte, Bd.3: Replica ad Ambrogio Catarino sull'Anticristo, hg. von L. Ronchi De Michelis, Torino 1989, S.122–127).

1302 Giustiniani/Quirini, Libellus (wie Anm. 6), Sp.701.

1303 Ebd., Sp.708.

1304 Ebd., Sp. 714.

1305 Pellegrini, Iipapato (wieAnm. 1), S.196.

1306 C. Vasoli, Gianfrancesco Pico e l'„Oratio de Reformandis Moribus“, in: Patrizia Castelli (Hg.), Giovanni e Gianfrancesco Pico. L'opera e la fortuna di due studenti ferraresi, Firenze 1998 (Pubblicazioni dell'Universitä di Ferrara 6), S. 229–260, hier S. 236f.

1307 Pico, AdLeonem (wieAnm.7).

1308 Vasoli, Gianfrancesco Pico (wie Anm.21), S. 238 -242.

1309 Pico, Ad Leonem (wieAnm. 7), S.6.

1310 Ebd., S.3.

1311 Vgl. ebd., S.13f.

1312 Ebd., S.15.

1313 Ebd., S.16.

1314 Ebd.

1315 Pellegrini, Upapato (wieAnm. 1), S.165.

1316 Acta Conciliorum (wie. Anm. 5), Sp. 1849.

1317 Vgl. dazu immer noch grundlegend: R. Klibansky, The Continuity of the Platonic Tradition during the Middle Ages, London 1939.

1318 Vgl. P. 0. Kristeller, Platonismus in der Renaissance, in: ders., Humanismus und Renaissance, Bd. 1: Die antiken und mittelalterlichen Quellen, hg. von E. Keßler, München 1974 (Humanistische Bibliothek 1,21), S. 50–68, hier S. 58.

1319 Vgl. P. 0. Kristeller, Byzantinischer und westlicher Platonismus im XV. lahrhundert, in: ders., Humanismus (wie Anm. 2), S. 161–176; E. Keßler, Die Philosophie der Renaissance. Das 15. lahrhundert, München 2008, S. 96–101.

1320 Beschränkte sich der mittelalterliche Kanon im Wesentlichen auf den „Timaios“, den „Liber de causis" und Boethius' „Consolatio“, so regte der Kulturaustausch eine umfangreiche Übersetzungstätigkeit an.

1321 Kristeller, Platonismus (wie Anm. 2), S.58.

1322 Vgl. Keßler, Philosophie (wie Anm.3), S. 101f.

1323 Klassisch für diealteSichtauf die Platonische Akademie in Florenz:A. della Torre.Storiadell'Accademia Platonica di Firenze, Firenze 1902 (Pubblicazioni del R. Istituto di Studi Superiori Pratici e di Perfezionamento in Firenze. Sezione di Filosoha e Filologia 28); erhebliche Modihzierungen nimmt daran vor: A. Field, The Origins of the Platonic Academy of Florence, Princeton 1988.

1324 Zum Vorrang Platons gegenüber Aristoteles und seiner scholastischen Interpretation vgl. Petrarca, De sui ipsius et multorum ignorantia. Über seine und vieler anderer Unwissenheit, übersetzt von K. Kubusch, hg.vonA. Buck,Hamburg 1993,S.119;vgl.auchK. Stierle, FrancescoPetrarca.EinlntellektueHer im Europa des 14. Jahrhunderts, München-Wien 2003, S. 97h.; Keßler, Philosophie (wie Anm. 3), S. 94f.

1325 Nikolaus von Kues verdankt ihnen nach eigener Auskunft die entscheidende Inspiration, die ihn auf der Rückfahrt von seiner diplomatischen Mission in Byzanz Einsicht in das Programm der docfa :gnoranh'a gewinnen lässt; vgl. Nikolaus von Kues, De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Buch III. Lateinisch-Deutsch, hg. von H. G. Senger, Hamburg Ü999, S. 99f. Mit Hilfe platonischer Philosophie sprengt Nikolaus von Kues damit die Grenzen aristotelischer Logik in der Frage nach dem Wirklichkeitsgrund auf. Hans Blumenberg sah in dieser Denkanstrengung, die auf die Möglichkeiten einer begriSichen Erfassung des Unendlichen zielt, nichts weniger als die Epochenschwelle, die die Legitimität der Neuzeit einleitet; vgl. H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe, Frankfurt 1996, S. 558638.

1326 ZuFicinoistder noch immer maßgebliche Klassiker: P. 0. Kristeller, DiePhilosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt 1972 (Das Abendland N. F. 1); eine glänzende Übersicht auf dem Stand gegenwärtiger Forschung mit umfassenden Literaturangaben liefert Keßler, Philosophie (wie Anm.3), S. 101–114; zur Theologie Ficinos vgl. W. Dress, Die Mystik des Marsilio Ficino, Berlin-Leipzig 1929 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 14), und J. Lauster, Die Erlösungslehre Marsilio Ficinos. Theologiegeschichtliche Aspekte des Renaissanceplatonismus, Berlin-New York 1998 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 69).

1327 Gott verbleibt als höchste Vollkommenheit nicht nur in sich selbst, sondern tritt aus sich heraus: „Proprium boni est quod se dihundit“. (Marsilio Ficino, Theologia Platonica, ed. Theologie Platonicienne de l'immortalité des âmes, hg. von R. Marcel, Bd.2, Paris 1964, XII 3, S. 162).

1328 Vgl. D. Cantimori, Italienische Häretiker der Spätrenaissance, Basel 1949.

1329 Keβler, Philosophie (wie Anm.3), S.125ff.

1330 Zur Geschichte der Philosophie der Liebe im 16. Jahrhundert: C. Vasoli, Francesco Patrizi da Cherso, Rom 1989 (Humanistica 5), S. 181h.

1331 Vgl. P. Castelli (Hg.), Francesco Patrizi, hlosofo platonico nel crepusculo del Rinascimento, Firenze 2002 (Pubblicazioni dell'Universitä di Ferrara 8); Vasoli, Francesco Patrizi (wie Anm. 14).

1332 Vgl. A. Buck, Einleitung, in: Giovanni Pico della Mirandola, Über die Würde des Menschen. Lateinisch-Deutsch, hg. von A. Buck, Hamburg 1990, S.XVIf.; vgl. auch Keßler, Philosophie (wie Anm.3), S. 115.

1333 Zu verweisen ist hiervor aüem auf die Arbeiten von Arnold Esch: A. Esch, Florentiner in Rom um 1400. Namensverzeichnis der ersten Quattrocento-Generation, in: QFIAB 52 (1972), S. 476–525; ders., Über den Zusammenhang von Kunst und Wirtschaft in der italienischen Renaissance. Ein Forschungsbericht, in: ZHF 8 (1981), S. 9–27; ders., Rom in der Renaissance. Seine Quellenlage ais Problem, in: HZ 261 (1995), S. 337–364.

1334 Die 2010 erschienene, aber bislang nicht gedruckte Arbeit ist abrufbar unter: URL: http://edoc.ub.uni-muenchen.de/12415/l/Guethner_Tobias.pdf (14.9.2017).

1335 Vgl. Keßler, Philosophie (wie Anm.3), S.83f.

1336 Vgl. zum Folgenden ebd., S. 84f.

1337 Ebd., S.85.

1338 Vgl. zum Folgenden ebd.,S.85f.

1339 J. Zathey, Quelques recherches sur l'humaniste Kallimach (Filippo Buonaccorsi, 1437–1496), in: E. Castelli (Hg.), Umanesimo e esoterismo. Atti dei V.convegno intemazionale di studi umanistici, Oberhofen, 16–17 settembre I960, Padova I960, S. 123–139, hier S. 125.

1340 Vgl. Keßler, Philosophie (wie Anm.3), S. 87.

1341 Vgl. zur Debatte: P. 0. Kristeller, Die Steilung des Menschen im Universum bei Ficino und Pomponazzi, in: ders., Humanismus und Renaissance, Bd.2: Philosophie, Bildung und Kunst, hg. von E. Keßler, München 1976 (Humanistische Bibliothek 1,22), S.115–123, hier S.119h.

1342 Vgl. H. Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Lateinisch-Deutsch, hg. von P. Hünermann, Freiburg-Basel-Wien ^2009, S. 1513f. (= DH 1440).

1343 Für diesen Hinweis danke ich Arnold Nesselrath.

1344 Zur kunsthistorischen Analyse vgl. A. Nesselrath, Raphael's School of Athens, in: ders., Raphael's School of Athens, Citta del Vaticano 1997 (Recent Restorations of the Vatican Museums 1), S. 9 -25; trotz evidenter Anleihen bei Rudolf Steiners Esoterik sind bemerkenswerte ikonographische Hinweise zum philosophischen Verständnis des Bildes zu hnden bei H. Falck-Ytter, Raphaels Christologie. .Disputa' und .Schule von Athen', Stuttgart 1983, S. 45–86.

1345 K. Stierle, Ein Geschenk Griechenlands an das zukünftige Europa. Wie die Akademie als Ort der wissenschaftlichen Geselligkeit von Athen nach Florenz und schließlich zu uns fand, in: Neue Züricher Zeitung, lO.April 2010, Nr.82 S. 61f.

1346 Vgl. E. Panofsky, The Neoplatonic Movement and Michelangelo, in: ders., Studies in Iconology Humanistic Themes in the Art of the Renaissance, New York 1939 (The Mary Flexner Lectures on the Humanities 7), S. 171–230; stärker hebt den augustinischen Hintergrund einerseits und Pico della Mirandolas Einhuss andererseits Winds Aufsatzsammlung zu Michelangelo hervor, die 2000 neu herausgegeben wurde: E. Wind, The Religious Symbolism of Michelangelo. The Sistine Ceiling, hg. von Elizabeth Sears, Oxford 2000; und schließlich monumental: C. de Tolnay, Michelangelo, 5 Bde., Princeton 1947–1960. Eine wichtige und nach wie vor schwer zu klärende Frage bleibt, inwieweit Michelangelo in seiner Zeit in der Künstlerschule, dem berühmten Garten des Lorenzo de' Medici, tatsächlich Kontakt zu Ficino und seinen philosophischen Freunden hatte. Seit Vasari sind die Angaben der Quellen dazu spärlich, es ist aber schlechterdings einfach nicht wahrscheinlich, dass die Schützlinge Lorenzos keinen Kontakt zu dessen berühmtem philosophischen Kreis gehabt haben sollten; vgl. zum Problem: R. King, Michelangelo und die Fresken des Papstes, München 2009, S. 77f.

1347 Vgl. zur Debatte F. Büttner/A. Gottdang, Einführung in die Ikonographie. Wege zur Deutung von Bildinhalten, München ^2009, S. 21f.

1348 Vgl. H. W. Pfeiffer, Die Sixtinische Kapelle neu entdeckt, Stuttgart 200Z S. 179h.

1349 V. Reinhardt, Der Göttliche. Das Leben des Michelangelo. Biographie, München 2010, S.96; ähnlich auchA. Forcellino, Michelangelo. Eine Biographie, München 2006, S. 116f.; zur Diskussion dieser mittlerweile kunsthistorischen Mehrheitsmeinung: R. King, Michelangelo (wie Anm. 30), S. 75. Der Hinweis auf Egidio da Viterbo schließt im Übrigen eine neuplatonische Beeinhussung keineswegs aus, da dieser ja selbst dem Florentiner Platonismus Sympathien entgegen brachte. Damit ist allerdings eine bedenkenswerte andere Fährte gelegt, die den Prozess der Beeinhussung weniger in Michelangelos Ausbildungszeit in Florenz, sondern bereits in seine Zeit in Rom verlegt. Ein grundsätzliches Problem in der Interpretation liegt auch darin, dass sich heute aus den Quellen nicht mehr mit Sicherheit erschließen lässt, welche Freiheiten Papst fulius II. Michelangelo in der Konzeption der Deckengestaltung gewährte oder ob ihm, wie z. B. eben Egidio da Viterbo, Berater von der Kurie zur Seite gestellt wurden; vgl. dazu C. Acidini Luchinat, Michelangelo pittore, Milano 200Z S. 145–149.

1350 Vgl.D. Hornemannn von Laer, VomGeschöpfzumSchöpfer.DieGenesisfreskenMichelangelos in der Sixtinischen Kapelle, Stuttgart 2009, S. 20 h.


1351 Vgl. z.B. F. Zöllner, Die Sixtinische Kapelle, in: ders./C. Thoenes, Michelangelo, 1475–1564. Leben und Werk, Köln 2010, S. 80–150.

1352 In der angloamerikanischen Kunstgeschichtsforschung setzen sich daher auch die ikonographischen Interpretationsansätze der Warburg-Schule in ermäßigter Form fort; vgl. z. B. W. E. Waiiace, Michelangelo. The Artist, the Man and His Times, Cambridge 2010, S. 102–105 (dort Anm. 50 mit einer Übersicht über die neuere englischsprachige Literatur zur Sixtinischen Kapelle).

1353 Vgl. zum Folgenden C. de Tolnay, Michelangelo, Bd.2: The Sistine Ceiling, Princeton 1949, S. 20–45.

1354 J. Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch (1869), Stuttgart **1988, S. 406.

1355 Johann Wolfgang von Goethe, Italienische Reise. Erster und zweiter Teil, München Ü975 (dtv-Gesamtausgabe 25), S. 111–114.

1356 Chatsworth, Devonshire Collection, inv. 591; M. Jaffe, The Devonshire Collection of Italian Drawings, Bd. 2: Roman and Neapolitan Schools, London 1994, Nr. 176, S. 62f.

1357 Hier wurde dies im Rahmen der 2009 abgeschlossenen Restaurierung besonders deutlich. Während spätere Schichten etwa von Pius IX. entfernt wurden, konnte der ursprüngliche, von Antonio da Sangaiio d. J. entworfene Zustand nicht wiederhergestellt werden. Stattdessen wurde der Zustand aus den Pontihkaten von Gregor XIII. und Paul V. als Maßstab gewählt. (Zum Restaurierungsprogramm vgl. A. Nesselrath, H progetto di restauro della Cappella Paolina, in: M. De Luca/A. Nesselrath/ A. Paolucci/U. Santamaria (Hg.), La Cappella Paolina, Vatikanstadt 2014, S. 22–42.

1358 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 5, Nr. 6059,14; V. Leppin, Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 57.

1359 J. Shearman, A Functional Interpretation of Villa Madama, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 20 (1983), S. 313–327, hierS.316.

1360 El Escorial, Cod. 28-U-12, fol. 7v-8r. H. Egger (unter Mitwirkung von C. Hülsen und A. von Michaelis), Codex Escurialensis. Ein Skizzenbuch aus der Werkstatt Domenico Ghirlandajos, Wien 1905 -1906, S. 63f.; Shearman, Interpretation (wie Anm. 5), S.318; A. Nesselrath, Raphael's Archaeological Method, in: C. L. Frommel/M. Winner (Hg.), Rahaello a Roma. H convegno del 1983, Roma 1986, S.357–371, hier S.359.

1361 Salzburg, Universitätsbibliothek, inv. H193/2 v.A. Nesselrath; Anonimo italiano del '500. Veduta del Pantheon, dettaglio dell'ordine superiore (nell'angolo superiore di sinistra): recto – Veduta di Roma da Monte Mario; alzato con spaccato deH'interno del Pantheon: verso, in: C.L. Frommel/S. Ray/ M. Tafuri (Hg.), Rahaello architetto, Milano 1984, Nr.3.2.6. S.419. Die Abteilung „Rahaello e l'antico" ist von Howard Burns und Arnold Nesselrath bearbeitet worden. A. Nesselrath, Method (wie Anm. 6), S.359, Abb. 9; ders., H Codice Escurialense, in: W. Prinz/M. Seidel (Hg.), Domenico Ghirlandaio, 1449–1494. Atti del convengo internazionale, Firenze, 16–18 ottobre 1994, Firenze 1996, S. 175 -198, hier S. 185, Abb. 26.

1362 I. fahn (Hg.), Lucas Cranach d. Ä. 1472 -1553. Das gesamte graphische Werk, mit Exempeln aus dem graphischen Werk Lucas Cranachs d. I. und der Cranachwerkstatt, München 1972, S. 733.

1363 H. Brall-Tuchel/F. Reichert,Rom-ferusalem-Santiago.Das Pilgertagebuch des Ritters Arnold von Harh(1496–1498), Köln-Weimar-Wien ^2009.

1364 Ebd., S.62f.

1365 Ebd., S.64f.

1366 Ebd., S.63f.

1367 H. Schneider, Contentio Staupitii, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 4, F. 56 (2007), S. 1–44, hier S.23–26; ders., Neue Quellen zum Konhikt in der deutschen Reformkongretation, in: Analecta Augustiniana 71 (2008), S.9–37. Leppin, Luther (wie Anm. 4), S.57–61, geht für Luthers Romreise von einer Datierung 1510/11 aus. J. Krüger/M. Wallraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Darmstadt 2010, S. 7–9, übernehmen ohenbar die Datierung von Schneider.

1368 L. von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, 16 Bde., Freiburg i. Br. Ü924–1933, hier Bd.3,1, S.784–809; Schneider, Contentio Staupitii (wie Anm. 13), S. 26.

1369 L. Partridge/R. Starn, A Renaissance likeness. Art and culture in Raphael's Julius II, Berkeley 1980; A. Nesselrath, Raphael et Pinturicchio. Les grands decors des appartements du pape au Vatican, Paris 2012, S. 71.

1370 Vgl. dazu den Index in WA.TR 6, S. 519,41–45.

1371 Madrid, Real Academia de la Historia, Saiazary Castro, Nr.76, fol. 195r. S. Deswarte-Rosa, Uno sguardo venuto da lontano. Tra Roma antica e Roma cristiana, in: M. Fagiolo (Hg.), Roma e l'antico nell'arte e nella cultura del Cinquecento, Roma 1985 (Biblioteca internazionaie di cultura 17), S. 489508; dies., ThePortuguese in Rome and the Palazzo deiTribunaii, in:K. J. P. Lowe (Hg.), Culturai links between Portugal andltaiy in the Renaissance, Oxford 2000, S. 249–264, hierS.251f.;A. Nesselrath, Rahael (1483–1520), in: A. Henning/A. Nesselrath (Hg.), Himmlischer Glanz. Rahael, Dürer und Grünewald malen die Madonna, München-London-New York 2011, S. 20–29, hier S. 21; ders., Raphael (wie Anm. 15), S. 63.

1372 Krüger/Waiiraff, Rom(wieAnm. 13), S. 8.

1373 P. Tomei, L'architettura a Roma nel quattrocento, Roma 1942, S. 126, Abb. 70, 75.

1374 C. Denker Nesselrath, DieSäulenordnungen bei Bramante, Worms 1990 (Römische Studien der Bibliotheca Hertziana 4).

1375 H. Weizäcker, Ein altniederländisches Altarwerk in Rom, in: Oud Holland 31 (1931), S. 1138; U.V. Fischer Pace, Die Ausstattung der Kirche des Campo Santo Teutonico in Rom, in: A. Tönnesmann/U.V. Fischer Pace (Hg.), Santa Maria della Pieta. Die Kirche des Campo Santo Teutonico in Rom, Rom-Freiburg i. Br.-Wien 1988 (Der Campo Santo Teutonico in Rom 2 / Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementheft 43,2), S. 51–114, hier S. 56 -74; P. Fugazzola, Die Hochaltargemälde aus der Kirche S. Maria della Pieta des Campo Santo der Deutschen und Flamen in Rom. Eine Bildbetrachtung, in: S. Heid (Hg.), Campo Santo Teutonico. Höhepunkte der Jahre 2004 bis 2010, Vatikanstadt 2010, S.13–29; K. Herrmann Fiore, Fa Deposizione di Rahaello. H restauro e una nuovalettura, in: ders. (Hg.), Rahaello. Fa Deposizione in Galleria Borghese. H restauro e studi storico-artistici, Milano 2010, S. 78–169, hier S. 153–158, Abb. 75; A. Nesselrath, Vortrag von Professor Dr. Arnold Nesselrath zur Restauration der Hochaltargemälde der Kirche Santa Maria della Pieta al Campo Santo, in: Heid (Hg.), Campo Santo, S. 91–94. Keine der vorgeschlagenen Zuschreibungen ist überzeugend.

1376 Für die zahlreichen Detailund Ultraviolettaufnahmen und die Infrarotrehektographien danke ich Ulderico Santamaria und Fabio Moresi vom Chemielabor der Vatikanischen Museen.

1377 C.L. Frommei, Giulio II e il coro di Santa Maria del Popolo, in: Bollettino d'arte 112 (2000), S. 1–34; B. Fabjan, Santa Maria de! Popolo, il coro bramantesco e gli aRreschi de! Pinturicchio nella cappella maggiore, in: A. Negro (Hg.), Restauri d'arte e Giubileo, Napoli 2001 (Gli interventi deHa Soprintendenza per i beni artistici e storici di Roma nel Piano per il grande Giubileo de! 2000 2), S. 33 -38.

1378 J. Schulz, Pinturicchio and the revivai of antiquity, in: Joumai of the Warburg and Courtauld Institutes 25 (1962), S.35–55; Fabjan, Santa Maria del Popoio (wie Anm.23), S.35f.; P. Scarpellini/ M.R. Sivestrelli, Pintoricchio, Milano 2004, S.241–243.

1379 A. Cavallaro, Antoniazzo Romano e gli antoniazzeschi. Una generazione di pitton nella Roma del Quattrocento, Udine 1992; A. Paolucci, Antoniazzo Romano. Catalogo completo, Firenze 1992.

1380 S. Ebert-Schiherer, Ripandas kapitolinischer Freskenzyklus und die Selbstdarstellung der Konservatoren um 1500, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 23/24 (1988), S. 75–218; M. Faietti/ K. Oberhuber, Jacopo Ripanda e il suo collaboratore (il maestro di Oxford) in alcuni cantieri romani del primo Cinquecento, in: Ricerche di storia dell'arte 34 (1976) (erschienen 1988), S. 55–72, hier S. 62, Abb. 6, 9,11–14; V.Farinella, Archeologia e pittura a Roma tra Quattro e Cinquecento. U caso di Jacopo Ripanda, Torino 1992 (Saggi 741), S. 80–99, Abb. 27–30,34–37. Zu einem Versuch, eine Reaktion von Jan Gossaert, der sich 1509für einige Monate in Rom aufhielt, zu propagieren, vgl. D. Bull, Jan Gossaert and Jacopo Ripanda on the Capitoline, in: Simiolus 34 (2009–2010), S. 89–94.

1381 F. Mancinelli, Uponteggio di Michelangelo, in: ders./A. M. De Strobel/G. Morello/A. Nesselrath (Hg.), Michelangelo ela Sistina. La tecnica, il resturo, il mito, Roma 1990, S. 61–65; M. Hirst, Michelangelo, Bd. 1: The achievement of fame, NewHaven-London 2011, S.85–110; U. Pfisterer, Die Sixtinische Kapelle, München 2013, S. 42–80.

1382 O. Hagen, War Albrecht Dürer in Rom?, in: Zeitschrift für bildende Kunst 52 (1917), S. 255–265, schlägt einen Romaufenthalt bereits während Dürers erster Italienreise 1494/95 vor und nimmt Rehexe der Sistinafresken in den Werken des Künstlers nach seiner Rückkehr an. A. Nesselrath, Vaticano. La Cappella Sistina. H Quattrocento, Milano 2003 (Vaticano 2).

1383 Sancta Sanctorum, Milano 1995; M. Cempanari, Sancta Sanctorum Lateranense. H santuario della scala santa dalle origini ai nostri giorni, 2 Bde., Roma 2003; A. Nesselrath, Beobachtungen während der Restaurierung der Salvatorikone der Sancta Sanctorum, in: Inkarnat und Signihkanz – Das menschliche Abbild in der Tafelmalerei von 200 bis 1250 im Mittelmeerraum, München 2017, S. 316 -326.

1384 Brall-Tuchel/Reichert, Rom(wie Anm.9), S. 48f.

1385 Madrid, Real Academia de la Historia, Salazar y Castro, Nr. 76, fol. 186v-187r.

1386 S. Romano, H Sancta Sanctorum. Gli ahreschi, in: Sancta Sanctorum (wie Anm.29), S.38–125, hier S. 108–118; G. Colalucci, H problema del restauro degli ahreschi del Sancta Sanctorum, in: Sancta Sanctorum (wie Anm.29), S.224–229, hier S.228f.; B. Zanardi, Relazione di restauro della decorazione della cappella del Sancta Sanctorum con due appendici sulle tecniche d'esecuzione dei dipinti murali duecenteschi, in: Sancta Sanctorum (wie Anm.29), S.230–269, hier S.236 – 238; A. Nesselrath, Päpstliche Malerei der Hochrenaissance und des frühen Manierismus von 1506 bis 1534, in: Hochrenaissance im Vatikan. Kunst und Kultur im Rom der Päpste, Bd. 1:1503–1534, Osthldern 1998, S. 240–258, hier S. 253f.

1387 M. Hirst, Michelangelo, Carrara, andthemarblefor the Cardinal's Pieta, in: The Burlington Magazine 127 (1985), S. 154–159; K. Weil-Garris Brandt, Michelangelo's ,Pieta' for the Cappella del Re di Francia, in: H serenditenltalie. EtudesoKertesäAndre Chastel, Rome-Parisl98/( S.77–108; M. Hirst, The Artist in Rome 1496–1501, in: ders./J. Dunkerton(Hg.), Making & Meaning. The Young Michelangelo, London 1994, S. 13–81, hier S.47–55; ders., Michelangelo (wie Anm.27), S.31–37.

1388 J. Shearman, Raphael, Rome, and the Codex Escurialensis, in: Master Drawings 15 (1977), S.107146, hier S. 133; D. Cooper, La commissione di Atalanta Baglioni e la collocazione originaria della ,Deposizione'nellachiesadi San Francesco al Prato, in: Herrmann Fiore (Hg.), Rahaello (wie Anm. 21), S. 19–39, hier S.23.

1389 Rahaele Maffei Votterrano, Commentariorum rerum urbanorum tiber primus, Roma 1506, fot. CCCv. Hirst, Michelangelo Carrara (wie Anm.33); ders., Artist (wie Anm.33), S.29–35; ders., Michaelangelo (wie Anm. 27), S. 2/( 30f.

1390 C. Hülsen/H. Egger(Hg.),DierömischenSkizzenbüchervonMartenvanHeemskerckimKöniglichen Kupferstichkabinett zu Berlin, 2 Bde., Berlin 1913/1916, hier Bd. 1, S.39f., fol. 72.

1391 A. Nesselrath, Raphael and Pope Julius II, in: H. Chapman/T. Henry/C. Piazzotta (Hg.) (mit Beiträgen von A. Nesselrath und N. Penny), Raphael from Urbino to Rome, London 2004, S. 280–293, hierS.281

1392 Paris, Louvre, inv. 722vund inv. 8026v. P. Joannides, Michel-Ange, eleves et copistes, Paris 2003 (Inventaire general des dessins itaiiens 6), Nr. 14f. S. 102–107; C. L. Frommei, La tomba di Giulio II e gli inizidell'architetturatrionfaledi Michelangelo (1505–1516), in: G. Maurer/A. Nova (Hg.), Michelangelo e il linguaggio dei disegni di architettura, Venezia 2012 (Collana del Kunsthistorisches Institut in Florenz 16), S. 120–139, hier S. 123–129, Abb. 6 (Für die Interpretation eines Freigrabes werden keine Argumente genannt.).

1393 New York, Metropolitan Museum of Art, Rogers Fund, 1962, inv. 62.93.1. M. Hirst, Michelangelo and his Drawings, New Haven-London 1988, S. 82, 91f., 94, Abb. 173 und 174; ders., Michelangelo Draftsman, National Gallery of Art, Washington, 9 October -11 December, Milan 1988, S. 26–29, cat. 9; Frommei, Tomba (wie Anm.38), S. 121–123, Abb. 1.

1394 Zur Zeichnung: P.N. Pagiiara, Anonym, Sankt Peter während der Erbauung (Nordostseite) um 1520/25, in: Kunst und Kultur (wie Anm. 32), S. 561f., cat. 341

1395 J. W. 0'Maiiey, Fulhllment of the Christian Golden Age under Pope Julius II. Text of a discourseof Giles of Viterbo, 1507, in: Traditio 25 (1969), S. 265–338.

1396 O'Maiiey, Fulhllment (wie Anm. 41), S. 275f.

1397 R. Bartalini, Due episodi del mecenatismo di Agostino Chigi e ie antichita deHa Famesina, in: Prospettiva 67 (1992), S. 17–38; ders., Le occasioni dei Sodoma. DaHa Miiano di Leonardo aha Roma di RahaeHo, Roma 1996, S. 39–86.

1398 Madrid, ReaLAcademiadeiaHistoria, SaiazaryCastro, Nr.76, foL 195r. Deswarte-Rosa, Sguardo (wie Anm.17); dies., Portuguese (wie Anm.17), S.251f.; Nesselrath, Rahael (wie Anm.17), S.21; ders., Raphael (wie Anm. 15), S. 63.

1399 A. Nesselrath, Rahaels Madonna von Foligno, in: A. Henning/A. Nesselrath (Hg.), Himmlischer Glanz. Rahael, Dürer und Grünewald malen die Madonna, München-London-New York 2011, S.40–51, hierS.41f.

1400 J. Shearman, Raphael in early modern sources. 1483–1602, 2Bde., New Haven-London 2003 (Römische Forschungen der Bibliotheca Hertziana 30–31), S. 803, 809; Nesselrath, Raphael (wie Anm. 15), S. 102.


1401 V. Golzio, RaKaeHo. Nei documenti nelle testimonianze dei contemporanei e nellaletteratura del suosecolo, CittädelVaticano 1936, S.21; B. Kempers, StaatssymboliekinRafaelsStanzadellaSegnatura, in: Incontri. Rivista di Studi Itaio-Nederlandesi 2 (1986/87), S.3–48, hier S.38; ders., Ruysch en Erasmus in Rome. Een kleine bespiegeling over multidisciplinariteit, internationaiisering en kinderen, Amsterdam 1996, S.5–11; R. Bartaiini, Sodoma, the Chigi, and the Vatican Stanze, in: The Burlington Magazine 143 (2001), S. 544 -553, hier S. 549; Shearman, Raphael (wie Anm.46), S. 125127; P. H. Meurer, Ruysch, Johann, in: NDB 22 (2005), S.307.

1402 Nesselrath, Raphael (wieAnm.15), S. 94–110.

1403 Ebd., S.105–110.

1404 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland, 2 Bde.,Freiburg-Basel-Wienh962,S.108–111; J. Lortz/Iserloh, Kleine Reformationsgeschichte. Ursachen – Verlauf-Wirkung, Freiburg-Basel-Wien 1969, S. 18; K. Ganzer, Die religiösen Bewegungen im Italien des 16. Jahrhunderts, Münster 2003 (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 63), S.lf.; V. Leppin, Die Reformation, Darmstadt 2013, S. 5f.

1405 A. Nesselrath, La Stanza d'Eliodoro, in: Rahaello nell'appartamento di Giulio II e Leone X, Milano 1993, S.203–245; ders., Raphael (wie Anm. 15), S. 111–118.

1406 J. Shearman, The Expulsion of Heliodorus, in: C. L. Frommel/M. Winner (Hg.), RaKaello a Roma. H convegno del 1983, Roma 1986, S. 75–88, hier S. 86; Nesselrath, Stanza (wie Anm. 51), S. 222 -242; ders., Raphael (wie Anm. 15), S. 111.

1407 A. Nesselrath, H Cortile delle Statue. Luogo e storia, in: M. Winner/B. Andreae/C. Pierangeli (Hg.), 11 Cortile delle Statue / Der Statuenhof des Belvedere im Vatikan. Akten des Internationalen Kongresses zu Ehren von Richard Krautheimer, Rom, 21.-23. Oktober 1992, Mainz 1998, S. 1–16, hier S. 1–9; ders., Wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche Beschäftigung mit der Antike, in: Kunst und Kultur (wie Anm.32), S. 236 – 239, hier S. 236f.

1408 WA.TR6, Nr. 7035 S.349,22, 27–28; Krüger/Wallraff, Rom (wie Anm. 13), S. 13.

1409 W. Lotz, Zu Hermann Vischers d.J. Aufnahmen italienischer Bauten, in: Miscellanea Bibliothecae Hertzianae, München 1961 (Römische Forschungen der Bibliotheca Hertziana 16), S. 167–174; E. Starcky, Dessins de Dürer et de la Renaissance germanique dans les collections publiques parisiennes, Paris 1991 (Expositions du Cabinet des Dessins 98), S. 101–104.

1410 Florenz, Uffizien, invl64. Shearman, Raphael (wie Anm.34), S. 109–117 pl. 1–3; A. Nesselrath, Impressionen zum Pantheon in der Renaissance, in: Pegasus. Berliner Beiträge zum Nachleben der Antike 10 (2008), S.37–84, hier S. 38 – 63, Abb.

1411 Paris, Louvre,Inv. 19051; vgl.Nesselrath, Impressionen(wieAnm.56),S.49, Abb. 10. A. Nesselrath, Der Zeichner und sein Buch. Die Darstellung der antiken Architektur im 15. und 16. Jahrhundert, Mainz-Rupolding 2014 (Cyriacus. Studien zur Rezeption der Antike 5), S. 123–125, Abb. 168.

1412 Albrecht Dürer 1471 bis 1528. Das gesamte graphische Werk, Einleitung von W. Hütt, Berlin 1970, hier Bd. 2 (Druckgraphik), S. 1518f.

1413 Vgl. z. B. für eine Auswahl: W. Hofmann, Köpfe der Lutherzeit, München 1983, S. 27, 64f., 88f., 110–117 122f., 226f., 236f., oder M. Warnke, Cranachs Luther. Entwürfe für ein Image, Frankfurt a. M. 1994.

1414 C. Schuchard, Die Deutschen an der päpstlichen Kurie im späten Mittelalter (1378–1447), Tübingen 1987 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 65), bes. S. 114h.; dies., Zu den Rotanotaren im 15. und frühen 16. Jahrhundert, in: A. Jamme/O. Poncet (Hg.), Offices et papaute (XIV"-XVir siede). Charges, hommes, destins, Rome 2005 (Collection de l'Ecole frangaise de Rome 334), S. 805–828; dies., Die Rota-Notare des deutschen Sprachraums 1471–1527. Ein biographisches Verzeichnis, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken (= QFIAB) 93 (2013), S.104–218.

1415 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -2009 (= WA), hier Bd. 31,1, S. 226.

1416 A. Tönnesmann/U.V. Fischer Pace, Santa Maria della Pieta, die Kirche des Campo Santo Teutonico in Rom, Freiburg i. Br. 1988 (Der Campo Santo Teutonico in Rom 2 / Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementheft 43); M. Rohlmann, Antigisch art Alemannico more composita. Deutsche Künstler, Kunst und Auftraggeber im Rom der Renaissance, in: S. Füssel/K. A. Vogel (Hg.), Deutsche Handwerker, Künstler und Gelehrte im Rom der Renaissance. Akten des interdisziplinären Symposions vom 27. und 28. Mai 1999 im Deutschen Historischen Institut in Rom, Wiesbaden 2001 (Pirckheimer-Jahrbuch für Renaissanceund Humanismusforschung 15–16), S. 101–180, bes. S. 119b.; P. Fugazzola, Die Hochaltargemälde aus der Kirche S. Maria della Pieta des Campo Santo der Deutschen und Flamen in Rom. Eine Bildbetrachtung, in: S. Heid (Hg.), Campo Santo Teutonico. Höhepunkte der Jahre 2004 bis 2010, Vatikanstadt 2010, S. 13–29.

1417 Siehe, den Beitrag von A. Nesselrath in diesem Band mit den Abb. 7 und 8.

1418 Vgl. mit Verweis auf die ältere Literatur zuletzt: B. Baumüller, Santa Maria deH'Anima in Rom. Ein Kirchenbau im politischen Spannungsfeld der Zeit um 1500. Aspekte einer historischen Architekturbefragung, Berlin 2000; Rohlmann, Antigisch (wie Anm.3), S. 112f.; E. Hanke, S. Maria deH'Anima als Hallenkirche. Architekturwahrnehmung um 1500 und heute, in: M. Matheus (Hg.), S. Maria deH'Anima. Zur Geschichte einer .deutschen' Stiftung in Rom, Berlin-New York 2010 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 121), S. 111–136.

1419 H. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, S. 12, der den von Luther namentlich nicht genannten Pfarrherrn mit Heinrich Bode identihziert. So auch bei H. Vossberg, Im heiligen Rom. Luthers Reiseeindrücke 1510–1511, Berlin 1966, S. 86. Je nach Datierung der Reise handelt es sich um unterschiedliche Personen. Vgl. schon J. Schmidlin, Geschichte der deutschen Nationalkirche in Rom S. Maria deH'Anima, Freiburg 1906, S. 259, der Luthers Romreise in das Jahr 1511 datierte: „mit dem deutschen Pfarrer ist wohl der Sakristan Gottfried Velderhob von Beeck gemeint, der am 14. Mai an die Stelle des Heinrich Bode trat“. Eine Untersuchung zu den beiden .Pfarrherrn' der Anima ist geplant.

1420 In der Chronik von S. Maria deH'Anima ist festgehalten: „Zum Jubiläum des Campo Santo spendete der Rector für das dortige Museum die durch ihr Alter und Art ihrer Darstellung berühmte (?) Gruppe aus Holz darstellend die Hl. Mutter Anna, auf deren Schoß Maria ist, welche wieder das Jesuskindlein hält“. Archivio Storico Santa Maria deH'Anima (= ASMA), Chronik des Hospitium Santa Maria dell'Anima, fol. 32v, zum 8. Dezember 1896. Im Tagebuch Anton de Waals ist unter dem Datum 24. Januar 1897 vermerkt: „Der Rektor der Anima sandte für das Museum die alte Holzgruppe der Hl. Anna“. Dieser Vermerk steht im Zusammenhang von Geschenken anlässlich des 1100-jährigen Jubiläums des Campo Santo Teutonico. Archiv des Campo Santo Teutonico (= ACST), Libro 70. Im Congregationsbuch der Erzbruderschaft vom deutschen Gottesacker heißt es: „Mons. Hudal bittet in einem Schreiben vom 2. Februar 1932 um die Rückgabe der Holzstatue St. Anna Selbdritt, die seinerzeit in Unkenntnis ihrer geschichtlichen Zusammenhänge aus dem Animabesitz an Mons. de Waal zu seinem goldenen Priesterjubiläum verehrt wurde und nun im archäologischen Museum des Campo Santo ihren Platz hat. Die Rückgabe dieser Statue, tunlichst im Tauschwege, wird bewilligt“. Sitzung vom 17. März 1932: ACST, Libro 201, S. 140f. Schmidlin, Geschichte (wie Anm. 6), S. 249f.; J. Lohninger, S. Maria dell'Anima, die Deutsche Nationalkirche in Rom. Bauund kunstgeschichtliche Mitteilungen aus dem Archiv der Anima, Rom 1909, S.34; Rohlmann, Antigisch (wie Anm. 3), S. 115f. Zur Position der Skulptur und einem Datierungsvorschlag in das zweite Viertel des 16. Jahrhunderts (nach dem Sacco di Roma) vgl. demnächst den Beitrag von A. Raub, in: S. Kubersky-Piredda/T. Daniels (Hg.), Santa Maria dell'Anima. Pluralitä sociale e committenza artistica nell'etä confessionale (secc. XVI-XVII). Die Provenienz einer heute im Campo Santo aufbewahrten Gruppe Anna mit Maria ist unbekannt, vgl. ACST, Schaher-Inventar C 0014. Sie stammt möglicherweise aus dem 15. Jahrhundert. Die Gruppe ist nur torsohaft, vom Thron ist nur das Oberteil der rechten Wange erhalten; das Holz ist sehr wurmstichig; von der alten Polychromie sind nur Reste vorhanden. (Abb. 2) Für Hinweise danke ich Stefan Heid.

1421 H. Schneider, ContentioStaupitii.Der .Staupitz-Streit'in der Observanz der deutschenAugustinereremiten 1507–1512, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 118 (2007), S. 2–44, hier S. 27 (Anm. 160), 36. Vgl. jetzt zum gesamten Kontext ders., Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), Berlin 2011, S. 1 -157.

1422 Zum Folgenden vgl. K. Schulz/C. Schuchard, Handwerker deutscher Herkunft und ihre Bruderschaften im Rom der Renaissance. Darstellung und ausgewählte Quellen, Rom u. a. 2005 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementheft 57), S. 73 h.

1423 Für die Bäckerbruderschaft blieb S. Agostino auch über das Jahr 1487 hinaus von Bedeutung, in dem sie eine eigene kleine Kirche S. Elisabetta erwarben. Zu S. Agostino siehe auch die Beiträge von Anna Esposit ound Sabine Meine in diesem Band.

1424 Schmidlin, Geschichte (wie Anm. 6), S. 127; K. H. Schäfer, Johannes Sander von Northusen. Notar und Rektor der Anima. Ein deutsch-römisches Lebensbild am Ausgang des Mittelalters, Rom 1913, S. 14; T. Frenz, Die Kanzlei der Päpste der Hochrenaissance, 1471–1527, Tübingen 1986 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 63), Nr. 2154 S. 449; ders., Repertorium OfficiorumRomanae Curiae (RORC), URL: http://www.phil.uni-passau.de/fakultaetsorganisation/fakultaetsangehoerige/histhw/forschung/rorc/ (14.9.2017).

1425 J. Haig Gaisser,TheriseandfallofGoritius'feasts,in:RenaissanceQuarterly 48(1995),S.41–57; G. Perini, Carmi inediti su Rahaello e sull'arte della prima metä del Cinquecento a Roma e Ferrara, ü mondo dei Coryciana, in: Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 32 (1997/98), S. 367–40*4 bes. S.380f. Im Zuge einer Renovierung durch Vanvitelli kam die Anna Selbdritt im 18. Jahrhundert in die zweite Kapelle des linken Seitenschits und war so aus ihrem Kontext gerissen.

1426 V. A. Bonito, The Saint Anne Altar in Sant' Agostino in Rome. A new discovery, in: Burlington Magazine 122 (1980), S. 805–812, Text des Vertrages S.811f. Der Vertrag sieht verschiedene Messstiftungen vor, unter ihnen ein feierliches Hochamt am Festtag der hl. Anna. Dies., The Saint Anne Altar in Sant' Agostino in Rome. Restoration and interpretation, in: Burlington Magazine 124 (1982), S. 268276; dies., The Saint Anne Altar in Sant' Agostino, ohne Ort 1983. Auch Gäste und Besucher des Konvents wie Martin Luther dürften von der geplanten Altarstiftung erfahren haben.

1427 Lukrezia und ihre Tochter waren nicht in S. Cecilia begraben, so R. Weijenborg OFM., Neuentdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise, in: Antonianum 32 (1957), S. 147–202, hier S. 194, und zuletzt H. Schmitt, Art. Coritius (Coricio, Corycius, Corytius, Curitius, Goricius, Göritz, Gorizius, Gorytius, Gurici, Köritz, Küritz), Johann, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 29 (2008), Sp. 303–319. Dass die Tochter der Lukrezia den Namen Anna trug und sie Göritz' Konkubine war, bleibt ebenso unsicher wie damit einhergehende Überlegungen, Perini, Carmi inediti (wie Anm. 12), S. 374. Zu S. Agostino als Kirche vieler Kurtisanen siehe den Beitrag von Sabine Meine in diesem Band.

1428 Bonito, The Saint Anne Altar in Sant' Agostino in Rome. A new discovery (wie Anm. 13), S.809; dies, The Saint Anne altar in Sant' Agostino in Rome. Restoration (wie Anm. 13), S. 275.

1429 E. Gatz.DieHeiligeAnna in Düren, Mönchengladbach 1972; J.H. Emminghaus, Anna Selbdritt, in: Lexikon der christlichen Ikonographie (LCI) 5 (1973), Sp. 185–190; A. Dörfler-Dierken, Die Verehrung der heiligen Anna in Spät-Mittelalter und früher Neuzeit, Göttingen 1992 (Forschungen zur Kirchenund Dogmengeschichte 50), bes. S. 38,165h.; dies., Vorreformatorische Bruderschaften der hl. Anna, Heidelberg 1992 (Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Historische Klasse 1992,3), bes. S.151f.; dies., Annenkult und humanistische Hagiographie, in: Pirckheimer-Jahrbuch 8 (1993), S. 57–89.

1430 Dörher-Dierken, Verehrung (wie Anm. 16), S.70.

1431 A. Dörfler-Dierken, Luther und die heilige Anna. Zum Gelübde von Stotternheim, in: LutherJahrbuch 64 (1997), S. 19–46.

1432 Dörher-Dierken, Verehrung (wie Anm. 16), S. 167f.

1433 Dass vornehmlich Laien „die Träger des Annenkultes" gewesen seien – soDörher-Dierken, Verehrung (wie Anm. 16), S. 257 – bestätigen die römischen Befunde nicht, und auch der postulierte Gegensatz zwischen Laien auf der einen und .Klerikerkirche' bzw. .Klerikerund Religiosenkirche' auf der anderen Seite ist nicht zu konstatieren.

1434 ASMA, A V, tom. 5, fol. 128r-v. F. Nagt, Urkundliches zur Geschichte der Anima in Rom, in: Mittheilungen aus dem Archiv des deutschen Nationaihospizes S. Maria dell'Anima in Rom. Als Festgabe zu dessen 500jährigem Jubiläum, dargeboten von dems.undAlois Lang, Rom 1899 (Römische Quartaischrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. Supplementheft 12), S. IU-88, hier S. 71h. Eine zweite von Nagi nicht berücksichtigte Liste hndet sich unter ASMA, A V, tom. V, fol. 135r-v. Beide Listen werden unter den Miscellanea verwahrt, die aus zahlreichen zusammengebundenen Einzelstücken bestehen, über deren ursprünglichen Kontext nichts bekannt ist. Nagi hat lediglich die Namen der ersten Liste transkribiert ohne Berücksichtigung der zahlreichen Streichungen und Zusätze und ohne einen Abgleich mit der zweiten abweichenden Liste. Zudem sind etliche Lesungen nicht zuverlässig. Eine kritische Edition dieser interessanten Quellen wäre wünschenswert. Vgl. auch: G. von Graevenitz, Deutsche in Rom. Studien und Skizzen aus elf Jahrhunderten, Leipzig 1902, S. 103; A. Schulte, Die Fugger in Rom. 1495–1523. Mit Studien zur Geschichte des kirchlichen Finanzwesens jener Zeit, 2 Bde., Leipzig 1904, hier Bd. 1, S. 204f.; Schmidlin, Geschichte (wie Anm. 6), S. 213f.

1435 H.Hoberg, Die Protokollbücher der Rotanotare von 1464 -1514 in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kan. Abt.39 (1953), S. 177–227; ders., Die .Admissiones' des Archivs der Rota, in: Archivaiische Zeitschrift 50/51 (1955), S. 391–408; ders., Die Tätigkeit der Rota am Vorabend der Glaubensspaitung, in: Miscellanea in onore di Monsignor Martino Giusti prefetto dell'Archivio Segreto Vaticano, Citta del Vaticano 1978 (Collectanea Archivi Vaticani 6), hier Bd. 2, S. 1–32; ders., Inventario dell'Archivio della Sacra Romana Rota (sec. XIV-XIX), hg. von J. Metzler (Collectanea Archivi Vaticani 34), Citta del Vaticano 1994. Vgl. zuletzt mit weiteren Hinweisen Schuchard, Zu den Rotanotaren (wie Anm. 1); P. Ingesmann, Provisioner og processer. Den romerskeRota og dens behandling af anske sager i middelaideren, Aarhus 2003;M.Bertram, Das Repertorium Germanicum und die Akten der Sacra Romana Rota, in: M. Matheus (Hg.), Friedensnobelpreis und historische Grundlagenforschung. Ludwig Quidde und die Erschließung der kuriaien Registerüberlieferung, Berlin-Boston 2011 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 128), S. 111–185.

1436 Hoberg, Protokollbücher (wie Anm.22), S. 199, 201, 209.

1437 Schäfer, Johannes Sander (wie Anm. 11), S. 15.

1438 Hoberg, Protokollbücher (wie Anm.22), S. 206f., 209.

1439 W. von Hofmann, Forschungen zur Geschichte der kurialen Behörden vom Schisma bis zur Reformation, 2 Bde., Rom 1914 (Bibliothek des Preussischen Historischen Instituts in Rom 12–13), hier Bd. 1, S. 200, 240 u. ö.;J. Touber, Willem van Enckenvoirt en zijn collega's. Ambtelijke netwerken van een Brabander in de Curia Romana 1489–1522, Groningen 2002 (Doctoraalscriptie Geschiedenis); De Paus uit de Lage Landen. Adrianus VI1459 -1523. Catalogus bijde tentoonstelling ter gelegenheid van het 550 ste geboortejaar van Adriaan van Utrecht, hg. von Michiel Verweij, Leuven 2009 (Humanistica Lovaniensia. Supplementa27), hier S. 188: von 1509 bis 1515provisor oder comprovisor; E.J. Nikitsch, Römische Netzwerke zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Papst Hadrian VI. (1522/23) und seine Klientel im Spiegel ihrer Grabdenkmäler, in: QFIAB 91 (2011), S. 277–317.

1440 Vgl. hierzu und zum Folgenden W.A. J. Munier, Willem van Enckenvoirt und seine Benehzien, in: Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 53 (1958), S. 146–184, bes. S. 150f.; ders., De curialeloopbaan van Willem van Enckenvoirt voor het pontihcaat van Adriaan VI, in: Archief voor de geschiedenis van de katholiekekerk in Nederlandl (1959), S. 120–168; T. Frenz, Kanzlei (wie Anm. 11), Nr. 2216 S.454f.; ders., RORC (wie Anm. 11) unter Guillermus de Enckenvoirt; Touber, Willem (wie Anm. 26), S. 26h.

1441 So P. Berbee, Art. Enckenvoirt, Wilhelm von, in: E. Gatz (Hg.), Die Bischöfe des Heiligen Römischen Reiches. 1448 bis 1648. Ein biographisches Lexikon, Berlin 1996, S. 154–156; G.-R. Tewes, Luthergegner der ersten Stunde. Motive und Verfechtungen, in: QFIAB 75 (1995), S. 256 -365, hier S. 342f.; ders., Rom, das Rheinland und die Reformation, in: Rheinische Vierteljahrsblätter 66 (2002), S. 190210, bes. 203 f.

1442 Vgl. M. Matheus, Deutschsprachige Studierende im kosmopolitischen Rom. Ulrich von Hutten und Wilhelm von Enckenvoirt, in: ders./R. C. Schwinges (Hg.), Studieren im Rom der Renaissance (im Druck).

1443 Wissenschaftlich problematisch sind einige der über ihn geäußerten Urteile. So wurde er als „habgieriger und opportunistischer Kuriale von großer Arbeitskraft" bezeichnet, Berbee, Art. Enckenvoirt (wie Anm. 28), S. 155. Frenz, Kanzlei (wieAnm. 11), S. 206, zählt ihn zu den „zwielichtige(n) Gestalten" unter den Dataren.

1444 Munier, De curiale ioopbaan (wie Anm. 27), S.143; Frenz, RORC (wie Anm. 11); Matheus, Deutschsprachige Studierende (wie Anm. 29); Schuchard, Die Rota-Notare (wie Anm. 1).

1445 Tewes, Luthergegner (wie Anm. 28); ders., Rom, das Rheinland (wieAnm. 28).

1446 J. Götzmann, Römische Grabmäier der Hochrenaissance. Typologie, Ikonographie, Stil, Münster 2010 (Beiträge zur Kunstgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 13). Vgl. zuletzt: Nikitsch, Römische Netzwerke (wie Anm. 26).

1447 Schulte, Fugger in Rom (wie Anm.21), Bd.l, S.40, 204, 231; P. Gregoire, Humanisten um Janus Coricius, römischen Mäzen und luxemburgischen Renaissancemenschen (14577–1527). Eine literarisch-kulturelle Untersuchung, Luxemburg 1980; Coryciana, hg. von J. Ijsewijn, Romal997(AcademiaeLatinitatiFovendae Varia7); M. Ceresa, Art. Göritz (Küritz), Johann, detto Coricio, in: Dizionario Biograhco degli Itaiiani (= DBI) 58 (2002), S. 69 -72; Schmitt, Art. Coritius (wieAnm. 14).

1448 Die Matrikel der Universität Heidelberg, Teil 1:1386–1553, bearb. und hg. von G. Toepke, Heidelberg 1884, Ndr. 1976, Bd. 1, S. 361.

1449 J. Knepper, Jakob Wimpfeling (1450–1528). Sein Leben und seine Werke, Freiburg i. Br. 1902 (Erläuterungen und Ergänzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 3,2–4), S. 176, Anm. 2. Auf dem Titelholzschnitt sind links von Wimpheling sechs seiner Schüler abgebildet, zwischen Wimpheling und Murner steht Peter Günter als siebter Schüler und Herausgeber der „Defensio“. Die sechs sind an ihren Namensbändern zu identihzieren, von links nach rechts: Nikolaus Wimpheling, Thomas Aucuparius (Vogler), Peter Cocus (Koch), Jakob Strobacius, Johann Auriga (Fuhrmann). Links von Wimpheling ist etwas zurückgesetzt Johann Coritius ohne Kopfbedeckung dargestellt mit dem durch das Motto zweigeteilten Namensband „IO(annes) CO RI (cius)“. In dieser Schrift zur Verteidigung Wimpfelings veröhentlichte Göritz ein Epigramm in Prosa. Er überhäuft Murner mit den beleidigenden Schimpfwörtern „gloriosus miles“, „Traso“, „Helluo“, „Gerro" – prahlerischer Soldat, Possenreiser, Prasser, Schwätzer -, die er bei Plautus und Terenz entlehnte. Er wirft ihm vor, den Autor der „Germania" der Verleumdung und der Lügen beschuldigt zu haben, obwohl dieser seit seiner Jugend Eitelkeit und Unaufrichtigkeit immer gehasst und Täuschung, Betrug und Falschheit verabscheut habe und sich immer freute, wenn er die deutsche Jugend von diesen Lastern abbringen konnte. Er endet, indem er sich nochmals an Murner wendet: „Ach wenn auch du, von deinen Kindertagen an, dich von dieser seiner Art des Heranwachsens hättest prägen lassen“. Für Hinweise danke ich Heinz Schmitt, Trier und Anna Maria Voci, Rom.

1450 Ceresa, Art. Göritz (wie Anm. 35), S. 69.


1451 Am 7. Januar 1488 wird er zum nofan'us SMffish'iMfMS bestellt, später wird er nofan'us pn'ncipah's des Rotaauditors, Rechtsprofessors und bedeutenden Rechtsgelehrten Giovanni Antonio Sangiorgio, der am 20. September 1493 zum Kardinal erhoben wurde. Hoberg, Protokollbücher (wie Anm. 22), S.209; Frenz, RORC (wie Anm. 11); Schuchard, Rota-Notare (wie Anm. 1).

1452 F.-J. Heyen, Das Stift St. Paulin vor Trier, Berlin u. a. 1972 (Germania sacra N. F. 6), S. 607f. (ohne Datum).

1453 Ob Johannes Göritz Erasmus, der ihn als „vir candidissimi pectoris" bezeichnete, bei dessen Rombesuch im Jahre 1509 kennenlernte, erscheint nicht gesichert, Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm. 34), S. 9.

1454 Ceresa, Art. Göritz (wie Anm.34), S. 69: „Sotto Giulio II fu segretario dei Memoriali, carica che potrebbe portare a una sua identihcazione nel personaggio vestito di nero che cammina a hanco della sedia gestatoria del papa nell' ahresco delle Stanze di Rahaello rappresentante la .Cacciata di Eliodoro dal tempio'"

1455 Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm. 34), S. 7; Ceresa, Art. Göritz (wie Anm. 34), S. 69.

1456 F. Güldner, Jacob Questenberg, ein deutscher Humanist in Rom, in: Zeitschrift des Harz-Vereins für Geschichte und Altertumskunde 38 (1905), S. 213–276, hier S. 215; K. Gouwens, Remembering the Renaissance. Humanist Narratives of the Sack of Rome (Brill's Studies in Intellectual History 85), Leiden u. a. 1998, bes. S. 14h., 65f., 159f.

1457 P. P. Bober, The .Coryciana' and the Nymph Corycia, in: Journal of Warburg and Courtauld Institutes 40 (1977), S. 223–239; G. Savarese, Variazioni sui .Coryciana', in: RR Romanei Rinascimento 1997, S. 14–20; R. Sodano, Intorno ai .Coryciana'. Conhitti politici e letterari in Roma dagli anni di Leone X a quelli di Clemente VII, in: Giornale storico della letteratura italiana 178 (2001), S. 420 -450.

1458 D. Gnoli.LaRomadiLeonX.Quadriestudioriginali,Milano 1938,bes.S.136–184;G.A. Cesareo, Pasquino e pasquinate nella Roma di Leone X, Roma 1938 (Miscellanea della R. Deputazione Romana di Storia patria 11); V.Marucci/A. Marzo/A. Romano (Hg.), Pasquinate romane del Cinquecento, Roma 1983 (Testi e documenti di letteratura e di lingua 7); M. Firpo, Pasquinate romane nel Cinquecento, in: Rivista storica italiana 96 (1984), S. 600–621; A. Reynolds, Cardinal Oliviero Carafa and the Early Cinquecento Tradition of the Feast of Pasquino, in: Humanistica Lovaniensia 34 (1985), S. 178–208; dies., The classical continuum in Roman humanism. The festival of Pasquino, the Robigalia, and Satire, in: Bibliotheque d'Humanisme et Renaissance 49 (1987), S. 289–307; O. Niccoli, Rinascimento anticlericale. Infamia, Propaganda e satira in Italia tra Quattro e Cinquecento, Roma u.a. 2005; C. Damianaki/P. Procaccioli/A. Romano (Hg.), .Exmarmore'. Pasquini, pasquinisti, pasquinate nell'Europa moderna. Atti del colloquio internazionale Lecce, Otranto, 17–19 novembre 2005, Manziana 2006 (Cinquecento Studi 17).

1459 Cesareo, Pasquino (wie Anm. 45), S.32f.; Marucci/Marzo/Romano, Pasquinate romane (wie Anm. 45).

1460 Gaisser, Rise (wie Anm. 12); Ceresa, Art. Göritz (wie Anm.34), S.70.

1461 A. Esposito, Tra accademia e confratemita. La sodalitas parionis nei primo Cinquecento romano (con edizione degii statuti e deüa matricoia), in: RR Roma nei Rinascimento 200*% S.309–33% bes. S.318f„ 332.

1462 Vgi. allgemein: C. Hirschi, Wettkampf der Nationen. Konstruktionen einer deutschen Ehrgemeinschaft an der Wende vom Mitteialter zur Neuzeit, Göttingen 2005.

1463 Esposito, Tra accademia (wie Anm. 48), bes. S.31% 321; G.-R. Tewes, Die Medici und Frankreich im Pontihkat Leos X. Ursachen, Formen und Folgen einer Europa polarisierenden Allianz, in: ders./ M. Rohimann (Hg.), Der Medici-Papst Leo X. und Frankreich. Politik, Kultur und Famiiiengeschäfte in der europäischen Renaissance, Tübingen 2002, S. 11–116, bes. S. 113 f.

1464 Sodano, Intorno ai .Coryciana' (wie Anm. 44).

1465 Von Luther bzw. ^iutheranus" ist die Rede: Coryciana, hg. vonljsewijn (wie Anm.34), Nr. 277 Z. 2, Nr. 284 Z. 9, Nr. 399 Z. 12; ^Carmina extravagantia": VI 9,1; VI7; VII38.

1466 Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm.34), Nr.367 A-E; G.M. Müller/J. K. Kipf, Art. Cochiaeus (Cocieus; Dobeneck), Johannes, in: F. J. Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus 1480–1520. Verfasserlexikon, 3 Bde., Berlin u. a. 2008–2015, hier Bd. 1, Sp. 439 -460, bes. Sp. 451.

1467 Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm.34), Nr. 147–154 u.ö.; G. Döner, Art. Eberbach (Aper-, Aprobacchius), Peter, in:Wostbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 1, Sp.569576, bes. Sp. 571, 575. Mit zahlreichen Hinweisen vgi. ebd., Bd. 3, Personenregister II, Sp. 279.

1468 Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm.34), Nr.368–371. J.K. Kipf, Art. Hadeke (Hadeiius, Hadus), Johannes (Janus), in: Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 1, Sp. 1023 -1028.

1469 A. Schirrmeister, Art. Hummelberg ( berger, -bergius), Michael, in: Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm.53), Bd. 1, Sp. 1165–1173, bes. Sp. 1166; ders., Triumph des Dichters. Gekrönte Intellektuelle im 16. Jahrhundert, Köln u.a. 2003 (Frühneuzeitstudien N.F. 4), S. 101 f., 141; M. Matheus, Deutschsprachige Studierende (wie Anm. 29).

1470 Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm.34), Nr.350–354; H. Jaumann, Art. Hutten, Ulrich von, in: Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm.53), Bd. 1, Sp. 1185–1237, bes. Sp. 1189f., 1213. Die von Pierre Gregoire und Heinz Schmitt gebotenen Namenslisten von Kontaktpersonen sind queHenkritisch zu überprüfen. Gregoire, Humanisten (wie Anm. 34); Schmitt, Art. Coritius (wie Anm. 14).

1471 Coryciana, hg. von Ijsewijn(wie Anm.34), Nr. 132–135, 160, 161 S. 401. Zu Christoph von Suchten vgi. J. Koiberg, Der ermiändische Dompropst Christoph von Suchten (t 1519), in: F. X. Seppeit (Hg.), Kirchengeschichtiiche Festgabe für Anton de Waai zum goldenen Priester-Jubiläum (11. Oktober 1912), Freiburg i. Br. 1913 (Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und für Kirchengeschichte. Supplementheft 20), S. 144–171; Thomas Giese aus Lübeck und sein römisches Notizbuch der Jahre 1507 bis 1526, hg. von C. Schuchard/K. Schulz, Lübeck 2003 (VeröKentlichungen zur Geschichte der Hansestadt Lübeck B,39), S. 113; F.J. Worstbrock, Art. Suchten (Suchtenius), Christoph von, in: ders. (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd.2, Sp. 1025–1028; Bd.3, Sp.40f. Zu Georg Engel und Georg Sauermann siehe Anm. 59. Vgl. auch Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von M. Dall'Asta/G. Dörner, 4 Bde., Stuttgart 1999–2013, hier Bd.3, S.399.

1472 Der Schluss, über die genannten hinaus hätten dem Kreis „offenbar keine weiteren deutschen Humanisten" angehört, ist folglich nicht zulässig. Vgl. Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm.58), Bd.3, Nr.303 S.399 Anm.20,. Zu den Mitgliedern der sodah'fas dürfte beispielsweise Georg Sauermann zu zählen sein. Coryciana, hg. von Ijsewijn (wie Anm.34), S. 401. Zu Sauermann vgl. Willibald Pirckheimers Briefwechsel, bearb. von H. Scheible, Bd. 5, München 2001, Nr. 815 S. 121–123; Deutsche Inschriften Online (= DIO) 3: Santa Maria dell'Anima, Rom (2012), Nr. 106 (E. J. Nikitsch), URL: http://www.inschriften.net/santa-maria-dell-anima/inschrift/nr/dio003–0106.html#content (14.9.2017); Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 2, Sp. 689,903. Reuchlin richtet in einem Brief vom 24. November 1516 an Martin Gröning Grüße an die „sodalitas Romana partium nostrarum" aus. Mit dieser sodah'fas dürfte der Kreis des Göritz gemeint sein. Vgl. dagegen ebd., S. 398 f. Michael Hummelberg nennt in einem Brief vom 7. März 1518 sechs Mitglieder der „sodalitas nostra literaria, quae Romae est“. Damit ist wahrscheinlich erneut der Zirkel des Göritz gemeint, dem Hummelberg nachweislich angehörte. A. Horawitz, Zur Biographie und Correspondenz Johannes Reuchlin's, in: Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Classe 85 (1877), S. 117–190, hier Nr. 27 S. 166. Horawitz identihzierte den genannten Rem mit dem Augsburger Aegidius Rehm (S. 166, Anm. 3). E. Naimer, Rehm (Rem), Aegidius (um 1485–1535), in: Gatz (Hg.), Bischöfe (wie Anm. 28), S. 574. Bei Apocellus handelt es sich um den Notar Jakob Apocellus aus Speyer, an den Erasmus 1525 einen Brief schrieb. DIO 3, Santa Maria dell'Anima (wie oben), Nr. 105t (E. J. Nikitsch), URL: http://www.inschriften.net/santa-maria-dell-anima/inschrift/nr/dio003–0105.html#content (14.9.2017). Bei den übrigen vier handelt es sich wahrscheinlich um Stephanus Rosinus, Martin Gröning, Hieronymus Aleander und Paul Gereander. F.J. Worstbrock, Art. Rosinus (Rösel, Rößlein, -lin), Stephanus, in: ders. (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 2, Sp. 745 -751. Zu ihm ebd., Bd. 1, Sp. 1169; Bd. 2, Sp. 416,576,949,997. Zu Gereander vgl. Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm.58), Bd. 3, Nr. 305, bes. S. 404–406 Anm. 2 und 8. Zu Hieronymus Aleander vgl. G. Müller, Art. Aleandro, Girolamo, in: Theologische Realenzyklopädie (= TRE), Bd.2 (1978), S.227–231; Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 3, Personenregister II, Sp. 93 Zu Dr. utr. iur. Martin Gröning vgl. Worstbrock (Hg), Deutscher Humanismus (wie Anm.53), Bd. 1, Sp.571, 1168; 2, Sp.416; Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm. 58), Bd. 4, S. 79,155 u. ö. Zu Rosinus, Gröning und Aleander vgl. auch Matheus, Deutschsprachige Studierende (wie Anm. 29).

1473 Coryciana, hg. vonljsewijn (wieAnm.34), Nr.271–275u. ö.; Schmitt.Art. Coritius (wieAnm. 14); F.J. Worstbrock, Art. Silvanus Germanicus, C(aius) / Georgius, in: ders. (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm.53), Bd.2, Sp.902–911. Zu Georg Sauermann vgl. auch Willibald Pirckheimers Briefwechsel, bearb. von Scheible (wie Anm. 59), Nr. 815 S. 121–123; DIO 3: Santa Maria dell'Anima, Nr. 106 (wie Anm. 59).

1474 U. Gnoli, Cortigiane romane. Note e bibliograha, Arezzo 1941; P. Larivaille, La vita quotidiana dellecortigianenell'ItaliadelRinascimento, Mailand 1983, S. 119f.;M. Kürzel-Runtscheiner, Töchter der Venus. Die Kurtisanen Roms im 16. Jahrhundert, München 1995, bes. S. 46h., 90,149. Zur Rolle von Kurtisanen für die in Rom aufgeführte weltliche Musik vgl. den Beitrag von Sabine Meine in diesem Band.

1475 Vossberg, Rom (wie Anm. 6), S. 143: „Luther dürfte mit ihm in Rom bekannt geworden sein“. Auch Schmitt, Art. Coritius (wie Anm. 14), Sp.305, nimmt an, Göritz habe „sehr wahrscheinlich" Martin Luther in Rom kennen gelernt. „Als Luther 1510/11 in Rom weilte, soll er – allerdings vergeblich – über einen hohen Kurialen darum suppliziert haben, studienhalber für 10 Jahre von der Klausur entbunden zu werden. Unter den deutschsprachigen Kurienbeamten von Einhuß käme hier nur Coritius in Frage“. Zu dieser angeblichen Supplik ist eine eigene Studie geplant.

1476 Immerhin schreibt Göritz' Vertrag mit dem Konvent von S. Agostino vor, dass der von ihm gestiftete Altar nach S. Maria dell'Anima überführt werden soll, wenn sich die Augustinereremiten nicht an die Vereinbarungen halten. Bonito, The Saint Anne Altar in Sant' Agostino in Rome. A new discovery (wie Anm. 13), S.811; Perini, Carmi inediti (wie Anm. 12), S.377.

1477 Schmidlin, Geschichte(wieAnm.6),S.258.

1478 Nagl, Urkundliches (wieAnm. 21), S. 72, liest Potkey.

1479 Nagl, ebd., liest Johannes

1480 Zum Folgenden vgl. bes. Liber Confraternitatis B. Marie de Anima Teutonicorum de Urbe, hg. von C.Jaenig, Roma 1875, S.114f.; Schulte, Fugger in Rom (wie Anm.21), Bd.l, S.46; Bd.2, S.4; E. Hammerschmidt, Die äthiopistischen Studien in Deutschland (von ihren Anfängen bis zur Gegenwart), in: Annaies d'Ethiopie 6 (1965), S. 255–277; A.D. von den Brincken, Johann Potken aus Schwerte, Propst von St. Georg in Köln, der erste Äthiopologe des Abendlandes, in: H. Blum (Hg.), Aus kölnischer und rheinischer Geschichte. Festgabe Arnold Güttsches zum 65. Geburtstag gewidmet (VeröKentlichungen des Kölnischen Geschichtsvereins 29), Köln 1969, S. 81–114; Frenz, Kanzlei (wieAnm. 11), Nr. 1348a S. 383; B. Wiggenhauser, Klerikale Karrieren. Das ländliche Chorherrenstift Embrach und seine Mitglieder im Mittelalter, Zürich 1997 bes. S.448 -450; R.J. Wilkinson, Orientaiism, aramaic and Kabbaiah in the catholic reformation. The hrst printing of the Syriac new testament, Leiden u. a. 2007 S. 66f.; Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Daü'Asta/Dörner (wie Anm. 58), bes. Bd. 3, Nr. 258.

1481 C. Volkmar, Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 1488–1525, Tübingen 2008 (Spätmittelaiter, Humanismus, Reformation 41), S. 125,143.

1482 Schmidlin, Geschichte (wie Anm.6), S.257. Am 3.November 1511 überbringt er ais Hausmeister des Kardinals von Sitten einen Golddukaten von seinem Herrn für die neue Orgel von S. Maria dell'Anima. Vgl. ASMA E I, tom. 8, fol. 345v. Zudem war er Hauskapian des Federico de Sanseverino, der von 1489 bis 1516 dem Kardinaiskollegium angehörte; von den Brincken, Johann Potken (wie Anm. 67), S. 86.

1483 Protokolle des Konstanzer Domkapitels, zweite Lieferung, bearb. von M. Krebs, in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins N. F. 62 (1953), S. 74–156, hier Nr. 1011S. 77 (21. Februar 1499).

1484 Regesten zur Schweizergeschichte aus den päpstlichen Archiven 1447–1513, Heft 6: Die Pontihkate Alexanders VI. 1492–1503 und Pius' III. 1503, bearb. von C. Wirz, Bern 1918, Nr. 652 (23. September 1500). Vgl. auch von den Brincken, Johann Potken (wie Anm. 67), S. 87, Anm.32.

1485 Liber Confraternitatis (wie Anm. 67), S. 114f.; im Jahre 1503 als decreforumdocfor bezeichnet; Wiggenha user, Klerikale Karrieren (wie Anm. 67), S. 448.

1486 Von den Brincken, Johann Potken (wie Anm. 67), S. 91.

1487 Ebd., (wieAnm. 67), S. 106.

1488 Nachdem er bei Äthiopiern in Rom die äthiopische Hauptschriftsprache Ge'ez gelernt hatte, veröffentlichte er 1513 in Ge'ez Psalmen Davids und das Hohelied Salomos, 1518 in Köln die Psalmen Davids in Hebräisch, Griechisch, Äthiopisch und Latein und schließlich 1522 eine Tafel mit dem Äthiopischen Alphabet, dem Vaterunser und Ave Maria in Äthiopisch und Latein.

1489 C. Colombero, Colonna, Pietro (Pietro Galantino), in: DBI27 (1982), S.402–404.

1490 C. Frova, Gli inizi dell'insegnamento delle lingue orientali, in: L. Capo/M. R. Di Simone (Hg.), Storia della Facoltä di Lettere e Filosoha de ,La Sapienza', Roma 2000, S.55–69, bes. S. 65f.; Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm. 58), Bd.3, bes. Nr. 269–270 S. 213f.

1491 Von den Brincken.JohannPotken(wieAnm.67),S.92; JohannesReuchlin,Briefwechsel,bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm. 58), Bd.3, Nr.258.

1492 Vgl. zuletzt: Johannes Reuchlin, Briefwechsel, bearb. von Dall'Asta/Dörner (wie Anm.58), bes. Bd. 1, Nr.37 S. 117f.; Bd.3, Nr.237S.35h., Nr. 273 S.241R.; G. Dörner, Art. Questenberg (Questemberg), Jakob Aurelius, in:Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 2, Sp. 529 – 538.

1493 Schulte, Fugger in Rom (wie Anm. 21), Bd.l, S.291f., 302h. u.ö.; Güldner, Jacob Questenberg (wie Anm. 43), S. 252.

1494 Den Titel führt er im Jahre 1490, Güldner, Jacob Questenberg (wie Anm. 43), S. 222, Anm. 3, S. 259. Güldners Vermutung, Questenberg könnte der Doktortitel „von einem einhussreichen Gönner" – wie dem Papst – verliehen worden sein, zielt in diese Richtung. Dass er ihn dann „ohne Prüfung erlangt" habe, triht aber jedenfalls nicht zu.

1495 Güldner, Jacob Questenberg (wie Anm. 43), S.226. Vgl. auch G. Dörner, Jakob Questenberg – Reuchlins Briefpartner an der Kurie, in: ders. (Hg.), Reuchlin und Italien, Stuttgart 1999 (Pforzheimer Reuchlinschriften 7), S. 149–179, bes. S. 152f.

1496 Zu den verschiedenen Verfahren vgl. M. Matheus/L. Schmugge, Echternach Roma Treviri. Tappe di una carriera accademica nel Rinascimento, in: A. De Vincentiis (Hg.), Roma e il Papato nel Medioevo. Studi in Onore di Massimo Miglio I. Percezioni, Scambi, Pratiche, Roma 2012 (Storia e Letteratura, Raccolta di Studi e Testi 275), S. 491–523.

1497 A. Rehberg, Dottori per ,vie traverse'. Qualchespunto sullelauree conferite in ambito curiale, in: QFIAB 89 (2009), S. 183–215; M. Matheus, Roma docta. Rom als Studienort in der Renaissance, in: QFIAB90 (2010), S. 128–168. Vgl. auch den Beitrag von A. Rehbergin:Matheus/Schwinges(Hg.), Studieren im Rom der Renaissance (wie Anm. 29).

1498 Güldner, Jacob Questenberg (wie Anm.45), S.222R.; Frenz, Kanzlei (wie Anm.ll), S.167, 358 (Nr.1079).

1499 Schmidlin, Geschichte (wie Anm. 6), S. 90.

1500 Güldner, Jacob Questenberg (wie Anm. 43), S. 237.


1501 Ebd., S.227.

1502 M. Matheus, Roma e Magonza. Universitä italiane e tedesche nel XV e all' inizio del XVI secolo, in: Bullettino dell'Istituto Storico Italiano per il Medio Evo 108 (2006), S. 123–163, bes. S. 146h.

1503 Dörner, Jakob Questenberg (wie Anm. 43), S. 151f.; C. Fasbender, Art. Boger (Bonger, Curvator, Flexor, Versor), Heinrich, in: Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 1, Sp. 217 -225; Matheus, Roma docta (wie Anm.83), bes. S. 158f., 167.

1504 Johann Musler, Funebris oratio habita in laudem Petri Mosellani, [Wittenberg] 1524; Jakob Wimpfeling. Briefwechsel. Kritische Ausgabe mit Einleitung und Kommentar, hg. von 0. Herding/ D. Mertens, 2 Bde., München 1990 (Jacobi Wimpfelingi opera selecta III,1,2), Nr.268 S. 668–670: für das Recht der Ernennung der Poefae laureatr soll er 100 ausgegeben haben. Möglicherweise erhielt er dieses Recht als Hofpfalzgraf. G. Bauch, Die Vertreibung des Johannes Rhagius Aesticampianus aus Leipzig nach aktenmäßigen Quellen, in: Archiv für Literaturgeschichte 13 (1885), S. 1–33; E. Bünz, Geschichte der Universität Leipzig, Bd. 1: Spätes Mittelalter und Lrühe Neuzeit 1409–1830/31, Leipzig 2009, S.263f.; S. El Kholi, Art. Rhagius, Johannes, in: Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus (wie Anm. 53), Bd. 2, Sp. 639–656, bes. Sp. 639, 641f. Nach seiner ersten Itaiienreise führte Rhagius selbst den Titel eines Poeta iaareaiMS.Vgl. Matheus, Deutschsprachige Studierende (wie Anm. 29). In einem am 27. Mai 1500 in Bologna abgefassten Brief berichtet Rhagius, er habe in Rom das Grabmal des Pomponius Laetus aufgesucht. Der Briefwechsel des Konrad Celtis, gesammelt, erläutert und hg. von H. Rupprich (Humanistenbriefe 3), München 1934, Nr. 241S.401–404, insbes. S. 403 Z. 21f.: „et iam omnis doctorum turba Pomponio illi Laeto, cuius nuper sepulchrum quum in Urbe essem vidi“.

1505 ASVPondo Santini23; von Hofmann, Porschungen (wie Anm.26), Bd.2, S. 150–152; K.H. Schäfer, Deutsche Notare in Rom am Ausgang des Mittelalters, in: Historisches Jahrbuch 33 (1912), S. 719741. Zu abweichenden Zahlen aufgrund anderer .nationaler' Zuordnung vgl. M. Vaes, Les curiaiistes beiges a Rome au 16" et 17" siedes, in: Melanges d'histoire oherts a Charles Moeller a l'occasion de son jubile de 50 annees de professorat a l'Univ. de Louvain, 1863–1913, Paris 1914, S. 100–121, hier S. 111; J. Lesellier, Notaires et archives de la curie romaine (1507–1627). Les notaires frangais a Rome, in: Melanges d'archeologie et d'histoire 50 (1933), S. 270–275. Weitere Literaturhinweise bei: Rehberg, Dottori (wie Anm. 85), S. 186.

1506 Schäfer, Notare (wie Anm.92), Nr. 86.

1507 ASV Pondo Santini, fol. 96r. Schäfer, Notare (wie Anm. 92), Nr. 63.

1508 Das „Pange lingua" des Thomas von Aquin wurde vor allem zur Leier des Pronleichnamsfestes und am Gründonnerstag gesungen. Zur Beteiligung der Rotanotare an der alljährlichen Pronleichnamsprozession vgl. Schuchard, Rotanotaren (wie Anm. 1), S. 808f.

1509 WA 6, S. 430.

1510 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd. 3, Nr. 3478 S. 347 Z. 35f. (aus dem Jahre 1536). Die Fassung aus dem Jahre 1538: „Nihii iaudabat quam consistorium et curiam rothae, ubi optime procederetur in causis“, ebd., Nr. 3700 S. 545 Z. 4f. Vgi. hierzu und zu dem Rotanotar Liborius Magdeburg (Meydeburgk) in diesem Band den Beitrag von Hans Schneider, Anm. 101.

1511 Vgi. zu dem in den Tischreden erwähnten h'cenh'afMS Liborius Magdeburgensis, von dem Luther Informationen über die Rota erhielt, den Beitrag von Ludwig Schmuggein diesem Band.

1512 Vgl.auch die Beiträge vonA. Esch und A. NesselrathindiesemBand.

1513 Rohlmann, Antigisch (wie Anm. 3), S. 112f.; BaumüHer, Santa Maria dell'Anima (wie Anm. 5), S. 14; Hanke, S. Maria dell'Anima (wie Anm. 5).

1514 H. Grimm, Art. Corycius (.Coritius', für Correr, nach dem Gartenbautreibenden Greis in Vergils Georgica, .Goritz'), Johannes, in: Neue Deutsche Biographie 3 (1957), S. 372f.

1515 Hirschi, Wettkampf (wie Anm. 49), bes. S. 143h.

1516 Zu Johannes Ingenwinkel vgl. schon Schulte, Fugger in Rom (wie Anm. 21), bes. Bd. 1, S.289306. Zu Ingenwinkel und Enckenvoirt vgl. die in Anm. 26 und 27 zitierte Literatur, sowie Matheus, Deutschsprachige Studierende (wie Anm. 29).

1517 G.-R. Tewes, Die römische Kurie und die europäischen Länder am Vorabend der Reformation, Tübingen 2001 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 95), bes. S. 302.

1518 Frenz, Die Kanzlei (wie Anm. 11), bes. S.240f.; Tewes, Rom (wie Anm.28), S. 192.

1519 Schuchard, Die Deutschen (wie Anm. 1), S. 119–121, hier S. 121: „Sieht man von den erfolgreichen Ausnahmen einmal ab, so entsteht der Eindruck einer etwas farblosen Gruppe fachlich gebildeter Schreibkräfte mittleren Ranges, ohne größere Ambitionen und Möglichkeiten, auf die das Nikolaus V. zugeschriebene Wort von den Beißigen, anspruchslosen Deutschen gut gepasst haben mag“. Dieses Urteil triht sicherlich nicht für unseren Untersuchungszeitraum zu. Vgl. auchdies., Rotanotaren (wie Anm. 1).

1520 Die Zahl der Kurienbediensteten insgesamt soll sich in diesem Zeitraum von etwa 400 auf circa 2.000 erhöht haben, ebd., S. 199–201; Frenz, Die Kanzlei (wie Anm. 11), S.38.

1521 Frenz, Die Kanzlei (wie Anm. 11), S. 239: „Die Studienorte sind nicht zu ermitteln“.

1522 R.J. Sider, Karlstadt and Luther's doctorate, in: The journal of theological studies 22 (1971), S.168f.; V.Leppin, Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 67.

1523 U. Bubenheimer, Consonantia theologiae et iurisprudentiae. Andreas Bodenstein von Karlstadt als Theologe und Jurist zwischen Scholastik und Reformation, Tübingen 1977 (Jus ecclesiasticum 24), S.ll-66, bes. 48B.

1524 H. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914, S. 10–17; Weijenborg, Neuentdeckte Dokumente (wie Anm. 14), bes. S. 192–195; H. Junghans, Der junge Luther und die Humanisten, Weimar 1984 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 8), bes. S. 237–239.

1525 VgL vorerst den Beitrag von L. Schmugge in diesem Band.

Übersetzung aus dem Itatienischen: Eva Wiesmann.

1526 C. Dionisotti, Geografia e storia della letteratura italiana, Turin 1967, S. 189.

1527 Herausgestellt in G. Ferrau, Medievali e modemi nel ,De Cardinalatu' di Paolo Cortesi, in: F. Cantatore u.a. (Hg.), Metafore di un pontihcato. Giulio II (1503–1513), Roma 2010 (Roma nel Rinascimento [=RR] inedita 44, saggi), S. 573 -592, hier S. 586.

1528 Petri Criniti Commentarii de honesta disciplina, Firenze 1504.

1529 „Nescio quo fato superiore anno evenerit, quo Francorum rex Carolus Italiam cum infesto exercitu et instructis copiis invasit, ut principes viri in litteris, atque in summis disciplinis clarissimi perierint, hoc est Hermolaus Barbarus, Ioannes Picus Mirandula et Angelus Politianus, qui omnes in ipso statim Francorum adventu et conatibus, immaturo obitu ad superos concesserunt. Sed statim litterae ipsae ac studia bonarum artium simul cum Italiae libertate coeperunt paulatim extingui, barbaris ingruentibus, cum deessent hi homines qui illis suo patrocinio assiduisque studiis mirihce faverent, qualis inter alios vir summa sapientia et egregio animo Laurentius Medices... Quae res monere interdum me solet, quam brevi tempore fortunae ratio commutetur, quamque inique nunc agatur cum bonis studiis; siquidem pro melioribus disciplinis vitia, pro humanitate et officiis bella et caedes succreverunt": P. Crinito, De honesta disciplina, hg. von C. Angeleri, Roma 1955 (Edizione nazionale dei classici del pensiero italiano 2,2), XV, S. 9.

1530 D. Canfora/M. deNichilo (Hg.), Principato ecclesiastico e riuso dei classici. Gli umanisti e Alessandro VI, Roma 2002; vgl. darüber hinaus M. Chiabo/S. Maddalo/M. Miglio/A. M. Oliva (Hg.), Roma di fronte all'Europa al tempo di Alessandro VI., 2 Bde., Roma 2001 (Pubblicazioni degli Archivi di Stato. Saggi 68).

1531 In einem Carmen an den Mailänder Arzt Bonino de Nigris. Ich zitiere aus R. AlhaiquePettinelli, Bonorum atque eruditorum cohors. Cultura letteraria e pietas nella Roma umanistico-rinascimentale, Roma 2011 (RR inedita 50, saggi), S. 81–90, hier S. 82.

1532 I. Pierio Valeriano, De litteratorum infelicitate libri due, Venezia 1520, S. 6; moderne Ausgabe: Pierio Valeriano, L'infelicitä dei letterati, hg. von B. Basile, Napoli 2010 (Umanesimo e Rinascimento3).

1533 Aus der umfangreichen Bibliographie zum Thema sei hier neben den an späterer Stelle genannten Schriften nur C. Vasoli, h mito dell'etä dell'oro nel Rinascimento, in: R. Pallucchini (Hg.), Giorgione e l'Umanesimo veneziano, 2 Bde., Firenze 1981 (Civiltä veneziana. Saggi 27), hier Bd. 1, S. 51–70, angeführt.

1534 J. W. O'Malley, Romeand the Renaissance. Studies in Culture and Religion, London 1981 (Collected studies series 127), insbes. S. 286–295, 312–319.

1535 Petri Bembi Carminumlibellus, Venezia 1552, S.46f.

1536 H. L. Levin, The Myth of the Golden Age in the Renaissance, London 1969, S.39f.

1537 Vgl. W. L. Grant, A Classical Theme in Neo-Latin, in: Latomus 16 (1957), S. 690–706.

1538 F. Tateo, Tradizione e realtä nell'Umanesimo italiano, Bari 1974 (Storia e civiltä 3), S. 41.

1539 Alhaique Pettinelli, Bonorum atqueeruditorumcohors (wieAnm.6).

1540 C.L. Stinger, The Renaissance in Rome, Bloomington 1985, insbes. Kap. VI: „Roma aetema and the plenitudo temporum“.

1541 F. Martin, The Writingsof Egidio da Viterbo, in: Augustiniana29 (1979), S.141–193.

1542 Zu dem Verhältnis zwischen der Prophetie und dem Mythos vom goldenen Zeitalter bei Egidio und in „De partu virginis" von Sannazaro vgl. Tateo, Tradizione (wie Anm. 13), S. 100f. Im „Sententiarum Uber... ad mentem Platonis" reiht Egidio Virgil in eine von der Bibel und von Platon ausgehende Auslegungslinie ein: G. Savarese, La cultura a Roma tra Umanesimo ed Ermetismo (1480–1540), Anzio 1993 (L'arco muto 8), S.83–104.

1543 S. Prandi, Arcadia sacra. L'ultimo sogno dell'Umanesimo, in: Jacopo Sannazaro, H parto della Vergine, hg. von S. Prandi, Roma 2001, S. 7–57 hier S. 14f.

1544 Neben dem Standardwerk A. Chastel, U Sacco di Roma. 1527) Torino 1983, vgl., auch in Bezug auf die Bibliographie, G. Ponsiglione, La ,ruina' di Roma. H Sacco del 1527 e la memoria letteraria, Vorwort von A. Asor Rosa, Roma 2010 (La ricercalinguisticae letteraria Studi 15). Von besonderer Bedeutung G.M.Anselmi, Guicciardini testimone e storico, Vortrag auf der Tagung „H Sacco di Roma" (November 2012) organisiert von der Accademia di Francia in Rom (im Druck).

1545 V. De Caprio, La tradizione e il trauma. Idee del Rinascimento romano, Manziana 1991 (Patrimonium 2).

1546 Giovanni Stafileo, Oratio ad Rotae auditores excidii urbis Romae... causas continens, [Rom 1528], fol. 199v (handschriftliche Seitenangabe im Sammelband Biblioteca Apostolica Vaticana (= BAV), R.I. IV. 1899). Vgl. M. Tafuri (Hg.), .Renovatio urbis'. Venezia nell'etä di Andrea Gritti (1523–1538), Roma 1983 (Collana di architettura 25), S.34.

1547 Egidio da Viterbo, Scechina e Libellus de litteris hebraicis, hg. von F. Secret, Roma 1959, S. 105 (vgl. jedoch auch S.161, 217f.). Vgl. A. Asor Rosa, Le amplihcazioni ideologiche e letterarie, in: D. Arasse/A. Asor Rosa/V. De Caprio/M. Miglio (Hg.), H sacco di Romael'immaginario collettivo, Roma 1986 (Quaderni di studi romani 1,46), S. 69–71; G. Savarese, Dio illustra e spiega il Sacco di Roma. Storia cabala e profezia nella Scechina di Egidio da Viterbo, in:M. DeNichilo/G.Distaso/ A. Iurilli (Hg.), Conhni dell'Umanesimo letterario. Studi in onore di Francesco Tateo, 3 Bde., Roma 2003, hier Bd.3, S. 1203–1220.

1548 Valeriani De infelicitate litteratorum (wie Anm. 7); vgl. L. Chines, L'infelicitä dei letterati e le tentazioni delle favole antiche, Vortrag auf der Tagung „H Sacco di Roma" (wie Anm. 19).

1549 Philippi Beroaldi Bononiensis Iunioris Carminum libri III. Eiusdem Epigrammaton liber, Roma 1530.

1550 Desiderius Erasmus (von Rotterdam), H ciceroniano o dello Stile migliore, hg. vonA.Gambaro, Brescia 1965, S. 222.


1551 Zu den Formen der sodah'fas vgl. R. Mandrou, De humanistes aux hommes de Science (XVU et XVII^ siedes), Paris 1973 (Histoire de la pensee europeenne 3), S.44; V. De Caprio, I canacoli umanistici, in: A. Asor Rosa (Hg.), Letteratura itaiiana 1: H letterato e le istituzioni, Torino 1982, S.799822; vgl. jedoch auch T. Klaniczay, Alle origini del movimento accademico ungherese, Vorwort und italienische Übersetzung von A. Di Francesco, Alessandria 2010 (Ister 1), S. 15–39. Zu den Formen der Akademie vgl. A. Quondam, L'Accademia, in: Letteratura itaiiana 1 (wie Anm.26), S. 823–898. C. Bianca, Pomponio Leto e l'invenzione dell'Accademia romana, in: M. Deramaix u. a. (Hg.), Les Academies dans l'Europe humaniste. Ideaux et pratiques, Genf 2008 (Travaux d'humanisme et Renaissance 441), S.25–56. Zur Zusammenarbeit mit Eucharius Silber vgl. R. Alhaique Pettinelli, Elementi culturaii e fattori socio-economici della produzione libraria a Roma nel '400, in: W. Binni (Hg.), Letteratura e critica. Studi in onore di Nataiino Sapegno, 5 Bde., Roma 1974–1979, hier Bd.3, Roma 1976, S.138–142.

1552 S. Benedetti, Daha Sicilia a Roma. Giulio Simone Siculo, maestro, poeta e oratore, in: Studi Romani3–4 (2007), S.381–415 (ZitatS.382).

1553 Vgl. die kritische Ausgabe mit umfassendem Apparat: Coryciana, hg. von J. Ijsewijn, Roma 1997 (Academia Latinitati Fovendae Varia7); ferner R. Alhaique Pettinelli, Tra antico emoderno. Roma nel primo Rinascimento, Roma 1991 (Quaderni di storia della critica e delle poetiche 16), S. 63–82; ders., Bonorum atque eruditorum cohors (wie Anm.5), S.73–90.

1554 „Concorrevano ivi ogni giomo gran moltitudine di elevati ingegni, Gianlorenzo Veneto Giovanni Lorenzi>, Pietro Gravina, Montepiloso Episcopo <Leonardo Corvino>, Agapito Geraldino, Manlio <Rallo>, Comelio <Benigno>“. Ich zitiere aus Ferrau, Medievali e moderni (wie Anm. 2), S. 589f. Zur Akademie von Cortesi vgl. Alhaique PettineHi, Bonorum atque eruditorum cohors (wie Anm. 6), S.l-16.

1555 Eine Liste der Beteiligten an der sodah'fas von Colocci hndet sich in Frederico Ubaldini, Vita di Mons. Angelo Colocci, hg. von V. FaneHi, Citta de! Vaticano 1969 (Studi e testi 256), S. 109.

1556 C. Dionisotti.Gli umanistie il volgarefra Quattro e Cinquecento, Firenze 1968 (Bibliotechinadel saggiatore 29), S. 46 f.

1557 Ferrau, Medievali e moderni (wie Anm. 2), S.586.

1558 De Caprio, La tradizione (wie Anm. 20), S. 186–260; A. Grafton, Defenders of the Text. The Tradition of Scholarship in a Age of Science 1400–1800, Cambridge MA 1991, S. 76–103, 268–276; G. Ferrau, Rihessioni teoricheeprassistoriograhcain AnniodaViterbo, in: Canfora/Nichilo (Hg.), Principato ecdesiastico (wie Anm. 5), S. 150–193. Für die historische Dimension interessiert sich derzeit J. Rubini, Annio da Viterbo e il Decretum Desiderii. Storia e miti del libero comune viterbese, Viterbo 2012 (Progetto memoria 10).

1559 Dionisotti, Gli umanisti e il volgare (wie Anm.31); Savarese, La cultura a Roma (wie Anm. 17), S. 23 -27. Alhaique Pettinelli, Bonorum atque eruditorumcohors (wie Anm. 6), S.17–29.

1560 Ferrau, Medievaii e moderni (wie Anm. 2), S. 573 -592.

1561 C. Gennaro, La,Paxromana'del 1511, in: Archivio dellaSocietaRomanadiStoriaPatria21 (1968), S. 17–60.

1562 Die in der römischen Ausgabe von 1544 nicht abgedruckte Widmung behndet sich in BAV, ms. Vat. lat. 6268, c. xr. Marii Salamonio degli Alberteschis De principatu libri septem, hg. von M. D'Addio, Milano 1955; vgl. M. D'Addio, L'idea del contratto sociale dai sohsti alla Riforma e il ,De principatu' di Mario Salamonio, Milano 1954 (Pubblicazioni 4,4) (dazu jedoch M. Abbondanza, in: Annali di storia del diritto 1 [1957], S.560–564); C. Stinger, The Renaissance in Rome, Bloomington 1998, Nr. 81S. 387; A. P. Monahan, From Personal Duties towards Personal Rights. Late Medieval and Early Modern Political Thought, 1300–1600, Toronto 1994 (MacGill-Queen's Studies in the History ofIdeasl7),S.31.

1563 „Quaesitum a declinatione Imperii Romani quaenam aetas litteris magis horere Visa fuerit, neque ulla comperta est quae tempori nunc elabenti anteferenda videtur. Tarn clari octuagesimo abhinc viri extitere, qui certare cum antiquitate, alii ingenio, alii eruditione, alii eloquentia comperiuntur": Valeriani, De litteratorum infelicitate (wie Anm.7), S.5. Vgl. V. De Caprio, Intellettuali e mercato del lavoro nella Roma medicea, in: Studi romani 29 (1981), S. 29–32.

1564 P. Casciano, Frugalitatem exigit pietas, non poenam. Egidio da Viterbo e il Quinto Concilio Lateranense, in: V. De Caprio/C. Ranieri (Hg.), Presenze eterodosse nel Viterbese tra Quattro e Cinquecento, Roma 2000 (Periferia 3), S. 123–140, hier S. 127–129.

1565 A. Morisi, Profezieeprogetti diriforma, in: Cantatoreu.a. (Hg.), Metaforediunpontihcato (wie Anm. 2), S. 15–26.

1566 „Et dixit: ,Donec desolentur civitates absque habitatore, et domus sine homine, et terra relinquatur deserta'. Et longe adducet Dominus homines et magna erit desolatio in medio terrae; et adhuc in ea decimatio, et rursus excisioni tradetur sicut terebinthus et sicut quercus, in quibus deiectis manebit aliquid stabile. Semen sanctum erit id quod steterit in ea“. (Jesaja, 6,11–13).

1567 Casciano, Frugalitatem (wie Anm.39), S. 126f.

1568 Vgl.P. Farenga,,Munumentamemoriae'.PietroRiarioframitoestoria,in:M. Miglio/F. Niutta/ D. Quaglioni/C. Ranieri (Hg.), Un pontiBcato ed una citta. Sisto IV (1471–1484), Citta del Vaticano 1986 (Littera antiqua 5), S. 179–216.

1569 Opere del facundissimo SeraRno Aquilano collecte per Francesco Flavio, Roma 1502, fol. 7–8v (Widmung von Flavio an Pietro Santacroce). Vgl. A. Rossi/G. La Face Bianconi, Melica e musica italiana alla Rne del Quattrocento e agli inizi del XVI secolo (eta della frottola), in: A. Pompilio/ D. Restani/L. Bianconi/F. A. Gallo (Hg.), Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale, Bd. 2: Study sessions, Torino 1990, S. 239 -251.

1570 Collettanee... nella morte de l'ardente Serahno Aquilano, Bologna 1504; moderne Ausgabe: .Collettanee' in morte di Serahno Aquilano, hg. von A. Bologna, Lucca 2009 (Documenti di storia musicaie abruzzese 5).

1571 „Da ie cui admirande e a pochi concesse virtu non solo questo o quello, ma tucti quasi li pellegrini ingegni de Itaiia siamo stati svegliati et erecti a questa preclara facultä del vulgare idioma“. Opere del facundissimo (wie Anm. 44), fol. 7v.

1572 Vgl. V. De Caprio, Roma, in: A. Asor Rosa (Hg.), Letteratura itaiiana 7: Storia e geograha 2,1: L'eta moderna, Torino 1988, S.327472; Savarese, La cultura a Roma (wie Anm. 17); R. Pistarino, „Incolumis pudor“. Tra latino e volgare da Flaminio a Tasso, in: Quaderni di critica e hlologia itaiiana 1 (2004), S. 1–58; S. Benedetti, Ex perfecta antiquorum eloquentia. Oratoria e poesia a Roma nel primo Cinquecento, Roma 2010 (RRinedita46, saggi); G. Cappelli, L'umanesimo itaiiano da Petrarca a Vaüa, Roma 2010 (Frecce 97), S. 163–226. Vgl. darüber hinaus A. Reynolds, Francesco Berni, Gian Matteo Giberti, and Pietro Bembo. Criticism andRivairy inRome in the 1520s, in: Itaiica3 (2000), S. 301 -310.

1573 Vgl. Alessandro Ferrajoli, U ruolo della corte di Leone X, hg. von V. De Caprio, Roma 1984 (Biblioteca del Cinquecento 23); E. Lee (Hg.), Habitatores in Urbe. The Population of Renaissance Rome, Rome 2006 (Collana Studi e proposte 4); M. Sanfilippo, Roma nel Rinascimento. Una citta d'immigrati, in: B. Bini/V. Viviani (Hg.), Le forme del testo e l'immaginario della metropoli, Viterbo 2009 (Letture2), S.73–85.

1574 Pietro Bembo, Prose della volgar lingua. Gli Asolani, Rime, hg. von C. Dionisotti, Milano 1966 (Classici itaiiani 26), S. 106–111. Vgl. P. V. Mengaldo, Appunti su Vincenzo Calmeta e ia teoria cortigiana, in: La rassegnadeiialetteratura italiana 64 (I960), S.446 – 469; Vincenzo Calmeta, Proseeiettere edite e inedite (inki. zwei Anhängen mit anderen unveröffentlichten Werken), hg. von C.Grayson, Bologna 1959 (Coiiezione di opere inedite o rare 121); vgl. darüber hinaus ders., Triumphi, hg. von R. Guberti, Bologna 2004 (Scelta di curiositäletterarie inedite o rare dai secolo XIII ai XIX 295).

1575 N. Cannata Salamone, ü dibattito sulla lingua e la cultura letteraria e artistica del primo Rinascimento romano. Uno Studio sul ms. Vaticano Reg. Lat. 1370, in: Critica del testo 3 (2005), S. 901 -951; Lo Zibaldone colocciano Vat. Lat. 4831, hg. von M. Bernardi, Citta del Vaticano 2008 (Studi e testi 454). Vgl. darüber hinaus N. Cannata Salamone, Alle origini della trattatistica sul volgare nel primo Cinquecento. ,Le Annotationi sul vulgare ydioma' di Angelo Colocci (Ms. Vat. Lat. 4831), in: The Italianist 2 (2006), S. 197–222.

1576 Dazu G. Savarese, Tralatino e volgare. La prospettiva romana, in: S. Colonna (Hg.), Roma nella svolta tra Quattro e Cinquecento, Roma 2004, S. 37–44.

1577 I. Pantani, La poesia volgare a Roma negli anni di Giulio II, in: Cantatore u. a. (Hg.), Metafore di un pontihcato (wie Anm. 2), S. 159–179.

1578 In der „Brevis historia“, schreibt Raphael Mahei, der 1502 Rom verlassen hatte, in Bezug auf Julius II.: „a studiis et litteris omnino alienus, doctosque propterea omnino negligebat; libros ei dicatos ne titulo quidem tenus legebat, sed statim ut rem supervacuam a se reieciebat“. J. F. D'Amico, Papal History and curial reform in the Renaissance. Rahaele Mahei's Brevis Historia of Julius II and Leo X, in: Archivum Historiae Pontihciae 18 (1980), S. 157–210, hier S. 198. Sein Mäzenatentum zeigte sich den Künstlern gegenüber ohener als gegenüber den Humanisten, während die Ausgaben von volkssprachlichen Texten weniger wurden und die Debatte über die Sprache nachließ, zu der es unter Alexander VI. gekommen war (neben den Versen von Serahno von Aquila wurden unter diesem Papst die Oktaven von Giuliano Dati veröhentlicht. Vgl. C. Cassiani, Rime predicabili. La poesia in volgare di Giuliano Dati, in: Canfora/Nichilo (Hg.), Principato ecdesiastico (wie Anm.5), S. 405–428). Wie das 1514 verfasste Schreiben Romolo Amaseos an seinen Vater zeigt, gingen mit der Blüte der volkssprachlichen Literatur im Rom Leos X. auch Enttäuschungen aufgrund übergroßer Erwartungen (Ludwig Ariost war ein berühmtes Opfer davon, doch Filippo Beroaldo der Jüngere starb laut Pierio Valeriano sogar daran) und Schatten einher: F. Scarselli, Vita Romuli Amasei, Bologna 1769, S. 191.

1579 Über die städtische Intellektuellenschicht in Rom und ihre kulturellen Tendenzen hat Massimo Miglio Wichtiges geschrieben. Vgl., auch was andere Verweise betritt, M. Miglio, Comeintroduzione. Marco Antonio Altieri tra curia e municipio, in: Cantatoreu. a. (Hg.), Metafore di un pontihcato (wie Anm. 2), S.l-14.

1580 Vgl. M. Miglio, Scritture, scrittori e storia, Bd. 2: Citta e corte a Roma nel Quattrocento, Manziana 1993 (Patrimonium 4), S. 59–95; A. Vanderjagt, Civic Humanism in Practice. The Case of Stefano Porcari and the Christian Tradition, in: Z. von Martels/V. M. Schmidt (Hg.), Antiquity Renewed. Late Classical and Early Modern Themes, Peeters 2003 (Groningen Studies in Cultural Change 4), S. 63 – 78.

1581 Eine Zusammenfassung der Anklageund Verteidigungsschriften hndet sich in M. Accame, PomponioLeto.Vitaeinsegnamento,Tivoli2008,S.4857.Vgl.C. Cassiani/M. Chiabo(Hg.),Pomponio Leto e la prima accademia romana, Roma 2008 (Ricerche di hlologia, letteratura e storia 6 / Biblioteca pomponiana 1).

1582 Vgl. darüber hinaus O. Niccoli, Profeti e popolo nell'Italia del Rinascimento, Roma-Bari 1987.

1583 V.De Caprio, Sülle autoproiezioni dell'Umanesimo curiale. Alcune questioni di metodo, in: S. Gensini (Hg.), Roma capitale (1447–1517), Pisa 1994, S. 505–518.

1584 Ders., La tradizione e il trauma (wie Anm. 20), S. 189–260.

1585 Vgl. R. J. Wilkinson, Orientaiism, Aramaic and Kabbaiah in the Catholic Reformation. The First Printing of the Syriac New Testament, Leiden 2007 (Studies in the History of Christian Traditions 137), S. 29–62; zur Beziehung zwischen Annius und Egidio ebd., S. 32–36.

1586 M. Regoliosi (Hg.), Lorenzo Vaüa. La riforma della iingua e dellaiogica, Firenze 2010.

1587 Der Ausdruck „media tempestas" (Giovanni Andrea Bussi, Vorwort zur Apuleius-Ausgabe von 1469) impliziert, wie der spätere Ausdruck meA'a aefas, eine Überwindung des mittelalterlichen Begrihs der Barbareien: Er verweist auf die Zeit, die in der Mitte Hegt, eine Zäsur darstellt, aber auch eine Brücke zwischen dem Antiken und dem Modernen bildet. Vgl. G. Faico, La polemica sul Medio Evo, Napoli 1974; G. Pasini, Con tinuita, distanza, conoscenza, in: M. Cantanni, L'originaie assente. Introduzione aho Studio della tradizione classica, Milano 2005, S. 78; S. Tramontana, Capire il Medioevo, Roma 2005, S. 55.

1588 Francesco da Fiano, für dessen Ausbildung Petrarca zentral war, praktizierte auch die voikssprachiiche Dichtung. Im 15. Jahrhundert kam es zu einer schrittweisen Abwertung des römischen Voigare. Vgl. M. Mancini, Aspetti socioiinguistici dei romanesco nei Quattrocento, in: RR Roma nei Rinascimento 2 (1987), S.38–75; P. Trifone, Roma e ii Lazio, Turin 1992, S. 142–150.

1589 A. Chastel, Ii sacco di Roma, (wie Anm. 19), S. 113 (vgl. jedoch auch S. 112–119).

1590 A. Gambaro, Einleitung zu Erasmus, H ciceroniano (wie Anm. 25), S.XXI-XLIX; L. D'Ascia, Erasmo e i'Umanesimo romano, Firenze 1991, S. 17–28.

1591 Widmung an Giovanni Vlatten vom 14.Februar 1528, in Erasmus, H ciceroniano (wie Anm.25), S.6–8.

1592 Brief vom April des Jahres 1528 an Willibald Pirckheimer (Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami denuo recognitum et auctum, hg. von P.S. Allen, Oxford 1906–198, VII, S.366).

1593 Vgl. d'Ascia, Erasmo (wie Anm. 65). Zur römischen Redekunst und zum Ciceronianismus, vgl. J. O'Malley, Praise and Blame in Renaissance Rome. Rhetoric, Doctrine and Reform in the Sacred Orators of the Papal Court, c. 1450–1521, Durham 1979; J. F. D'Amico, Renaissance Humanism in Papal Rome. Humanists and Churchmen on the Eve of the Reformation, Baltimore-London 1983; S.Benedetti, ,E veramente... qui e l'arte de l'oratore'. L'eloquenza a Roma dopo Pomponio, in: Cantatore u. a. (Hg.), Metaforedi unpontihcato (wie Anm.2), S. 135–158; ders., OratoriaepoesiaaRoma (wie Anm. 47).

1594 „Erasmus benutzte bei seiner Anklage Ausdrücke der Inquisition: Gotteslästerung war ihm zufolge die Verwendung der Heiligen Schrift zu profanen Zwecken. Harte Strafen mussten daher demjenigen auferlegt werden, der die Themen und Episoden der Bibel ins Lächerliche verzerrte; die Schamhaftigkeit war vor den von Bildnissen der Nacktheit ausgehenden Reizen zu verteidigen“. A. Prosperi, L'inquisizione romana. Letture e ricerche, Roma 2003, S. 362 (Übersetzung des Zitats von Eva Wiesmann); vgl. auch ebd., S. 347–370.

1595 Zu Valla und Quintilian vgl. S. Camporeale, Lorenzo Valla Umanesimo e teologia, Firenze 1972, und jetzt ders., Lorenzo Valla. Umanesimo, Riforma e Controriforma, Roma 2002 (Studi e testi del Rinascimento Europeo 12).

1596 V. DeCaprio, L'idea di .elegantia' nelle .Elegantie' di Lorenzo Valla, in:R. AlhaiquePettinelli/ S. Benedetti/P. Petteruti Pellegrino (Hg.), Le parole .giudiziose'. Indagini sul lessico della critica umanistico-rinascimentaie, Roma 2008 (Studi e testi itaiiani 21), S. 99–115.

1597 Pauli Cortesi De hominibus doctis, hg. von G. Ferrau, Palermo 1979, S. 142f. Die Verlagerung von Vallas Zielpunkt nach Neapel könnte aber auch an die Tatsache geknüpft sein, dass das Gedankengut Vallas in dieser Stadt noch lange lebendig war. Vgl. L. Guaido Rosa.Un seguace del Vaiia aii'Universitä di Napoli nel '400. Aurelio Bienato, in: M. Santoro (Hg.), Vaiia e Napoii. H dibattito hioiogico in eta umanistica, Pisa-Roma 2007 S. 171–186 (Istituto nazionale di studi sui Rinascimento meridionale Atti 3).

1598 Rahaeie Maffei Commentariorum urbanorum octo et triginta libri, Roma 1506, foi. 298v.

1599 Bei der Beschreibung der Situation des Voigare zu Beginn der 20 er Jahre schrieb Pierio Valeriano im „Dialogo deüa voigar lingua": „cio che ... awenne pochi anni sono anche deüa lingua latina, che alcuni si pensarono che 'i suo piu bei höre fosse io stii Apuieiano, forse perch'era manco inteüigibiie, e cosi n'empirono tanti scartafacci, hnche 'i Pontano, ii Sabehico, ii Bembo, ii Sadoieto et alquanti altri galantuomini comparsero, e con poiitissimo stii Romano cacciati d'Italia questi mostri, rimessero ia lingua neüa sua natural beüezza e puritä" („das was vor wenigen Jahren auch mit der lateinischen Sprache geschah, von der einige dachten, der apuieianische Stii sei seine schönste Biüte, vielleicht weil er weniger verständlich war, und so wurde darüber viel geschrieben, bis Pontano, Sabehico, Bembo, Sadoieto und andere ehrbare Männer auftauchten und mit dem elegantesten römischen Stii jene Ungetüme aus Italien verjagten und der Sprache zu ihrer natürlichen Schönheit und Reinheit zurückverhalfen“). Ich zitiere aus P. Fioriani, La .questione deiia lingua' e ii .Dialogo' di P. Valeriano, in: Giornale storico deiia ietteratura italiana 155 (1978), S. 321–345, hier S.343.

1600 Martin Luther, Ausgewählte Schriften, Bd. 2: Erneuerung von Frömmigkeit und Theologie, hg. von K. Bornkamm/G. Ebeling, Frankfurt U983, S.261; N. Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, Bde. 1–2: Von den Ursprüngen bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts; Bd.3: Am Ausgang des Mittelalters, Paderborn 1922/23 (Darmstadt 52000 mit einer Einleitung und einer Bibliographie von T. Lentes), hier Bd. 1.


1601 W. Lück, Lebensform Protestantismus. Reformatorisches Erbe in der Gegenwart, Stuttgart 1992; Wenz, Lutherische Identität. Studien zum Erbe der Wittenberger Reformation, 2Bde., Hannover 2000, 2002; H.-G. Haupt/D. Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a. M. 2001; J. Eibach/M. Sandl (Hg.), Protestantische Identität und Erinnerung. Von der Reformation bis zur Bürgerrechtsbewegung in der DDR, Göttingen 2003.

1602 Eine systematische Untersuchung dieser mentalitätsgeschichtlich interessanten Ideologeme unter ästhetischen und kunsthistoriographischen Gesichtspunkten steht aus.

1603 Zur neuen Datierung des Romaufenthaltes Luthers 1511/12 statt 1510/11 vgl. H. Schneider, Martin Luthers Reise nach Rom – neu datiert und neu gedeutet, in: Studien zur Wissenschaftsund zur Religionsgeschichte, hg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin-New York 2011 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen N. F. 10,2), S. 1–157.

1604 C. L. Frommei, Die Peterskirche unter Papst Julius II. im Licht neuer Dokumente, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 16 (1976), S. 57–136; ders., Der Chor von Sankt Peter im Spannungsfeld von Form, Funktion, Konstruktion und Bedeutung, in: G. Satzinger/S. Schütze (Hg.), Sankt Peter in Rom, 1506–2006. Beiträge der internationalen Tagung vom 22.-25. Februar 2006 in Bonn, München 2008, S. 83–110; J. Niebaum, Zur Planungsund Baugeschichte der Peterskirche zwischen 1506 und 1513, in:Satzinger/Schütze (Hg.), Sankt Peter (wie Anm. 5), S. 49–82.

1605 Zu Heemskercks Veduten vgl. H. Egger, Die Römischen Skizzenbücher von Marten van Heemskerck im Königlichen Kupferstichkabinett zu Berlin, 2 Bde., Ndr. d. Ausg. Berlin 1913–1916, hg. von N. Bol, Soest 1975; E. Filippi, Maarten van Heemskerck. Inventio Urbis, Milano 1990; C. Thoenes, St. Peter als Ruine. Zu einigen Veduten Heemskercks, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 49 (1986), S. 481–501, zuletzt gedruckt in: C. Thoenes, Opus incertum, München-Berlin 2002, S. 245–275.

1606 M. Brecht, Martin Luther. Sein Weg zur Reformation 1483–1521, Bd. 1, Stuttgart H983; B. Hamm, Der frühe Luther. Etappen reformatorischer Neuorientierung, Tübingen 2010, insb. S. 90–114.

1607 Besonders drastisch in: Ein Sendbrief an den Papst Leo X. (1520), in: D. Martin Luther Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Schriften/Werke, 73 Bde., Weimar 1883 -2009 (= WA), hier Bd. 7, S. 1–11, sowie in Luthers Brief an Staupitz vom 20. Lebruar 1519, in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Briefwechsel, 18 Bde., Weimar 1930–1985 (= WA.B), hier Bd. 1, S.343–345; K. Aland (Hg.), Luther deutsch, 10 Bde., Göttingen 1991, hier Bd. 2: Der Reformator, S. 239–250; Bd. 10: Die Briefe, S. 56f. V. Leppin, Martin Luther, Darmstadt ^2010; ders., Martin Luther. Vom Mönch zum Leind des Papstes, Darmstadt 2013.

1608 H. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914. Kritik daran schon bei H. Schneider, Contentio Staupitii. Der .Staupitz-Streit' in der Observanz der deutschen Augustinereremiten 1507–1512, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 118 (2007), S. 1–44.

1609 WA 31,1, S. 226.

1610 H.W. Hubert, Urbanistik und Architektur in Rom während des 15. und 16. Jahrhunderts, in: C. Strunck (Hg.), Rom. Meisterwerke der Baukunst von der Antike bis heute. Lestgabe für Elisabeth Kieven, Petersberg 2007 (Studien zur internationalen Architekturund Kunstgeschichte 43), S. 156–168.

1611 Hier sind nur die wichtigsten Bauwerke genannt. Luther konnte in der Stadt erheblich mehr wahrnehmen. Zur Baukunst in Rom während der Hochrenaissance vgl. F. P. Fiore (Hg.), Storia dell'architettura italiana. ü Quattrocento, Milano 1998, S.374–433; A. Bruschi (Hg.), Storia dell'architettura italiana. H primo Cinquecento, Milano 2002, S.34–159; Strunck, Rom (wie Anm. 11).

1612 Der antike Lob-Topos wurde auf die Päpste Nikolaus V., Sixtus IV. und in den Bildmedien auch auf Julius II. übertragen; hierzu H. Günther, ,Als wäre die Peterskirche mutwillig in Flammen gesetzt'. Zeitgenössische Kommentare zum Neubau der Peterskirche und ihrer Maßstäbe, in: Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst 3. Folge 48 (1997), S. 67–112, hier 76; C.L. Frommei, Eine Darstellung der .Loggien' in Rahaels .Disputa'? Beobachtungen zu Bramantes Erneuerung des Vatikanpalastes in den Jahren 1508/09, in: J.M. Hofstede/W. Spies (Hg.), Festschrift für Eduard Trier zum 60. Geburtstag, Berlin 1981, S. 103–127.

1613 Hubert, Urbanistik (wie Anm. 11); M. Tafuri, Ricerca del Rinascimento. Principi, citta, architetti, Torino 1992, S. 97–115,141–221.

1614 Günther, Peterskirche (wie Anm. 13), S. 88; J. W. O'Malley, Giles of Viterbo on Church and Reform, Leiden 1968, S. 135, Anm. 2.

1615 J. W. O'Malley, Fulhlment of the Christian golden age under pope Julius II. Text of a discourse of Giles of Viterbo, 1507, in: Traditio 25 (1969), S.265–338; H. Pfeiffer SJ, Die Predigt des Egidio da Viterbo über das goldene Zeitalter und die Stanza della Segnatura, in: J. A. Schmoll/M. Restle/Weiermann (Hg.), Festschrift Luitpold Dussler, München-Berlin 1972, S. 237–254; H. Pfeiffer SJ, Zur Ikonographie von Rahaels Disputa. Egidio da Viterbo und die christlich-platonische Konzeption der Stanza della Segnatura, Rom 1975; ders., Die Sixtinische Kapelle neu entdeckt, Stuttgart 2007.

1616 Die verschiedenen Positionen gut dargestellt bei: Günther, Peterskirche (wie Anm. 13), S. 68–71.

1617 Die Vorgeschichte und Planung der Peterskirche, die die umfangreiche jüngere Forschung ans Licht gebracht hat, sind außerordentlich komplex. Sie können Luther nicht in allen Details bekannt gewesen sein. Einen knappen Einstieg in die Problematik bieten: G. Satzinger, Sankt Peter. Zentralbau oder Longitudinalbau – Orientierungsprobleme, in: Satzinger / Schütze (Hg.), Sankt Peter (wie Anm.5), S.127–145; G. Satzinger, Die Baugeschichte von Neu-St.-Peter, in: J. Frings/ A. Nesselrath (Hg.), BarockimVatikan. 1572–1676, Leipzig 2005, S. 45–74; H. W. Hubert, Sankt Peter in der Renaissance, in: Strunck (Hg.), Rom (wie Anm. 11), S. 208–214.

1618 H. W. Hubert, Papstgrabmäler während der Zeit von Schisma und Konzil, in: K.-H. Braun (Hg.), Das Konstanzer Konzil 1414–1418. Weltereignis des Mittelalters. Essays, Darmstadt 2013, S. 210–218.

1619 H.W. Hubert, H progetto della cupola del Bramante per la basilica di S. Pietro, in: L'Egiise dans i'Architecture de ia Renaissance. Actes du dix-huitieme coHoque d'histoire de i'architecture, 28.-31. Mai 1990 C.E.S.R. Tours, Tours 1995, S. 79–90.

1620 G. Satzinger, Baumedaillen. Formen, Funktionen von den Anfängen bis zum Ende des 16. Jahrhunderts, in: ders. (Hg.), Die Renaissance-Medaille in Italien und Deutschland, Münster 2004 (Tholos 1), S. 97–137; U. Pfiste rer, Lysippus und seine Freunde. Liebesgaben und Gedächtnis im Rom der Renaissance oder: Das erste Jahrhundert der Medaille, Berlin 2008; H. W. Hubert, Perspektiven auf Bramantes Virtus in Wort und Bild, in: T. Weigel /B. Kusch-Amhold/C. Syndikus (Hg.), Die Virtus in Kunst und Kunsttheorie der italienischen Renaissance. Festschrift für Joachim Poeschke zum 65. Geburtstag, Münster 2014 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 46), S. 127–154.

1621 M. Chimienti, Monete della Zecca di Bologna. Catalogo generale conla pubblicazione delle monete del Museo Civico Archeologico di Bologna, Bologna 2009; A. Giuliani, L'Aquila pontibcia e l'utopia della libertas. Zecca e monete nella dedizione a Innocenzo VIII, 1485–1486, Teramo 2013.

1622 J. Shearman, ü .Tiburio' di Bramante, in: Studi Bramanteschi. Atti del congresso intemazionale, Milano-Urbino-Roma 1970, Roma 1974, S. 567–573; C. L. Frommei, La citta come opera d'arte. Bramante e Rahaello (1500–1520), in: Bruschi (Hg.), Storia (wie Anm. 12), Milano 2002, S.76–131, hier S. 98 f.

1623 R. Krautheimer, Rom. Schicksal einer Stadt 312–1308, München 198/( S.228f.; J. Wilpert/W. N. Schumacher, Die römischen Mosaiken der kirchlichen Bauten vom IV.-XIU. Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1976, S. 62–64; W. Oakeshott, Die Mosaiken von Rom vom dritten bis zum vierzehnten Jahrhundert, Wien-München 196^ S. 76–79; M. B. Rasmussen, Traditio Legis Motiv – Bedeutung und Kontext, in: J. Fleischer (Hg.), Late Antiquity. Art in Context, Kopenhagen 2001, S. 21–52.

1624 Frommei, Peterskirche (wieAnm. 5), S. 67;ders., San Pietro, in: H. Millon/V. M. Lampugnani (Hg.), Rinascimento da Brunelleschi a Michelangelo. La rappresentazione dell'architettura, Milano 1994, S.399–423, hier 413, Anm. 58.

1625 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), S.71.

1626 Hierzu jüngst nochmals ausführlich Niebaum, Baugeschichte (wie Anm. 5).

1627 Ob dies allerdings das endgültige Erscheinungsbild der Kirche sein sollte, ist ungewiss. Durchaus denkbar ist, dass Bramante plante, weitere Elemente wie die Pilaster oder sogar die gesamten Ziegelsteinhächen mit einem feinen Putzüberzug aus Travertin-Staub zu versehen, sodass sich zumindest bei einiger Entfernung der Anschein eines zu größeren Teilen oder eines sogar völlig aus Travertin errichteten Baus ergeben hätte.

1628 M. Luther, Wider Hans Worst (1541), in: WA 51, S. 469 -572.

1629 Das Folgende nach: Frommel, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 57–136.

1630 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), Tabelle S. 64: abzüglich der 835 Dukaten, welche dort irrtümlich der Peterskirche zugerechnet sind, die aber für die Torre Borgia ausgegeben wurden.

1631 K. Frey, Zur Baugeschichte des St. Peter. Mitteilungen aus der Reverendissima Fabbrica di S. Pietro, in: Jahrbuch der königlich preußischen Kunstsammlungen 31, Beiheft, Berlin 1911, S. 1–95, hier S.51f.,Nr.33,35.

1632 F.G.W. Metternich,BramanteundSt. Peter,München 1975(Collectaneaartishistoriae2),S.195.

1633 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 62.

1634 So hieß der Veronikapfeiler im SW: „pilastro dell'Guelfo" nach Francesco Lazari da Caravaggio. Der Helenapfeiler im NW wurde „pilastro di Jacopo e di Domenico di Francesco da Castelfranco" genannt bzw. nach deren Ausscheiden nach Jacopo Rasca benannt. Der SO-Pfeiler wurde ab 1507 von Giovanantonio di Cristoforo Paüavicini, genannt „H Foglietta“, aus Mailand erbaut, der NO-Pfeiler von Pietro und Giorgio de Coltre. Am Chorarm arbeiteten drei weitere Bauunternehmer: Jacopo Ungarini, genannt „H Fra“, Gabriello alias „H Moro" und Stefano Ramponi.

1635 Der Architekt Nanni di Baccio Bigio erhielt ab 1556 ein Monatsgehalt von nur 5 W Dukaten für seine Entwürfe und die Bauleitung des Paiazzo Saiviati aüa Lungara; vgl. C. L. Frommei, Der Römische Paiastbau der Hochrenaissance, 3 Bde., Tübingen 1973, hier Bd. 1, S. 7.

1636 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 74–81.

1637 Ausstellungskatalog Petersberg: P.Kaichthaier/G.Linke/M. Straub (Hg.), Baustelle Gotik. Das Freiburger Münster, Petersberg 2013, S. 126f.; E. Reinerst-Ernst, Regesten zur Bauund Kunstgeschichte des Münsters zu Konstanz, Konstanz-Lindau 1956, S. 62 Nr. 381.

1638 So die euphorischen Worte Rahaels, nachdem er 1514 die Bauleitung übernommen hatte; siehe den Brieftext in Anm. 42.

1639 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 108 Nr. 160.

1640 C. L. Frommei, Die Baugeschichtevon St. Peter in Rom, in:ders./S. Ray/M. Tafuri (Hg.), Raffael. Das architektonische Werk, Stuttgart 198Z S. 241–255.

1641 Brief Rahaels vom 1. Juli 1514 an seinen Onkel Simone Ciarla: „Circa a star in Roma non posso star aitrove piu per tempo aicuno per amore della fabrica di Santo Pietro, che sono in locho di Bramante, ma quai locho e piu degno ai mondo che Roma, quai impresa e piu degna di Santo pietro, ch'e il primo tempio del Mondo, e che questa e la piu gran fabrica che sia ma vista che montarä piu d'un millione d'oro, e sapiate che '1 Papa ha deputato di spendare sessanta mila ducati l'anno per questa fabrica, e non pensa mai aitro“. V. Golzio, Rahaello nei documenti nelle testimonianze dei contemporanei e nellaietteraturadesuosecolo, Cittädel Vaticano 1936, S. 31–33, hier S. 32, zitiert nach: E. Camesasca (Hg.), Rahaello gli Scritti. Lettere, hrme, sonetti, saggi tecnici e teorici, Milano 1994, S. 170–177, hier S.175.

1642 Zur Person und den komplexen politischen Hintergründen der Ämterhäufung, die nicht nur dem persönlichen Ehrgeiz des Kardinals geschuldet waren, M. von Roesgen, Kardinal Albrecht von Brandenburg. Ein Renaissancefürst auf dem Mainzer Bischofsthron, Moers 1980;B. Roland (Hg.), Albrecht von Brandenburg. Kurfürst, Erzkanzler, Kardinal 1490–1545, Mainz 1990; F. Jürgensmeier (Hg.), Erzbischof Albrecht von Brandenburg (1490–1545). Ein Kirchenund Reichsfürst der Frühen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1991 (Beiträge zur Mainzer Kirchengeschichte 3); R. Decot, Theologie-FrömmigkeitKirche. Albrecht von Brandenburg vor der Herausforderung der Reformation, in: A. Tacke (Hg.), Der Kardinal Albrecht von Brandenburg. Renaissancefürst und Mäzen, Bd. 2: Essays, Regensburg 2006, S.61–79.

1643 Folgendes nach H. Schrörs, Leo X., die Mainzer Erzbischofswahl und der deutsche Ablaß für St. Peter im Jahre 1514. Ein Beitrag zu ihrer kirchengeschichtlichen und kanonistischen Würdigung, in: Zeitschrift für katholische Theologie 31 (1907), S. 267–302.

1644 Schrörs, Leo X. (wie Anm. 44), S. 282f.

1645 A. Schulte, Die Fugger in Rom, Bd.l: Darstellung, Bd. 2: Urkunden, Leipzig 1904, hier Bd. 2, S.93 -141 („Geschichte des Petersablasses“). Dagegen korrigierend: Schrörs, Leo X. (wie Anm.44), und P. Fabisch/E. Iserloh, Dokumentezur Causa Lutheri (1517–1521), Teil 1: Das Gutachten des Prierias und weitere Schriften gegen Luthers Ablaßthesen (1517–1519), Münster 1988 (Corpus Catholicorum 41), S. 202–211.

1646 Schulte, Fugger (wie Anm. 46), Bd. 2, Dok. 54, S.93f.

1647 Errechnet nach den Angaben bei Schulte Fugger, (wie Anm. 46), Bd. 1, S. 141.

1648 Ausführlich zur Bulle und ihrer Vorgeschichte: Fabisch / Iserloh, Dokumente (wie Anm.46), S. 201–224. Unzuverlässig sind die Angaben zur Gesamtsumme bei Roesgen, Kardinal Albrecht von Brandenburg (wie Anm. 43), S. 28f., 32, da nicht sauber zwischen Rheinischen Gulden bzw. Florin und römischen Dukaten unterschieden wird. Irreführend die Behauptung ebendort, dass der Kredit (in Höhe von 30.000 Gulden), den die Fugger für Albrecht zur Bezahlung des Dispenses zur Verfügung stellten, durch die angeblich „ungeheuerliche Bedingung" des Papst mutwillig auf das Doppelte heraufgesetzt worden sei. Bei Roesgen scheint ein Missverständnis der Ablasspraktiken vorzuliegen. Tatsächlich gewährte der Papst dem Mainzer eine Einnahmemöglichkeit, von der ihm selbst für den Bau der Peterskirche nur die Hälfte zustand.

1649 W. Boehm, Hat Kaiser Maximilian I. im Jahre 1511 Papst werden wollen? Berlin 1873; Schulte, Fugger (wie Anm. 46), S. 99.

1650 Schulte, Fugger (wie Anm. 46), S.247.


1651 Das Folgende nach Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5).

1652 Text der „Instructio" in: W. Köhler, Dokumente zum Ablassstreit von 151*4 Tübingen 1934, S. 104–116, und in:Fabisch /Iserloh, Dokumente (wie Anm.46), Bd. 1, S. 256–293.

1653 „Nachher wurden große Kirchen erwähnt, welche zur Predigt ungeeignet wären. Denn Köln hätte eine so große Kirche, da vier Reihen Pfeiler stünden, auf jeder Reihe zwanzig Pfeiler. Es sind ungewöhnliche Gebäude, sie sind nicht geeignet, die Predigten zu verstehen. Feine mäßige Kirchen mit niedrigen Gewölben sind die besten für die Prediger und für die Zuhörer. Denn der Endzweck der Kirchen ist nicht das Brühen und Schreien der Chorsänger, sondern das Wort Gottes und seine Predigt. St. Peters Münster zu Rom, die Kirchen zu Köln und Uim sind sehr groß und unzweckmäßig." Aus: Martin Luther, Kirche und Gemeinde, in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe). Tischreden, 6 Bde., Weimar 1912–1921 (= WA.TR), hier Bd.3, S. 611, Nr.3781. Vgi. Aland, Luther deutsch (wie Anm. 8), Bd. 9, S. 163f.

1654 Beispiele hierfür bei Günther, Peterskirche (wie Anm. 13), S. 67–112, insbes. S. 69–75, 99–101.

1655 Onofrio Panvinio, De rebus antiquis memorabiiibus basiiicae sancti Petri apostoiorum principis vaticanae iibri VII, Bibi. Vaticana, Ms Arch. Capit. S. Pietro in Vat., Cod. G10, Passus transkribiert bei: Frommel, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 91, Dok. 9.

1656 Zum Traktat: E. Guerra, H ,De Cardinalatu' di Paolo Cortesi, in: A. Cagnolati (Hg.), La formazione delle elites in Europa dal Rinascimento alla Restaurazione, Roma 2011, S. 85–98. Zur Kritik am Neubau: Günther, Peterskirche (wie Anm. 13), S. 89.

1657 Die Zerstörung der alten Basilika durch Papst Julius beklagt Cortesi in § 18 der „Instructio" sogar selbst.

1658 Frommei, Peterskirche (wie Anm. 5), S. 103 Nr. 103.

1659 Ad diaiogum Silvestri Pieratis de potestate papae responsio, in: WA 1, S. 644–686, Zitat S. 678. Zu den antirömischen Tendenzen deutscher Humanisten vgl. H. Riess, Motive des patriotischen Stolzes bei den deutschen Humanisten, Diss. Freiburg 1934, S. 32–42.

1660 Florenz, GDSU 10 A; H. Wurm, Baidassare Peruzzi. Architekturzeichnungen, Tübingen 1984, S.lll.

1661 C. L. Frommei, Baidassare Peruzzi ais Maier und Zeichner, Wien 1967/68.

1662 H. W. Hubert, Baidassare Peruzzi und der Neubau der Peterskirche in Rom, in: C.L. Frommei/ A. Bruschi/H. Burns/F. P. Fiore/P. N. Pagiiara (Hg.), Baidassare Peruzzi 1481–1536, Venezia 2005, S. 371–409 (S.371–374).

1663 Zu dem Blatt vgl. Hubert, Peruzzi (wie Anm. 64), S. 407–409; ders., Fantasticare coi disegno, in: Satzinger/Schütze (Hg.), Sankt Peter (wie Anm. 5), S. 111–125.

1664 Texteditionen: Andrea Guarna Salernitano, Simia. Introduzione, testo, traduzione e note, hg. von B. Pellegrino, Salerno 2001; Andrea Guarna Salernitano, Simia. Edizione anastatica, hg. von G. Nicodemi, Milano 1943; Andrea Guarna Salemitano, Simia. Edizione con testo emendato da G. Battisti, introduzione e traduzione di E. Battisti, Roma 1970. Außerdem: F. Patetta, La hgura del Bramante nel ,Simia' d'Andrea Guarna, Accademia Nazionale dei Lincei, Roma 1943.

1665 Guarna, Simia, hg. von Pellegrino (wie Anm. 66), Introduzione S. 142–145.

1666 C. Denker Nesselrath, Bramante's spiral staircase, Vatican City State 1996.

Übersetzung aus dem Itatienischen: Eva Wiesmann.

1667 S. B. Butters/P. N. Pagiiara, H palazzo dei Tribunali, via Giuiia e ia Giustizia. Strategie poiitiche urbane di Giuiio II, in: G. Hajnöczi /L. Csorba (Hg.), Ii palazzo Falconieri e ii palazzo Barocco a Roma. Atti dei Convegno indetto daH'Accademia d'Ungheria in Roma, Roma, 24–26 maggio 1995, Roma 2009, S. 29–279, hier S. 31. Obwohl die alte Stadt im 15. und 16. Jahrhundert oft mit einem Kadaver verglichen wurde, bot Rom in den Jahren 1510/11 nicht nur das Biid einer toten Stadt und einer Stadt der Toten, wieesinH. Böhmer, Luthers Romfahrt, Leipzig 1914(Nachdr. La Vergne2010), S. 88, gezeichnet wird. Zum Abriss von S. Lorenzo in Damaso, S. Pietro, S. Ceiso und S. Biagio siehe Anm. 25, 26, 34–36.

1668 Franciscode Aibertini, OpuscuiumdeMirabiiibus Novae et veteris Urbis Romae, Roma 1510 (doch Druckfreigabe datiert: „Ex urbe die III. Men [sis] Iun[ii] MDIX“). Aibertini bezieht sich auf nicht genauer genannte Werke, die unter Sixtus IV. und Julius II. entstanden.

1669 H. Schneider hat in seinem Beitrag im vorliegenden Band neue Argumente für eine andere Datierung der Romreise Luthers angeführt, die ihm zufolge ein Jahr später stattfand (aufgenommen von H. Schilling, Martin Luther. Rebeii in einer Zeit des Umbruchs, München L2014, S.101) und dazu dienen sollte, Staupitz' Projekt der Vereinigung der deutschen Augustiner zu unterstützen. Zu den Beziehungen zwischen Luther und Staupitz vgi. Schilling, Martin Luther (wie Anm.3), S. 100–102. Zur Romreise Luthers vgi. ebd., S. 100–109; J. Krüger/M. Wallraff, Luthers Rom. Die Ewige Stadt in der Renaissance, Mainz /2015; V.Leppin, Martin Luther, Darmstadt 2010, S.57–61; R. Wejenborg, Neu entdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise, in: Antonianum 33 (1957), S. 147 -202; Böhmer, Luthers Romfahrt (wie Anm.l), S.76–159, auf S.8, wird das Datum ausgehend von den Worten Luthers diskutiert und vom Zeitraum 1510/11 ausgegangen; A. Hausrath, Martin Luthers Romfahrt, Berlin 1894; L. Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mitteialters, 16 Bde., Freiburg i. Br. 1955–1961, hier Bd.3, S. 696; ders., Storia dei papi dalla hne dei medioevo, Traduzione diA. Mercati, 16 Bde., Roma 1950–1963, hier Bd.3, S.677.

1670 A. Esch hat ein detailliertes Bild von der Gegend um das Marsfeld gezeichnet, die Luther gut gekannt haben musste, wenn er entweder im Konvent S. Maria del Popolo oder im Konvent S. Agostino untergebracht war (siehe den Beitrag von A. Esch in diesem Band); es kann hinzugefügt werden, dass der Augustinermönch gerade in der Nähe von S. Maria del Popolo bei einem Spaziergang durch die Weinberge der Augustiner auf dem Pincio leicht einen Blick auf zahlreiche Ruinen der alten Bauten hätte werfen können, die damals gut zu sehen waren: H. Broise/V. Jolivet, Villa Medicis. L'Antiquite, in: A. Chastel/P. Morel (Hg.), La Villa Medicis, Bd.2: Etudes, Rome 1991, S.9–40; I. Campbell/A. Nesselrath, Templum Solis, Templum Fortunae, Templum Neptuni, in: ebd., S.41 -53; F. E. Keller, Unevilla de la Renaissance sur le site d'une Villa antique, in: ebd., S. 64–73.

1671 Schneider, Martin Luther (wie Anm.3); Leppin, Martin Luther (wie Anm.3), S.58; ders. in diesem Band.

1672 Die Bauten wurden umfassend von den bedeutendsten Wissenschaftlern untersucht, die sich mit dem römischen 16. Jahrhundert befassen. Mir geht es diesbezüglich um zweierlei: Zum einen will ich den Zustand beschreiben, in dem sie sich vor den Augen Luthers befunden haben mochten, zum anderen will ich Vermutungen darüber anstellen, was ihm ihr Anblick wohl über die Handlungsweise und die Einstellung Julius' II. und der Kurie verraten hat.

1673 Schilling, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 104.

1674 Ebd., S. 104; Leppin, Martin Luther (wie Anm.3), S. 59h.

1675 Siehe Anm.3 und den Beitrag von A. Nesselrath in diesem Band.

1676 Schilling, MartinLuther (wie Anm.3), S. 103 und Anm. 59, zitiert R. Mols, Die Bevölkerung Europas 1500–1700, in: C. M. Cipolla (Hg.), TheFontanaEconomicHistoryofEurope, Bd. 2: TheSixteenth and Seventeenth Centuries, New York 1974, S. 5–49. Böhmer, Romreise (wie Anm. 1), geht dagegen von 40.000 Einwohnern aus.

1677 Böhmer, Romreise (wie Anm. 1), S. 8, schreibt zur Abwesenheit des Papstes und seines Hofs während des Aufenthalts Luthers in der Stadt: „Rom war immer nichts ohne den Papst und die Kardinäle“.

1678 Bereits im Mittelalter machten die Residenzen der Kardinäle den größten Teil der römischen Palazzi aus: A. Monciatti (Hg.), Domus et splendida palatia. Residenzepapali ecardinalizie aRoma tra XII e XV secolo, Pisa 2004 (Seminari e convegni 1), und v. a. S. Carocci, Insediamento aristocratico e residenze cardinalizie a Roma fra XII e XIV secolo, in: ebd., S. 17–28.

1679 Albertini, Opusculum (wie Anm. 2), beschreibt gleich im Anschluss an die päpstlichenpaiah'a, die (wie der Palazzo Venezia) zum Teil begonnen worden waren oder später von Kardinälen umgebaut wurden (fol. Y r-Yii v), in groben Zügen mehr als vierzig davon unter der Überschrift „de domibus cardinalium" (fol. Yii v-Yb v), darunter dreißig Residenzen von Kardinälen und sonstigen Klerikern und zehn Wohnsitze von Laien, erwähnt aber auf den folgenden Seiten noch andere Palazzi von Kardinälen oder sonstigen hohen kirchlichen Würdenträgern zusammen mit Palazzi von Laien.

1680 Zu den Residenzen der Kleriker mittleren Rangs gehören Palazzo Branconio und Palazzo Regis, vgl. C. L. Frommei, Der Römische Palastbau der Hochrenaissance, 3 Bde., Tübingen 1973 (Römische Forschungen der Bibliotheca Hertziana 21), hier Bd. 2, S. 18, 274; zu den Residenzen der Bankiers sind Palazzo Gaddi, Palazzo Strozzi und Palazzo Chigi zu zählen, vgl. ebd., S.202K., 163 h.; unter den Residenzen der römischen GenfÜMomim behnden sich Palazzo Pichi, Palazzo Alberini und Palazzo Caffarelli, ebd., S. 7 57 257; als Residenzen von Vertretern des Bürgertums schließlich werden der Palazz des Rechtsanwalts Baldassini (vgl. ebd., S. 27), die Palazzi der päpstlichen Ärzte und diejenigen von Jacopo da Brescia (ebd., S.49) und Ferdinando Balami (Frommei, Palastbau [wie Anm. 14], Bd. 1, S. 21, und ders., H progetto di Sangallo per piazza Nicosia e una torre di Rahaeho, in: Strenna dei Romanisti 63 [2012], S. 265–293, hier S. 268, 274, 278) genannt. Des Weiteren wird noch auf die Wohnsitze von Architekten wie das Haus Raphaels (Frommei, Palastbau [wie Anm. 14], Bd. 2, S. 263 -269), das von Sangallo in der Via Giuiia (ebd., S. 315h.) und den Palazzo Sacchetti (ebd., S. 299f.) eingegangen.

1681 Biondo da Forli, Roma trionfante, tradotto pur hora per Lucio Fauno di latino in buona lingua volgare, Venezia 1548, fol. 366v („Romae Triumphantis" wurde in den Jahren 1457–1459 verfasst: B. Nogara, Scritti inediti e rari di Biondo Flavio, Roma 1927, S. 242): „nel medesimo stato dunque diciamo essere hora la rep. Christiana d'oggidi; perche il Pontehce Romano rappresenta il Consolo; i Cardinali, il Senato; i Re, i prencipi..." („im selben Zustand behndet sich heutzutage die Christenrepublik, in der der Papst der Konsul ist, die Kardinäle den Senat bilden und die Könige die Fürsten sind...“).

1682 Albertini, Opusculum(wieAnm.2),fol. Yiiv-Zir.

1683 Krüger/Wallraff, Luthers Rom (wie Anm.3), S.ll, zu den wichtigsten Interessen Luthers, die aus seinen Reiserinnerungen hervorgehen; vgl. Böhmer, Luthers Romreise (wie Anm. 1), S.77 87.

1684 Die Türme waren bei den Kardinalsresidenzen derart üblich, dass Albertini, Opusculum (wie Anm. 2), fol. 83r, schreibt: „Nulla facio mentionem de Turribus: unaquaeque domus reveren. cardinalium turres habet“. D. Redig de Campos, I Palazzi Vaticani, Bologna 1967 (Roma cristiana 18), S. 46, 81 und Abb. auf S. 45, 82, erwähnt den nordöstlichen und den nordwestlichen Turm, der von dem Borgia-Papst errichtet wurde, im Bau von Nikolaus V. aber bereits vorgesehen war.

1685 Der Putz, mit dem der Mauerverband des opus vorgetäuscht wurde, ist, wenngleich ermehrfach erneuert wurde, heute noch am Palazzo von Domenico DeHa Rovere, heute Palazzo dei Penitenzieri, Zusehen: G. Zander, L'architetturaaRomaenelLazio, in: V. Golzio/G. Zander, L'artein Roma nel secolo XV, Bologna 1968 (Storia di Roma 28), S. 26f. Das Gleiche gilt auch für die sogenannte Casa der Cavalieri di Rodi, die von Kardinal Marco Barbo erneuert wurde (C. L. Frommel, Francesco del Borgo. Architekt Pius' II. und Pauls II., in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 21 [1984], S.157–161).

1686 Giannozzo Manetti.Vitadi Nicolo V, hg. vonA. Modi gliani,Romal999 (Roma nel Rinascimento inedita22), S. 157; P. N. Pagiiara, CostruireaRomatra Quattrocento e Cinquecento. Note sucontinuita edinnovazioni, in: M. Ricci (Hg.), Storiadell'architetturacomestoriadelle tecnichecostruttive, Venezia 2004 S. 25–74, hier S. 38f. Eine so schlichte Lösung muss nicht unbedingt hnanzielle Gründe gehabt haben oder darauf zurückzuführen gewesen sein, dass man der aibertianischen Schlichtheitsvorstellung Folge leiste. Es kann vielmehr auch sein, dass es in kurzer Zeit schwer war, eine in jüngerer Zeit nie gesehene Menge von Quadern behauen zu lassen. Anderer AuKassung ist C.L. Frommei, Rom, in: F. P. Fiore (Hg.), Storia dell'architettura itaiiana. Bd. 2: H Quattrocento, Milano 1998, S. 379, der auf die Bescheidenheit hinweist, die einige Bauwerke Nikolaus' V. auszeichnet.

1687 Albertini, Opusculum (wie Anm. 2), fol. 80v:,,... domus reverendissimi car. S. Georgii cum statuis ac picturis columnis et multis marmoribus suhulta cum ecdesia ibidem inclusa“; Krüger/Waiiraff, Luthers Rom (wie Anm. 3), S. 107–110. Zur ersten Information über den Palazzo: C. L. Frommei, Raffaele Riario, committente della Cancelleria, in: ders., Architetturae committenza da Alberti a Bramante, Firenze 2006 (Ingenium 8), S.395–426, hier S.401; S. Vaitieri, La Basiiica di S. Lorenzo in Damaso nei paiazzo deiia Canceiieria a Roma attraverso ii suo archivio ritenuto scomparso con documenti inediti suiia zona circostante, Roma 1984.

1688 Raphaelis Volaterrani, Commentariorum rerum urbanorum, Romae 1506, fol. 399 r. Auf die Stelle machte M.D. Davies, Vitruvian Studies and Archeological and Antiquarian Interest at the Court of Rahaele Riario, in: S. Danesi Squarzina(Hg.), Romacentro ideale della culturadell'antico nei secoli XV e XVI. Da Martino V al Sacco di Roma 1417–1527. Convegno internazionale di studi su Umanesimo e Rinascimento, Roma, 25–30 novembre 1985, Milano 1989, S. 442457, aufmerksam.

1689 Doch sogar Kardinal Riario war darauf bedacht, die Kosten nicht allzu hoch ausfallen zu lassen. In seinem Palazzo ist in der Technik des opus isodomum in der Tat nur die wenngleich tragende und ca. eine Handbreit starke Hülle um einen Kern aus einem gleichfalls tragenden Konglomerat ausgeführt. Außerdem sind die Travertinblöcke nicht immer gleich: Oft umfasst ein Block zwei Rechtecke, wobei unter Umständen Teile von Steinen hinzugefügt wurden. Auf diese Weise konnten größere Steine aus anderen Bauten ohne Verschwendung von Baumaterial wiederverwendet werden, und gleichzeitig musste man die Seiten der aneinanderzufügenden Quader weniger stark bearbeiten. Durch falsche vertikale Fugen wurde eine Regelmäßigkeit vorgetäuscht, die in Wirklichkeit gar nicht gegeben war. Auf all diese Lösungen wurde auch schon in Bauten der römischen Antike zurückgegriffen: Pagliara, Costruire a Roma (wie Anm. 19), S. 44.

1690 Die Fassade von Palazzo Riario wurde halb so breit im Palazzo Castellesi in Borgo nachgebaut: Frommei, Palastbau (wie Anm. 14), Bd. 1, S. 94; Bd.3, Tafel 82–84, und A. Bruschi, Edihci privati di Bramante a Roma. Palazzo Castellesi e paiazzo Caprini, in: Palladio N. S. 2,4 (1989), S. 5–44. Beim Palazzo Alberini (Frommei, Palastbau [wie Anm. 14], Bd.3, Tafel 1,3) und in der sehr kleinen Residenz des apostolischen Schriftstellers Giovan Pietro Turci (1500) beschränkt sich das Mauerwerk aus Travertin auf das Erdgeschoss: D. Salvi, Palazzetto Turci a Roma. Un piccolo paiazzo per l'aristocrazia minore, in: Quaderni dell'Istituto di Storia dell'architettura 51 (2008), S.35–58; C.L. Frommei, Palazzo Alberini a Roma, Roma 2010, S. 22.

1691 R. Krautheimer, Rom. Schicksal einer Stadt. 312–1308, München 1987 S.297f. Im 12. Jahrhundert war die Titularkirche S. Lorenzo in Damaso die wichtigste Titularkirche in der Tiberschleife; ihr oblag die Rechtsprechung ü ber 65 Kirchen und Kapellen, vgl. C. L. Frommel/M. Pentrucci (Hg.), L'antica basilica di san Lorenzo in Damaso. Indagini archeologiche nel Palazzo della Cancelleria (1988–1993), 2 Bde., Roma 2009 (Monumenta Sanctae Sedis 5); zu den abhängigen Kirchen: M. Cecchelli, Le chiese suppositae di San Lorenzo in Damaso, in: ebd., Bd. 1, S.391–411, Abb. 1 auf S.391; C.L. Frommei, San Lorenzo in Damaso e l'attiguo palazzo cardinalizio tra il Quattrocento e il primo Cinquecento, in: ebd., Bd. 1, S.411–430, hier S.420, Abb. 9; R. Krautheimer, La ricostruzione della basilica damasiana nella prima metä dell'XI secolo, in: ebd., Bd. 1, S. 383 -386; Frommei, Raffaele Riario (wie Anm. 21), S.395–426; Schilling, Martin Luther (wie Anm.3), S. 106.

1692 Frommel.S. Lorenzo in Damaso (wie Anm. 25), S. 430. Die Kirche war zur Zeit Martins V. in einem schlechten Zustand und, wie auch der Campanile, einsturzgefährdet.

1693 Das Querschih der alten Basilika und das westliche Ende Langhauses wurden im Jahr 1507 abgerissen. Dadurch waren der Hauptaltar und die Apsis der Witterung ausgesetzt: C.L. Frommei, San Pietro da Niccolo Val modello di Sangallo, in: M. C. Carlo Stella (Hg.), Petros eni, Pietro e qui. Catalogo della mostra, Monterotondo (Roma) 2006, S. 31–39, insbes. S. 35.

1694 Krautheimer, Rom (wie Anm. 25), S. 223 -229. Andrea Fuivio bewertet in seinen Lobesversen ein Vorgehen als positiv, das meist entgegengesetzte Reaktionen ausiöste (wie Anm. 34–36), und bezeichnete die alte Basilika als coMahens, mit einem Wort also, das später immer wieder verwendet werden sollte, wenn es darum ging, entsprechende Projekte zu rechtfertigen: „Quem iam collabens: et squallida tota / gravique deformata situ / instaurata est denique / et omnis Prima novae cessit facies mutata locum. Auspiciis renovata tuis pater ample Raphael Dives apostolici custos sanctissime hsci": Andrea Fuivio, Antiquaria urbis, Roma 1513, fol. Lii v-Lii b r.

1695 Albertini, Opusculum (wie Anm. 2), fol. Yii r.

1696 Zu den Anomalien der Kirche: Frommei, RaHaeie Riario (wie Anm. 21), S. 415. Dem Langhaus ist eine Art doppelter Narthex vorgelagert, und auf der linken Seite fällt durch die Fenster zum Innenhof des Palazzo nur wenig Licht ein. Ein weniger ekiatantes Verschwinden einer Kirche hinter einer Front aus Werkstätten und Häusern sahen die Pläne von Bramante für SS. Ceiso e Giuiiano, Uffizi A1859, vor, wodurch den Kanonikern Einkünfte gewährleistet werden sollten. Die bemerkenswerten Portale und die von außen sichtbare zentrale Kuppel hätten dabei jedoch kiar auf den Sakralbau dahinter hingewiesen (Frommei, Palazzo Aiberini [wie Anm.24], S.36–38 und Abb. 38). Anders Antonio da Sangallo der Jüngere: Er verwendete den Raum einer Werkstatt, die sich von anderen Werkstätten nur durch eine Hache Nische für den Altar in der hinteren Mauer auszeichnete, für den Wiederaufbau einer kleinen Kirche, die einst auf dem Areal stand, für das er Palazzo Cesi, genannt Palazzo dei Vescovo di Cervia, entwarf: P. N. Pagliara, Documenti sui palazzodel Vescovo di Cervia, in: Boiiettinodei Centro Studi per ia Storia deii'Architettura 25 (1979), S. 35 -44.

1697 RAPHAEL RIARIUS SAVONENSIS DIACONUS CARDINALIS SANCTIGEORGIISANCTAE ROMANAE ECCLESIAE CAMERARIUS A SIXTO IUI PONTIFICE MAXIMO ONORIBUS AC FORTUNIS ONESTATUS TEMPLUM ET AEDIS DIVO LAURENTIO MARTYRIDICATUM A FUNDAMENTIS SUA IMPENSA REFECIT MCCCCLXXXXV ALEXANDRO VI P.M.

1698 Frommei, San Lorenzo in Damaso (wie Anm. 25), S. 403; Ceccheili, Le chiese suppositae (wie Anm. 25), S. 396 Foto 2.

1699 Auch dann, wenn es ein für gut befundenes Projekt war, das einen Abriss erforderlich machte, wurde dieser nicht stillschweigend hingenommen. Zu Bramante „als Vernichter" vgl. Paris de Grassis: Firenze, Bibiioteca Nazionale Centrale, II. III. 145, foi. 210v-211r: Am 11. Juni 1511 begab sich Julius von Ancona nach Santa Maria di Loreto:,,... et prandio facto apud Portum Laureti, vesperi ad Lauretum pervenimus ibidem per (154v) noctavit, mansitque eisq. in horam xx die iovis contempiando ruinas, ac edihcia quae per eius Architectum molebantur nomine bramantem, seu potius ruinantem, ut communiter vocabatur a ruinis, et demolitionibus, quas per ipsum tarn Roma, quam ubique Perpetrabantur und zur Peterskirche: Andrea Guarna da Salerno, Scimmia, hg. und übers, von G. Battisti/ E. Battisti, Roma 1970, S. 59.

1700 Paris de Grassis berichtet: Im Jahr 1512 ging Julius am Tag des hl. Antonius zur gleichnamigen Kirche und bei der Rückkehr stellte er fest:,,... ad Palatium rediit cum autem ante ecclesiam meam Sti Celsi pervenisset quam prius desolari fecerat, ut in meliorem situm repararet ex lectica in sedem gestatoriam transiens ipsam Ecclesiam maceram, sue ruinam intravit, et demum in domum meam, ubi cum risu, et ahabilitate paterna me consolavit exhortans, ut patienter ruinam illam tolerarem, quoniam brevi esset Ecclesiam novam pro bono communi, ac etiam domum mihi, aut illamet aut aliam pro privata utilitate facturus ...“, zit. nach C. Thoenes, H problema architettonico da Bramante a Pio IX, in: G. Segui/C. Thoenes/L. Mortari, SS. CelsoeGiuliano (LechiesediRomaillustrate88)Roma 1966, S. 29–52, insbes. S.39, Anm. 20.


1701 Die Kirche und das Kloster S. Biagio wurden zwecks ÖKnung der Via Giulia größtenteils abgerissen. Bei dieser Gelegenheit blieb Andrea Fulvio, anders als bei S. Lorenzo in Damaso (siehe Anm. 28), nicht gleichgültig. Er sieht in der Qual, die der mit Eisenkämmen zerfetzte Blasius als Märtyrer erleidet, ein Bild von der Zerstörung des in der Nähe des Tiberufers gelegenen Gebäudes: Andrea Fulvio, Antiquaria (wie Anm. 28), fol. Qi b r:,,... Hic ubi pectinibus ferri. stat martyr acutis // Membra lacer Blosius, tyberina in fronte locatus

1702 Neben Anm. 4 vgl. auch Schilling, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 104,106; Leppin (wie Anm. 3), S. 57 und den Beitrag von A. Nesselrath in diesem Band.

1703 Albertini, Opusculum (wie Anm.2), fol. ii v: ^Nonlonge ab ecdesia S. Celsi tua sanctitas offici-nampecuniae cudendae construxit“; Frommei, Palastbau (wie Anm. 14), Bd.2, S.36; ders., Palazzo Alberini (wie Anm.24), S.26–32; M. Antonucci, Le sedi della Zecca di Roma dall'antichitä ad oggi, in: Rivista italiana di numismatica e scienze affini 104 (2003), S. 117–164, insbes. S. 127–136.

1704 Thoenes, Probleme (wie Anm.35), verweist auf S.31, Anm. 13, auf Andrea Fulvio, Antiquaria (wie Anm. 28), fol. 65v, der von Arbeiten aus dem Jahr 1510 berichtet (S. 32). Zudem stellt er fest, dass darüber nichts in den im Juni des Jahres 1509 beendeten „Mirabilia" von Albertini steht, weshalb er von einem Beginn um 1509 ausgeht. Zu den Plänen für S. Celso: Frommei, Palazzo Alberini (wie Anm. 24), S. 35 – 40. Das Gesamtprojekt wird gut aus der Darstellung von Andrea Fulvio ersichtlich, bei der die Reihenfolge eine umgekehrte (von S. Celso in Richtung Süden bis zur Piazza dei Tribunali) ist.

1705 Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S.32–34, mit Bibliographie.

1706 Ebd., S.35–39.

1707 P. Prodi, U sovrano pontehce. Un corpo e due anime: ia monarchia papale neiia prima eta moderna, Bologna 1982, insbes. S. 129–163, hat die Vorreiterroüe Julius' II. auf diesem Gebiet unterstrichen. Zur Rechtsordnung: J. Bölling, Renaissance als Reformprojekt? Selbstdarstellung und Amtsführung Papst Julius' II., in: zur debatte 44,1 (2014), S.2–5, insbes. S.2; H. Schilling, Das Papsttum und das Ringen um die machtpolitische Neugestaltung Italiens und Europas, in: ebd., S. 15–17.

1708 Die kriegerische Gesinnung Julius' II. wird in der scharfsinnigen und köstlich geschriebenen satirischen Schrift „Iulius exdusus e coelis" aufs Korn genommen, in der der hi. Petrus die Tore des Paradieses vor Julius II. verschließt, der mit bewahnetem Gefolge Einzug halten will; Pastor, Storia (wie Anm. 3), S. 846; Schillin g, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 35. Die Schrift wurde anonym im Jahr 1517 in Mainz gedruckt, wird aber Erasmus von Rotterdam zugeschrieben, was die Herausgeberin und Übersetzerin der erst unlängst erschienenen italienischen Ausgabe mit gewichtigen Argumenten untermauert:ErasmodaRotterdam, Giuiio,hg. vonS. Seidel Menchi,Torino2014.MeinDankgiitan dieser Steile Francesco Beneiii, der mich auf diese Ausgabe hingewiesen hat. Im Gespräch mit dem hi. Petrus rühmt sich Julius II. der von ihm mit skrupellosen Intrigen geschürten Kriege (S. 87–95).

1709 Die Zuweisung der Grundstücksparzellen, die den Bauarbeiten voranging, begann im Jahr 1511 im Häuserblock östlich der Via Giuiia gegenüber der Steile, wo sich später der Sacchetti genannte Paiazzo erheben sollte. Im Jahr 1513 wurde sie auf der anderen Seite fortgesetzt (Butters/Pagiiara, Paiazzo dei Tribunaii [wie Anm. 1], S. 154 und Anm. 230) und in den Folgejahren Schritt für Schritt vorangetrieben. Der für den Platz vor dem Paiazzo dei Tribunaii bestimmte Bereich wurde erst einige Jahre nach dem Tod Julius' H. zur Erbpacht vergeben (ebd., S. 155).

1710 Die nördliche Seite des vom Palazzo dei Tribunali eingenommenen Häuserblocks wurde von den Überresten der Kirche und des Klosters S. Biagio eingenommen, doch die für den Platz bestimmten umliegenden Grundstücke im Osten und auch die Grundstücke im Norden waren noch weitgehend unbebaut (Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali [wie Anm. 1], S. 150).

1711 Die erreichte Höhe betrug 2–3 cannae: Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), Quelle 78. Es ist eine plausible und weithin anerkannte Vermutung, dass die Arbeiten nach der Niederlage auf dem Schlachtfeld und nach den feindseligen Reaktionen des römischen Adels in jenem Jahr ins Stocken gerieten oder unterbrochen wurden; vgl. ebd., S. 151f. Fra Mariano (Quelle 41b) und Andrea Fulvio (Quelle 50 b) bringen die Unterbrechung der Bauarbeiten dagegen mit dem Tod des Papstes im März 1513 in Verbindung. Ins Stocken gerieten gleichzeitig der Bau von S. Pietro und die Arbeiten auf allen Baustellen Julius' II.: C. L. Frommei, La chiesa di San Pietro sotto papa Giulio II allaluce di nuovi documenti, in: C. Tessari (Hg.), San Pietro che non c'e, Milano 1996, S.33, Anm. 21. In den Jahren 1510/11 oder spätestens zu Beginn des Jahres 1512 konnte Luther folglich den großen Grundstock des Palazzo dei Tribunali noch nahezu isoliert betrachten: Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1) S. 150–152.

1712 Pagliara, Costruire a Roma (wie Anm. 20) S.52. Der Travertinquader verliehen dem Palast tatsächlich ein uneinnehmbares Aussehen. Mit ihnen sollte die aus kleineren Blöcken weniger harten Steins bestehende Mauer des Augustusforums nachgeahmt werden, das in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts für den Palast Julius Cäsars gehalten wurden. Von diesem hatte Giuliano della Rovere de/dcto seinen Namen als Papst: Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), Anm. 760.

1713 Albertini, Opusculum (wie Anm. 2), fol. Yii v: „Palatium novum Iulianum cum ecclesia s. Blasii de pannetta ibidem indusa habet turres et loca fortissima pro commoditate et utilitate publica quod quidem praecla/rum opus a fundamentis ipsis tua sanctitas extruxit cum ampla et recta via nova“.

1714 Andrea Fulvio, Antiquaria (wie Anm.28), fol. K, I r-v; Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S.31f., 76f., wo bedauerlicherweise versehentlich „De antiquitatibus urbis" anstelle von „PAntiquaria urbis" zitiert wurde, und Quelle 33 b; P. N. Pagliara, Una fonte a lungo ignorata per un'architettura di Bramante, in:F. Cantatore/F. P. Fiore/M. Ricci/A. RocaDeAmicis/ P. Zampa (Hg.), Giornate di studi in onore di Arnaldo Bruschi, Roma 2014, S. 73–78, hier S. 75. Fulvio evoziert die Figur des Minos, der ein unerbittlicher Richter war. Damit wollte er unterstreichen, dass sich nicht einmal die Götter einer unbeugsamen, aber gerechten Justiz entziehen können.

1715 Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), Quelle 20:,,... chi caseet orti anno inquel paese stanno di mala voglia, perche non se ragiona de restoro alcuno" (,,... wer hier Häuser oder Gärten hat, der ist besorgt, denn von Entschädigung ist nicht die Rede“); und Quelle 21.

1716 G. B. Picotti, Giulio II, Papa, in: Enciclopedia Cattolica 6 (1952), Sp. 750–758, hier Sp.750; Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S. 35 und Anm. 16 mit weiterer Literatur.

1717 Schilling, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 74f., untersucht die möglichen Gründe eingehend; Leppin, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 27.

1718 Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S. 35 und Anm. 17: DiePönitentiarie hatte ihre Gerichtsbarkeit ausgeweitet, die sich nun auch auf andere Rechtsstreitigkeiten, d. h. auf solche des /oro esfemo, erstreckte.

1719 Leppin, Martin Luther (wie Anm. 3), S. 27 und Anm. 68.

1720 Vgl. den Beitrag von A. Esch über die Kurienmitglieder, mit denen Luther in Kontakt gewesen sein mochte. In dem Kloster, in dem Luther wahrscheinlich untergebracht war, lieferte ihm sicher auch der eine oder andere Augustinerbruder, der sich mit den Ereignissen in Rom auskannte, Informationen.

1721 Schilling, Martin Luther (wie Anm.3), S.74f. und Anm. 2,3.

1722 Pastor, Geschichte (wie Anm.3), Bd. 3, S. 696, Anm. 3, zitiert Hausrath, Romfahrt (wie Anm. 3), S. 71, undBöhmer, Romfahrt (wie Anm. 1), S. 106, und schreibt, dass Luther sich sehr positiv über die Lage der Stadt äußere: „ein TreSich hart Regiment herrsche jetz in der Stadt“.

1723 Butters/Pagiiara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S.49 und Anm. 86–89.

1724 Luther weist auf Hospitäler mit schönen Gemälden hin: WA.TR 4, Nr.3930 S. 17f., vgl. Pastor, Geschichte (wie Anm.3), Bd.3,2, S.57 aus Martin Luther, Tischreden oder Colloquia ..., hg. von K.E. Lörstemann, 2 Bde., Leipzig 1845, hier Bd.2, S.213, und Anton Lauterbachs Diaconi zu Wittenberg Tagebuch auf das Jahr 1538. Die Hauptquelle der Tischreden Luthers, hg. von K. Seidemann, Dresden 1872, S. 104h.; dabei könnte er sich auf die freskierten Llure im römischen Hospital S. Spirito bezogen haben, vgl. V. Golzio, Lapitturaa Romae nel Lazio, in:Golzio/Zander, L'Arte (wie Anm. 19), S. 288–292.

1725 Schilling, Martin Luther (wie Anm. 3), S.103, zu den Stationen in Mailand und Llorenz.

1726 Butters/Pagiiara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S. 67–70.

1727 Ebd., Abb. 29 und 30.

1728 A. Cametti, La torre di Nona e la contrada circostante dal Medioevo al secolo XVII, in: Archivio della Societa Romana di Storia Patria 39 (1916), S. 411–466, hier S.443R.; A. AdemoIIo (Hg.), Le annotazioni di mastro Titta Camehce Romano, Citta di Castello 1996 (Nachdr. der Ausgabe von 1886), S.7f.

1729 Im Jahr 1507 nahm der Papst einen römischen Genffi'iMomo fest, dem man zur Last legte, „[di tenere]... una mogliera de uno altro romano per femina per forza ... subito nella notte gli fece tagliare la testa ... et fo posto in ponte [S. Angelo] alle Cappelle ... [i ] signori Colonnesi la matina venivano [in Vaticano] per dimandarlo in gratia et trovorono stava senza testa. Tucti ne stanno admirati de tanta furia" („die Ehefrau eines anderen Römers mit Gewalt genommen zu haben. In derselben Nach noch ließ er ihm den Kopf abhauen und auf der Engelsbrücke zur Schau stellen. Als die Coionnes: am Morgen darauf in den Vatikan kamen, um Gnade für ihn zu erbitten, fanden sie ihn ohne Kopf vor. Alle waren erstaunt über soviel Heftigkeit“). Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1), S.80f. und Quelle in Anm. 261.

1730 Als Julius II. erfuhr, dass der Kardinal von S. Vitale, der angeklagt war, die Ermordung des Papstes in Auftrag gegeben zu haben, noch kein Geständnis abgelegt hatte, forderte er die Obersten des Gerichts auf, ihn zu foltern. Dabei rief er aus: „Sangue de Dio. Fatili dirlo per forza. Datili tanto di corda che li resti le braza H" („Blut Gottes. Holt das Geständnis mit Gewalt aus ihm heraus. Zieht am Strick, auch wenn's ihm die Arme vom Leib reißt." (ebd., S. 81 und Anm. 262, 668).

1731 Marius Salamonius, Deprincipatulibros septem, Paris 1578, fol. 76v-77v (verfasst in den Jahren 1512–1514), betrachtete es als Unheil bringend, wenn Mitglieder des Klerus in blutrünstige Praktiken verwickelt waren; vgl. den Abschnitt in Quelle 44 von Butters/Pagliara, Palazzo dei Tribunali (wie Anm. 1). Zum Band von Salamonio: M. D'Addio, L'Idea dei contratto sociale dai Sohsti alla Riforma e il „De Principatu" di Mario Salamonio, Milano 1954; zu der von Salamonio geäußerten Kritik: Pastor, Geschichte (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 696, Anm. 2.

1732 Frommei, San Pietro (wie Anm. 27), S.35; ders., Chiesa di San Pietro (wie Anm. 45), S.26f. Es ist unwahrscheinlich, dass die Säulen des abgerissenen Teils nach vier Jahren noch auf der Baustelle lagen. Sie wurden – wie vor ihnen die Säulen der heidnischen Tempel – mit Blick auf eine Wiederverwendung in anderen Bauwerken zusammen mit den nach ihnen entfernten Säulen sorgfältig inventarisiert: P. Zampa, Schedesui disegni Uffizi 1079A, 1080A, 1081A, 1082 A, 1083 A, 1084 A, in: C. L. Frommei/ N. Adams (Hg.), The Architecturai Drawings of Antonio da Sangaüo the Younger and his Circle, Bd. 2, Cambridge, Massachusetts-London 2000, S. 202–207.

1733 Frommei, Chiesa di San Pietro (wie Anm. 45), S. 76f., Dok. 327 329,331,333.

1734 Allein die Kirche S. Vincenzo in Prato ist nicht ganz so weit von den römischen Basiliken entfernt. Was die Bauwerke Bramantes in Mailand anbelangt, so ist es unwahrscheinlich, dass Luther S. Maria bei S. Satiro zu sehen bekommen hatte.

1735 Siehe Anm. 28.

1736 Frommei, Chiesa di San Pietro (wie Anm. 45), S. 41f. In einer Bulle für Kastilien ist von erforderlichen Reparaturarbeiten an der Basilika die Rede, nicht von ihrem Abriss.

1737 C. Thoenes, St. Peter als Ruine. Zu einigen Veduten Heemskercks, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 49 (1986), S. 481–501.

1738 Schilling, MartinLuther(wieAnm.3)S. 106,109.

1739 Zum Tegurium Frommei, San Pietro (wie Anm.27), S.62f., Kat. Nr.I. 20 und I. 21, mit Literatur, undj. Nieba um, Vortrag über das Tegurium der vatikanischen Basilika auf der Bramante-Tagung der Bibliotheca Hertziana, Rom, 2.-4. Oktober 2014. Zum Gemälde von Domenico Tasselli, das das Mosaik der Apsis vor deren Zerstörung im Jahr 1592 zeigt: Hochrenaissance im Vatikan. Kunst und Kultur im Rom der Päpste, Bd. 1:1503–1534, Osthldern 1998, Kat. Nr.337 Abb. auf Tafel 383.

1740 A. M. Voci, Nord o Sud? Note per la storia del medioevale „palatium apostolicum apud sanctum Petrum" e delle sue cappelle, Citta del Vaticano 1992; K. B. Steinke, Die mittelalterlichen Vatikanpaläste und ihre Kapellen. Baugeschichtliche Untersuchung anhand der schriftlichen Quellen, Vatikanstadt 1984; F. Ehrie/H. Egger, Der Vaticanische Palast in seiner Entwicklung bis zur Mitte des XV. Jahrhunderts, Vatikanstadt 1935.

1741 M.Winner/B.Andreae/C.Pietrangeli (Hg.), U Cortile delle Statue / Der Statuenhof des Belvedere im Vatikan, Mainz 1998; C. Denker Nesselrath, Bramante's Spiral Staircase, Citta del Vaticano 1996; C. Pietrangeli (Hg.), U Palazzo Apostolico Vaticano, Firenze 1992; A. Bruschi, Bramante architetto, Bari 1969; RedigDeCampos, Paiazzi Vaticani (wie Anm. 18); J. Ackerman, The Cortile del Belvedere, Citta del Vaticano 1954 (Studi e documenti per la storia del Palazzo Apostolico Vaticano 3).

1742 Bulle Julius' II. vom 12. Februar 1507 in: C. L. Frommel, Die Peterskirche unter Papst Julius II. im Licht neuer Dokumente, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 16 (1976), S. 57–136, hier S. 97f.; italienische Übersetzung mit Ergänzungen in: ders., Chiesa di San Pietro (wie Anm. 45) S. 41, Dok. 54 (S.57f.), S.87; ders., San Pietro (wie Anm.27), S.32.

1743 „Roma si puo dire che fosse la citta delle molte corti – accanto a quella papale (non assente, come mostrano le dediche a intimi assistenti dei pontehci), le corti che ruotavano intorno alle principali casate nobili, alle ambasciate, e ai cardinali e prelati residenti in curia“. („Rom, kann man sagen, war die Stadt der vielen Höfe – neben dem päpstlichen [der nicht abwesend war, wie die Widmungen an private Gehilfen der Päpste zeigen] [gab es] die Höfe, die um die führenden Adelshäuser, Botschaften und die in der Kurie wohnhaften Kardinäle und Prälate herum kreisten“): N. Pirrotta, ,Dolci ahetti'.musici di Roma e il madrigale, in: Studi musicali 14,1 (1985), S. 59–104, hier S. 65.

1744 Wir bewegen uns damit in einem dritten Bereich des Musiklebens, neben dem Gesang für den Gottesdienst und dem der repräsentativen Musikausübung durch Bläser und Trommler, die gemeinsam mit den Soldaten der Engelsburg und Palastwachen des Vatikans zu Zeremonien spielten. Dem hinzuzufügen ist die Musik auf den Straßen Roms, auf die zurückzukommen sein wird.

1745 Neben den Geistlichen waren das Gerichtspersonal und die Parteien an den römischen Gerichten die zweitgrößte Gruppe an alleinstehenden Männern in Rom, und dies konnte heißen, dass sie entweder unverheiratet waren oder aber fern von ihren Frauen lebten: P. Blastenbrei, Kriminalität in Rom 1560 -1585, Tübingen 1995 (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 82), S. 156, Anm. 482.

1746 „Die ganze Stadt sagt: ,Gott sei Dank, dass das Einzige, was hier fehlt, ein Damenhof ist. Und diese so edle, tugendhafte, gute und schöne Herrin wird hier einen Hof haben und den römischen perfekt machen'“. Brief von Kardinal di Bibbiena an Giuliano de' Medici, Rom 25. Februar (U primo di Quaresima) 1515, in: Epistolario di Bernardo Dovizi da Bibbiena, hg. von G.L. Moncallero,2 Bde., Firenze 19551965, Bd. 2, Brief Nr. CXCIS. 42–44, hier S. 42. Isabella d'Este Gonzaga war vom Januar bis spätestens Anfang März 1515 in Rom.

1747 Zur engen Verfechtung von Liebesdiskurs und Musik vgl. S. Meine/D. Helms (Hg.), Amor docet musicam. Musik und Liebe in der Frühen Neuzeit, Hildesheim 2012 (Studien und Materialien zur Musikwissenschaft 67), sowie S. Meine, ,Amore e musico'. Musik im Liebesdiskurs, in: N. Schwindt (Hg.), Musik in der Kultur der Renaissance. Kontexte, Disziplinen, Diskurse, Laaber 2015 (Handbuch der Musik der Renaissance 5), S. 241–272.

1748 „Den Bemühungen um sprachliche Verfeinerung korrespondiert aber auch eine Gegenbewegung, wiederum in der Literatur und in der höhschen Gesellschaft: ein gesteigertes Interesse an der Sprache und den Lebensformen der Unterschichten, das sich an den Höfen zu einem ganzen System literarischtheatralisch-musikalischer Ventilsitten entwickelt, mit denen der wachsenden Selbststilisierung des höhschen Lebens entgegengewirkt wird": L. Finscher, Volkssprachliche Gattungen und Instrumentalmusik, in: ders. (Hg.), Die Musik des 15. und 16. Jahrhunderts, Laaber 1990 (Neues Handbuch der Musikwissenschaft 3,2), S. 486.

1749 Vgl. die CD-Dokumentation des aus Anlass der gleichnamigen Tagung veranstalteten Konzertes „Luther in Rom. Der Klang der Ewigen Stadt anno 1511. Musik in Kirchen, Palästen & Gassen“. Concerto Romano, Ltg. Alessandro Quarta, Christophorus, Heidelberg 2012, CHR 77361.

1750 Danach ebbte die Nachfrage radikal ab. Vgl. A. Rossi, Serahno Aquilano e la poesia cortigiana, Brescia 1980, S. 23.


1751 Vgl. dazuP. Cortesi, De cardinalatulibri tres, 2. Buch, zit. nach: N. Pirrotta, Musicand Culturein Italy from the Middle Ages to the Baroque. A Collection of Essays, Cambridge 1984, S. 151. Ein Exemplar von Cortesis Traktat behndet sich in der Biblioteca nazionaie di Roma (69. V. E. 8).

1752 „Neuerdings aber war Seraphinus Aquilanus der Protagonist der Erneuerung dieser Gattung, der Worte und Gesang rhythmisch so [gut] verbunden hat, dass es nichts Süßeres geben kann ais seine Art diese Melodien zu benutzen“. Cortesi, De cardinaiatu, zit. nach Pirrotta, Music and Culture (wie Anm. 9), S. 101.

1753 So sieht Christopher A. Reynolds in Cino Rinuccinis (gest. 1417) etwa einhundert fahre älterer, vehementer Verteidigung scholastischer Werte einen Hinweis darauf, wie populär bereits damals nichtscholastisches Denken geworden war. Er legitimiert Musik folglich über Zuordnungen ihrer Qualitäten zu den mittelalterlichen Bereichen von Quadrivium und Trivium, spricht der Musik Eigenschaften aus Logik, Rhetorik, Arithmetik und Geometrie zu, um zu resümieren, dass sie entgegen einiger humanistischer Klagen „keine reine Angelegenheit der BuKoni" sei, sondern Spiritualität und Tugendhaftigkeit fördere: „La musica ahermano essere iscienza da buhoni da poter dilettare lusingando. Non dicano quanto sia utile a ricerare con sua dolcezza l'umana fragiiitä, a dilettare l'operazioni santissime della Chiesa, o accendere a giusta battagiia i virtuosi animi che per la repubblica combattano“. C.Rinuccini, Invettiva contra a certi caiunniatori di Dante e di Messer Francesco e di Messer Giovanni Boccaci, zit. nach C. A. Reynolds, Papai Patronage and the Music of St. Peter's 1380–1513, BerkeleyLos Angeles u. a. 1995, S. 286.

1754 Der ehemalige Kardinal Giovanni de' Medici und jetzige Papst Leo X. hatte aus der väterlichen Tradition Lorenzo de' Medicis heraus gelernt, zu singen und Streichinstrumente zu spielen, und er war durch Heinrich Isaac in der Kontrapunktlehre unterrichtet worden: A. Pirro, Leo X and Music, in: The Musical Quarterly 21 (1935), S. 1–16; I.F. D'Amico, Renaissance Humanism in Papai Rome: Humanists and Churchmen on the Eve of the Reformation, Baltimore 1983, S. 245.

1755 R. Brandolini, On Music and poetry (de musica et poetica, 1513), hg. von A. E. Moyer unter Mitarbeit von M. Laureys, Arizona 2001, S. 98.

1756 „Tadele die gemeine Unerfahrenheit der Menschen, denn da die meisten faul und ungebildet sind, fordern sie keinen Emst und Bildung. Aus diesem Grund ist ein lateinisches Gedicht bzw. Lied bei Weitem dem volkssprachlichen vorzuziehen; jenes ist für Senatoren geeignet, dieses für den Pöbel, ersteres ist Bürgern, letzteres Bauern zu empfehlen, ersteres von den Römern, letzteres von den Barbaren [empfohlen]; ersteres von den Gebildeten, die sich an den höchsten künstlerischen Betätigungen der Kunstgüter erfreuen, letzteres von den Ungebildeten und Schändlichen, die sich durch unwürdige Faulheit auszeichnen, und [dies ist so], weil sehr wenige dem ersten folgen und viele dagegen dem letzten“. Ebd., S. 96.

1757 „Bei den Banketten werden keine Lobpreisungen der Liebe, sondern Würdigungen der Helden zur Lyra in elegischen Versen gesungen“, „Das streite ich nicht ab; derjenige, der diese [Tradition] angreift, greift eine heilige und bei den Alten etablierte Sitte, ja sogar die Antike selbst an“. Ebd., S. 28.

1758 Die Ausschweifungen um den „Kastanientanz“ sind durch drei weitere Zeitgenossen überliefert: J. Burckard, Liber notarum ab anno MCCCCLXXXIII usque ad annum MDVI, hg. von E. Celani, 2Bde., Citta di Castello 1906/1911 (Rerum Italicarum Scriptores 32,1), Eintragung für den 31. Oktober 1501, S.303. Auf die weiteren Quellen wird in Bianchis italienischer Edition des Tagebuchs Burckards verwiesen: Alla corte di cinque papi. Diario 1483–1506 di Giovanni Burcardo, hg. von L. Bianchi (nach der Edition von E. Celani), Milano 1988, S. 362f., 485, Anm. 10.

1759 Venisse tempora, quibus jam Antichristus, toties a prophetis predictus, appareat, neque enim ullum omnino unquam nasci, aut excogitari potuisse, qui apertior Dei hostis, Christi oppugnator, hdei et religionis subversor inveniretur. „[Man sagt], dass die Zeiten kommen würden, in denen schon der von allen Propheten vorhergesagte Antichrist erscheinen würde, [von dem man sagt], dass er niemals überhaupt je geboren und dass keiner ersonnen werden könnte, der als ohenerer Feind Gottes, Widersacher des Glaubens Christi und Gegner der Religion kommen würde“. Der anonyme Brief datiert vom 15. November 1501; die Authentizität des Adressaten Silvio Savelli wird bezweifelt. Burckard hat ihn Anfang Januar 1502 dokumentiert. Vgl. Burckard, Liber notarum, hg. von Celani (wie Anm. 16), Bd.2, S. 312–315.

1760 „Am Karnevalsmontag wollte seine Heiligkeit, dass alle mit seinen Damen in den Palast gehen, und man ließ die Pfeifer kommen, weil er sie tanzen sehen wollte, und so wurde es getan“. Brief von Alessandro Piccenardo an Isabella d’Este Gonzaga, 15. Februar 1510, zit. nach A. Luzio, Federico Gonzaga. Ostaggio alla Corte di Giulio II, in: Archivio della Societa Romana di storia patria 9 (1886), S. 509 -582, hier S. 561.

1761 „So dass sie es an keinem Abend versäumten, mal mit dem Kardinal Narbona auf französische Art zu tanzen, mal mit Musiken, mal mit dem Betrachten von Moresken und mal mit dem Tanzen zusammen mit den Bläsern auf unsere Weise die Zeit zu verbringen“. Signor Raphael Hermenz an Isabella d’Este Gonzaga, Rom, 13. Februar 1510, zit. nach Luzio, Federico Gonzaga (wie Anm. 18), S. 558.

1762 „Hier lebt es sich in Festen und Tänzen, und jeden Tag hnden Pferderennen statt; und der Papst will alles sehen“. Anonymer Brief vom 4. Februar 1512 an Isabella d’Este Gonzaga, zit. nach Luzio, Federico Gonzaga (wie Anm. 18), S. 558. Die Feste fanden aus Anlass des Besuches des Brautpaares Eleonora Gonzaga und Francesco Maria della Rovere in Rom statt.

1763 Vgl. Anm. 19.

1764 S. Meine, Die Frottola. Musik, Diskurs und Spiel an italienischen Höfen 1500–1530, Turnhout 2013, hierv.a. S. 363 -367.

1765 Vgl. das Manuskript Antinori 158, Florenz, Biblioteca Medicea-Laurenziana Es ist dem amerikanischen Kollegen William F. Prizer zu verdanken, das Textmanuskript ais Quelle für eine frühe, bis dato unbekannte Frottolenpraxis in Rom und Florenz entdeckt zu haben. W. F. Prizer, Wives and Courtesans. TheFrottolain Florence, in: C. Reardon/S. Parisi (Hg.), Musicobserved. Studies in Memory of William C. Holmes, Warren MI 2004, S. 401–415. Prizer folgert aus seinen Studien des Florentiner Manuskripts, dass auch das Londoner Manuskript Egerton 3051 der British Library seinen Ursprung nicht in Florenz, sondern in Rom hat. Dadurch wird auch der dort hohe Anteil an Frottolen (9 Sätze) von Filippo de Lurano plausibel, den man im ersten Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts in Rom annimmt: L. Schmidt, Art. Filippo de Lurano, in: Musik in Geschichte und Gegenwart 2 (2001), Personenteil 6, Sp.1157–1160.

1766 Drei Frottolen stammen von Filippo de Lurano, zwei sind Strambotti, einer davon stammt von Serahno.

1767 So heißt es dort, dass die ersten Lieder, d. h. acht Frottolen (fol. 29r-33v) einer Frau namens Lionarda, der Ehefrau des Florentiner Organisten und Komponisten Bartolomeo degli Organi, aus Rom geschickt worden seien: „Queste canzone mi detta ia Lionarda, do[nna] di Baccino [Bartholomeo] degli Organi, le quäle gli furono mandate da Roma in sul canzonieri“ („Diese Lieder gab mir Lionarda, Frau von Baccino [Bartoiomeo] degii Organi, die ihr aus Rom für ihre Liedsammiung geschickt wurden“). Ms Antinori 158 (wie Anm. 23), foi. 29 r.

1768 „Queste infrascritte canzone cantava la Maria femina dei Bianchino da pisa et iei me ie detto quando tomo da roma che si partjper rumore dei Morbo. Et vene in viha nostra con certi cortigiani“. Ebd., foi. 22v.

1769 Ebd., foi. 25r.

1770 Ebd., foi. 23v. Vgi. G. Masson, Courtesans of the italian Renaissance, New York 1975, S. 5, 20.

1771 Ms. Antinori 158 (wie Anm. 23), fol. 23v.

1772 Belege für Fiammettas Identität sind die Titulierung ihres eigenen Testaments, sowie der Nachweis, dass ihr Häuser als päpstliche Schenkung zugewiesen wurden: „Flammettae Ducis Valentini testamenti Transumptum“: Aus dem notariell Unterzeichneten Testament von Andrea Carusi, Rom 10. Februar 1512. Vgl. den Artikel von F. Satta, Fiammetta, in: Dizionario Biograhco degli Italiani 47 (1997), S. 345. Demnach erfolgten die päpstlichen Immobilienschenkungen im Jahr 1479, darunter ein Weingut und zwei Häuser im n’one Ponte. Die Grenzen der Rioni, der Stadtbezirke Roms, sind für das 15. Jahrhundert nachlesbar in: G. Simoncini, Roma. Le trasformazioni urbane nel Quattrocento, Bd. 1: Topograha e urbanistica da Bonifacio IX ad Alessandro VI. L’Ambiente storico, Firenze 2004 (Studi di storia urbana e del territorio 10), Tavola I, o. S. Demnach befand sich der n’one Ponte nordwestlich vom n’one Sant’Eustachio, in dem die heute noch bestehende „Casa di Fiammetta“ nahe der Piazza Navona steht. Dass der Name Fiammettas (ital. für „Flämmchen“) zeitweise für einen beachtlichen Status stand, bezeugt die Tatsache, dass ein Mann namens Andrea, der als ihr Bruder galt, womöglich aber Sohn der Kurtisane war, sich nach ihrem Tod Andrea della Fiammetta nannte.

1773 „Ebenso empfangen am 16. [Dezember 1506] für eine gesungene Totenmesse für die Seele der Mutter der Fiammetta insgesamt vier carlini“. Roma, Archivio di Stato di Roma (= ASR), Agostino in S. Agostino reg. 109, fol. 2r. Aus der Fülle der eingetragenen Einnahmen für geleistete Messdienste geht hervor, dass die messa cantata, die „gesungene Messe“, einer höheren Kategorie gegenüber der messa hassa, der „einfachen Messe“, entsprach. Zudem wird deutlich, wie stark frequentiert S. Agostino von fedesch:’, meist Schustern oder Bäckern, war. So heißt es in den Einträgen für denselben Monat, den Dezember 1506, z. B.: „item adi ventidue recepi dalli tedeschi calzolai per una messa bassa bolognini tre denari dodici“ („ebenso am 22. [Dezember] erhalten von den deutschen Schustern für eine einfache Messe drei bolognini und zwölf denari“): ebd., fol. 2r: „item recepi adi venti sette dalli tedeschi panatieri per tre messe cantate la nocte e il giorno di natale carlini sei: somma in tutto bolognini quaranta cinque“ („ebenso erhalten am 27. [Dezember] von den deutschen Bäckern für drei gesungene Messen in der Weihnachtsnacht und am Weihnachtstag zu je sechs carlini: insgesamt 45 bolognini“).

1774 Und im weiteren Wortlaut: „e lasciando ad Andrea suo fratello l’usofruto d’una sua casa nel n’one di Ponte nella strada del Immagine con questo che ne spenda ogni anno sei Ducati per tante Messe in S. Agostino e sei altri per tante nella Chiesa della Pace alle quali Chiese pro indiviso ricada la detta Casa dopo la morte di d.to Andrea che morendo esso senza hgli succedano le dette Chiese nella sua ereditä etc. con peso di cinque anniversari etc. et con prohibitione di aliennare etc. se ne rogo Andrea de Carusiis“. ASR, Agostino in S. Agostino, reg. 15, Nr. 207. Ich danke der Kollegin Anna Esposito für die wertvollen Hinweise auf Fiammetta im Archiv von S. Agostino im römischen Staatsarchiv.

1775 Tullia d’Aragona (geb. ca. 1508/10, gest. 1556) wirkte als Kurtisane zunächst bis 1531, dann erneut ab 1548 bis zu ihrem Tod in Rom sowie in der Zwischenzeit auch in Ferrara, Florenz, Venedig und Siena. Sie war mit vielen Literaten befreundet, u. a. mit Francesco Maria Molza und Benedetto Varchi. Ihre Verteidigung platonischer Theorien zog die kritische Rolle ihrer Person in Sperone Speronis „Dialogo d’amore“ nach sich. Sie schrieb überwiegend petrarkistische Dichtungen.

1776 „In una cassa vecchia nella quäle cerano trenta cinque libri tra vogari et latini de prii et diverse Sorte et tredici di musica tra usati vecci et stracciati et diversi altre carte et libri giä stracciati... un liuto gia rotto con la sua cassa di legno“. Inventarium rerum et bonorum mobilium q(uondam) d(ominae) Tulie de aragonia curialis dum vixit, ASR, Notai AC 6298, fol. 79b.

1777 M. Kurzel-Runtscheiner, Töchter der Venus. Die Kurtisanen Roms im 16. Jahrhundert, München 1995, S. 9f. Die überlieferten Quellen der damaligen Volkszählung sind in einer kritischen Ausgabe einsehbar: Descriptio Urbis. The Roman census of 1527, hg. von E. Lee, Roma 1985 (Biblioteca del Cinquecento 32), S. 9f. Dies gilt auch für die Annahme von Umberto Gnoli, 10% der 55.000 Einwohner seien Kurtisanen gewesen. 1490 ist bei Infessura von 6.800 Kurtisanen die Rede, vgl. Kurzel-Runtscheiner, Töchterder Venus (wie Anm. 35), S. 259 f.

1778 „Zum Wohl und Dienst der Gesamtkirche und der Teilkirche, wodurch die Einheit im Glauben und die Gemeinschaft des Gottesvolkes gestärkt werden und die der Kirche eigene Sendung in der Welt gefördert wird“: Art. Römische Kurie, in: Lexikon für Theologie und Kirche 8 (Ü999), Sp. 1287. Curia hat ebenso die Bedeutung „Corte“ wie „Corte pontihcia“. Vgl. den Artikel in S. Battaglia, Grande Dizionario della lingua italiana, Bd. 3, Torino 1964, S. 1071f. Vgl. zudem ebd. Art. Curiale: „1. agg. della curia; proprio dei modi di comportarsi di coloro che esercitano le professioni legali o del loro ambiente ..., 2. proprio dell’ambiente di corte 4. prelato che fa parte della curia romana. Anche: persona laica addetta a una curia vescovile“ (Curiale, „1. Adj. der Kurie, den Verhaltensweisen derer eigen, die legale Berufe ausüben oder sich in diesem Ambiente bewegen ..., 2. dem Hofambiente eigen ..., 3. Prälat, der der römischen Kurie angehört. Auch: Laie/in, der/die an einer bischöhichen Kurie tätig ist“). Ebd., S. 1072; Art. Curialis, „Subst., Angehöriger der städtischen Kurie, Adj., den Hof eines Königs, Fürsten, die höhsche Gesellschaft, den fürstlichen Adel betrehend“: J. F. Niermeyer/C. van de Kreft (Hg.), Mediae Latinitatis lexicon minus, Bd. 1, Darmstadt 2002, S. 38; Art. Curialiter, „comiter, humaniter, couteoisement; more Curialicum, a la maniere des Courtisans“. Glossarium mediae et inhmae Latinitas, Bd. 2, hg. von C. du Cange, Univers. Ndr. der Ausgabe von 1883–1887, Graz 1954, S. 674.

1779 Vgl. H. Voßberg, Im heiligen Rom. Luthers Reiseeindrücke 1510–1511, Berlin 1966, S.96f. Ich danke Adalbert Roth für diesen Hinweis.

1780 „Superioribus diebus, incarcerata fuit quedam cortegiana, hoc est meretrix honesta, Cursetta nuncupata, que familiärem Maurern habuit in vestibus et habitu muliebri incedentem“ („In den vorherigen Tagen wurde eine gewisse Kurtisane eingekerkert, d. h. eine ehrenwerte Hure, die Cursetta genannt wird, deren maurischer Dienerin Frauenkleidern gekleidet war“). Burckard, Liber Notarum, hg. von E. Celani (wie Anm. 16), Bd. 1, Eintragung vom 2. April 1498, S.80.

1781 Als weibliches Äquivalent zum corhgr’ano stand corhgr’ana bis ins 16. Jahrhundert in erster Linie für eine Hofdame und damit an allen anderen Höfen Europas für eine Angehörige des Adels. Vgl. etwa den „Libro del Cortigiano“, wo der BegriK synonym für „donna di paiazzo“ verwendet wird. B. Casti glione (1528), Ulibro del Cortegiano, hg. von W. Barberis, Torino 1998, II, 99, S. 253.

1782 Vgl. diese Diskussion bei M. Rosenthal, TheHonestCourtesan.Veronica Franco. Citizen and Writer in Sixteenth-Century Venice, Chicago-London 1992, S. 67. Schlägt man heute die Bedeutung des Wortes CorHgr’ana nach, hat sich die der „mondana, prostituta“ durchgesetzt. Die Bedeutung einer dama d: coUe fungiert nur noch als zweite, ältere Bezeichnung: Battagiia, Grande Dizionario (wie Anm. 36), Bd. 3, Torino 1964, S. 863. Diese pragmatische Verwendung des BegriKs der can’ahs in Dokumenten römischer Justizbehörden (abgekürzt Cur oder cuP) als Übersetzung von coUrgr’ana bestätigt sich bei Peter Blastenbrei für den späteren Zeitraum 1560–1585: Blastenbrei, Kriminalität (wie Anm. 3), S. 157.

1783 Dass S. Agostino damals ein Zentrum der Kurtisanen war, mag auch damit in Zusammenhang stehen, dass die Kirche die Tradition einer Volkskirche hatte. Nach der Erweiterung der alten Kirche fungierte sie, nach S. Maria del Popolo, als zweite Kirche der Augustiner-Eremiten in Rom: W. Buchowiecki, Handbuch der Kirchen Roms, Bd. 1, Wien 196Z S.296, 308. Für einen Stadtplan des damaligen Zentrums: La citta storica, campi e piazze della zona urbana centrale, in: Simoncini, Roma (wie Anm. 30), Tav. VI.

1784 Vgl. ihren Brief vom 23. April 151Z in: A. Romano (Hg.), Lettere di cortigiane del Rinascimento, Roma 1990, S. 145.

1785 „Quante putane sono in Roma, tutte veniano a ia sua predica“. Vgl. denselben Brief vom 23. April 1517, ebd.

1786 „Oh, oh, oh, welch hartes Unterfangen. Für mich müsste er 100 Jahre schwätzen“. Ebd.

1787 CD (wie Anm. 7), Track 16. Für das Anhören dieses Hörbeispiels nutzen Sie bitte das Podcast-Angebot des Deutschen Historischen Instituts in Rom, URL: www.dhi-roma.it; 14.9.2017).

1788 P. Aretino, I Ragionamenti (nach der Ausgabe Bengadi 1584), Milano 1974, parte prima, prima giornata, S. 52.

1789 „Non soni, musici, non cantus seculares, non histrionum fabulae“: Codice Vaticano 3884 a c,188e seg., zit. nach F. Clementi, U Camevale romano nelle chronache contemporanee, Roma 1899, S. 83.

1790 Für Musik im römischen Karneval des frühen 17. Jahrhundert vgl. den Beitrag von S. Woyke im Bericht über die Internationale Tagung „Feiern, Schunkeln, Singen. Musik im Karneval, Köln 2011“, hg. vonA. Mungenund C. Siegert, Köln 2013 (Druck in Vorbereitung), für Musikim venezianischen Karneval des 16. Jahrhunderts den Beitrag der Verfasserin, ebd.

1791 „Et quamvis aliis temporibus haec improbata consuetudo inolevit, isto tarnen anno magis quam caeteris excrevit ut unusquisque cardinalis in carnisprivio sumptuosissime in carris triumphalibus et etiam equitibus cum tubis et sonis larvatos et mascaras per Urbem miserunt; potissime ad domum aliorum cardinalium cum pueris cantantibus ac dicentibus verba lasciva et eis delectabilia cum buffonibus et histrionibus et cum aliis... ex quo intrepide dicere et iudicare possumus misericordiam Dei nostri in luxuriam et opus diabolicum conversam esse; et nullus est qui ex hoc non miretur“. Stefano Infessura, Diario della citta di Roma, hg. von 0. Tommasini, Roma 1890 (Fonti per la storia d’Italia), S.265.

1792 WieAnm. 28.

1793 Es handelte sich um die Heirat von Lucrezia Gara della Rovere mit Marcantonio Colonna.

1794 L. Schmidt, Art. Filippo de Lurano (wie Anm. 23).

1795 Prizer erklärt die Vierstimmigkeit und das binäre Metrum auf der Basis der Breve zu zentralen Kennzeichen von Kamevaisliedern, die außerhalb von Florenz entstanden: W. Prizer, Facciamo pure noi camevaie. Non-Florentine Camivai Songs of the Late Fiftheenth and early Sixteenth Centuries, in: I. Alm/A. McLamore/C. Reardon (Hg.), Musica franca. Essays in honor of Frank A. d’Accone, Stuyvesant 1996, S. 173–211, hier 182.

1796 Ebd., S. 173–211. CD (wie Anm. 7), Track 8. Für das Anhören dieses Hörbeispiels nutzen Sie bitte das Podcast-Angebot des Deutschen Historischen Instituts in Rom, URL: www.dhi-roma.it; 14.9.2017).

1797 Brief vom 29. Dezember 1501, in: Archivio di Stato di Mantova, Fondo Gonzaga, Autograh, busta 4, fol. 149, zit. nach Prizer, Facciamo pure noi carnevale (wie Anm.52), S.205.

1798 Wie Anm. 6.

1799 Siehe oben S. 505 und 511 sowie Anm. 45.

1800 Wie Anm. 5.


1801 M. Feldman, The Courtesan’s Voice. Petrarchan Lovers, Pop Philosophy and Oral Traditions, in: M. Feldman/B. Gordon (Hg.), The Courtesan’s Arts. Cross-Cultural Perspectives, Oxford 2006, S. 105–123, hier S. 105; S. M. Keener, Virtue, Illusion, Venezianitä. Vocal Bravura and the Early Cortigiana Onesta, in: T. LaMay (Hg.), Musical Voices of Early Modem Women. Many-Headed Melodies, Aldershot 2005, S. 119–133.







OPS/graphic/03_Title_fig_01.png
Martin Luther in Rom

Die Ewige Stadt als kosmopolitisches Zentrum
und ihre Wahrnehmung

Herausgegeben von
Michael Matheus, Arold Nesselrath, Martin Wallraff

DE GRUYTER







OPS/graphic/tab5.png
insgesamt Rom Prozent

Einnahmen  Dukaten 127.306 Soldi 21 Denar/ 6 ~Dukaten 55.218 Sold/ 11 Denari0 43,37 %
Ausgaben  Dukaten 154.673 Sold/ 9 Denari8  Dukaten 8.083 Sold/ 1 Denari 2 5,22%





OPS/graphic/tab6.png
Materie Dispe.nsat?ones Diversis. Promotis Defec.!us Confessionalia Total
matrimoniales natalium

Territorium Anz. % Anz. % Anz. % Anz. % Anz. % Anz. %
Italien 8.160 56% 2251 29% 1460 26% 353 12% 51 23% 12275 40%
D. Reich 1.250 9% 819 1% 386 7% 834 29% 33 15%  3.322 1%
Frankreich 1.851 13%  1.665 22% 750 13% 415 15% 67 31% 4748 15%
Iber. Halbinsel 2219 15%  2.426 32% 2833 50% 923 33% 55 25%  8.456 27%
Britische Inseln 955 7% 214 3% 106 2% 265 9% 8 4%  1.548 5%
Osteuropa 164 1% 194 3% 90 2% 24 1% 2 1% 474 2%
Nordeuropa 28 0% 37 0% 6 0% 15 1% 0 0% 86 0%
? 25 0% 46 1% 10 0% 1 0% 3 1% 85 0%
Total 14652 100%  7.652 100% 5641 100% 2830 100% 219 100% 30994  100%





OPS/graphic/tab3.png
Jahr

Einnahmen

Ausgaben

Quellen

1502-1503
(18 Monate)
1503 ~1504

1509-1510

Dukaten 21.216 Bolognini 36
2u72 Bolognini pro Dukat
Florene 14.892 und Bolognini
42u72 Bolognini pro Floren
Dukaten 15.687 Bolognini 12,
2u 10 ,alten’ Carlini pro Dukat

Dukaten 20.017 Bolognini 29
2u 72 Bolognin pro Dukat
Florene 14.011 und Bolognini
662u 72 Bolognini pro Floren
Dukaten 16.237 Bolognini 50
Denari 6,2u 10 ,alten* Carlini
pro Dukat

ASR, C.U., 343
(-depositeria C.U.)
ASR, C.U., 344
(-depositeria C.U.)
ASR, C.U., 345
(-depositerla C.U.)





OPS/graphic/tab4.png
Jahr Einnahmen Ausgaben Quellen

1503-1504 Dukaten 205.619 Bolognini Dukaten 236.718 Bolognini  ASV, Cam. Ap., Intr. et

18 (zu 72 Bolognini pro 26 (zu 72 Bolognini pro Ex,, 535 (Schatzkammer)
Dukat) Dukat)
1509-1510 K 125.997 154.673  ASV,Cam. Ap., Intr. et

Soldi 21 Denari 6 Soldi 9 Denari 8 Ex., 548 (Depositarle)





OPS/graphic/tab1.png
Einnahmen Dukaten Prozent

Weltliche Elnnahmen 84.000  52,50%
Gelstliche Elnnahmen 42.000  26,25%
Einnahmen ausRom  Dogana del bestiame (Viehzollamt) 9.000 34.000 21,25%

Dogana di Ripa e Ripetta (Zollamt der Tiber- 10.000
hafen Ripa und Ripetta)

Dogana delle merci (Hauptzollamt, zustandig ~ 4.000
flr auf dem Landweg eingefulhrte Waren)

Dogana della grascia (Zollamt mit Zustandig-  11.000
keit fur Getreldeimporte)

Gesamtelnnahmen 160.000 100,00%





OPS/graphic/tab2.png
Jahr

Einnahmen

Ausgaben

Quellen

1423

1461-1462

1503-1504

1505

1508

florini correnti 105.935 Soldi 18
Denari 6

Kammergulden 22.482 Sold/ 6
Denari 11

Dukaten 1.910 Bolognini 20
Denari 11

(2u 50 Bolognini pro Dukat)
Dukaten 1.539 Bolognini 34
Denari 8

(2u 75 Bolognini pro Dukat)
Dukaten 1.637 Bolognini 48
Denari 2

ducati monete romane 56.703
Bolognini 45 Denari 3
Kammergulden 14.761 Soldi 26
Denari 5

Dukaten 2.444 Bolognini 67
Denari 2

(zu 50 Bolognini pro Dukat)
Dukaten 1.512 Bolognini 55
Denari 8

(2 75 Bolognini pro Dukat)
Dukaten 1.709 Bolognini 9
Denari 10

ASV, Cam. Ap.,
Intr. et ex., 381
ASV, Cam. Ap.,
Intr. et ex., 451
ASR, C.U., 309
(ntr. et ex.
cu)

ASR, C.U., 310
(ntr. et ex.
cu)

ASV, Cam. Ap.,
Intr. et ex., 545

(2u 75 Bolognini pro Dukat)

(275 Bolognini pro Dukat)





OPS/graphic/01_Cover_fig_01.png
DE GRUYTER

Michael Matheus, Arnold Nesselrath,
Martin Wallraff (Hrsg.)

MARTIN LUTHER
IN ROM

DIE EWIGE STADT ALS KOSMOPOLITISCHES ZENTRUM
UND IHRE WAHRNEHMUNG

BIBLIOTHEK DES DEUTSCHEN
HISTORISCHEN INSTITUTS IN ROM






OPS/graphic/ch20_fig8.png





OPS/graphic/ch20_fig9.png





OPS/graphic/ch20_fig6.png





OPS/graphic/ch20_fig7.png





OPS/graphic/logo.png





OPS/graphic/ch21_fig1.png
B —
> S






OPS/graphic/Intro_fig1.png





OPS/graphic/ch20_fig4.png





OPS/graphic/ch20_fig5.png





OPS/graphic/ch20_fig3.png





OPS/graphic/ch19_fig9.png
Az

D S ——






OPS/graphic/ch20_fig1.png





OPS/graphic/ch19_fig7.png





OPS/graphic/ch19_fig8.png





OPS/graphic/ch20_fig12.png





OPS/graphic/ch20_fig2.png





OPS/graphic/ch20_fig10.png





OPS/graphic/ch20_fig11.png





OPS/graphic/ch19_fig5.png





OPS/graphic/ch19_fig6.png





OPS/graphic/ch19_fig4.png
5






OPS/graphic/ch19_fig12.png
N\ &h,u o m

Do s

7 s

g °
i :
7N e
r\‘ b

LRAABA
%uuuu%mm






OPS/graphic/ch19_fig13.png
g aca

Fe[essl

] ]






OPS/graphic/ch19_fig10.png





OPS/graphic/ch19_fig11.png





OPS/graphic/ch19_fig2.png





OPS/graphic/ch19_fig3.png





OPS/graphic/ch19_fig14.png





OPS/graphic/ch19_fig15.png
E
i T '
_ T et
« T
r St

Campuin ) ool






OPS/graphic/ch19_fig1.png





OPS/graphic/ch18_fig4.png
éﬁobi :

ermaniae

fio 5
pppldin

] @piﬂola;t‘%lfﬁgggmf

urner

D.Dad F. Tho,Murnerin
® - onem lacobi

ingls






OPS/graphic/ch18_fig5.png





OPS/graphic/ch17_fig7.png





OPS/graphic/ch17_fig8.png





OPS/graphic/ch17_fig5.png





OPS/graphic/ch17_fig6.png





OPS/graphic/ch18_fig2.png





OPS/graphic/ch18_fig3.png





OPS/graphic/ch17_fig9.png





OPS/graphic/ch18_fig1.png





OPS/nav.xhtml


	

	

			Cover



		Titelseite



		Impressum



		Inhalt



		Grußwort



		Geleitwort



		Einleitung



		I Romreise und Romwahrnehmung



		Luthers Romreise



		„Salve, Sancta Roma“. Luthers Erinnerungen an seine Romreise











		II Rom als urbanes Zentrum



		Luthers römische Nachbarschaft. Campo Marzio, das Viertel zwischen den beiden Augustinerkonventen



		Die Augustinerkonvente von Rom während Luthers Aufenthalt in der Stadt



		Wirtschaft und Finanzen in Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts



		Die römische Gesellschaft und ihre Eliten zu Zeiten Luthers











		III Papst und Kurie



		Julius II and Maximilian I



		Zwischen Seelenheit, Machtpolitik und Profiten – Erfahrungen und Strategien von Deutschen und italienern an der römischen Kurie um 1500



		Luther, Cajetan, and Pastor Aeternus (1516) of Lateran V on Conciliar Authority



		Luther in Rom und das deutsche kuriale Umfeld



		Reformation und Renaissance. Martin Luthers Romaufenthalt und die Reform des Papstzeremoniells



		Die Soldaten des Papstes zu der Zeit Luthers











		IV Theologie und Frömmigkeit



		Martin Luther und die Wege zum Heil in den Frömmigkeitspraktiken in Rom um 1500



		Egidio da Viterbo. Humanist und Reformer des Augustiner-Eremitenordens



		Die Reform vor der Reformation. Der „Libellus“ von Quirini und Giustiniani und die „Oratio“ von Giovanni Francesco Pico della Mirandola



		Die Wiederkehr Platons











		V Kunst, Kultur und Wissenschaft



		Mirabilia Urbis Romae 1511



		„Sola fides suffcit“. ‚Deutsche‘ Akademiker und Notare in Rom 1510/12



		Der Humanismus in Rom in den ersten drei Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts



		Luther und die Peterskirche



		Rom in den Jahren 1510/11. Abriss und Aufbau



		Musikleben jenseits der Kurie. Weltliche Klänge der Palazzi und Straßen Roms im frühen 16. Jahrhundert











		Register



		1 Personen



		2 Orte



















Guide





		Cover



		Inhalt



		Grußwort



		Geleitwort



		Einleitung



		I Romreise und Romwahrnehmung



		Luthers Romreise



		„Salve, Sancta Roma“. Luthers Erinnerungen an seine Romreise



		II Rom als urbanes Zentrum



		Luthers römische Nachbarschaft. Campo Marzio, das Viertel zwischen den beiden Augustinerkonventen



		Die Augustinerkonvente von Rom während Luthers Aufenthalt in der Stadt



		Wirtschaft und Finanzen in Rom zu Beginn des 16. Jahrhunderts



		Die römische Gesellschaft und ihre Eliten zu Zeiten Luthers



		III Papst und Kurie



		Julius II and Maximilian I



		Zwischen Seelenheit, Machtpolitik und Profiten – Erfahrungen und Strategien von Deutschen und italienern an der römischen Kurie um 1500



		Luther, Cajetan, and Pastor Aeternus (1516) of Lateran V on Conciliar Authority



		Luther in Rom und das deutsche kuriale Umfeld



		Reformation und Renaissance. Martin Luthers Romaufenthalt und die Reform des Papstzeremoniells



		Die Soldaten des Papstes zu der Zeit Luthers



		IV Theologie und Frömmigkeit



		Martin Luther und die Wege zum Heil in den Frömmigkeitspraktiken in Rom um 1500



		Egidio da Viterbo. Humanist und Reformer des Augustiner-Eremitenordens



		Die Reform vor der Reformation. Der „Libellus“ von Quirini und Giustiniani und die „Oratio“ von Giovanni Francesco Pico della Mirandola



		Die Wiederkehr Platons



		V Kunst, Kultur und Wissenschaft



		Mirabilia Urbis Romae 1511



		„Sola fides suffcit“. ‚Deutsche‘ Akademiker und Notare in Rom 1510/12



		Der Humanismus in Rom in den ersten drei Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts



		Luther und die Peterskirche



		Rom in den Jahren 1510/11. Abriss und Aufbau



		Musikleben jenseits der Kurie. Weltliche Klänge der Palazzi und Straßen Roms im frühen 16. Jahrhundert



		Register



		1 Personen



		2 Orte







OPS/graphic/ch17_fig4.png
R 1l =






OPS/graphic/ch17_fig28.png





OPS/graphic/ch17_fig3.png





OPS/graphic/ch17_fig22.png





OPS/graphic/ch17_fig23.png





OPS/graphic/ch17_fig21.png





OPS/graphic/ch17_fig26.png





OPS/graphic/ch17_fig27.png





OPS/graphic/ch17_fig24.png





OPS/graphic/ch17_fig25.png





OPS/graphic/ch17_fig2.png





OPS/graphic/ch17_fig20.png





OPS/graphic/ch17_fig18.png





OPS/graphic/ch17_fig19.png





OPS/graphic/ch17_fig12.png





OPS/graphic/ch17_fig13.png





OPS/graphic/ch17_fig16.png





OPS/graphic/ch17_fig17.png





OPS/graphic/ch17_fig14.png





OPS/graphic/ch17_fig15.png





OPS/graphic/ch10_fig1.png





OPS/graphic/ch03_fig2.png
'Rn]m W Roman
e qualic erat

ann.

Meridies.





OPS/graphic/ch11_fig2.png





OPS/graphic/ch11_fig1.png





OPS/graphic/ch17_fig10.png





OPS/graphic/ch17_fig1.png





OPS/graphic/ch17_fig11.png





OPS/graphic/ch03_fig1.png





OPS/graphic/ch01_fig1.png
- Heligenbeil

3 4 | (amorows),Patallen
Jote
: - (Resze)
l Warathron, Karitz (Chojice)
¢ e, O v [
/7 aepingedam {  Stargard (Stargard Suczeciisi
aEnvizen ' . At o
oy ] ( debergiNeumark (straeice Kiajesiie)
‘ )
Osnabrick
Vertord frs—
& Magaebury L
"z, —~—
S inbeck,"promen,  avedin nbe
o L Uppstagt o s B
| JHerzver (esten

o e } \Nordhausen,  Sargerausen

3 excnwese, Grimma

i s Langensalza o Grimiz \

% Gothy, Erfurt Walkgl

st R Dresden

. Schmalkalden yeystadt

e Eerbretten
: JMimersace

- Kaniosergfranien, Kumbacn e
ey 0, Wy

ity aNumbery « Konvente der sichsischen Provinz
= Konvente der deutschen Refomkangreation

4 Xonvente der Reformkonregation  Opposition zu Staupiz
e derstadt, _gsstingen . & Zuischen Reformkongregation und heinisch schwabischer

Frovinz umstrtiene Konvente

‘mb\ﬂq:n

50

50 100 150km
Manchen
Memmingen,  ®

9Ma ®Nindeheim Eneut s Semo
R R Vo ssng






