
7. Die Entstehung des donatistischen Schismas:
Historische Argumente zur causa Caeciliani

In den Auseinandersetzungen �ber die traditio und die persecutio lassen sich
Ursachen und Hintergr�nde des Schismas erschließen. Im Streit um die causa
Caeciliani zeigen sich Anlass, Umst�nde und die fr�hen Entwicklungen, die zur
Spaltung der Kirche und zur Verfestigung der gegens�tzlichen Auffassungen
f�hrten. Die unterschiedlichen historischen Argumente, die von Donatisten und
Augustins zur causa Caeciliani zusammengetragen und verwendet wurden,
sollen im Folgenden dargestellt werden. Wie im vorangehenden Kapitel sollen
dabei sowohl die historischen Zusammenh�nge als auch die Argumentations-
strukturen verdeutlicht werden. Der Verlauf dieses Kapitels folgt der Chrono-
logie der Ereignisse: Ausgangspunkt der causa Caeciliani ist das Konzil von
Karthago, an dem Caecilianus abgesetzt und mit Maiorinus ein erster „dona-
tistischer“ Gegenbischof ernannt wurde. Anschließend wird die Abfolge der
Anklagen und Verfahren gegen Caecilianus betrachtet: die Verhandlungen des
Falles vor den Bischofsgerichten in Rom und Arles, und schließlich das Urteil
des Kaisers Konstantin. Im jeweiligen Zusammenhang wird beleuchtet, wie die
Ereignisse durch die beiden Parteien zur Zeit Augustins dargestellt und inter-
pretiert wurden.

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians

1.1 Die Akten des Konzils von Karthago

Die heute nicht mehr erhaltenen Akten des Konzils von Karthago waren zur
Zeit Augustins die wichtigsten historischen Dokumente in den H�nden der
Donatisten.1 In ihren Augen erbrachten diese Akten den entscheidenden Be-
weis f�r die Schuld Caecilians und damit f�r die Rechtm�ßigkeit ihrer eigenen
Kirche. Unter Berufung auf die Konzilsakten argumentierten Cresconius,2 die

1 Zu den Quellenfragmenten siehe von Soden, Nr. 6; Maier I, Nr. 10, 128 –135; Monceaux
IV, 18–20, 326–332; V, 8 f. – Seeck (ZKG 10, 1889, 535 –542) hielt die Akten zun�chst
f�r eine F�lschung, revidierte diese Meinung jedoch sp�ter (ZKG 30, 1909,182).

2 Unter Heranziehung der Sentenz des Silvanus, Cresc. III 16, 31, 34; IV 66 –67; vgl. o.
Kap. 3.4.1.



Gespr�chspartner Augustins in Thubursicum Numidarum3 sowie die donatisti-
schen Bischçfe auf der Konferenz im Jahr 411.4 Die zahlreichen Anspielungen
Augustins auf dieses Konzil und seine Versuche, die Rechtm�ßigkeit des Urteils
gegen Caecilianus in Frage zu stellen, bezeugen zudem, welchen Stellenwert
diese Dokumente f�r die Donatisten und die gesamte Auseinandersetzung be-
saßen.5

Die Akten enthielten die Verhandlungsprotokolle mit den Anklagen gegen
Caecilianus und seiner Ordinatoren sowie die Sentenzen aller anwesenden Bi-
schçfe. Zudem wurde zum Abschluss des Konzils ein Synodalschreiben verfasst,
in dem das Ergebnis allen Kirchengemeinden in Afrika mitgeteilt wurde.6

Dieser Brief war mit Sicherheit ebenfalls im Aktenmaterial erhalten und ge-
hçrte zu den Dokumenten, die Optatus seinem Werk beif�gte.7 Mçglicherweise
geht auf diesen Brief der in den Capitula der Konferenzakten von 411 ver-
wendete Begriff decretum de Caeciliani damnatione zur�ck.8 Vom Wortlaut des
gesamten Aktenmaterials sind heute lediglich zwei kleine Fragmente in der
pseudoaugustinischen Schrift contra Fulgentium �berliefert, darunter die Sen-
tenz eines Bischofs namens Marcianus.9 F�r die n�heren Umst�nde und den
Ablauf des Konzils steht nur die Darstellung bei Optatus zur Verf�gung,10 er-
g�nzt um wenige weiterf�hrende Hinweise bei Augustinus. Viele Einzelheiten
des Verhandlungsverlaufs und der Motivation der Bischçfe sowie der genaue
Zeitpunkt der Synode bleiben jedoch im Dunkeln.

Vielleicht um die Jahre 309/1011 versammelten sich etwa siebzig mehrheit-
lich numidische Bischçfe unter der Leitung des numidischen Primas Secundus

3 Ep. 43.3; vgl. o. Kap. 4.2.1.
4 Cap. conl. Carth. III 343 –346, 367 –369; breuic. III 26, 29; c. Don. 38; vgl. o. Kap. 5.1.3

u. 5.3.1.
5 Vgl. Ps. c. Don. 73–84; c. ep. Parm. I 5; cath. fr. 46, 73 (Synodalbrief); en. Ps. 36, 2, 19; s.

46. 39; Cresc. II 45, III 44, 67; IV 9, 66; un. bapt. 28; epp. 43.3, 14, 18; 88.3; breuic. III 26,
28– 32; c. Don. 3, 38; ep. 141.6.

6 Cath. fr. 73; Opt. I 20.
7 Vgl. Opt. I 20.
8 So Monceaux IV, 331; vgl. Cap. Conl. Carth. III 346.
9 C. Fulg. 5, 24 (ed. Lambot, RevBen 58, 148, 117– 221); vgl. Maier I, 134 f.

10 Vgl. auch zum Folgenden Opt. I 18 –20.
11 Die Datierung des Konzils von Karthago ist wie die gesamte Chronologie der Entste-

hungsphase des Schismas sehr schwierig und bis heute umstritten. Bereits die auf der
Konferenz im Jahre 411 vorgelegten Akten enthielten kein Datum, lediglich eine Ta-
gesangabe (Cap. conl. Carth III 350; breuic. III 26, 30; c. Don. 19). In der Forschung
werden zwei gegens�tzliche Positionen vertreten: F�r eine Fr�hdatierung um 307 pl�-
dierte bereits Seeck (ZKG 30, 1909, 224 f.; Geschichte III, 323, 509), mit anderen Ar-
gumenten sp�ter u.a. Barnes (JThS 26, 1975, 18– 20) und Lancel (REAug 25, 1979, 226 –
229). Eine Datierung in die Jahre 311/12 vertraten dagegen Duchesne (Dossier, 597 f.,
626) und Monceaux (IV, 18 f., 327). Ihnen folgten u.a. Frend (Donatist Church, 19 f.;
JThS 28, 1977, 104–109), Congar (BA 28, 713 f.), de Veer (REAug 22, 1976, 353 –355)

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 271



von Tigisi in einem Privathaus in Karthago.12 Ziel der Bischçfe war es, den neu
gew�hlten und ordinierten Bischof der Stadt Caecilianus seines Amtes zu ent-
heben. Caecilianus wurde zur Anhçrung vorgeladen, doch weigerte er sich zu
kommen und ließ �bermitteln, dass seine Ankl�ger Beweise gegen ihn vorlegen
sollten. Ohne einen weiteren Versuch der Vorladung verhandelten die Bischçfe
den Fall in Abwesenheit Caecilians. Ob tats�chlich eine aufgew�hlte Stimmung
herrschte und die Bischçfe durch eine anwesende Volksmenge gegen Caecili-
anus aufgehetzt und beeinflusst wurden, wie Augustinus sp�ter behauptet
(ep. 43.14), ist sehr fraglich. Fest steht jedoch, dass persçnliche Anschuldigun-
gen gegen Caecilianus vorgebracht wurden, darunter der Vorwurf, er habe
w�hrend der Verfolgung die Besuche und Versorgung von Christen in den
Gef�ngnissen gewaltsam verhindert, mçglicherweise auch die Anschuldigung, er
habe bei der traditio mit den Behçrden kollaboriert.13 Bei diesen Anklagen
spielten Caecilians Gegner in der karthagischen Gemeinde eine entscheidende
Rolle. Optatus spricht von drei Parteien, die gegen Caecilianus agitiert h�tten:

und Maier (I, 129–134). Mit der Datierung des Konzils in die Jahre 309/10 folge ich der
Darstellung Kriegbaums (Kirche der Traditoren, 135 –149). Wenngleich Kriegbaums
chronologische Rekonstruktion aufgrund der Quellenlage nicht zwingend ist, so ist sie
dennoch die bessere Alternative im Vergleich zu den �brigen Erkl�rungsans�tzen:
Entscheidend f�r die Chronologie ist die bei Optatus (I 17) �berlieferte sog. „Aff�re
Felix“. Der Diakon Felix hatte ein Pamphlet gegen einen „tyrannus imperator“ ge-
schrieben, wurde daraufhin verfolgt und erhielt Asyl bei Mensurius, dem Bischof von
Karthago. Mensurius musste sich deswegen am Hofe verantworten, verließ Karthago
und kehrte nicht wieder zur�ck. Die weiteren Umst�nde und Hintergr�nde liegen vçllig
im Dunkeln. Es scheint aber am wahrscheinlichsten, dass mit jenem „Tyrannen“ Kaiser
Maximian gemeint war (so auch Barnes und Lancel). Ausgehend von der politischen
Situation folgert Kriegbaum, dass die Vorladung des Mensurius in die Zeit des
Machtkampfes zwischen Maxentius und seinem Vater gefallen sei, d.h. in das Jahr 308.
Nachdem sich Maxentius durchgesetzt hatte, sei die Anklage gegen Mensurius hinf�llig
geworden, der aber aufgrund der Revolte des Domitius Alexander nicht nach Afrika
h�tte zur�ckkehren kçnnen und bald darauf gestorben sei. In der gleichen Zeit sei auch
das Toleranzedikt des Maxentius gegen�ber den Christen promulgiert worden. Die
Wahl und Weihe Caecilians als Nachfolger des Mensurius sowie seine Absetzung und
die Ernennung des Maiorinus fielen somit in die Zeit nach Mai 308. – Ein indirektes
Tyconius-Zitat bei Augustinus (ep. 93.43) besagt, dass Donatus mit einem gewissen
Deuterius und anderen mauretanischen Bischçfen Kirchengemeinschaft gehalten h�tte,
„�ber 40 Jahre hinweg bis hin zur Verfolgung des Macarius“. Seeck verwendete diese
Zeitangabe, um den Beginn des Schismas auf 307 zu datieren. Abgesehen von einem
Fehler in der �berlieferung (vgl. die Vermutungen bei Maier I, 130) sind die besagten
40 Jahre jedoch allenfalls als eine gerundete Jahresanzahl zu verstehen und somit f�r
eine Datierung des Konzils von Karthago wertlos.

12 Die ausf�hrlichste Darstellung der Ereignisse bei Kriegbaum, Kirche der Traditoren,
96– 129. Vgl. ferner Congar, BA 28, 713 f.; Frend, Donatist Church, 18 –21; Grasm�ck,
Coercitio, 21– 26; Mandouze, PAC, 1052 –1054, s. v. Secundus 1; M�hlsteiger, ZRG KA
85, 1999, 11–13.

13 Vgl. breuic. III 26. Zur Quellengrundlage s.o. Kap. 6.1.2.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas272



Die Kleriker Botrus und Celestius aus persçnlicher Missgunst heraus, da sie sich
ebenfalls Hoffnung auf das Bischofsamt gemacht h�tten, die reiche Lucilla, die
von Caecilianus wegen einer dubiosen M�rtyrerverehrung zurechtgewiesen
worden sein soll und viele Bischçfe des Konzils bestochen habe, und schließlich
einige Gemeinde�lteste (seniores laici), die ihnen anvertrautes Kirchenvermç-
gen nicht an Caecilianus h�tten �bergeben wollen.14 Wenngleich diese niederen
Beweggr�nde, die Optatus und sp�ter Augustinus in ihrer Polemik herausstel-
len, sicher nicht den tats�chlichen Gegebenheiten entsprachen,15 ist dennoch die
Existenz einer starken Opposition gegen Caecilianus unbestreitbar, die im
Zusammenwirken mit den numidischen Bischçfen dessen Absetzung betrieb.

Die entscheidende Anklage, die auf dem Konzil gegen Caecilianus erhoben
wurde, bezog sich indessen nicht auf irgendwelche persçnlichen Verfehlungen,
sondern auf den Akt seiner Bischofsweihe. Man behauptete, dass Caecilianus
von Traditoren geweiht worden und deshalb seine Weihe unwirksam sei. Vor
allem Felix von Abthugni wurde der traditio angeklagt.16 Zur Feststellung der
Schuld wurden vermutlich Zeugen gehçrt, schriftliche Dokumente hingegen
nicht vorgelegt. Nachdem die Schuld der Ordinatoren als erwiesen angesehen
wurde, erkl�rten die anwesenden Bischçfe die Wahl und Weihe Caecilians f�r
nichtig. Caecilianus hatte sich zuvor noch bereit erkl�rt, eine neuerliche Weihe
durch die numidischen Bischçfe zu akzeptieren, wenn seine W�rde allein auf-
grund der Schuld des Felix angezweifelt w�rde. Doch dieses Angebot wurde
zur�ckgewiesen.17 Die Bischçfe w�hlten den Lektor Maiorinus – einen domes-
ticus der Lucilla, wie Optatus vermerkt – zum Bischof von Karthago. Jeder der
anwesenden Bischçfe k�ndigte in einer eigenen Sentenz die Gemeinschaft mit
Caecilianus auf. Die Begr�ndungen betrafen die ung�ltige Weihe durch Tradi-
toren, wenngleich die Berichte �ber Caecilians „Fehlverhalten“ w�hrend der
Verfolgungszeit einen best�rkenden Einfluss gehabt haben d�rften.18 Die in

14 Opt. I 18–19. Zur Bedeutung der seniores laici vgl. Frend, JThS 12, 1961, 280 –284;
Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 127– 129. Zu Lucilla: Mandouze, PAC, 649, s. v.
Lucilla 1.

15 Augustins zugespitzte Darstellung in ep. 43.14 –18 diente der Gegen�berstellung des
Verfahrens in Rom (s.o. Kap. 4.2.1). Vgl. auch Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 100 –
102.

16 Augustinus nennt namentlich ferner Novellus von Thizica und Faustinus von Thuburbo
(Maius oder Minor) als weitere Ordinatoren, denen allerdings die traditio nicht nach-
gewiesen werden konnte (c. Don. 38). Vgl. o. Kap. 6.1.3.

17 Opt. I 19.
18 In breuic. III 26 gibt Augustinus eine kurze Zusammenfassung der Urteilsbegr�ndun-

gen. Auf der Konferenz 411 wurden alle Sentenzen der Bischçfe vorgelesen. – Krieg-
baum (Kirche der Traditoren, 114–118) verweist zu Recht auf die cyprianische Tradition
und betont, dass die traditio der Ordinatoren der entscheidende Punkt gewesen sein
m�sse, um Caecilians Bischofsw�rde als null und nichtig zu beurteilen. Der Weiheakt
war ung�ltig, da er wegen der traditio der Ordinatoren nach Verst�ndnis der pars

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 273



contra Fulgentium �berlieferte Sentenz vermittelt einen Eindruck von den Ur-
teilsbegr�ndungen. Die Sentenz des Marcianus endet mit den Worten:

„So wie die unfruchtbaren Zweige abgeschnitten und weggeworfen werden, so
kçnnen auch die Weihrauchopferer und die Traditoren, die sich von Gott losgesagt
haben, nicht in der Kirche Gottes bleiben, es sei denn, sie werden durch Buße
wieder aufgenommen, wenn ihr Bußruf bekannt geworden ist. Deshalb soll mit
Caecilianus keine Gemeinschaft gepflegt werden, weil er im Schisma von Tradi-
toren ordiniert worden ist.“19

Die Argumentation der Donatisten zur Zeit Augustins war entscheidend auf das
Urteil des Konzils von Karthago ausgerichtet. Die n�heren Umst�nde, die zu
dem Konzil und dem Schisma f�hrten, fanden bei den Donatisten wenig In-
teresse, so dass es keine Hinweise darauf gibt, wie sie die Situation der kar-
thagischen Kirche im Vorfeld der Auseinandersetzung �ber die Wahl Caecilians
einsch�tzten, welche Rolle sie etwa der Lucilla beimaßen. Alle Berichte �ber
diese kirchlichen Streitigkeiten in Karthago, die Intrigen und gegenseitigen
Anschuldigungen, finden sich allein in der katholischen �berlieferung.20

Auf der Konferenz von 411 verteidigten die Donatisten die Rechtm�ßigkeit
dieses Urteils, indem sie behaupteten, numidische Bischçfe h�tten zur Weihe
Caecilians hinzugezogen werden m�ssen.21 Bereits Augustinus kommentiert dies
mit der Bemerkung, dass die Donatisten diesen Vorwurf doch Caecilianus sofort
gemacht h�tten, wenn es tats�chlich ein derartiges kirchliches Gewohnheits-
recht gegeben h�tte. Aber von solchen Anschuldigungen war offenbar in den
Akten von Karthago nirgends die Rede. Vermutlich bestanden f�r die Wahl und
Weihe des karthagischen Bischofs zu Beginn des 4. Jahrhunderts keine ein-
deutigen Richtlinien, so dass der Anspruch des numidischen Primas auf Mit-
wirkung der eigenen Einsch�tzung entsprang.22

Um den rechtm�ßigen Ablauf des Konzils zu bekr�ftigen, wiesen die Do-
natisten im Jahre 411 auch auf das Angebot Caecilians an die Konzilsteilnehmer
hin, sich nochmals ordinieren zu lassen, falls die Weihe durch Felix von Ab-
thugni unwirksam gewesen sein sollte. Dieses Zugest�ndnis, von dem bei Op-

Maiorini nicht innerhalb der Kirche stattgefunden hatte. Demzufolge hatte Caecilianus
die Bischofsw�rde niemals besessen.

19 C. Fulg. 24 (RevBen 58, 1948, 221; Maier II, S. 284): sicut ergo palmites infructuosi
amputati proiciuntur, ita turificati, traditores, abhorrentes deo manere in ecclesia dei non
possunt, nisi, cognito ululatu suo, per paenitentiam reconcilientur. unde Caeciliano in
schismate a traditoribus ordinato non comunicare oportet.

20 Insbesondere bei Optatus von Mileve (I 16– 20), dessen Ausf�hrungen Augustinus in
seinen Schriften vor 405 aufnimmt und f�r seine Argumentation interpretiert (vgl. o.
Kap. 4.2.1; 6.2).

21 Breuic. III 29.
22 Es gibt keine weiteren Quellen, die �ber die kirchenrechtliche Situation sicher Auskunft

geben kçnnten. Vgl. dazu Kriebaum, Kirche der Traditoren, 98 f.; Grasm�ck, Coercitio,
23 f.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas274



tatus die Rede ist, werteten die Donatisten jedoch nicht nur als Anerkennung
des Konzils durch Caecilianus, sondern auch als sein Schuldeingest�ndnis:
Caecilianus h�tte zugegeben, von Traditoren ordiniert worden zu sein.23

Tats�chlich scheint Caecilianus einen Versuch unternommen zu haben, mit
den numidischen Bischçfen zu einer Einigung zu kommen, indem er seine
Weihe zur Disposition stellte. Caecilianus bekannte sich insofern zur afrika-
nisch-cyprianischen Tradition, der zufolge die Sakramente eines unw�rdigen
Spenders nicht galten. Offenbar war er bereit, sich von Felix zu distanzieren, um
sein erworbenes Amt zu verteidigen. Das Scheitern dieses Angebots zeigt in-
dessen, dass es den Gegnern Caecilians nicht allein um die vermeintlich un-
g�ltige Weihe ging, sondern auch jene Ursachen zur Ablehnung seiner Person
gef�hrt hatten, von denen Optatus einen Eindruck vermittelt. Das Angebot
Caecilians zeigt dar�ber hinaus, dass die theologischen Positionen in dieser
ersten Phase des Schismas keineswegs so festgelegt waren, wie es aufgrund der
sp�teren Darstellungen oftmals den Anschein hat. Ein Eingest�ndnis seiner
eigenen Schuld oder ein Beweis f�r die traditio der Ordinatoren, wie die Do-
natisten 411 glauben machen wollten, war das Handeln Caecilians freilich nicht,
wie bereits Augustinus in seinem Kommentar bemerkt.24

Die Argumentation der Donatisten im Jahre 411 macht deutlich, dass sie
durchaus gewillt waren, die Rechtm�ßigkeit des Konzils von Karthago zu be-
gr�nden. Leider fehlen Quellen, in denen außer den genannten weitere Argu-
mente ersichtlich werden kçnnten. Ausgehend von den Aussagen des Cresco-
nius l�sst sich jedoch feststellen, dass den Donatisten im Grunde nicht daran
gelegen war, Hintergr�nde und Motive der Situation der Kirche in Karthago
aufzudecken. Sie beriefen sich allein auf das Protokoll und die Sentenzen, um zu
konstatieren, dass Caecilianus und seine Ordinatoren nachweislich Traditoren
gewesen seien, folglich Caecilians Wahl und Ordination zum Bischof Karthagos
rechtm�ßig durch das Konzil des Secundus annulliert worden seien, eine Ent-
scheidung, die als eindeutig und unanfechtbar anerkannt werden m�sse.25

23 Cap. conl. Carth. III 374; breuic. III 29; vgl. Opt. I 19.
24 Breuic. III 29. Vgl. Grasm�ck, Coercitio, 24; ausf�hrlich Kriegbaum (Kirche der Tra-

ditoren, 107 –112), dessen Interpretation �ber die Motivation der beiden Parteien al-
lerdings teilweise spekulativ ist. – Vgl. auch oben Kap. 5.3.1.

25 Vgl. Cresc. III 31, 34; IV 9. Dieses Verst�ndnis der Donatisten wird auch deutlich in der
Forderung im Jahre 411, aufgrund der Sentenzen des Konzils, die de jure Verurteilung
Caecilians anzuerkennen (Cap. conl. Carth. III 367).

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 275



1.2 Der interventor von Karthago

Einen der seltenen Hinweise auf m�ndliche donatistische �berlieferungen aus
der Entstehungsphase des Schismas gibt Bischof Fortunius von Thubursicum
Numidarum.26 Dieser erz�hlte Augustinus und den anderen katholischen Ge-
spr�chspartnern, dass seine Vorfahren zu Beginn der Auseinandersetzung
durchaus bereit gewesen seien, die Schuld Caecilians auf sich beruhen zu lassen,
um ein Schisma zu verhindern. Daher h�tten sie noch vor der Ordination des
Maiorinus einen interventor f�r ihre Gemeinde in Karthago eingesetzt. Dieser
Mann sei jedoch inmitten seiner Gemeinde von den Gegnern ermordet wor-
den.27 Augustinus selbst bemerkte, diese Geschichte noch niemals zuvor gehçrt
zu haben, obwohl er viele Anklagen und Vorw�rfe der Donatisten gegen die
Katholiken kenne. Offensichtlich hielt er diese Darstellung f�r unglaubw�rdig.28

In einer sp�teren Predigt erw�hnt Augustinus jedoch, dass Secundus von
Tigisi zun�chst Kleriker nach Karthago geschickt h�tte, die einen visitator ein-
gesetzt und mit den Anh�ngern der Lucilla eigene Gottesdienste gefeiert h�t-
ten.29 Hier bezog sich Augustinus ganz offensichtlich auf Informationen, die
Optatus von Mileve nicht besessen bzw. nicht f�r erw�hnenswert gehalten hatte.
Geht man nun davon aus, dass sich beide Aussagen auf dieselbe Person bezie-
hen, bleibt zun�chst die Frage, wie sie in den historischen Kontext einzuordnen
sind. Augustins Notiz erscheint im Zusammenhang durchaus plausibel: Caeci-
lians Gegner in Karthago brauchten Unterst�tzung und wandten sich an den
einflussreichen numidischen Primas Secundus. Da aus Sicht der sp�teren pars
Maiorini Caecilianus und seine Kleriker ihre �mter unrechtm�ßig aus�bten,
sandte Secundus vor seiner eigenen Reise numidische Kleriker nach Karthago.
Diese wiederum ernannten einen Bistumsverweser, dem bis zur offiziellen
Neuwahl eines Bischofs die provisorische Leitung der anticaecilianischen Ge-
meinde oblag.30

26 Ep. 44; vgl. o. Kap. 4.1.1.
27 Ep. 44.8: [Fortunius] Narrauit etiam in ipsa schismatis nouitate maiores suos, cum cogi-

tarent culpam Caeciliani, ne schisma fieret, quoquo modo uelle sopire, dedisse quendam
interuentorem populo suae communionis apud Carthaginem constituto, antequam Mai-
orinus aduersus Caecilianum ordinaretur. hunc ergo interuentorem in suo conuenticulo a
nostris dicebat occisum.

28 Ep. 44.8.
29 S. 46.39: de Numidia nata est pars Donati. ipsi missi sunt primo in dissensionem et

tumultum et scandalum, quaerentes ingenium uulneri. Numidae miserunt. Secundus Ti-
gisitanus misit. ubi sit Tigisi, notum est. qui missi sunt clerici, extra congregauerunt ab
ecclesia, et clericos Carthaginis accedere noluerunt, uisitatorem posuerunt, a Lucilla ex-
cepti sunt. auctor totius huius mali Numida haereticus fuit. – Monceaux (VII, 289) datiert
die Predigt mit guter Begr�ndung auf Mitte des Jahres 410.

30 Zur Rekonstruktion des Verlaufs in Karthago vgl. Kriegbaum, Kirche der Traditoren,
100 –104.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas276



W�hrend die Existenz dieser Person unzweifelhaft sein d�rfte,31 stellt sich
weiterhin die Frage nach ihrer Bedeutung. Die Bemerkung des Fortunius zeigt,
dass die Donatisten sp�ter im interventor eine Vermittlerfigur zwischen den
beiden Parteien sahen, dessen Ermordung aber eine Einigung unmçglich ge-
macht h�tte. Zweifellos war einerseits vor der Verurteilung Caecilians durch das
Konzil des Secundus die Situation der karthagischen Kirche ungekl�rt und
grunds�tzlich offen. Andererseits waren die Abgrenzungen bereits soweit fort-
geschritten, dass eine Einheit der Kirche mit einem Bischof Caecilianus kaum
mehr zu erreichen gewesen sein d�rfte. Sollte der interventor tats�chlich ver-
sucht haben, die zerstrittene Gemeinde zu vereinen, so konnte dies nur durch
�berzeugung der Gl�ubigen geschehen. Caecilianus selbst war f�r die Rigo-
risten untragbar. Fortunius� Andeutung, dass seine Vorfahren die „Schuld
Caecilians“ irgendwie „einschl�fern“ (sopire) wollten, ist allerdings unklar.
Entweder ist sie als euphemistische Darstellung einer Absetzung Caecilians zu
verstehen oder als eine Umschreibung, dass Caecilians Anh�nger zu einer
Abkehr von ihrem Bischof bewegt werden sollten.32

Unglaubw�rdig ist dagegen die Behauptung, der interventor sei ermordet
worden. Dass ein solch einschneidendes Vorkommnis bei Optatus fehlt, kçnnte
noch mit Hinweis auf die tendenziçse Darstellung begr�ndet werden. Jedoch
w�re dieser Fall von den Donatisten selbst weitaus h�ufiger zur Sprache ge-
bracht worden, nicht zuletzt bei der Konferenz von Karthago, wenn diese do-
natistische �berlieferung der Wahrheit entsprochen h�tte. Abgesehen davon
gehçrt der Vorwurf von Mord, ebenso wie andere Arten der Gewaltaus�bung
oder Bestechung zu den g�ngigen Topoi in der Auseinandersetzung. Hier liegt
offenbar ein Beispiel f�r die Herausbildung eines solchen Topos vor, mit dem
die eigene Geschichte gerechtfertigt und die Schuld an den Gegner verwiesen
werden sollte.33

31 Dies ist weitgehend communis opinio in der Forschung. Anders Seeck (Geschichte III,
329, 514) und Grasm�ck (Coercitio, 22 f. Anm. 45). – Zur Bedeutung der Wçrter visi-
tator / interventor vgl. Gaudemet, �glise, 366 f.

32 Vgl. Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 103 f. und 124: Mit der Entsendung des Ver-
mittlers „konnte Secundus beabsichtigt haben, den Gl�ubigen von Karthago die Mçg-
lichkeit zu bieten, sich von dem in seinen Augen schismatischen Caecilian loszusagen
und so die Einheit der Gemeinde zu bewahren.“

33 Die donatistische �berlieferung des Mordes wurde unkritisch �bernommen u. a. von
Frend (Donatist Church, 19: „The first action Secundus took, therefore, was to consider
Caecilian�s election as unconfirmed, and to appoint an interim administrator (an in-
terventor) to look after the see until the dispute was settled. The interventor was
murdered in his church allegedly by the Caecilianists.“) und Pi�tri (Geschichte, 247:
„provisorischer Bistumsverweser“, der ermordet wurde).

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 277



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus

Indem der Streit �ber die Bischofswahl von Karthago vor den Kaiser getragen
wurde, vollzog sich ein bedeutsamer Schritt, der langfristige Auswirkungen auf
das Verh�ltnis zwischen Kirche und Staat haben sollte.34 Die Umst�nde, die
dazu f�hrten, werden bei Augustinus an zahlreichen Stellen mit klaren Worten
zusammengefasst: Die Donatisten selbst h�tten die causa Caeciliani vor Kon-
stantin gebracht und somit eine Entscheidung des Kaisers gefordert. So ein-
deutig diese Aussage auch sein mag, so schwierig ist es, unter Einbeziehung aller
Quellen den genauen Vorgang und die Motive der Anklage vor dem Kaiser zu
rekonstruieren. Die in der Forschung vielfach diskutierte Frage soll hier vor
allem unter dem Aspekt aufgegriffen werden, inwiefern Augustinus und die
Donatisten den geschichtlichen Verlauf kannten und wie sie ihn in ihren Ar-
gumentationen verarbeiteten.

Bereits Optatus von Mileve argumentiert gegen die donatistische Anfrage,
„was die Christen mit den weltlichen Herrschern zu tun h�tten“, mit einem
Zitat, das angeblich jener Petition (preces) der Donatisten entstammte, mit der
diese sich schon kurz nach dem Schisma in Karthago an Kaiser Konstantin
gewandt und um sein Eingreifen gebeten hatten.35 Augustinus verfolgt in seinen
antidonatistischen Schriften das gleiche Argumentationsziel: Die Donatisten
d�rften sich �ber das Eingreifen der staatlichen Gewalt in den Auseinander-
setzungen zwischen den beiden Parteien nicht beschweren, denn sie selbst
h�tten sich zuerst mit einer kirchlichen Angelegenheit an Konstantin gewandt.
Augustinus verteidigte mit diesem Argument die Inanspruchnahme weltlicher
Institutionen durch die Katholiken, sei es die Hilfe von Soldaten gegen Cir-
cumcellionen und donatistische Gewalttaten, sei es die Nutzung zivilrechtlicher
Mittel, um gegen Donatisten vorzugehen.

Die Z�sur in der Beweisf�hrung Augustins um das Jahr 405 ist im Zusam-
menhang mit der historischen Argumentation in den Briefen dargelegt wor-
den.36 In seinen Schriften vor dem Jahr 405 berief sich Augustinus ganz offen-
sichtlich auf die Darstellung des Optatus und dessen Zitat aus besagter Petition:
Von Konstantin, so der stereotype Vortrag, h�tten die Donatisten Bischçfe als
Richter erbeten, woraufhin dieser das Konzil von Rom einberufen habe.37 Sei-
nen Aussagen zufolge hatte Augustinus den Gespr�chspartnern in Thubursicum
den Wortlaut jener preces vortragen lassen und seinen Briefpartner Generosus
weist er ebenfalls ausdr�cklich auf dieses Zeugnis hin.38 Da aber ansonsten diese

34 Allgemein dazu Instinsky, Kaiserstuhl, 47– 82; Girardet, Kaisergericht, 6–51.
35 Opt. I 22.
36 Vgl. o. Kap. 4.2.2.
37 Ps. c. Don. v102; epp. 43.14; 53.5; 76.2; cath. fr. 46; retr. I 21.3.
38 Epp. 43.4 –5; 53.5.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas278



preces als eigenst�ndiges Dokument niemals genannt werden – weder in sp�-
teren Augustinusschriften noch auf der Konferenz von 411 – ist davon auszu-
gehen, dass Augustinus lediglich das bei Optatus �berlieferte Fragment kannte
und an entsprechender Stelle daraus zitierte.39

Die Wende in der Argumentationsweise erfolgte um das Jahr 405: In den
Archiven des Prokonsuls in Karthago entdeckte Augustinus den Bericht des
Prokonsuls Anullinus an Konstantin,40 mit dem die Petition der Donatisten
seinerzeit �bermittelt worden war. Diese relatio Anullini avancierte fortan zu
dem entscheidenden historischen Dokument in den H�nden Augustins, auf das
er an zahlreichen Stellen explizit hinwies. Mit Hilfe der relatio Anullini f�hrte er
den Beweis, dass sich die Donatisten als erste und vollkommen freiwillig an den
Kaiser gewandt und Caecilianus bei Konstantin angeklagt h�tten. Diese An-
klage habe zu den folgenden Prozessen gef�hrt, die allesamt zu Gunsten Cae-
cilians ausgefallen seien.41 Diese juristische Terminologie beherrschte auch die
Konferenz von 411, bei der die Katholiken eine Best�tigung des Freispruchs
Caecilians in der causa Caeciliani erreichen wollten.42 Nach der Konferenz
verzichtete Augustinus bezeichnenderweise wieder auf diese Formulierungen
und betonte nunmehr die Verfolgung Caecilians durch die Donatisten. Damit
griff er den Sprachgebrauch der Donatisten auf, die ihrerseits von der Verfol-
gung durch die Katholiken und den weltlichen M�chten sprachen.43 Augustinus
berief sich also zu verschiedenen Zeiten auf unterschiedliche Quellen und va-
riierte entsprechend seine Interpretation des geschichtlichen Vorgangs.

Wenden wir uns als erstes der relatio Anullini zu, die am deutlichsten �ber
die Ereignisse Auskunft gibt und daher auch von Augustinus bevorzugt wurde:
Der Text der relatio Anullini ist durch Augustinus und die Konferenzakten von
Karthago �berliefert. An der Echtheit und Glaubw�rdigkeit des Dokumentes

39 Girardet, Chiron 19, 1989, 199 f. – Dass Augustinus im Gegensatz zu Optatus deutlich
von „bischçflichen Richtern“ aus Gallien spricht, ist als eine Interpretation ex eventu zu
verstehen. Insbesondere im Kontext von ep. 43 wird deutlich, wie Augustinus sp�tere
Entwicklungen und Ereignisse heranzieht, um die aus seiner Sicht falsche Motivation
der Donatisten herauszustellen; vgl. die Darstellung o. Kap. 4.2.1.

40 Als auf der Konferenz von 411 nach der Herkunft des Dokumentes gefragt wurde,
verwies Augustinus auf das Archiv des Prokonsuls (gesta conl. Carth. III 220; breuic. III
8). Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 196; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 28 f.

41 Vgl. epp. 88.1– 3; 89.3; 93.13 –14; 105.8; Cresc. III 16, 67; IV 9; un. bapt. 28; s. Denis
19.8; s. Dolbeau 2.22; breuic. III 21, 24, 30; Gaud. I 53; gesta conl. Carth. I 16, 18, 55 (SC
195, S. 668 Z. 351–358). Diese Ver�nderung ist besonders an den Briefen mit histori-
scher Argumentation sichtbar (vgl. o. Kap. 4.2.2). Zur Argumentation im Jahre 411 vgl.
o. Kap. 5.2.2. Vgl. auch Girardet, Chiron 19, 1989, 196 –203.

42 Gesta conl. Carth. III 144, 176, 215–220; vgl. auch gesta conl. Carth. I 18, 55 (Z. 353);
breuic. III 8, 24; vgl. o. Kap. 5.3.2.

43 Gaud. I 21; s. Caes. eccl. 7; c. Don. 53.

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 279



ist nicht zu zweifeln.44 Augustinus verweist auf das Archiv des Prokonsuls in
Karthago als Herkunftsort, die Datierung ist korrekt, nachpr�fbar und selbst
von den Donatisten ist kein Versuch �berliefert, die Authentizit�t in Abrede zu
stellen: Parmenianus bekannte sich laut Augustinus ausdr�cklich zu der An-
klageinitiative seiner Vorg�nger45 und auch auf der Konferenz von 411 sprachen
die Donatisten der relatio Anullini die Echtheit nicht ab.46

In dieser relatio, die auf den 15. April 313 datiert, berichtet Anullinus dem
Kaiser zun�chst, dass die Anordnung umgesetzt worden sei, die karthagische
Kirche des Bischofs Caecilianus von den Abgabenpflichten (munera) zu be-
freien. Anschließend schreibt er:

„Nach wenigen Tagen aber erschienen, begleitet von einer Volksmenge, einige
Leute, die glaubten, Caecilianus widersprechen zu m�ssen. Sie �bergaben mir ein
in Leder gebundenes und versiegeltes P�ckchen sowie ein schriftliches Gesuch
ohne Siegel und sie bitten mich dringend, diese an den heiligen und verehrungs-
w�rdigen Hof eurer kaiserlichen Hoheit weiterzureichen. Meine Wenigkeit hat
daf�r Sorge getragen, dass sie – w�hrend Caecilianus in seinem Stand verbleiben

44 Ep. 88. 2; Gesta conl. Carth. III 220; vgl. Maier I, Nr. 14, 144–146; von Soden, Nr. 10;
vgl. Monceaux IV, 200; Seeck, ZKG 10, 1889, 515; Girardet, Chiron 19, 1989, 185 f.;
Barnes, New Empire, 240 f.; Corcoran, Empire, 155 f. – Mandouze unterscheidet den
Verfasser dieses Berichts (PAC, 80 f., s. v. Anulinus 2) von dem gleichnamigen Pro-
konsul, der zur Zeit der Verfolgung in Afrika amtierte (PAC, 78– 80, s. v. Anulinus 1).
Vgl. PLRE I, 79, s. v. Annius Anullinus; 78, s. v. Anullinus 2.

45 C. ep. Parm. I 10: ultro fassus est ipsos suos adisse etiam Constantinum et eius arbitrio a
iudicibus episcopis causam esse cognitam, quibus praefuit Miltiades Romanae urbis
episcopus.

46 Augustinus zufolge hatten die Donatisten die „Verfolgung“ Caecilians beim Kaiser
zugegeben (c. Don. 53; vgl. breuic. III 30). Dies deutet ebenfalls darauf, dass sie die
Anklage gegen ihn nicht leugneten, freilich ohne das Wort „Verfolgung“ zu gebrauchen.
– Die Diskussion �ber die relatio Anullini auf der Konferenz von 411 stellt einen
Sonderfall dar und l�sst daher kaum R�ckschl�sse auf den allgemeinen Umgang der
Donatisten mit diesem Dokument zu. Zweimal lenkten sie von diesem Dokument ab,
das erste Mal, indem sie die Grundsatzdebatte �ber die traditio begannen, das zweite
Mal, als sie thematisch weit ausholten und ihre Ausf�hrungen �ber Mensurius und die
traditio in Karthago vortrugen. Diese Obstruktionen entsprangen taktischen �berle-
gungen: Im Gesamtzusammenhang der Debatte mussten die Donatisten der relatio
Anullini entgegentreten, um nicht doch plçtzlich in den Status des Ankl�gers zu gera-
ten, was sie unbedingt vermeiden wollten. Dennoch wird auch der inhaltliche Hinter-
grund ihrer Argumentation deutlich: Aus ihrer Sicht war der entscheidende Aspekt der
Anklage nicht die formale Supplik beim Kaiser, sondern der Angriff der katholischen
Traditoren auf die Reinheit der Kirche. Die Anrufung des Kaisers verstanden sie ent-
sprechend als ein Akt der Verteidigung der Kirche, nicht als Verfolgung Caecilians.
Auch wenn die Donatisten es nicht aussprachen: Sie wussten, dass ihre Vorfahren die
Option einer Petition an den Kaiser hatten wahrnehmen m�ssen, wenn sie als wahre
Kirche anerkannt werden wollten. Hundert Jahre sp�ter jedoch mussten die Donatisten
dieser Tatsache ausweichen, um nicht von den Gegnern, insbesondere Augustinus, in
eine Argumentationsfalle zu geraten. Vgl. auch o. Kap. 5.2.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas280



sollte – unter Beif�gung der Akten geschickt werden, damit eure Majest�t alles zur
Kenntnis nehmen kçnne. Zwei Schriften wurden versandt: eines in Leder mit der
�berschrift: ,Klageschrift der katholischen Kirche bez�glich der Vergehen Cae-
cilians �bergeben von der Partei des Maiorinus�, außerdem eine andere Schrift
ohne Siegel, die mit der in Leder verbunden ist. Geschrieben in Karthago an den
17. Kalenden des Mai im III. Konsulat unseres Herren des Augustus Konstantin.“47

Aus diesem Bericht lassen sich einige Informationen ableiten:48 Konstantin
hatte der Kirche in Afrika Privilegien einger�umt, darunter die Befreiung von
munera. Anullinus trat daraufhin in Kontakt mit Caecilianus und informierte
ihn �ber diese Privilegien, gleichzeitig mahnte er, f�r die Einheit der Kirche
einzutreten. Gegen diese Zuwendung an die pars Caeciliani legten die Anh�n-
ger des Maiorinus Widerspruch ein, indem sie eine Petition an Konstantin
verfassten und den Prokonsul baten, diese weiterzuleiten. Gleichsam als Be-
gr�ndung ihres Einspruchs f�gten sie eine Schrift hinzu, in der offenbar die
Verstçße Caecilians gegen kirchliches Recht aufgelistet wurde. Eindeutig be-
st�tigt die relatio Anullini Augustins Darstellung, dass die Donatisten sich
freiwillig in der causa Caeciliani an den Kaiser gewandt h�tten. Aus welchen
Motiven und mit welcher Intention sie handelten, wird sp�ter zu fragen sein.
Zun�chst soll noch die Schilderung des Optatus von Mileve betrachtet werden:49

Im 22. Kapitel des ersten Buches leitet Optatus einen neuen Abschnitt
seiner historischen Darstellung ein, indem er die Glaubw�rdigkeit donatisti-
scher Schriften infrage stellt und demgegen�ber die Zuverl�ssigkeit der ka-
tholischen Dokumente unterstreicht. Als Beispiel f�r die unwahren Aussagen
der Donatisten f�hrt Optatus die beliebte Anfrage der Donatisten an: „Was
haben die Christen mit den Herrschern zu tun, was die Bischçfe mit den Pa-
l�sten?“ Diese Aussage, so Optatus, sei falsch, da die Gr�nder der pars Donati
sich selbst an den Kaiser mit einer Petition gewandt h�tten. Anschließend zitiert
er aus dieser Petition mit den Worten:

„Wir wenden uns an dich, Konstantin, bester Kaiser, da du aus einem gerechten
Geschlecht bist, dessen Vater unter all den anderen Kaisern keine Verfolgung

47 Ep. 88.2: uerum post paucos dies extiterunt quidam adunata secum populi multitudine,
qui Caeciliano contradicendum putarent quique fasciculum in aluta signatum et libellum
sine signo obtulerunt dicationi meae atque impendio postularunt, ut ad sacrum ac ue-
nerabilem comitatum numinis uestri dirigerem, quae manente Caeciliano in statu suo
subiectis eorundem actis, quo cuncta maiestas uestra possit dinoscere, paruitas mea diri-
gere curauit. transmissi libelli duo, unus in aluta suprascriptus ita: �Libellus ecclesiae
catholicae criminum Caeciliani traditus a parte Maiorini�, item alius sine sigillo cohaerens
eidam alutae, datus die XVII Kalendas Maias Carthagine domino nostro Constantino
Augusto III.

48 Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 185; ders., Historia 41, 1992, 105 f.; Kriegbaum, AHP 28,
1990, 28 –30.

49 Vgl. Girardet (Chiron 19, 1989, 188 –196) und Kriegbaum (AHP 28, 1990, 35 –38) mit
Analysen des literarischen Kontextes von Opt. I 22.

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 281



durchf�hrte. Von dieser Untat ist Gallien frei, denn in Afrika herrscht Streit zwi-
schen uns und anderen Bischçfen. Wir bitten dich, deine Frçmmigkeit mçge ver-
ordnen, dass uns aus Gallien Richter gegeben werden. Eingereicht von Lucianus,
Dignus, Nasutius, Capito, Fidentius und den �brigen Bischçfen der Partei des
Donatus.“50

Optatus f�hrt seine Darstellung fort, indem er eine abweisende Reaktion
Konstantins zitiert und dann die Einberufung der Bischçfe zur rçmischen
Synode beschreibt (I 23).

Aufgrund der zahlreichen sprachlichen Unebenheiten und sachlichen Un-
gereimtheiten in diesem Text ist sein Quellenwert bis heute in der Forschung
umstritten.51 Der �berwiegende Teil der Historiker geht davon aus, dass diese
von Optatus zitierte Bittschrift entweder wçrtlich, zumindest aber dem Sinn
nach jener unversiegelten Petition entspreche, von der in der relatio Anullini die
Rede ist.52 Ein geringerer Teil h�lt die preces f�r eine F�lschung53 oder be-
zweifelt zumindest den Zusammenhang mit der relatio Anullini.54

Wenngleich die Quellenlage wohl kein abschließendes Urteil zul�sst, so
scheinen mir doch die Argumente eindeutig zu �berwiegen, die gegen eine
Verbindung der relatio Anullini und der bei Optatus �berlieferten preces spre-
chen. Insbesondere K. M. Girardet hat die Widerspr�che herausgestellt und zu
Recht gefolgert, dass „Optatus kein im Wortlaut oder wenigstens der Sache
nach authentisches Zeugnis f�r die donatistische Petition im Fr�hjahr 313
�berliefert hat.“55 Daraus ergeben sich Konsequenzen sowohl f�r die Interpre-

50 Opt. I 22: rogamus te, Constantine, optime imperator – quoniam de genere iusto es, cuius
pater inter ceteros imperatores persecutionem non exercuit et ab hoc facinore immunis est
Gallia, nam in Africa inter nos et ceteros episcopos contentiones sunt – petimus, ut de
Gallia nobis iudices dari praecipiat pietas tua. datae a Luciano, Digno, Nasutio, Capitone,
Fidentio et ceteris episcopis partis Donati. – Zur �bersetzung vgl. Labrousse, SC 412, 222
Anm. 2.

51 Zur Problemstellung allgemein siehe Girardet (Chiron 19, 1989, 185–206) und Krieg-
baum (AHP 28, 1990, 23–25; Mazzucco, Ottato di Milevi, 112–117.

52 So u.a. Barnes, Constantine, 56 f.; New Empire, 238 –241; Corcoran, Empire, 156 f.;
Drake, Constantine and the Bishops, 216 f.; Frend, Donatist Church, 147 f.; Grasm�ck,
Coercitio 33 mit Anm. 107; Instinsky, Bischofsstuhl, 70 f.; Keresztes, Constantine, 61;
Maier I, 146 –148; Millar, Emperor, 584– 590; Monceaux IV, 200 f.; Pi�tri, Geschichte,
248; Schindler, TRE 1, 656 („[…] wahrscheinlich teilweise echte Schreiben“).

53 Zuerst Voelter (Donatismus, 136 –144) gefolgt von Seeck (ZKG 10, 1889, 550 f.; 30,
1909, 196 –198, 214 –216).

54 Girardet; Kaisergericht, 17– 26; Chiron 19, 1989, 188 –196; ders., Historia 41, 1992, 104 –
116 bes. 109; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 23 –49.

55 Girardet, Historia 41, 1992, 109. – Es er�brigt sich hier, s�mtliche Argumente aus-
f�hrlich zu diskutieren; vgl. dazu die �bersicht bei Mazzucco (Ottato di Milevi, 112 –
117) und die genannten Darstellungen von Voelter, Seeck, Girardet und Kriegbaum (o.
Anm. 53/54). Entscheidend sind folgende Feststellungen: 1. Die Bezeichnung pars
Donati steht im Widerspruch zu der Angabe pars Maiorini in der relatio Anullini. 2.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas282



Keinesfalls h�tten die Donatisten nach der Absetzung Caecilians von einem „Streit mit
anderen Bischçfen“ gesprochen, denn Caecilianus war in ihren Augen kein Bischof
mehr. 3. Eine explizite Bitte um Richter aus Gallien ist nur schwer zu erkl�ren. Geht
man von bischçflichen Richtern aus, so steht dies im Widerspruch zu der endg�ltigen
Synodalentscheidung von Karthago, von denen die Donatisten stets sprachen, geht man
von weltlichen Richtern aus (wie zuerst Instinsky, Bischofsstuhl, 70), so findet dies keine
Entsprechung im Prozessrecht. Warum sollten sich die Donatisten an den Kaiser wen-
den, um dann ein mehrfach besetztes Tribunal gegen Caecilianus zu fordern? (Girardet,
Chiron 19, 1989, 192 –196). 4. In den sp�teren �ußerungen Konstantins ist niemals von
der Bitte um gallische Richter die Rede, und die Donatisten beschwerten sich – trotz
zahlreicher anderer Einw�nde – niemals, dass ihre Bitte um gallische Richter missachtet
worden sei. 5. Die unklare Chronologie in der Darstellung des Optatus: Anhand des
vorhandenen Quellenmaterials versuchte Optatus zwar eine Ordnung zu schaffen, aber
einerseits wusste er zu wenig Einzelheiten, andererseits war ihm die Polemik wichtiger
als die historische Genauigkeit. Seine Unkenntnis �ber das Konzil von Arles sowie das
aus dem Zusammenhang gerissene Konstantinzitat (in Opt. I 23) sind nur zwei Bei-
spiele, die gegen einen vertrauensw�rdigen Umgang mit dem vorliegenden Textfrag-
ment sprechen.

Kriegbaum (AHP 28, 1990, 49–58) geht davon aus, dass es sich bei dem Text der
preces nicht um eine F�lschung handele, sondern Optatus seine vorliegende Quelle
einem falschen Kontext zugeordnet habe. Ausgehend von den in den preces genannten
Personen, die �hnlich in Opt. App. VIII genannt werden, vermutet Kriegbaum, dass der
vorliegende Text eine zusammenfassende Notiz einer Petition sei, die von den Dona-
tisten nach der Entscheidung von Rom eingereicht worden sei. Nachdem ihnen deutlich
geworden sei, dass Konstantin nicht selber urteilen wollte, h�tten sie um ein erneutes
Bischofsgericht gebeten, das ohne die befangenen italischen Bischçfe abgehalten wer-
den sollte. Da Optatus �ber das Konzil in Arles nicht informiert war, habe er seine
Vorlage als Nachweis der ersten Anklage Caecilians verwendet. – Diesem interessanten
Lçsungsvorschlag stehen jedoch einige Einw�nde gegen�ber, die Girardet (Historia 41,
1992, 114 –116) in seiner Replik auf Kriegbaums These zu Recht geltend macht: 1. Die
Donatisten sprachen dem Konzil von Rom die Berechtigung ab, in einer afrikanischen
Kirchenangelegenheit zu entscheiden (Aug. ep. 43.14; Eus. HE X 5.22; vgl. u. Kap. 7.3).
Eine Bitte, nun gallische Bischçfe entscheiden zu lassen, ist daher kaum vorstellbar. 2.
In den �ußerungen Konstantins ist weder vor noch nach der Synode von Arles davon
die Rede, dass die Donatisten dieses Konzil selbst gefordert oder eine schriftliche Pe-
tition eingereicht h�tten. – Es ist daher �ußerst unwahrscheinlich, dass Kriegbaums
Hypothese zutrifft. Gleichwohl stimme ich mit Kriegbaum �berein, dass kaum anzu-
nehmen ist, Optatus habe den Text der preces gef�lscht. Wenn man aber eine F�lschung
(auch vor Optatus) ausschließt und Optatus auf eine historische Quelle zur�ckgreifen
konnte, welche Mçglichkeiten bleiben f�r den historischen Kontext? Eine denkbare
Alternative w�re von einem Text aus dem unmittelbaren Vorfeld des rçmischen Konzils
auszugehen. Auch Girardet gibt zu, dass sich die Donatisten zu einem bestimmten
Zeitpunkt vor den dortigen Verhandlungen „wohl oder �bel“ auf das Bischofsgericht
und die neue Sachlage eingestellt h�tten (Historia 41, 1992, 112). Mçglicherweise ent-
wickelte die in den „preces“ genannte Gruppe Donatisten in dem kurzen Zeitraum
zwischen der Entscheidung Konstantins, ein Bischofsgericht einzuberufen, und der
tats�chlichen Einberufung (Brief an Miltiades, Eus. HE X 5.18 –20) den Gedanken, den
Kaiser zu bitten, gallische Richter (Bischçfe) hinzuzuziehen, da sie sich von den Gal-
liern Zustimmung erhofften. Die „preces“ w�ren dann ein informelles Gesuch, das an

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 283



tation des historischen Ereignisses als auch f�r das Verst�ndnis der Argumen-
tation Augustins.

Der Hintergrund der donatistischen Petition an den Kaiser wird durch zwei
Briefe Konstantins an den Prokonsul Anullinus sowie einen an Bischof Caeci-
lianus erhellt, die in der Kirchengeschichte des Eusebius �berliefert sind.56 In
dem ersten Brief an Anullinus, der vielleicht noch Ende 312 geschrieben wurde,
weist Konstantin den Prokonsul an, der katholischen Kirche das konfiszierte
Eigentum zur�ckzugeben.57 Mit dem zweiten Brief veranlasste der Kaiser die
Befreiung der Kleriker von allen çffentlichen Verpflichtungen in der Provinz
des Anullinus.58 Ausdr�cklich wird Caecilianus als Vorsteher der Kirche ge-
nannt. Dass Konstantin inzwischen �ber die Spaltung in der Kirche Karthagos
informiert worden war, geht eindeutig aus dem Schreiben an Caecilianus selbst
hervor.59 Hier ist die Rede von Irrlehrern, die das Kirchenvolk verf�hrten.
Caecilianus solle sich bedenkenlos an die weltlichen Richter wenden, wenn
diese Leute in ihrem Wahnsinn verharrten. Konstantin verf�gt außerdem, dass
Caecilianus eine große Geldsumme (3000 folles) erhalte, die er anhand einer
vorgefertigten Namensliste an Kirchen der afrikanischen Provinzen verteilen

den Kaiser gestellt wurde. Freilich gilt auch bei dieser Mçglichkeit der Einwand, dass
von derartigen Forderungen in keiner �ußerung des Kaisers die Rede ist. Allerdings
erkl�rt sich mit dieser Einordnung die Bezeichnung pars Donati und die Chronologie
bei Optatus. Zu dem fr�heren Termin passt zudem die Hoffnung des gerade erst als
Nachfolger des Maiorinus geweihten Donatus, doch noch die Anerkennung der �ber-
seeischen Kirchen zu erhalten.

56 Zur Sammlung konstantinischer Briefe bei Eusebius vgl. B. H. Warmington, The
Sources of Some Constantinian Documents in Eusebius� Ecclesiastical History and Life
of Constantine, Studia Patristica 18, 1985, 93–98; T. D. Barnes, The Constantinian
Settlement, in: Eusebius, Christianity and Judaism, Leiden/New York/Kçln 1992, 635 –
657. – E. Carotenuto (Six Constantinian Documents (Eus. H. E.10, 5– 7), VChr 56, 2002,
56– 74, hier: 67 f.) vermutet, dass die sechs Briefe in einem „antidonatistischen Milieu“
vor 315/16 zusammengestellt worden seien. Mit den Dokumenten sollte verdeutlicht
werden, dass nur die katholische Kirche der Partei Caecilians Empf�nger der kaiserli-
chen Zuwendungen sei und nicht die Donatisten. Eusebius habe sp�ter diese Zusam-
menstellung – vielleicht �ber einen Kontaktmann aus Rom – erhalten, ohne die Zu-
sammenh�nge zu kennen. F�r Carotenutos Vermutungen sprechen sowohl die Thematik
der �berlieferten Briefe als auch der Kontext bei Eusebius. Sicherheit l�sst sich hierin
aber kaum erlangen.

57 Eus. HE X 5.15 –17; Maier I, Nr. 11, 138 f.; von Soden Nr. 7; vgl. Barnes, Constantine,
56; New Empire, 240 f.; Corcoran, Empire, 153; Dçrries, Selbstzeugnis, 16; Monceaux
IV, 200.

58 Eus. HE X 7.1–2; Maier I, Nr. 13, 142–44; Soden Nr. 9; vgl. Barnes, New Empire, 169 f.,
240 f.; Corcoran, Empire, 155; Dçrries, Selbstzeugnis, 18 f.; Monceaux IV, 200; Seeck,
ZKG 10, 1889, 511. – Zur Privilegierung der Kleriker vgl. CTh XVI 2.1– 2 (Befreiung
der Kleriker von munera in Italien), dazu Corcoran, Empire, 155, 162.

59 Eus. HE X 6.1 –5; Maier I, Nr. 12, 140–142; Soden Nr. 8; vgl. Barnes, New Empire,
240 f.; Corcoran, Empire, 153; Dçrries, Selbstzeugnis, 17 f.; Monceaux IV, 200; Seeck,
ZKG 10, 1889, 510 f.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas284



solle. Vermutlich war auch diese Zuwendung zur Fçrderung der kirchlichen
Einheit gedacht.

Wie bereits dargestellt best�tigte Anullinus in seinem Bericht an den Kaiser
die Durchf�hrung der an ihn ergangenen Verf�gungen und sah sich daraufhin
den Protesten der Donatisten ausgesetzt.

Das Motiv der Donatisten, sich �ber den Prokonsul an den Kaiser zu
wenden, wird durch diese zus�tzlichen Quellen evident: Die pars Donati sah
sich selbst als die wahre Vertreterin der katholischen Kirche und sie forderte
nun, dass die Verg�nstigungen und die finanzielle Unterst�tzung an ihre
Adresse mit ihrem Bischof Maiorinus zu gehen h�tten. Caecilianus war vom
Kaiser offensichtlich als Vertreter der afrikanischen Kirche anerkannt worden.
Dies konnten die Donatisten nicht akzeptieren. In ihren Augen war Caecilianus
kein Bischof mehr und daher auch nicht berechtigt, die afrikanische Kirche zu
vertreten. Deshalb begr�ndeten sie ihren Einspruch mit einem Dossier, das sich
allein auf die Person Caecilians bezog, jenem libellus criminum Caeciliani.60

Handelte es sich bei diesem Vorgang im juristischen Sinne um eine An-
klageerhebung, eine fçrmliche Prozesseinleitung gegen Caecilianus? Die
Mehrheit der Historiker vertritt diese Ansicht oder l�sst die Frage offen, die
aufgrund der mangelnden Kenntnisse �ber den Inhalt der beiden libelli nicht
leicht zu beantworten ist.61 Die pars Maiorini war in einer f�r sie schwierigen
Lage: Welche Argumente kçnnten Konstantin �berzeugen, dass nicht Caecili-
anus, der rechtm�ßig exkommuniziert worden war, sondern Maiorinus als Bi-
schof von Karthago gelten m�sse und daher Anspruch auf die Privilegien h�tte?
K. M. Girardet geht davon aus, dass die Anklagen, die zur Absetzung Caeci-
lians gef�hrt hatten, nicht mehr Gegenstand der Anklage beim Kaiser gewesen
seien, da die „kirchlich zu ahndenden crimina durch die allein zust�ndige In-
stanz“, n�mlich durch das Konzil von Karthago, endg�ltig erledigt worden seien.
Die pars Maiorini h�tte daher eine Zivilklage erhoben, mit der Begr�ndung,
Caecilianus habe – da er ja kein Bischof gewesen sei – rechtswidrig Kirchen-
besitz, Privilegien und Geldzuwendungen des Kaisers in Anspruch genommen.

60 Kriegbaum, AHP 28, 1990, 30 f.; Grasm�ck, Coercitio, 32.
61 So etwa Seeck, Geschichte III, 328 („Anklageschrift gegen Caecilianus“); insbesondere

aber Girardet, Kaisergericht, 17–20, 26 f.; Chiron 19, 1989, 204 –206; und Grasm�ck,
Coercitio, 32–39 („Zivilklage gegen Caecilian“). – Ein Teil der Forschung geht indessen
aufgrund von Opt. I 22 (f�lschlicherweise) von dem Wunsch nach weltlichen iudices dati
aus, so Instinsky, Bischofsstuhl, 70; Frend, Donatist Church, 146–148; Maier I, 147.
Anders urteilen zwangsl�ufig jene, die von dem Wunsch nach einem Bischofsgericht
ausgehen, etwa Monceaux IV, 21; Barnes, JThS 26, 1975, 20 f.; Constantine, 57; Congar,
BA 28, 15 f.; Drake, Constantine and the Bishops, 57; Keresztes, Constantine, 58–61;
Pi�tri, Geschichte, 24. – Zur Rechtsgrundlage der Litisdenuntiation vgl. Kaser/Hackl,
Zivilprozessrecht, 566–570.

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 285



Mçglicherweise sei ihm auch gewaltsame Amtsanmaßung und Mord vorge-
worfen worden.62

Im Gegensatz zu dieser Deutung ist es allerdings ebenso mçglich, dass die
pars Maiorini zun�chst den Kaiser grunds�tzlich �ber den Sachverhalt des
Schismas, die Lage in Karthago und auch �ber die Person Caecilians aufkl�ren
wollte. Die crimina Caecilians umfassten demnach nicht nur die Vorw�rfe der
Amtsanmaßung, sondern die auch sp�ter noch stereotyp vorgetragenen An-
klagen gegen Caecilianus: Seine traditio, seine Kollaboration w�hrend der
Verfolgung, seine Weihe durch einen Traditor und die daraus resultierende
Absetzung auf einem ordentlichen Konzil in Karthago. Trifft diese Vermutung
zu, dann beinhaltete der libellus criminum Caeciliani die Sammlung aller be-
stehenden Vorw�rfe gegen Caecilianus, die dem Kaiser �bermittelt werden
sollte, verbunden mit der Bitte, diese Anschuldigungen zur Kenntnis zu neh-
men. Die pars Maiorini erwartete vom Kaiser keinen Prozess gegen Caecilianus
und auf keinen Fall die Einberufung einer Synode, sondern lediglich eine Re-
vision seiner bisherigen Entscheidung, nachdem er �ber die wahren Sachver-
halte aufgekl�rt worden war.63

Der weitere Verlauf der Ereignisse unterst�tzt die letztgenannte Mçglich-
keit und spricht somit gegen eine fçrmliche Anklage. Wenn n�mlich Konstantin
eine zivilprozessrechtliche Anklage gegen Caecilianus mit s�kular justiziablen
Anschuldigungen erhalten h�tte, dann w�re dies wahrscheinlich auch in ent-
sprechender Form durchgef�hrt und entschieden worden. Der Kaiser oder ein
Stellvertreter (iudex datus) h�tten ein Urteil gef�llt, wie es im Falle des Felix
von Abthugni geschah. Genau das ist aber nicht geschehen, sondern Konstantin
berief ein kirchliches Gremium ein und beauftragte es, zwischen Donatus und
Caecilianus zu entscheiden. Dieses Vorgehen erkl�rt sich am besten, wenn man
von einem grunds�tzlichen Protest und generellen Anschuldigungen der pars
Maiorini gegen Caecilianus ausgeht. Konstantin sah sich offensichtlich nicht in
der Lage, die von Anullinus weitergereichten Anschuldigungen zu beurteilen,
da es um Kirchenfragen ging. Er war zwar daran interessiert, die Spaltung zu
�berwinden und Unruhen zu vermeiden, doch wollte er die Entscheidung �ber
kirchenrechtliche Fragen der Kirche selbst �berlassen.64 Es war somit Kon-

62 Girardet, Kaisergericht, 19 f.; Chiron 19, 1989, 205. Girardet betont allerdings den hy-
pothetischen Charakter seiner Interpretation.

63 Vgl. Kriegbaum, AHP 28, 1990, 33–35, insbesondere Anm. 40 u. 41. – Girardet (Chiron
19, 1989, 204) ist der Meinung, diese Interpretation stehe im Widerspruch zu dem
bereits gef�llten Urteil des Konzils von Karthago. Dies ist aber nicht der Fall, denn die
Donatisten wollten schließlich kein neues Urteil �ber Caecilianus, sondern lediglich
eine Best�tigung ihrer Entscheidung durch den Kaiser. Sollte Konstantin ihren Aus-
f�hrungen folgen, er�brigte sich ein Prozess gegen Caecilianus.

64 Diese Tendenz zeigt sich in den �ußerungen Konstantins gegen�ber Miltiades (Eus. HE
X 5.18– 20) und Aelafius (Opt. App. III). Zu diesen Texten vgl. u. Kap. 7.3.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas286



stantin, der ein Verfahren gegen Caecilianus einleitete, indem er erstmals auf-
grund kaiserlicher Gewalt eine Bischofssynode einberief, die an seiner statt
urteilen sollte.65

Sollte diese Annahme richtig sein, dann stellt sich die Frage, warum in den
Schriften Augustins nach 405 und auf der Konferenz von 411 stets von „An-
klage“ die Rede ist. Girardet sieht darin eine Best�tigung f�r den juristischen
Vorgang der Prozesseinleitung.66 Tats�chlich formuliert Augustinus seine Aus-
sagen im Zusammenhang mit der relatio Anullini stets mit den juristischen
Termini accusare oder accusatio.67 Mit welcher Intention aber spricht er von
dieser Anklage? Der Blick auf das Argumentationsgef�ge zeigt, dass Augusti-
nus an den entsprechenden Stellen ohne Ausnahme die sp�tere Durchf�hrung
von Prozessen bzw. die Anwendung von staatlicher Gewalt gegen Donatisten
rechtfertigen will. Er begr�ndet die antidonatistische Gesetzgebung seiner
Gegenwart mit der Konstruktion einer rechtlichen Kontinuit�t, die in der An-
klage der pars Maiorini ihren Ausgangspunkt genommen haben soll. Er wird
nicht m�de zu wiederholen: Vos imperatoris iudicium flagitastis!68 Augustins
juristische Formulierungen sind daher kein Beleg f�r eine Prozesseinleitung.
Seine Wortwahl ist vielmehr einer Argumentationsabsicht unterworfen, in der
die sp�teren rechtlichen Konstellationen in erheblichem Maße auf die Vorg�nge
des Aprils 313 projiziert werden.69

Die juristischen Formulierungen, die in den Texten aus dem Umfeld der
Konferenz von 411 zu lesen sind, lassen sich ebenfalls aus dem Argumentati-

65 Vgl. Girardet (Chiron 19, 1989, 205 f.), der (trotz der m.E. falschen Annahme einer
Prozesseinleitung durch die pars Maiorini) zu Recht davon ausgeht, dass Konstantin
selbst entschied, die causa Caeciliani als causa ecclesiastica zu behandeln und daraufhin
das Bischofsgericht berief. Zu Girardets Verst�ndnis des Prozesses in Rom vgl. u.
Kap. 7.3.

66 Girardet, Chiron 19, 1989, 202 f.
67 Augustins verwendet entweder die Wçrter accusare / accusatio oder eine Formulierung

mit (ad Constantinum) deferre. Vgl. die Stellenangaben o. Anm. 41.
68 S. Denis 19.8. Zur Darstellung der gesetzgeberischen Kontinuit�t in der Argumentation

Augustins vgl. o. Kap. 4.2.2.
69 Wenngleich Augustinus einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe der Geschichte einen

hohen Stellenwert einr�umt, so h�lt er sich in seiner Polemik einen Interpretations-
rahmen offen. Im Bezug auf die Prozesse gegen Caecilianus l�sst sich dies gut erkennen,
wenn man seine Vergleiche mit den Maximianisten heranzieht: Obwohl er den gleichen
Sachverhalt wiedergibt und zum Teil die gleichen Vorw�rfe der Donatisten bek�mpft
(n�mlich die „Verfolgung“ der Donatisten), ist an diesen Stellen (auch mit Kenntnis der
relatio Anullini) von juristischen Formulierungen nichts mehr zu lesen. Weder unter-
scheidet er die Verurteilung Caecilians in Karthago von den Urteilen in Europa noch
die Urteile der Bischçfe von dem des Kaisers. Die „Prozesseinleitung“ spielt bei seiner
Gegen�berstellung Primianus – Caecilianus keine Rolle. Vgl. Cresc. III 16; IV 9;
Emer. 9; c. Don. 37; explizit in Cresc. IV 9: pro quo [sc. Caeciliano] non unum, sicut pro
Primiano, sed quattuor posteriora iudicia recitantur. Dazu o. Kap. 3.4.2.2.

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 287



onszusammenhang erkl�ren: Zum einen trug die gesamte Struktur der histori-
schen Argumentation der Katholiken die Handschrift Augustins mit den ge-
nannten Implikationen,70 zum anderen unterstand die Debatte einer klaren ju-
ristischen Forderung, da Marcellinus explizit den Nachweis der „ersten Ankla-
ge“ gefordert hatte. Beide Parteien mussten dieser Forderung nachkommen.71

Verst�ndlicherweise zogen die Katholiken die relatio Anullini heran und wiesen
es als Dokument der ersten Anklage aus. Es ist jedoch zu ber�cksichtigen, dass
von Donatisten und Katholiken auch Aktenst�cke vorgelegt wurden, die ein-
deutig keine Anklageschriften im juristischen Sinne darstellten, die aber ge-
nauso die „erste Anklage“ belegen sollten.72 Aufgrund der verwendeten For-
mulierungen l�sst sich insofern nicht folgern, dass die relatio Anullini eine for-
melle Anklageschrift gewesen sei.73

Außer der relatio Anullini existierten im Jahre 411 weitere Dokumente, die
heute nicht erhalten sind, damals aber zus�tzliche Informationen �ber den Weg
der Anklageerhebung liefern konnten. So waren die Katholiken im Besitz einer
weiteren relatio des Anullinus, in der �ber die Entsendung von Vertretern
beider Parteien nach Rom Auskunft gegeben wurde,74 dar�ber hinaus standen
die gesamten Akten der rçmischen Synode zur Verf�gung, einschließlich der
Urteilsspr�che.75 �ber die Form der Anklageerhebung konnten die Protokolle
aus Rom keine weiterf�hrenden Ausk�nfte geben, da ein vçllig anderer Pro-

70 Vgl. Gesta conl. Carth. I 14, 16, 55 (SC 195, Z. 332 ff.). Die katholische Strategie ist
folgende: Wenn die Donatisten sich �ber Gewalt und Verfolgung beschweren, dann
antworten die Katholiken (neben dem biblischen Zeugnis) auch mit den menschlichen
Dokumenten, die zeigten, dass die Donatisten zuerst beim Kaiser geklagt h�tten. Vgl.
oben Kap. 5.1.2.

71 Gesta conl. Carth. III 117, 120.
72 Die Akten �ber eine donatistische Gesandtschaft nach Ravenna im Jahr 406 (gesta conl.

Carth. III 124, 128) und die Petition katholischer Bischçfe mit Bitte um Religionsge-
spr�che aus dem Jahr 403 (gesta conl. Carth. III 141). – Die Zusammenh�nge sind o.
Kap. 5.3. ausf�hrlich dargestellt worden.

73 Vgl. auch die Argumente Kriegbaums (AHP 28, 1990, 30– 35), der zu Recht darauf
hinweist, dass die erste Instanz eines Zivilprozesses der Prokonsul h�tte sein m�ssen.
Gleichwohl kçnnte man in diesem Fall auch eine Ausnahme annehmen (Girardet,
Historia 41, 1992, 106). Kriegbaum h�lt es f�r mçglich, dass die Klagen gar „keine
prozessuale Relevanz“ besaßen. Ebenso sei denkbar, dass zun�chst die Katholiken die
pars Maiorini beim Prokonsul angeklagt und daraufhin die Donatisten eine Klageer-
widerung (libellus contradictoribus) abgefasst h�tten. Aufgrund von �berforderung in
der Sache h�tte Anullinus die Sache dann an den Kaiser weitergeleitet. Gegen die letzte
Einsch�tzung spricht jedoch die ausdr�ckliche Forderung der pars Maiorini um Wei-
terleitung in der relatio Anullini. Vgl. auch Girardet, Historia 41, 1992, 105 –107.

74 Breuic. III 24; vgl. Monceaux IV, 201; Seeck, ZKG 10, 1889, 515 f.; Grasm�ck, Coercitio,
39.

75 Cap. conl. Carth. III 315–320, 402; breuic. III 24; vgl. o. Kap. 5.3.2.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas288



zessrahmen gesteckt worden war, als die Donatisten gefordert hatten.76 Die
zweite relatio Anullini scheint in dieser Frage ebenfalls nicht weiterf�hrend
gewesen zu sein. Wenn aus diesem Dokument klar hervorgegangen w�re, dass
Caecilianus zivilrechtlich verklagt worden war, dann w�re dies mit Sicherheit
auf der Konferenz thematisiert worden. Die Donatisten h�tten mit ganz anderen
Argumenten die Unzust�ndigkeit der rçmischen Synode anprangern kçnnen,
als sie es taten. Die zus�tzlichen Dokumente konnten also die Kenntnisse der
Parteien �ber den Inhalt der Anklageschrift nicht erweitern. Die Argumenta-
tionen erfolgten auf der gleichen Basis und mit den gleichen Intentionen wie
zuvor.

Das Wort „Anklage“ im Zusammenhang mit der relatio Anullini wird
folglich sowohl bei Augustinus als auch auf der Konferenz von 411 entweder
nicht im juristischen Sinne oder mit einer eindeutigen, auf die Gegenwart be-
zogenen Argumentation, verwendet. Es l�sst sich entsprechend kein sicherer
R�ckschluss �ber die tats�chliche Form der Anklage der pars Maiorini ziehen.
Am wahrscheinlichsten bleibt die Mçglichkeit, dass der libellus criminum eine
Sammlung von Vorw�rfen gegen Caecilianus enthielt, ohne dass die Einleitung
eines Zivilprozesses intendiert war.

F�r Augustinus war die Frage nach der juristischen Intention der Anklagen zu
keinem Zeitpunkt entscheidend. Auch er kannte nicht den genauen Inhalt der
donatistischen Eingaben und ging von einer wie auch immer gearteten Anklage
Caecilians beim Kaiser aus, die er mit der relatio Anullini begr�ndete. F�r seine
Argumentation betonte er, dass die Donatisten als erste und freiwillig den
Kaiser um Unterst�tzung in einer kirchlichen Angelegenheit ersucht h�tten.
Seine historische Darstellung ist somit richtig im Hinblick auf den �ußeren
Vorgang des donatistischen Bittgesuchs. Es ist jedoch bemerkenswert, dass
Augustinus niemals auf die vorangegangenen finanziellen Zuwendungen Kon-
stantins an die katholische Kirche eingeht. Damit unterschl�gt er den tats�ch-
lichen Grund des donatistischen Protestes und r�ckt die persçnlichen Vorw�rfe
gegen Caecilianus in den Vordergrund; er �bergeht geflissentlich, dass die
Katholiken bereits vom Kaiser bevorzugt wurden und mit ihm kooperierten,
indem sie finanzielle Zuwendungen entgegennahmen. Dadurch gelingt es ihm,
die Widerspr�che in der donatistischen Argumentation noch deutlicher zu
kennzeichnen. Es bleiben aber jene historischen Hintergr�nde blass, die Au-
gustinus aufgrund seiner Quellenbasis ausf�hrlicher h�tte darstellen kçnnen.

Aus den wenigen Stellen, die Aussagen von Donatisten enthalten, geht nicht
hervor, ob und in welcher Weise die Petition an den Kaiser in der donatistischen
Tradition eine Rolle spielte, ob Hintergr�nde und Motive �berliefert wurden.
Sicher ist allerdings, dass es den Donatisten zur Zeit Augustins nicht gelegen

76 Vgl. u. Kap. 7.3.

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 289



kam, mit den Verbindungen ihrer Vorg�nger zu Kaiser Konstantin konfrontiert
zu werden. Es passte nicht zu ihrem grunds�tzlichen Verst�ndnis der verfolgten
Kirche. Gleichwohl mussten die Donatisten in der konkreten Auseinanderset-
zung reagieren, vor allem auf Augustins Versuche, mit Verweis auf die relatio
Anullini die aktuellen staatlichen Eingriffe gegen die Donatisten zu rechtferti-
gen. Allerdings versuchten sie erst gar nicht, den Inhalt dieses Dokuments in
Zweifel zu ziehen, sondern sie verlagerten die Debatte und setzten einen an-
deren Akzent. W�hrend Augustinus stets den Zusammenhang zwischen jener
ersten Anklage gegen Caecilianus im Jahre 313 und den gegenw�rtigen Aus-
einandersetzungen betonte, beurteilten die Donatisten die Ereignisse getrennt
voneinander: Ihre traditio-Anklagen gegen Felix und Caecilianus vor weltlichen
Instanzen betrachteten sie als eine notwendige Maßnahme zur Verteidigung der
Kirche. Ihre Verfolgung durch die Katholiken und den Kaiser dagegen stellte
aus donatistischer Perspektive einen abzulehnenden Angriff auf die wahre
Kirche dar. Auf diese Weise konnten die Donatisten ausweichen, wenn Au-
gustinus ihnen vorwarf, mit zweierlei Maß zu messen, indem sie einerseits selbst
s�kulare Hilfe in Anspruch n�hmen, andererseits gegen die staatlichen Ent-
scheidungen aufbegehrten. Ihre Ekklesiologie erlaubte es den Donatisten, nach
diesem eklektizistischen Prinzip zu verfahren: Die Reinheit der Kirche konnte
auch mit Hilfe weltlicher Mittel verteidigt werden, ohne dass damit eine ge-
nerelle Anerkennung weltlicher Verf�gungen einhergehen musste.

3. Die Konzile von Rom und Arles

Der Verlauf der Konzile in Rom und Arles spielte in der historischen Argu-
mentation beider Seiten bis auf wenige Ausnahmen eine untergeordnete Rolle.
Entscheidend waren lediglich die Urteile dieser Synoden in der causa Caeciliani.
Die Weigerung der Donatisten, die in Rom und Arles gef�llten Freispr�che
Caecilians anzuerkennen, nahm Augustinus zum Anlass, scharf gegen das
Schisma und die Verletzung der Kircheneinheit durch die Donatisten zu pole-
misieren.77

�ber den Verlauf des Konzils von Rom berichtet Augustinus ausf�hrlicher
nur in dem Brief an seine Gespr�chspartner von Thubursicum (ep. 43), obwohl
er �ber die Vorg�nge sehr gut informiert war. Augustinus kannte nachweislich
die gesamten Konzilsakten, dar�ber hinaus einen Brief Konstantins an den rç-
mischen Bischof Miltiades und den Bericht des Anullinus �ber die Entsendung

77 Ps. c. Don. 105– 107; c. litt. Pet. II 205; III 29; c. ep. Parm I 10– 11; II 30; cath. fr. 46;
Cresc. III 44; IV 9; un. bapt. 28; c. Iul. 7; epp. 43. 4 –5, 14–16; 53.5; 76.2; 88.3; 89.3;
93.13; 105.8; breuic. III 24, 31, 37; c. Don. 17, 19, 56; correct. 47; s. Denis 19.8; vgl. auch
bapt. II 14.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas290



der beiden Streitparteien nach Rom. Da heutzutage von den genannten Quellen
nur noch der Brief an Miltiades existiert, kommt der Interpretation von Au-
gustins ep. 43 eine besondere Bedeutung zu.

Neben Augustinus geben nur wenige Quellen Auskunft �ber die rçmische
Synode: Optatus von Mileve erw�hnt in einem kurzen Bericht den Versamm-
lungsort und das Datum; zudem listet er die Namen der Teilnehmer auf.78 Einige
R�ckschl�sse lassen sich aus den erhaltenen Briefen Konstantins ziehen, die vor
und nach der Synode geschrieben worden sind, und schließlich geben die
Konferenzakten von 411 bzw. Augustins Breviculus zus�tzliche Hinweise.79 Die
Rekonstruktion der Ereignisse bleibt jedoch aufgrund der wenigen Anspielun-
gen und Fragmente problematisch.

Das Konzil von Rom, das in der causa Caeciliani entscheiden sollte, fand
Ende September und Anfang Oktober 313 auf dem Lateran statt.80 Außer dem
rçmischen Bischof Miltiades waren noch 18 weitere Bischçfe als Richter an-
wesend, drei von Konstantin ausgew�hlte Bischçfe aus Gallien81 sowie 15 Bi-
schçfe aus Italien, die Miltiades wohl eigenst�ndig hinzugezogen hatte. Aus dem
Brief Konstantins an Miltiades, der durch die Kirchengeschichte des Eusebius
erhalten ist, gehen einige Motive und Erwartungen des Kaisers hervor:82 Kon-

78 Opt. I 23– 24.
79 Cap. conl. Carth. III 317–320, 402, 404; breuic. III 24, 31; vgl. c. Don. 56.
80 Zu diesem Konzil vgl. Girardet, Kaisergericht, 26–35; Historia 41, 1992, 104 –116;

Grasm�ck, Coercitio, 39– 49; Instinsky, Bischofsstuhl, 74–82; Lietzmann, Geschichte
III, 72 –74; Maier I, Nr. 17, 151 f.; Monachino, AHP 2, 1964, 11 –16; Roethe, Synoden,
51– 81; M�hlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 21– 30. – Die wichtigsten Quellen versammelt
von Soden, Nr. 13, 14 –16. – Zur Identifizierung des Versammlungsortes vgl. Ernest
Nash, Convenerunt in domum Faustae in Laterano S. Optati Milevitani I, 23, RQA 71,
1976, 1–21. – Zum Datum vgl. Roethe (Synoden, 64 f. mit Anm. 44), der zu Recht
ausgehend von c. Don. 56 den 2. Oktober als letzten Tag der Synode mit Urteilsver-
k�ndung z�hlt. So auch Mandouze (PAC, 169 Anm. 38) und M�hlsteiger (aaO, 24);
gegen die weit verbreitete Datierung 2.–4. Oktober etwa bei Monceaux (IV 22, 338) und
Seeck, Geschichte III, 329 f.; vgl. auch Maier I, 151 Anm. 3.

81 Reticius von Autun, Maternus von Kçln und Marinus von Arles. Alle drei Bischçfe sind
auch Teilnehmer des Konzils von Arles ein Jahr sp�ter (vgl. Gaudemet, SC 241, 56 –60).
Roethe (Synoden, 55 f.) vermutet wohl zu Recht, dass diese Bischçfe Konstantin per-
sçnlich bekannt waren und sein Vertrauen besaßen.

82 Eus. HE X 5.18– 21; Maier I, Nr. 16, 148 –150; von Soden Nr. 12; vgl. Monceaux IV, 201;
Seeck, ZKG 10, 1889, 512 f.; Dçrries, Selbstzeugnis, 20 f.; Barnes, New Empire, 241;
Corcoran, Empire, 160. – Das Datum des Briefes ist nicht �berliefert; er d�rfte jedoch in
einem nicht allzu großen Abstand nach der relatio Anullini geschrieben worden sein, im
Fr�hjahr oder Sommer 313 (von Trier aus). – Die Adresse nennt neben Miltiades einen
gewissen Marcus als zweiten Adressaten. Eine Identifizierung dieser Person ist
schwierig. Seeck (aaO, 512) vermutet einen �bertragungsfehler: der urspr�ngliche
zweite Adressat sei vermutlich Merocles, der Bischof von Mailand gewesen, der am
Konzil in Rom teilnahm. Doch Augustinus �berliefert ebenfalls den Namen Marcus (s.

3. Die Konzile von Rom und Arles 291



stantin l�sst erkennen, dass ihm die Kirchenspaltung in der erst k�rzlich er-
worbenen Provinz sehr große Sorgen bereitete; eine Ausweitung des Streites
sollte unbedingt verhindert werden. Er informierte Miltiades �ber die Anklagen
gegen Caecilianus und �ber seine Anordnungen, die drei gallischen Bischçfe
sowie je zehn Bischçfe der beiden Parteien nach Rom zu beordern. Den Kon-
zilsteilnehmern �bersandte er Kopien der beiden donatistischen libelli, damit sie
sich vorab ein Bild �ber die Sachlage machen konnten. Vom rçmischen Bischof
forderte der Kaiser eine gewissenhafte Untersuchung und auf jeden Fall eine
Beendigung des Schismas. Unter Beachtung des kirchlichen Rechts �berließ er
jedoch Miltiades die Entscheidung �ber die weitere Verfahrensweise.83

Konstantin verstand den Fall als innerkirchlichen Streit �ber die Recht-
m�ßigkeit des Bischofsamtes Caecilians. Er sah sich aber auch dem Gott der
Christen gegen�ber verpflichtet, derartige Streitigkeiten zu unterbinden und die
rechte Aus�bung des christlichen Kultes zu gew�hrleisten.84 Daher delegierte er
die Aufgabe an ein kirchliches Gremium, das ihm geeignet schien, den Konflikt
mçglichst schnell, und zum Wohl von Staat und Kirche zu schlichten.85

Nachdem sich das Konzil offenbar ohne Schwierigkeiten konstituiert hatte
und die beiden Parteien in Rom eingetroffen waren, begannen die Verhand-
lungen. Im Breviculus der Konferenz von 411 gibt Augustinus auf Grundlage der
rçmischen Akten ein kurzes Res�mee �ber den Verlauf des ersten Verhand-
lungstages. Demnach h�tten die Ankl�ger Caecilians verweigert, zu den An-
klagen Stellung zu nehmen. Außerdem sei Donatus von Casae Nigrae in An-
wesenheit �berf�hrt worden, in Karthago ein Schisma verursacht zu haben, zu
der Zeit, als Caecilianus noch Diakon war.86 Optatus von Mileve spricht
ebenfalls von dem „Eingest�ndnis“ der donatistischen Zeugen, nichts gegen

Denis 19.8). Mçglicherweise handelte es sich um einen Diakon (so auch Kraft, Ent-
wicklung, 168 f.); vgl. Maier I, 149 Anm. 4 und Pietri, PIC 2, 1389, s. v. Marcus 1.

83 Vgl. Roethe, Synoden, 59 f.
84 Zu diesem Motiv s. Konstantins Brief an den Vikar Aelafius, Opt. App. III (hier: ed.

Ziwsa, S. 206 Z. 9 ff.); Maier I, Nr. 18, 153 –158; von Soden Nr. 14. Der Brief ist nur in
einer schlechten Handschrift �berliefert und der Text teilweise unverst�ndlich. Die
Authentizit�t wurde h�ufig angezweifelt. Zur Problematik vgl. Kraft, Entwicklung, 172 –
183; Grasm�ck, Coercitio, 51 f. Anm. 226; Dçrries, Selbstzeugnis, 21–24; Monceaux IV,
202; Seeck, ZKG 30, 1909, 200 –207.

85 Es ist unergiebig, dar�ber zu spekulieren, ob und in welcher Weise Ossius von Cordova
den Kaiser gegen die Donatisten beeinflusst haben kçnnte. So u. a. bei Maier I, 148
Anm. 1; Girardet, Kaisergericht, 29 f.; Instinsky, Bischofsstuhl, 72; Seeck, ZKG 10,
1889, 513. – Vgl. u. Kap. 7.4.2.2.

86 Breuic. III 24: atque inde ex ordine legi coepit etiam episcopale iudicium Miltiadis Ro-
mani episcopi et aliorum cum illo Gallorum et Italorum episcoporum in eadem urbe
Romae factam, cuius iudicii prima parte, id est gestis primi diei recitatis, ubi accusatores
Caeciliani qui missi fuerant negauerunt se habere quod in eum dicerent, ubi etiam Do-
natus a Casis Nigris in praesenti conuictus est adhuc diacono Caeciliano schisma fecisse
Carthagine […].

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas292



Caecilianus in der Hand zu haben. Donatus dagegen habe „gestanden“, wie-
dergetauft und gefallenen Bischçfen die Hand aufgelegt zu haben.87

Diese Aussagen lassen erkennen, dass Donatus zum Auftakt des ersten
Verhandlungstages die Rolle eines Ankl�gers gegen Caecilianus �bernommen
hatte und das Pl�doyer der Anklage hielt. Darin erl�uterte er dem Gericht die
Situation der Kirche in Karthago und Afrika. Er legte dar, dass seiner Ansicht
nach Traditoren als Bischçfe nicht ohne Buße in ihrem Amt verbleiben kçnnten
und deshalb Wiedertaufen praktiziert worden seien. Ausgehend von dieser
Grundlage d�rfte Donatus die bekannten Beschwerden gegen Caecilianus (vor
allem die Weihe durch Traditoren) vorgebracht haben.88 Im Anschluss daran
sollten weitere Zeugen die Anklagen best�tigen, was laut Auskunft der Proto-
kolle aber nicht geschah.

Zur Feststellung weiterer Einzelheiten f�hren die Aussagen Augustins in
ep. 43 weiter. Dort schreibt er �ber die Verhandlungen in Rom:

„Seht, mit welcher Sorge um die Bewahrung und Wiederherstellung von Frieden
und Einheit alles besprochen wurde, auf welche Weise die Person der Ankl�ger
untersucht wurde und aufgrund welcher M�ngel etliche von ihnen zur�ckgewiesen
wurden; und dass aufgrund der Aussagen der Anwesenden mit Gewissheit fest-
gestellt wurde, dass [die Ankl�ger] nichts hatten, was sie gegen Caecilianus sagen
konnten, sondern dass sie die ganze Sache den Anh�ngern der pars Maiorini – das
heißt einem aufr�hrerischen und vom Frieden der Kirche entfremdeten Pçbel –
zuschieben wollten, damit n�mlich Caecilianus von dieser tobenden Menge ange-
klagt werden sollte. Sie, so glaubten sie, werde allein mit tumultartigem Geschrei,
ohne den Beweis von Dokumenten und ohne eine Untersuchung der Wahrheit, die
Herzen der Richter zu ihren Gunsten verdrehen kçnnen, […].“89

Es folgen eine Polemik gegen das Konzil von Karthago und ein Vergleich der
Urteile von Secundus und Miltiades. In Rom, so betont Augustinus nochmals,
h�tten die Richter nicht zugelassen, dass Caecilianus durch die anonyme Masse
der pars Maiorini anstatt durch einen ordentlichen Kl�ger angeklagt werde.

Diese Aussagen Augustins beziehen sich zwar eindeutig auf die vorliegen-
den Konzilsakten von Rom, jedoch erscheint die Darstellung offensichtlich
�bertrieben. Augustins prim�res Argumentationsziel in diesem Brief war es, die

87 Opt. I 23: […] quod confessus sit se rebaptizasse et episcopis lapsis manum inposuisse,
quod ab ecclesia alienum est.

88 Vgl. Roethe, Synoden, 66.
89 Ep. 43.14: uidete, quanta cura pacis atque unitatis conseruandae uel restituendae cuncta

discussa sint, quem ad modum accusatorum persona tractata et quorundam eorum quibus
maculis inprobata sit praesentiumque uocibus liquido constiterit nihil eos habuisse, quod
in Caecilianum dicerent, sed totam causam in plebem de parte Maiorini, hoc est sedi-
tiosam et ab ecclesiae pace alienatam multitudinem transferre uoluisse, ut ab ea uidelicet
turba Caecilianus accusaretur, quam solis tumultuosis clamoribus nulla documentorum
adtestatione, nullo ueritatis examine ad suam uoluntatem animos iudicum detorquere
posse arbitrabantur, […].

3. Die Konzile von Rom und Arles 293



Legitimit�t der europ�ischen Urteile zu bekr�ftigen. Er stellt die sorgf�ltige
Untersuchung in Rom dem vom Pçbel geforderten Urteil in Karthago gegen-
�ber. Dies spiegelt sich in seiner Auslegung wider, die zugespitzt lautet: Die
Donatisten h�tten auf die Fragen des Gerichts nicht geantwortet und anstelle
einer sorgf�ltigen Untersuchung wiederum ein tumultartiges Verfahren haben
wollen.90

Die historische Grundlage f�r Augustins Interpretation zeichnet sich zwi-
schen den Zeilen ab: Offensichtlich wurden gegen Donatus und seine Mit-
streiter Vorw�rfe erhoben, die �berpr�ft und als wahr angesehen wurden. Sie
selbst wurden zu Angeklagten, wie es auch das sp�tere Urteil verdeutlichte.
Jene Aussage, die Augustinus mit „der pars Maiorini zuschieben“ bezeichnet,
bezieht sich auf jenes donatistische Argument, das genauso noch im Jahre 411
vorgetragen wurde: Die Donatisten verwiesen auf das in ihren Augen kir-
chenrechtlich bindende Urteil des Konzils von Karthago und forderten die
Anerkennung dieser Entscheidung anstelle einer neuen Untersuchung der
Anklagen gegen Caecilianus.91 Die rçmischen Richter lehnten diese Forderung
als Grundlage des Prozesses ab und erwarteten von Donatus einen Vortrag der
Beschuldigungen gegen Caecilianus und Zeugen, die dies im Einzelnen best�-
tigen konnten.92 Dieses wiederum verweigerte Donatus, eine Entscheidung, die
zu den sp�teren Formulierungen beitrug, die Zeugen h�tten gestanden, nichts
gegen Caecilianus sagen zu kçnnen.

F�r die Verhandlung des ersten Tages l�sst sich also zusammenfassen, dass
Donatus in seinem Pl�doyer zun�chst das Verst�ndnis seiner Kirche in der
H�retikertaufe darlegte, sodann die Gr�nde f�r die Aberkennung der Weihe
Cecilians nannte und schließlich die Unzust�ndigkeit des bischçflichen Gerichts
mit der bereits gef�llten Entscheidung von Karthago begr�ndete. Allen weite-
ren Forderungen verweigerte er sich.

Die Weigerung der pars Donati, das Gericht anzuerkennen, setzte sich im
weiteren Prozessverlauf fort. Am zweiten und dritten Verhandlungstag, so
Augustins Angabe im Breviculus, seien Donatus und die anderen Ankl�ger
nicht mehr erschienen, obwohl sie zuvor noch versprochen h�tten, andere
Zeugen vorzuf�hren.93 In ep. 43 erw�hnt Augustinus die Vermutung, Donatus
habe die Zeugen wegbringen lassen und so an der Aussage gehindert. Augus-
tinus deutet dieses Verhalten in seinem Sinne aus: Donatus sei nicht mehr
erschienen, da er wohl einer Verurteilung entgehen wollte, doch sei seine Schuld
bereits in seiner Gegenwart festgestellt worden. Dies entsprach Augustins po-

90 Zur historischen Argumentation in ep. 43 vgl. o. Kap. 4.2.1.
91 Auch der Kontext in ep. 43.14 –16 zeigt deutlich, dass das Konzil des Secundus ein

Hauptargument des Donatus in Rom war.
92 Vgl. Grasm�ck, Coercitio, 44 Anm. 177; Roethe, Synoden, 70.
93 Breuic. III 24.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas294



lemischen Ansatz, die Ung�ltigkeit von Caecilians Verurteilung in Abwesenheit
zu unterstreichen.94 Tats�chlich beabsichtigte Donatus wohl gezielt, die Hand-
lungsf�higkeit des Gerichtes zum Erliegen zu bringen, indem er seine Zeugen
nicht vorf�hrte und selbst nicht mehr erschien. Wahrscheinlich spekulierte er zu
diesem Zeitpunkt bereits mit einer erneuten Beschwerde beim Kaiser.95

W�hrend die Bischçfe, nunmehr in Abwesenheit der Kl�gerpartei, �ber die
causa Caeciliani berieten, wurde nochmals in schriftlicher Form eine Klage-
schrift gegen Caecilianus eingereicht, die Anlass f�r erneute Diskussionen gab.
Leider �berliefert Augustinus weder Genaueres �ber den Inhalt noch �ber die
Verfasser dieser Anklageschrift.96 Es scheint aber, dass nicht Donatus selbst,
sondern eine Gruppe seiner Anh�nger mit diesem libellus einen erneuten
Versuch unternahm, ihr Anliegen zu verdeutlichen und die Anklagen gegen
Caecilianus zu begr�nden. Mçglicherweise handelte diese Gruppe in Dissens zu
Donatus und seiner Strategie, das Gericht nicht anzuerkennen. Wie auch immer,
die enthaltenen Anklagen wurden ebenso verworfen wie zuvor die Ausf�h-
rungen des Donatus.97

Am dritten Tag wurden die Urteile gef�llt. Caecilianus wurde durch die
Urteilsspr�che aller 19 Bischçfe freigesprochen, mit der Begr�ndung, es seien
keine Anklagen vorgetragen worden. Donatus dagegen wurde in Abwesenheit
als Urheber des Schismas verurteilt und damit exkommuniziert. Optatus zitiert
das Schlussurteil des Miltiades:

„Da es feststeht, dass Caecilianus von denen, die mit Donatus gekommen sind,
ihrer eigenen Erkl�rung gem�ß nicht angeklagt wird, und ebenfalls feststeht, dass

94 Vgl. o. Kap. 4.2.1.
95 Von vors�tzlichen Obstruktionen gehen auch Roethe (Synoden, 70), Girardet (Kaiser-

gericht, 35) und M�hlsteiger (ZRG KA 85, 1999, 28) aus. Roethe (aaO, 70– 72) und ihm
folgend Girardet (aaO, 35 f.) glauben, die Donatisten wollten eine Verlagerung des
Prozesses nach Karthago bzw. ein erneutes Urteil einer afrikanischen Synode erreichen.
Gegen diese Annahme spricht jedoch der Kontext von ep. 43.14 –15 (s.o. Kap. 4.2.1):
Schon die Formulierung pars Maiorini weist darauf, dass Augustinus von dem bereits
gef�llten Urteil in Karthago spricht und nicht von einem neuen Prozess in Karthago.

96 Ep. 43.15: accessit aliud, ut quibusdam aduersus Caecilianum denuntiationis libellus
daretur. Post quod factum quem ad modum sit rursus agitata cognitio et quae personae
illum libellum dederint quoque modo nihil Caecilianum probari potuerit, quid dicam,
cum et audieritis omnia et, quotiens uolueritis, legere possitis? – Die Formulierung l�sst
keinen Zweifel daran, dass die rçmischen Akten �ber diesen Vorgang Auskunft gaben.

97 Anders die �berlegungen Girardets (Kaisergericht, 36 f.), der ausgehend von seiner
Hypothese, der erste libellus habe zivilrechtliche Anklagen beinhaltet, nunmehr von
kirchlichen Anklagen ausgeht, die taktisch geschickt eingesetzt worden seien. Roethe
(Synoden, 73 f. mit Anm. 78) und Grasm�ck (Coercitio, 43) halten es f�r mçglich, dass
der libellus criminum Caeciliani eingereicht wurde, da er zuvor noch nicht verlesen
worden sei.

3. Die Konzile von Rom und Arles 295



er in keiner Weise von Donatus �berf�hrt worden ist, urteile ich, dass er ver-
dientermaßen unangetastet in der kirchlichen Gemeinschaft verbleiben soll.“98

Das Urteil fiel eindeutig auf Grundlage der theologisch-dogmatischen Vorent-
scheidung, dass eine Wiedertaufe von lapsi nicht notwendig sei. Indem Donatus
vor der Synode ein Bekenntnis zur Wiedertaufe abgelegt hatte, hatte er sich in
den Augen der Richter selbst �berf�hrt und galt als Verursacher des Schismas.99

An der Wahl und Weihe Caecilians war folglich nichts auszusetzen, entspre-
chende Einreden des Donatus wurden ebenso zur�ckgewiesen wie das Urteil
des Konzils von Karthago. Caecilianus wurde als rechtm�ßiger Bischof Kar-
thagos best�tigt. Die Bischçfe in Rom formulierten auch Regelungen f�r die
Wiederherstellung der Kircheneinheit in Afrika. Allein Donatus sollte aus der
Kirche ausgeschlossen bleiben. Alle anderen donatistischen Bischçfe sollten
Gemeinschaftsbriefe erhalten und ihre Gemeinden behalten, sofern sie fr�her
geweiht worden waren als ihre katholischen Kollegen. Die �brigen sollten
andere Gemeinden �bernehmen.100

Der Verlauf und das Urteil verdeutlichen sowohl die Parallelen als auch die
Ambivalenz von weltlicher und kirchlicher Gerichtsbarkeit. Auf der einen Seite
entsprach der Prozess vor dem bischçflichen Gremium einer Synode mit der
kirchenrechtlich relevanten Exkommunizierung des Donatus und der Aner-
kennung Caecilians. Auf der anderen Seite entsprach der Prozess einem zivil-
rechtlichen Kognitionsverfahren. Miltiades �bernahm dabei formal die Funk-
tion eines Einzelrichters, seine Kollegen bildeten das beratende consilium. Am
Ende der Verhandlungen gaben alle 19 Mitglieder ihre Sentenzen ab, zuletzt

98 Opt. I 24: cum constiterit Caecilianum ab his, qui cum Donato uenerunt, iuxta profes-
sionem suam non accusari nec a Donato conuictum esse in aliqua parte constiterit, suae
communioni ecclesiasticae integro statu retinendum merito esse censeo. – Vgl. breuic. III
31; ep. 43.16.

99 Die Aussage in breuic. III 24, Donatus habe in Karthago ein Schisma verursacht, bevor
Caecilianus Bischof geworden sei, kann daher nur bedeuten, dass Donatus bereits nach
Beendigung der Verfolgung in Karthago wirkte und die Taufe von Gefallenen prakti-
zierte. Es ist dagegen auszuschließen (vgl. Mandouze, PAC, 293 f.), dass Donatus unter
den Gegnern Caecilians zu Beginn der Auseinandersetzung bereits eine herausragende
Stellung einnahm. Ansonsten w�re sein Name sicher schon vor dem Konzil in Rom
genannt worden. Vgl. auch Roethe, Synoden, 74.

100 Ep. 43.16. – Trotz der rhetorischen �berhçhung des „vorausschauenden und friedfer-
tigen“ Urteils des Miltiades, d�rften Augustins Informationen �ber diese Regelungen
den Akten entnommen sein. Sie entsprechen zudem den Anweisungen Konstantins, ein
schnelles Ende der Spaltung herbeizuf�hren. – F�r seine Darstellung des Konzils von
Rom �bernimmt Grasm�ck (Coercitio, 41–45) vçllig unkritisch die Aussagen Augustins
aus ep. 43, wodurch ein verzerrtes Bild von den Absichten der pars Donati in Rom
entsteht.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas296



Miltiades, durch dessen Urteil die Entscheidung Rechtsg�ltigkeit erhielt (iudi-
cium Miltiadis).101

Das gesamte Verfahren, die Beauftragung durch den Kaiser, die Durch-
f�hrung durch die Bischçfe und schließlich die Anerkennung des Ergebnisses
durch den Kaiser, war ein Novum in der Geschichte der Kirche. Insofern war
das Konzil von Rom Auftakt und Modell f�r nachfolgende Konzile und kir-
chenpolitische Entscheidungen in ihrer Verquickung von Staat und Kirche.102

Es stellt sich die Frage, warum Augustinus so wenig aus den Akten des
Konzils zitiert, obwohl ihm die Dokumente bekannt waren. Es ist kaum anzu-
nehmen, dass er etwas �ber bestimmte Vorg�nge verschweigen wollte, dann
h�tte er schließlich ganz auf das Dokument verzichtet und nicht seinen Gegnern
daraus vorlesen lassen. Vielmehr konzentrierte er sich aufgrund der ekklesio-
logischen Perspektive in seiner Argumentation auf das Urteil des Miltiades. Die
Entscheidung der europ�ischen Bischçfe wollte er als Entscheidung der Ca-
tholica vermitteln. Ganz im Sinne Cyprians stellte er die Einheit der Kirche �ber
die unterschiedlichen theologischen Ansichten. Die Donatisten sollten am rç-
mischen Urteil sehen, dass sie sich von der kirchlichen Einheit und damit von
der Wahrheit abgetrennt hatten und nicht umgekehrt. Die einzigen bekannten
Ausnahmen von dieser Argumentation sind die Ausf�hrungen �ber das rçmi-
sche Konzil in ep. 43 und w�hrend der Konferenz von 411. In beiden F�llen
verfolgte Augustinus jedoch bestimmte Ziele: In dem Brief ging es um die
Kontrastierung des Prozesses in Rom mit den Vorg�ngen in Karthago und der
Absetzung Caecilians. Auf der Konferenz sollte durch die Verlesung der Pro-
tokolle von Rom die Unanfechtbarkeit des iudicium Miltiadis bekr�ftigt wer-
den.103

F�r die Donatisten bedeuteten die Akten des Konzils lediglich eine Be-
st�tigung ihrer Auffassung �ber die Kirche der Traditoren. In Karthago 411
deklarierten die Donatisten die rçmische Synode als ung�ltig, da sie f�r die
afrikanische Angelegenheit nicht zust�ndig gewesen und das Urteil durch den

101 Dazu ausf�hrlich Girardet, Kaisergericht, 27 –35; vgl. Instinsky (Bischofsstuhl, 77 f.)
und Roethe (Synoden, 74 –79). Girardet postuliert allerdings, dass letztlich der Kaiser
als iudex, nachdem er �ber die Entscheidung in Rom informiert worden sei, das ei-
gentliche Urteil gesprochen habe. Gleichwohl, so Girardet (aaO, 33), war Konstantin
gewillt, „seinem consilium aus Bischçfen eine hçhere Autorit�t zuzuerkennen als einem
Sachverst�ndigenrat.“ Diese umst�ndliche Argumentation ist nicht �berzeugend. Die
Reaktionen Konstantins nach den bischçflichen Entscheidungen (vgl. Opt. App. III und
V) zeigen deutlich, dass er den Bischçfen das Urteil f�r diese kirchliche Angelegenheit
�berlassen hatte und zun�chst nicht selbst urteilen wollte (vgl. Gaudemet, �glise, 457). –
Nochmals anders beurteilen Grasm�ck (Coercitio, 45– 48) und M�hlsteiger (ZRG KA
85, 1999, 25) den Prozess. Sie gehen davon aus, dass Miltiades nicht als Vorsitzender,
sondern als primus inter pares in einem bischçflichen Kollegialgericht geurteilt habe.

102 Roethe, Synoden, 53 f.
103 Vgl. o. Kap. 4.2.1. und 5.3.2.

3. Die Konzile von Rom und Arles 297



Traditor Miltiades gesprochen worden sei. Dabei betonten sie, dass aus diesem
Grund bereits ihre Vorfahren das Urteil abgelehnt h�tten.104 Doch erweist sich
diese Aussage als sehr gewagt, wenn man den weiteren Verlauf der Ereignisse
betrachtet, wie er sich aus den Quellen ergibt. Denn die traditio des Miltiades
spielte bei den donatistischen Appellen gegen die Entscheidung von Rom ganz
offensichtlich keine Rolle.105 In donatistischen Quellen vor der Konferenz von
411 fehlen entsprechende Hinweise. Bei Cresconius und Parmenianus findet
sich lediglich der Vorwurf, die Bischçfe seien bestochen worden. Damit ver-
wendeten beide einen �blichen Topos zur Diskreditierung eines Urteils.106

Demzufolge ist es wahrscheinlich, dass die Ablehnung des rçmischen Urteils
aufgrund von traditio-Vorw�rfen gegen Miltiades entgegen der donatistischen
Behauptungen erst zur Zeit Augustins aufkam und sich verfestigte.107

�ber das Konzil von Arles waren die Kenntnisse bei Donatisten und Katholiken
zur Zeit Augustins gering. Im Gegensatz zur rçmischen Synode waren weder
Akten bekannt noch jene Briefe Konstantins, die im Zusammenhang mit dem
Konzil von Arles geschrieben wurden und heute erhalten sind. Da auch Optatus
von Mileve nichts �ber Arles berichtet, war die einzige Quelle offenbar der
Brief Konstantins an den Vikar Eumalius vom November 316, den Augustinus
f�r die Auseinandersetzung heranzog. Diesem Schreiben entnahm er Informa-
tionen �ber die Appelle der Donatisten bei Konstantin, die Einberufung der
Synode von Arles und den erneuten Freispruch Caecilians durch die Bischçfe.108

F�r seine Argumentation verarbeitete Augustinus diese wenigen Angaben,
indem er das zweifache Urteil der Bischçfe f�r Caecilianus dem einfachen
Urteil gegen Caecilianus in Karthago entgegenstellte. Die Entscheidung von
Arles wie das sp�tere Urteil des Kaisers sollten die eindeutige Kl�rung des
Streites demonstrieren.109

Zur genaueren Kl�rung der Umst�nde stehen heute einige weitere Quellen
zur Verf�gung: Die Briefe Konstantins an den Vikar Aelafius110 und an den

104 Cap. conl. Carth. III 471; vgl. breuic. III 34; un. bapt. 28; vgl. o. Kap. 5.3.2.
105 Vgl. u. S. 299 – Auch Augustinus macht deutlich, dass er die Anschuldigungen gegen

Miltiades f�r haltlos erachtet (un. bapt. 28).
106 Cresc. III 67; c. ep. Parm. I 11; vgl. o. Kap. 3.4.1; u. Kap. 7.4.2.2.
107 Zur traditio des Miltiades vgl. auch o. Kap. 6.1.4.
108 Breuic. III 37. – Augustins Gegner Parmenianus erw�hnte die Synode von Arles in

seinen Schriften (vgl. c. ep. Parm. I 11). Wie ausf�hrlich er dar�ber berichtete, l�sst sich
nicht sagen; mçglicherweise zog aber Augustinus Informationen zu Arles aus den
Aussagen Parmenians. – Maier (I, S. 16 mit Anm. 28) meint, Augustinus habe seine
Kenntnisse �ber das Konzil von Arles nicht aus den Briefen Konstantins. Dabei �ber-
sieht er, dass Augustinus schon in fr�hen Briefen das Schreiben an Eumalius explizit
heranzieht.

109 Vgl. die Stellenangaben o. Anm. 77.
110 Opt. App. III; zum Text s.o. Anm. 84.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas298



Bischof Chrestus von Syrakus111 geben Auskunft �ber die Beschwerden der
Donatisten nach der Entscheidung von Rom und �ber die Einberufung der
Synode nach Arles. Die Konzilsakten selbst sind nur noch fragmentarisch er-
halten. So ist im Anhang des Optatus ein Schreiben der versammelten Bischçfe
an Silvester von Rom �berliefert.112 Dar�ber hinaus existieren noch einige
Beschl�sse sowie eine Unterschriftenliste aller Teilnehmer.113

Aus den vorhandenen Quellen ergibt sich folgendes Bild: Nachdem die
Synode in Rom ihr Urteil gef�llt hatte, wurden Konstantin die Ergebnisse
mitgeteilt. Vermutlich waren es die von ihm bestimmen gallischen Bischçfe, die
zu ihm nach Trier kamen, die Akten am Hof �bergaben und Bericht erstatteten,
in dem sie die rechtm�ßige und gr�ndliche Durchf�hrung des Prozesses in Rom
hervorhoben.114 Die Donatisten indessen ließen das Urteil von Rom nicht lange
auf sich beruhen. Wahrscheinlich noch Ende des Jahres 313 reichten sie beim
Kaiser Beschwerde ein und forderten, Konstantin mçge, wie urspr�nglich er-
beten, sich selbst mit dem Fall besch�ftigen. Gegen das Konzil von Rom
wandten sie ein, es h�tten nur wenige Bischçfe ihr Urteil abgegeben, und es sei
ohne vollst�ndige Pr�fung aller Fragen zu schnell geurteilt worden. Sie be-
haupteten zudem, die Richter h�tten sich eingeschlossen und dann nach ihrem
Gutd�nken geurteilt. Caecilianus aber, darauf insistierten die Donatisten, sei
des Bischofsamtes unw�rdig.115 Zum einen argumentierten die Donatisten also
kirchenrechtlich, indem sie wie zuvor die Absetzung Caecilians durch das
afrikanische Konzil als Grundlage betrachteten, zum anderen kehrten sie ihre
eigenen Obstruktionen gegen das Gericht, indem sie ihre Weigerungen auszu-
sagen als nicht erfolgte Anhçrung interpretierten.116

111 Eus. HE X 5.21 –24; Maier I, Nr. 19, 158 –160; von Soden, Nr. 15; Dçrries, Selbst-
zeugnis, 24–28; Kraft, Entwicklung, 169 –172; vgl. Monceaux IV, 202; Grasm�ck, Co-
ercitio, 56 f.

112 Opt. App. IV; Gaudemet, SC 241, 40 –45; Maier I, Nr. 20 A, 160– 165; von Soden,
Nr. 16; vgl. Monceaux IV, 345 –348; Grasm�ck, Coercitio, 60–62; M�hlsteiger, ZRG
KA 85, 1999, 36 –38.

113 Zusammengestellt bei Gaudemet, SC 241, 46 –67.
114 Konstantins Brief an Aelafius (Opt. App. III, von Soden, Nr. 14, Z. 13 ff.); vgl. Roethe,

Synoden, 57 f.
115 Opt. App. III (von Soden, Nr. 14, Z. 33 –35): nam id quoque te scire conuenit, quod ex

hisdem uenerunt, adserentes, quod minus dignus idem Caecilianus cultu sanctissimae
religionis habeatur, […].

116 Brief an Aelafius (Opt. App. III); Brief an Chrestus (Eus. HE X 5.22); vgl. ep. 88.3. –
Vgl. Girardet, Historia 41, 1992, 110– 113. Girardet beurteilt die Einw�nde der Dona-
tisten in juristischer Hinsicht als Versuch, eine Nichtigkeitserkl�rung des Urteils her-
beizuf�hren. Da das Urteil von Rom bereits ein Kaiserurteil gewesen sei, sei es inap-
pellabel gewesen; daher d�rfe man nicht von einer Appellation der Donatisten sprechen
Gegen diese Einsch�tzung spricht jedoch die Feststellung, dass Konstantin sich gerade
nicht als oberster Richter eines bischçflichen consilium verstanden hatte, sondern zu-
n�chst den Fall an die Kirche delegierte. Von dieser Grundlage ausgehend l�sst sich

3. Die Konzile von Rom und Arles 299



Konstantin reagierte zwar mit deutlicher Missbilligung auf die erneute
Klage der Donatisten, entschied aber dennoch, den Fall nochmals untersuchen
zu lassen. Wahrscheinlich hatte er den Donatisten nach dem Urteil von Rom
untersagt, nach Afrika zur�ckzukehren.117 Mçglicherweise hatte er bereits zu
diesem Zeitpunkt von neuen Unruhen zwischen den Kirchen in Afrika gehçrt
und suchte nun nach weiteren Lçsungswegen.118 Nachdem entschieden worden
war, auch Caecilianus die R�ckkehr nach Karthago zu untersagen, setzte
Konstantin eine Untersuchungskommission ein, die in Afrika vor Ort die Lage
kl�ren sollte. Die beiden beauftragten Bischçfe best�tigten zwar das Urteil des
Miltiades, jedoch beugten sich die Donatisten dieser Entscheidung ebenso
wenig wie zuvor.119

Nach dem Scheitern dieses Versuchs entschied sich Konstantin im Fr�hjahr
314, erneut ein Bischofskonzil mit der Untersuchung der causa Caeciliani zu
beauftragen. Mit Ber�cksichtigung der donatistischen Einw�nde sollte diesmal
eine mçglichst große Anzahl von Bischçfen beteiligt sein. Alle Beschwerden
sollten gr�ndlich angehçrt werden, um eine Lçsung zur Wiederherstellung der
Kircheneinheit zu finden. Offensichtlich erwartete Konstantin, dass ein solcher
Prozess ein unanfechtbares Urteil hervorbringen werde, dem sich die beiden
Parteien beugen w�rden. Er selbst verordnete den Bischçfen aus seinem
Herrschaftsgebiet, zum 1. August 314 nach Arles zu kommen.120 Zum festge-
setzten Termin traten die geladenen Bischçfe und Diakone in Arles unter

auch von einem Appell sprechen. Untechnisch verwendet Augustinus auf der Basis
seiner Quelle (Konstantin an Eumalius) das Wort appellatio (vgl. s. Denis 19.8) Vgl.
auch Grasm�ck (Coercitio, 48 f.), der von der falschen Annahme ausgeht, es habe ein
„Appellationsgerichtsverfahren“ stattgefunden.

117 Konstantin an Aelafius (Opt. App. III). Aufgrund der problematischen Text�berliefe-
rung ist die Stelle mit Unsicherheit behaftet. Turner (JThS 27, 1926, 286) spricht sich
daf�r aus, statt prohiberent, d.h., die Bischçfe in Rom untersagten die R�ckkehr, pro-
hiberem zu lesen, d.h. der Kaiser selbst verbot die R�ckkehr, was wesentlich wahr-
scheinlicher ist. Ebenso Dçrries, Selbstzeugnis, 21 Anm. 3; Kraft, Entwicklung, 180 f.
Siehe auch Maier I, 155 Anm. 11; Monceaux IV, 343; von Soden, 17 Anm. 1; Grasm�ck,
52 f. Anm. 231; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 57.

118 �ber diese Unruhen in Afrika berichtete Aelafius in einem nicht erhaltenen Schreiben
an den Kaiser bzw. einem gewissen Nicasius (dessen Identifizierung ist unklar, vgl.
Kraft, Entwicklung, 181; Mandouze, PAC, 789, s. v. Nicasius 1; Corcoran, Empire, 168
Anm. 217). Vgl. die Antwort Konstantins, Opt. App. III.

119 Opt. I 26. Zur chronologischen Einordnung und zur Problematik der „Brescia-Episode“
bei Optatus vgl. u. Kap. 7.4.2.1.

120 Vgl. die Anordnungen in dem Brief Konstantins an Chrestus von Syrakus (Eus. HE X
5.21 –24). – Nach Auskunft der Unterschriftenliste (vgl. SC 241, 56 –63) waren aus allen
westlichen Diçzesen (Italien, Gallien, Viennensis, Britannien, Pannonien, Spanien und
Afrika) Vertreter in Arles. Die genaue Zahl der Teilnehmer ist jedoch unsicher, da die
Quellenmanuskripte unterschiedlich Auskunft geben. Vgl. Gaudemet, SC 241, 36. Zu
Chrestus (Crescens) vgl. Pietri, PIC 1, 431 f., s. v. Chrestus 1.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas300



Vorsitz des dortigen Bischofs Marinus zusammen Die beiden Streitparteien
waren wiederum mit Delegationen ihrer Anh�nger vertreten.121

�ber den Verlauf der Verhandlungen ist wenig bekannt. Aus dem Syn-
odalbrief an den rçmischen Bischof Silvester, der zu Beginn des Jahres die
Nachfolge des verstorbenen Miltiades angetreten hatte, geht hervor, dass die
Bischçfe erneut den Ausf�hrungen der Donatisten nicht folgten, ein klares
Urteil zu Gunsten Caecilians sprachen und dessen Ankl�ger als Feinde von
Glauben und Tradition verurteilten.122 Zudem wurden die theologischen und
ekklesiologischen Grundfragen des Schismas debattiert. Die Wiedertaufe von
H�retikern wurde abgelehnt; stattdessen sollten einem bereits getauften H�-
retiker die H�nde aufgelegt werden.123 Hinsichtlich der Traditoren wurde be-
schlossen, durch Dokumente der traditio �berf�hrte Kleriker aus ihrem Amt zu
entlassen. Verleumdungen und falschen Anklagen sollte dagegen keinesfalls
Gehçr geschenkt werden. Gegen das donatistische Verst�ndnis bekr�ftigten die
Bischçfe, dass von Traditoren vollzogene Weihen ihre G�ltigkeit nicht verlieren
sollten.124 Auf dieser Grundlage blieb den Gegnern Caecilians notwendiger-
weise ein Erfolg verwehrt.

121 Zum Konzil von Arles vgl. Congar, BA 28, 726 f.; Girardet, Kaisergericht, 37 –39;
Grasm�ck, Coercitio, 51–65; Kraft, Entwicklung, 37 –41; Lamirande, BA 32, 732 f.;
Lietzmann, Geschichte III, 74–76; Maier I, Nr. 20, 160 –167; Mandouze IV, 343 –349;
Monachino, AHP 2, 1964, 16 –21; M�hlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 30 –39; von Soden,
Nr. 17. – Unter anderem Seeck (ZKG 10, 1889, 508 –510; Regesten, 162) und in neu-
ester Zeit wieder Barnes (New Empire, 72; Constantine, 58) vertreten aufgrund einer
allgemeinen Notiz des Eusebius zum Verh�ltnis Konstantins zur Kirche (VC I 44) die
Ansicht, dass Konstantin persçnlich am Konzil in Arles teilgenommen habe. Gegen
diese Interpretation sprechen jedoch die zur Verf�gung stehenden Quellen zur Synode
von Arles. – Zur Bedeutung von Arles als Residenzstadt Konstantins vgl. Gr�newald,
Constantinus, 35–38.

122 Opt. App. IV. Maier I, Nr. 20, 161–165; Gaudemet, SC 241, 40 –45; von Soden, Nr. 16.
W�hrend Seeck (ZKG 10, 1889, 542– 545) von der Echtheit des Schreibens ausging, h�lt
Kraft (Entwicklung, 38– 41) den Brief f�r ein literarisches Produkt: „Es handelt sich um
einen f�r den historischen Bericht komponierten Brief.“ Der Sachverstand lasse aber
auf einen Konzilsteilnehmer als Verfasser schließen. – Zu Bischof Silvester: Pietri, PIC
2, 2971, s. v. Silvester 1. Aus welchen Gr�nden Silvester der Synode in Arles fernge-
blieben war, l�sst sich nicht beantworten. Vgl. die Diskussion bei Monachino, AHP 2,
1964, 17 f.; Grasm�ck, Coercitio, 60 f.; M�hlsteiger, ZRG KA 85, 35.

123 Canon VIII (bzw. IX); Opt. App. IV; vgl. von Soden, Nr. 16 Z. 33 ff.; Gaudemet, SC 241,
S. 44 u. 50.

124 Canon XIII (bzw. XIV); von Soden Nr. 17; Gaudemet, SC 241, 52 –54: de his qui
scripturas sanctas tradidisse dicuntur uel uasa dominica uel nomina fratrum suorum,
placuit nobis ut quicumque eorum ex actis publicis fuerit detectus, non uerbis nudis, ab
ordine clerici amoueatur. nam si idem aliquos ordinasse fuerint depraehensi et de his quos
ordinauerunt ratio subsistit, non illis obsit ordinatio. et quoniam multi sunt qui contra
ecclesiam repugnare uidentur et per testes redemptos putant se ad accusationem admitti
debere, omnino non permittantur, nisi ut supra diximus, actis publicis docuerint.

3. Die Konzile von Rom und Arles 301



Die Synode von Arles besaß in rechtlicher Hinsicht keinen anderen Cha-
rakter als das Verfahren in Rom. Zwar sprach man niemals von einem iudicium
Marini, doch d�rfte dies an dem �bereinstimmenden Ergebnis mit dem vor-
hergehenden iudicium Miltiadis liegen. Die Bischçfe in Arles �berpr�ften nicht
nur die donatistischen Vorw�rfe gegen das rçmische Verfahren, sondern ver-
handelten die causa Caeciliani neu, freilich mit dem gleichen Ergebnis. Damit
best�tigten sie das einmal gef�llte Urteil und formulierten nochmals die theo-
logischen Grundlagen, die zu der Verurteilung der Donatisten gef�hrt hatten.
Auf der einen Seite erf�llten sie somit den Auftrag Konstantins, durch eine neue
Verhandlung die donatistischen Einw�nde gegen die Rechtm�ßigkeit des rç-
mischen Verfahrens auszur�umen, auf der anderen Seite legten sie als Ge-
samtsynode kirchenrechtlich verbindliche Leitlinien f�r die Zukunft fest.125

Die Entscheidung von Arles blieb in Afrika nicht ohne Wirkung. Augusti-
nus zufolge gab es einige donatistische Bischçfe, die sich wieder der katholi-
schen Kirche anschlossen.126 Die Mehrheit der Anh�nger des Donatus akzep-
tierte jedoch das Ergebnis von Arles ebenso wenig wie jenes von Rom. Sie
wollten nach wie vor vom Kaiser als katholische Kirche Afrikas anerkannt
werden. Diese erneuten Appelle bei Konstantin stellt Augustinus in seiner an-
tidonatistischen Polemik heraus. Er deutet die Ablehnung des Urteils von Arles
als Zeichen der Unbelehrbarkeit und Hartn�ckigkeit der Donatisten, die allein
dazu gef�hrt habe, dass Konstantin selbst zu einem Urteil gezwungen worden
sei.

In der Argumentation der Donatisten spielte die Synode von Arles keine
Rolle. Anders als zum Urteil des Miltiades wurden auch keine konkreten
Vorw�rfe gegen die in Arles versammelten Bischçfe laut. Dies best�tigt die
Annahme, dass die tats�chlichen Kenntnisse zum Ablauf und zum Ergebnis sehr
gering waren. Auch auf der Konferenz von 411 blieb das Konzil von Arles mit
der Best�tigung des Urteils von Rom lediglich eine Randnotiz. Nur durch den
Eumaliusbrief wurde diese Entscheidung �berhaupt ins Ged�chtnis gerufen.127

Die Donatisten scheinen auf die Aussagen des Briefes nicht eingegangen zu
sein, sondern stellten sogleich das sp�tere Urteil des Kaisers in den Mittelpunkt.
Es bleibt somit unklar, wie sie das Ergebnis des Konzils von Arles im Einzelnen
deuteten, jedoch d�rfte sicher sein, dass sie diese Synode ebenso wie die rç-
mische als unzust�ndig ansahen.

125 Zu diesem ambivalenten Charakter vgl. Grasm�ck, Coercitio, 57 f. Anm. 250.
126 Ep. 88.3; breuic. III 37.
127 Cap. conl. Carth. III 515; breuic. III 37.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas302



4. Das Urteil Konstantins

Das Urteil Konstantins begegnet bei Augustinus als Schlussstrich unter dem Fall
Caecilianus. W�hrend das iudicium Miltiadis und die Best�tigung dieses Urteils
durch die Bischçfe in Arles seine Grundlage f�r das Pl�doyer zur Kirchenein-
heit bildete, nahm Augustinus die Entscheidung des weltlichen Herrschers zu
Gunsten Caecilians gleichsam als komplement�res Urteil, um damit die Un-
terst�tzung der katholischen Kirche durch weltliche Gewalten zu rechtfertigen.
Gegen die donatistische Theorie der vom Staat verfolgten Kirche entwickelte er
nach und nach seine Theorie des christlichen Staates. In dem Ergebnis des
kaiserlichen Prozesses lag f�r Augustinus die entscheidende Bedeutung. Das
Urteil Konstantins, so stellt er stets den Zusammenhang klar, sei die notwendige
Konsequenz der donatistischen Appelle an den Kaiser gewesen. Jede Kritik am
Eingreifen der Kaiser sei folglich unbegr�ndet, da die Donatisten selbst dieses
Eingreifen gefordert h�tten. Auf diese Weise bildete das Urteil Konstantins in
der Argumentation Augustins die Gelenkstelle zwischen Vergangenheit und
Gegenwart.128

Bei den Donatisten zeigt sich einmal mehr ein fragmentarisches sowie un-
einheitliches Bild. Parmenianus ging davon aus, dass Konstantin zwar ein Urteil
gegen Donatus und damit gegen die wahre Kirche gef�llt h�tte, jedoch von
donatistischen Gegnern bestochen und beeinflusst gewesen sei.129 Dagegen er-
kl�rten Cresconius und sp�ter die Donatisten auf der Konferenz von 411, es
h�tte entgegen der Darstellung der Katholiken ein Konstantinurteil gegen
Caecilianus gegeben. Außerdem behaupteten sie, Konstantin h�tte eine Reli-
gionsfreiheit f�r die Donatisten verk�ndet, und forderten, diese Tatsache in die
aktuelle Auseinandersetzung einzubeziehen.130

Um die unterschiedlichen Aussagen und Interpretationen beider Seiten
besser beurteilen zu kçnnen, soll im Folgenden zun�chst der chronologische
Verlauf der Ereignisse rekonstruiert werden, wie er sich aus den zur Verf�gung
stehenden Quellen ergibt. Auf dieser Grundlage kçnnen anschließend die In-
terpretationen der Donatisten und Augustins dargestellt und im Hinblick auf
ihre Aussagekraft �berpr�ft werden.

128 Vgl. c. litt. Pet. II 205; III 29; c. ep. Parm. I 11, 13, 15–16; Cresc. III 16, 67, 82; IV 9;
cath. fr. 46, 50; epp. 43.4, 20; 53.5; 76.2; 88.3; 89.3; 93.13; 105.8; 141.11; s. Denis 19.8; s.
Dolbeau 2.22; breuic. III 37 –38, 41; c. Don. 19– 20, 56; dazu o. Kap. 4.2.2.

129 C. ep. Parm. I 10 –11; vgl. u. Kap. 7.4.2.2.
130 Vgl. zum Verlauf der Debatte o. Kap. 5.3.2.

4. Das Urteil Konstantins 303



4.1. Vom Konzil von Arles zum Urteil Konstantins in Mailand

Wie bei dem Konzil von Rom sind es vor allem Augustins ep. 43 und der Bre-
viculus der Konferenz von 411, die wichtige Informationen �ber die letzte Phase
im Prozess gegen Caecilianus enthalten. Außer diesen Quellen stehen nur we-
nige Dokumente aus dem Anhang bei Optatus zur Verf�gung, die Auskunft
�ber die Zeit zwischen dem Urteil von Arles im August 314 und dem Urteil
Konstantins im Herbst 315 geben.131 Aufgrund zum Teil widerspr�chlicher
Aussagen und fehlender Datierungen ist es sehr problematisch, eine stringente
Abfolge der Ereignisse zu rekonstruieren. Folglich weichen die Interpretationen
der Historiker zu dieser Phase der Geschichte zum Teil erheblich voneinander
ab. Die nachfolgende Darstellung ist ein neuer Versuch, den vorhandenen In-
formationen einen schl�ssigen Ereignisverlauf abzugewinnen.132

Auch nach dem Konzil von Arles wandte sich die unterlegene Partei mit
Einspr�chen an den Kaiser.133 Konstantins wiederholter Versuch, die causa
Caeciliani als Kirchenangelegenheit durch ein bischçfliches Gremium zu einem
Ende zu bringen, war damit gescheitert. Bereits vor der Einberufung zur Synode
nach Arles war Konstantin einer der donatistischen Anschuldigungen gezielt
nachgegangen: dem traditio-Vorwurf gegen Felix von Abthugni. Inzwischen war
es sowohl allen beteiligten europ�ischen Bischçfen als auch den Verantwortli-

131 Der Brief Konstantins an die katholischen Bischçfe nach dem Konzil von Arles (Opt.
App. V), ein Brief an donatistische Bischofe (App. VI), ein Brief an den Vikar von
Afrika Celsus (App. VII) sowie der Brief an den Prokonsul Probianus (Aug. Cresc. III
81; ep. 88.4).

132 Die neuere Forschung beruft sich im Wesentlichen auf Grasm�ck (Coercitio, 70 –80),
der einen recht gelungenen und ausf�hrlichen, wenngleich nicht widerspruchsfreien
Rekonstruktionsversuch vorgelegt hat. Grasm�ck hat u.a. richtig erkannt, dass die bei
Optatus �berlieferte „Brescia-Episode“ nicht in den Rahmen der Ereignisse des Jahres
315 einzupassen ist. Allerdings kann sein Lçsungsansatz nicht �berzeugen, den Bericht
des Optatus zeitlich nach das Kaiserurteil zu setzten. Die geschilderten Ereignisse
passen wesentlich besser in das Fr�hjahr des Jahres 314 (s.u. Anm. 163). – �ltere und
z.T. abweichende Darstellungen der Entwicklungen der Jahre 315/316 bei Lietzmann,
Geschichte III, 74– 77; Monceaux IV, 24 f.; Seeck, Geschichte III, 332–335; Frend,
Donatist Church, 155 –159, die zum Teil auch f�r neuere Darstellungen �bernommen
wurden.

133 Vgl. den Brief Konstantins an die Bischçfe von Arles (Opt. App. V). Maier I, Nr. 21,
167 –171; von Soden, Nr. 18. Ebenso wie der Brief an Aelafius ist dieser Text in seiner
Authentizit�t umstritten und gilt zumindest als redaktionell bearbeitet. Den Grundtenor
dieses Briefes wird man jedoch nicht in Abrede stellen kçnnen. Vgl. die Textanalysen
von Dçrries (Selbstzeugnis, 28–33) und Kraft (Entwicklung, 185 –191). Grasm�ck
(Coercitio, 254– 256) vermutet, dass Konstantin einen Kleriker mit der Abfassung des
Schreibens betraut habe. Zuletzt f�r die Glaubw�rdigkeit des Schreibens: C. Odahl,
Constantine�s Epistle to the Bishops of the Council of Arles, JRH 17, 1993, 274–289.
Vgl. auch E. D. Digeser, Lactantius and Constantine�s Letter to Arles, Dating the
Divine Institutes, JECS 2, 1994, 33–52.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas304



chen am Hofe deutlich geworden, dass der Streit um die Weihe Caecilians den
Anlass zum Schisma gegeben hatte. Der Prozess gegen Felix, den der Kaiser an
den Vikar Aelius Paulinus delegiert hatte, sollte folglich durch die Kl�rung des
Hauptvorwurfs einen entscheidenden Beitrag zur �berwindung der Spaltung
leisten. Der Freispruch des Felix in diesem Prozess am 15. Februar 315 trug dazu
bei, dass Konstantin in den folgenden Monaten seine Bem�hungen um ein Ende
des Streites verst�rkte.134

Ganz offensichtlich beabsichtigte Konstantin nicht, sofort ein eigenes Urteil
zu f�llen, nachdem wiederum Beschwerden der Donatisten �ber die Richter und
die Entscheidung von Arles eingetroffen waren. Vielmehr belegen die �ber-
lieferten Aussagen, dass er zun�chst andere Versuche unternahm, die Dona-
tisten zum Einlenken zu bewegen und auf diese Weise die Einheit der Kirche
wiederherzustellen. Als erstes beorderte Konstantin die donatistischen Vertre-
ter, die nach dem Konzil von Arles appelliert hatten, in seine Residenz nach
Trier. Den amtierenden vicarius Africae Aelius Paulinus wies er außerdem an,
renitente donatistische Bischçfe zu ihm zu schicken, damit diese ihren Wider-
stand in Afrika nicht fortsetzen kçnnten.135 Es ist weder bekannt, auf welche
Weise diesen Donatisten die R�ckkehr zur katholischen Kirche nahegelegt
wurde, noch, ob tats�chlich auf Befehl des Statthalters weitere Donatisten nach
Gallien geschickt wurden. Vermutlich waren aber Kleriker am Hofe beauftragt
worden, die Donatisten fernab von Afrika mit allen Mitteln von ihrem „Irrweg“
abzubringen.

�berliefert ist ein Informationsschreiben der Pr�torianerpr�fektur in Trier
an den vicarius Africae Celsus vom 28. April 315.136 Daraus geht hervor, dass
vier donatistische Bischçfe und ein Priester die kaiserliche Genehmigung er-
halten hatten, nach Arles zu reisen und von dort zur�ck nach Afrika zu segeln.
Folglich waren sie in den vorangegangenen Monaten tats�chlich am kaiserlichen
Hof festgehalten worden.137 Ob Donatus sich zu diesem Zeitpunkt noch in
Gallien befand, l�sst sich wiederum nicht sicher sagen. Es ist aber durchaus
wahrscheinlich, dass ihm nach wie vor die R�ckkehr verweigert wurde und er
mit einigen Anh�ngern am Hof verbleiben musste.

134 Zum Prozess gegen Felix vgl. o. Kap. 6.1.3.
135 Brief an die katholischen Bischçfe (Opt. App. V); vgl. Grasm�ck, Coercitio, 64 f.
136 Opt. App. VIII; Maier I, Nr. 23, 187 –189; von Soden, Nr. 22. – Zum Datum vgl. Ha-

bicht, Hermes 86, 1958, 367 –373; gegen Seeck (ZKG 30, 1909, 211–213), der das Do-
kument auf das Jahr 316 datiert und in Zusammenhang mit App. VII nach dem Kon-
stantinurteil einordnet.

137 Mit Grasm�ck (Coercitio, 70) ist das Dokument zu diesem Zeitpunkt einzuordnen, und
zwar unabh�ngig von den Bitten der Donatisten um R�ckkehr in Opt. App. VI, wie
etwa Barnes (New Empire, 243) postuliert. Es ist denkbar, dass die Erlaubnis zur
R�ckkehr mit dem Urteil im Prozess gegen Felix im Zusammenhang stand; vgl. Ha-
bicht, Hermes 86, 1958, 372 f.

4. Das Urteil Konstantins 305



Auf jeden Fall gab es donatistische Vertreter, die noch (oder wieder) im
Fr�hjahr und Sommer 315 bei Konstantin ihre Kritik an den bisherigen Ent-
scheidungen vorbrachten, wie aus dem Reskript des Kaisers an den Prokonsul
Probianus hervorgeht.138 Um diese Donatisten von der Zwecklosigkeit ihrer
Appelle zu �berzeugen, verf�gte Konstantin, dass Ingentius, der �berf�hrte
F�lscher im Prozess gegen Felix von Abthugni, an seinen Hof kommen solle.
Damit unternahm er einen weiteren Versuch, die Donatisten durch die bereits
bestehenden Urteile zur Kircheneinheit zu bewegen. Vermutlich hoffte er, dass
außer den beiden bischçflichen Urteilen zu Gunsten Caecilians nun durch das
prokonsularische Urteil zu Gunsten des Felix der entscheidende Anklagepunkt
der Donatisten ausger�umt werden kçnnte: Ingentius sollte allen demonstrie-
ren, dass Felix kein traditio-Vergehen nachgewiesen werden konnte.

Konstantin, der sich noch bis ins Fr�hjahr 315 in Trier aufhielt, begab sich im
fr�hen Sommer auf den Weg nach Rom, wo er am 21. Juli zur Feier seiner
Decennalien eintraf.139 Mçglicherweise kam es in Rom zu der Begegnung des
Ingentius mit den donatistischen Ankl�gern. Obwohl nichts �ber die Durch-
f�hrung dieses Vorhabens bekannt ist, l�sst sich aus dem weiteren Verlauf er-
kennen, dass die Donatisten nicht von ihrer Position abwichen, ob sie nun mit
Ingentius konfrontiert worden waren oder nicht.

In dieser Zeit erhielt Konstantin wiederholt Nachrichten aus Afrika �ber
aufr�hrerisches Treiben, das mit dem Kirchenstreit im Zusammenhang stand.
Einem Bericht des afrikanischen Vikars Celsus konnte er entnehmen, dass ein
gewisser Menalius, wahrscheinlich ein numidischer Bischof, mit anderen Do-
natisten Unruhen sch�rte und, obwohl Celsus auf Befehl des Kaisers Maß-
nahmen ergriffen hatte, anhaltend Widerstand leistete. Inzwischen sprach man
bei den donatistischen Anh�ngern bereits von M�rtyrern und Verfolgung.140

Derartige Vorkommnisse mussten alarmierend wirken, da das Schisma die çf-
fentliche Ruhe zu gef�hrden drohte, und sie veranlassten den Kaiser zu neuen

138 Brief an Probianus, Aug. ep. 88.4; vgl. o. Kap. 3.4.2.2. Monceaux (IV, 490) datiert dieses
Reskript bereits auf Anfang des Jahres 315. Demnach h�tte die Vorladung des Ingentius
noch vor der in Opt. App. VIII beschriebenen R�ckreise gelegen. Sachlich f�gte sich
diese Datierung sehr gut ein. Allerdings ist der Vorg�nger des Probianus, Aelianus
Paulinus, durch CTh XI 36.3 noch f�r den 26. April 315 als Prokonsul recht sicher
nachweisbar. Probianus� Amtsantritt und somit der terminus post quem f�r seinen Brief
an Konstantin sind folglich fr�hestens in den Mai 315 zu datieren. Barnes, New Empire,
170; Seeck, Regesten, 161, 163; vgl. auch o. Kap. 5 Anm. 232.

139 Seeck, Regesten, 163; Barnes, New Empire, 72; Gr�newald, Constantinus, 104, 107;
Grasm�ck (Coercitio, 71 f.) vermutet, dass die Donatisten den Kaiser in Rom erwar-
teten und dort mit neuen Anklagen best�rmten.

140 Der Brief des Celsus an Konstantin ist bezeugt durch das Reskript des Kaisers (Opt.
App. VII). Vgl. Monceaux IV, 202; Grasm�ck, Coercitio, 74 f. Zur Datierung s. u.
Anm. 143 – Menalius war mçglicherweise jener numidische Bischof, der an der Bi-
schofsweihe des Silvanus (Opt. I 13) beteiligt war. Mandouze, PAC, 747, s. v. Menalius.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas306



�berlegungen, die Probleme zu lçsen: In seinem Reskript an Celsus141 erw�hnt
Konstantin, dass nach seinem Entschluss, die Sache einer neuerlichen Unter-
suchung zu unterziehen, die Donatisten aus seiner Umgebung geflohen seien.142

Ferner �ußert Konstantin den Gedanken, selbst nach Afrika zu kommen, um
vor Ort die causa Caeciliani zu kl�ren und so zu demonstrieren, welche Ver-
ehrung der hçchsten Gottheit geb�hre und welcher Kult sie erfreue. Den Vikar
wies er an, bis zu dieser Entscheidung Nachsicht gegen�ber den Unruhestiftern
zu �ben.143

Die Konsequenzen, die eine Reise Konstantins nach Afrika f�r die Ge-
schichte des Donatismus und sicherlich auch dar�ber hinaus gehabt h�tte, sind

141 Der Brief Konstantins an Celsus (Opt. App. VII). Maier I, Nr. 26, 194– 196; von Soden,
Nr. 23; vgl. Monceaux IV, 202 f.; Dçrries, Selbstzeugnis, 35–37; Kraft, Entwicklung,
193 –195.

142 Opt. App.VII: […] cum statuissem inter ipsos atque Caecilianum plenissime super alle-
gationibus diuersis requirere, praesentiae meae susceptam fugam subtrahere laborarunt.

143 Opt. App. VII: at cum constet minime unumquemque propria penitus delicta lucrari,
etiamsi paulisper eorum fuerit coercitio dilata, mandandum grauitati tuae duxi ut interim
quidem eosdem omittas et dissimulandum super ipsos esse cognoscas. uerum lecta hac
epistula, tam Caeciliano quam hisdem palam facias quod, cum fauente pietate diuinam
Africam uenero, plenissime uniuersis, tam Caeciliano quam his qui contra eum agere
uidentur, lecto dilucido iudicio demonstraturus sum quae et qualis summae diuinitati sit
adhibenda ueneratio et cuiusmodi cultus delectare uideatur. – Das Reskript an Celsus ist
nicht datiert, wird jedoch von den meisten Historikern in den Herbst 315 oder erst in das
Jahr 316 gelegt. Begr�ndet wird dies zum einen mit der Erw�hnung eines „Fluchtver-
suchs“ der Donatisten am Hof, der mit jenem Fluchtversuch identifiziert wird, den
Augustinus in ep. 43.20 im Zusammenhang mit dem Mail�nder Urteil erw�hnt. Zum
anderen werden die besagten Unruhen f�r das Ausbleiben Caecilians in Rom verant-
wortlich gemacht, von dem ebenfalls in ep. 43.20 die Rede ist (vgl. die Argumente bei
Grasm�ck, Coercitio, 74 Anm. 341 und Barnes, New Empire, 244 f.). Demgegen�ber
halte ich eine fr�here Einordnung und eine Datierung des Reskriptes in den Juli 315 f�r
wesentlich sinnvoller: 1. Caecilianus hielt sich dem Brief zufolge in Afrika auf. Von
einer Vorladung, die verhindert worden sei, ist aber nicht die Rede. Die angesprochenen
Unruhen fanden nicht in Karthago, sondern in der numidischen Provinz statt und stehen
in keinem Zusammenhang mit Caecilianus. Folglich stammt der Brief aus der Zeit vor
der Ladung Caecilians nach Rom, die im Sp�tsommer ausgesprochen wurde. 2. Der
Entschluss des Kaisers, nach Afrika zu reisen, passt wesentlich besser in den Sommer
315 als sp�ter. Konstantin war auf dem Weg nach Rom und konnte erw�gen, von dort in
kurzer Zeit weiter nach Afrika �berzusetzen. 3. Nachdem Caecilianus trotz Vorladung
nicht in Rom eingetroffen war, �berlegte Konstantin, „Freunde“ nach Afrika zu senden
(vgl. Opt. App. VI). In die gleiche Zeit auch �berlegungen einer eigenen Reise zu
stellen, ist zwar mçglich, wahrscheinlicher ist es aber, dass Konstantin von diesen
Vorhaben l�ngst wieder abgekommen war. 4. Die „Fluchtversuche“ der Donatisten sind
keineswegs zwingend mit jenen in ep. 43.20 beschriebenen gleichzusetzen. Vielmehr
d�rfte die Notiz im vorliegenden Schreiben an Celsus im Zusammenhang mit dem
Vorhaben der Afrikareise des Kaisers stehen. Die Donatisten erachteten es unter den
neuen Gegebenheiten einer Afrikareise Konstantins f�r angebracht, selbst schnellst-
mçglich nach Afrika zur�ckzukehren.

4. Das Urteil Konstantins 307



nicht zu untersch�tzen. Doch diese Reise fand nicht statt. Der Tenor des Briefes
l�sst indessen aufhorchen: Die bisherige Zur�ckhaltung gegen�ber der kirchli-
chen Angelegenheit weicht hier dem Willen, als Herrscher f�r Ordnung zu
sorgen, eingeschlossen klare Anweisungen zur Aus�bung des christlichen Kul-
tes. Die politische Erw�gung, eine Ausweitung der Auseinandersetzung zu
einem Aufruhr und damit die Gefahr von b�rgerkriegs�hnlichen Zust�nden zu
unterbinden, veranlasste den Kaiser, die causa Caeciliani durch ein eigenes
Urteil zu entscheiden.144

Nachdem die Pl�ne der Afrikareise aus unbekannten Gr�nden aufgegeben
worden waren, der Wille zu einem abschließenden Urteil aber nach wie vor
bestand, erging wohl noch im Sommer des Jahres 315 die Aufforderung an
Caecilianus und Donatus, nach Rom zu kommen.145 W�hrend Caecilianus nach
dem Konzil von Arles nach Karthago zur�ckgekehrt war und seitdem in Afrika
weilte, ist der Aufenthaltsort des Donatus zu diesem Zeitpunkt unklar. Ent-
weder befand er sich bereits am Hof in Italien oder er war doch zwischenzeitlich
nach Afrika zur�ckgekehrt und wurde ebenso wie sein Kontrahent angewiesen,
sich nach Rom zu begeben.

Augustinus berichtet nun, dass Caecilianus aus unbekannten Gr�nden nicht
in Rom eintraf. Die Donatisten am Hof versuchten dies offensichtlich zu ihren
Gunsten zu nutzen und forderten eine Entscheidung des Kaisers in Abwesen-
heit Caecilians.146 Da dies abgelehnt wurde, erbaten sie die Erlaubnis zur
R�ckkehr nach Afrika. Offenbar erwog man daraufhin am Hof, hochrangige
Vertreter zur Untersuchung und Urteilsfindung nach Afrika zu schicken, und
den anwesenden Donatisten wurde die R�ckkehr gestattet. Doch schon kurze
Zeit sp�ter widerrief Konstantin diese Entscheidung. Es hatte sich die Meinung
durchgesetzt, dass es besser sei, nicht unmittelbar am Unruheherd in Afrika die
kaiserliche Untersuchung durchzuf�hren, sondern die Verhandlungen doch in
Europa anzusetzen. Die donatistischen Bischçfe sollten am Hof verbleiben und
die Ankunft Caecilians abwarten.147

144 In dieser Hinsicht zutreffend die Beurteilung von Kraft (Entwicklung, 59, 195). Dem-
gegen�ber betont Grasm�ck (Coercitio, 78 f.) das Verantwortungsbewusstsein Kon-
stantins in seiner Funktion als pontifex maximus.

145 Ep. 43.20: iussit [sc. Constantinus] enim ille, ut ei partes ad agendam causam Romam
occurrerent. Vgl. Opt. App. VI. – Da sich Konstantin in den Jahren 314–316 lediglich im
Sommer 315 in Rom aufhielt, ergibt sich auch die Datierung aus der Ortsangabe. Vgl.
Seeck, Regesten, 162–165.

146 Ep. 43.20. Diese Interpretation der donatistischen Anliegen durch Augustinus ist
durchaus plausibel.

147 Zum Vorigen vgl. Konstantins Brief an die donatistischen Bischçfe an seinem Hof (Opt.
App. VI). Maier I, Nr. 25, 192 f.; von Soden, Nr. 21; vgl. Dçrries, Selbstzeugnis, 33 f.;
Kraft, Entwicklung, 192 f. – Zur Einordnung von App. VI in den September 315 vgl.
Seeck (ZKG 30, 1909, 208 f.) und Grasm�ck (Coercitio, 72–74) gegen Barnes (New

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas308



Damit enden die Informationen aus den �berlieferten Konstantinbriefen.
�ber den vorerst letzten Akt in der causa Caeciliani, das Urteil Konstantins,
bleibt als einzige Quelle Augustinus, der wiederum sich selbst nur auf ein Do-
kument st�tzt, das heute verloren ist: den Brief Konstantins an den Vikar Eu-
malius vom 10. November 316.148 Dieser Brief, der sich schon bald nach seinem
Amtsantritt als Bischof in Augustins H�nden befand, entstammte einem st�d-
tischen Archiv, wahrscheinlich dem Archiv des Vikars in Karthago.149 Bereits in
seinem Gespr�ch in Thubursicum ließ er das Dokument vortragen, in seiner
Abhandlung gegen Cresconius zitiert Augustinus aus dem Brief einige Worte
des Kaisers und auf der Konferenz von 411 war es das einzige Dokument der
Katholiken, das �ber das iudicium Constantini Auskunft geben konnte.150

Konstantin informierte in diesem Brief den Vikar �ber das bisherige Ver-
fahren und die Entscheidung in der causa Caeciliani. Vermutlich war eine An-
frage des Eumalius �ber den Umgang mit Donatisten hinsichtlich neuerlicher
Beschwerden, Streitigkeiten oder Unruhen vorausgegangen, wie sie in �hnlicher
Form bereits im Jahr zuvor durch seinen Vorg�nger Domitius Celsus einge-
bracht worden war. Entsprechend enthielt das Schreiben keine langen Aus-
f�hrungen �ber die Verhandlungen, sondern vielmehr einen kurzen Bericht
�ber die einzelnen Schritte, die zum endg�ltigen Freispruch Caecilians gef�hrt
hatten. Wahrscheinlich forderte Konstantin Eumalius abschließend auf, sich
dieser Entscheidung entsprechend zu verhalten und mit allen Mitteln donatis-
tische Umtriebe zu verhindern.151

Die im Brief enthaltenen Aussagen sind schnell zusammengefasst: Ende
September brach Konstantin von Rom auf und begab sich nach Mailand.152 Ein
Teil der anwesenden Donatisten war offensichtlich nicht gewillt, noch l�nger
vertrçstet zu werden und versuchte zu entkommen. Das Unternehmen misslang
und die Donatisten wurden unter Bewachung nach Mailand gebracht.153 Nach

Empire, 243), der App. VI im Zusammenhang mit App. VIII betrachtet und auf den
1. Mai 315 datiert.

148 Maier I, Nr. 27, 196–198; von Soden, Nr. 25; vgl. Dçrries, Selbstzeugnis, 37; Seeck, ZKG
10, 1889, 522 f.

149 C. Don. 20: […] imperatoris litteras, quibus se inter partes audisse testatur, […] prolatas
de archiuo publico recitauimus.

150 Ep. 43.4, 20; Cresc. III 82; Cap. conl. Carth. III 515.
151 �ber den Inhalt des Briefes an Eumalius finden sich in Augustins ep. 43 mehrere

Hinweise: So enthielt das Schreiben einen Gesamt�berblick �ber die causa Caeciliani
(ep. 43.5), dazu gehçrten Informationen �ber das Konzil von Rom und das iudicium
Miltiadis (43.14), �ber die Appelle nach dieser Entscheidung (43.15) sowie �ber das
Konzil von Arles, die erneuten Klagen und schließlich �ber das Urteil des Kaisers
(43.20).

152 Vgl. Seeck, Regesten, 164; Barnes, New Empire, 72.
153 Ep. 43.20: quo cum Caecilianus nescio qua causa non occurrisset, interpellatus ab eis

praecepit, ut Mediolanium sequerentur. tunc se aliqui eorum subtrahere coeperant […].

4. Das Urteil Konstantins 309



einiger Zeit traf dann Caecilianus am Hof Konstantins ein, und es kam in
Mailand, wohl im Oktober oder November 315, zu der vorgesehenen Ver-
handlung. Nach Anhçrung der beiden Parteien f�llte Konstantin sein Urteil, das
erwartungsgem�ß die bisherigen Urteile best�tigte. An Eumalius schrieb er:

„Dabei [in der Anhçrung] habe ich erkannt, dass jener Mann Caecilianus voll-
kommen unschuldig ist und die schuldigen Pflichten seiner Religion bewahrt und
ihr dient, wie es sich geb�hrt. Es ist in aller Klarheit deutlich geworden, dass bei
ihm keine Straftat gefunden werden konnte, wie sie ihm in seiner Abwesenheit
durch die Verstellung seiner Gegner angeh�ngt worden war.“154

Der kurz gefasste Inhalt des Briefes an Eumalius bedingte, dass Augustinus und
die Katholiken nicht mehr �ber das Urteil Konstantins aussagen konnten als die
genannten Informationen. Von dem Verlauf der kaiserlichen Kognition, den
vorgetragenen Argumenten und den Pl�doyers der beiden Seiten besaßen sie
keine Kenntnisse. Folglich kann auch heutzutage nur vermutet werden, welche
Gr�nde den Ausschlag zum Urteil Konstantins gaben. Entscheidend waren wohl
die eindeutigen Stellungnahmen der katholischen Bischçfe, die das donatisti-
sche Verst�ndnis von Taufe und Weihehandlungen ablehnten. Zur Erhaltung
der kirchlichen und damit staatlichen Einheit konnten keine Sonderkulte ge-
stattet werden. Wie bereits bei den bischçflichen Urteilen bedeutete eine solche
Vorentscheidung zwangsl�ufig das Scheitern der Argumente der Donatisten.
Ihre Einspr�che gegen die bisherigen Untersuchungsmethoden wurden hinf�l-

quod ubi cognouit prouidus imperator, reliquos ab officialibus custoditos fecit Medio-
lanium peruenire.

154 Cresc. III 82: in quo peruidi […] Caecilianum uirum omni innocentia praeditum ac debita
religionis suae officia seruantem eique ita ut oportuit seruientem nec ullum in eo crimen
repperiri potuisse euidenter apparuit, sicut absenti fuerat aduersariorum suorum simu-
latione compositum. – Die Datierung des iudicium Constantini auf den sp�ten Herbst
315 ist nicht unumstritten. Terminus ante quem ist Augustins Datierung des Konstan-
tinbriefes an Eumalius auf den 10. November 316. Aus diesem Grund nehmen Mon-
ceaux (IV 25, 196 f.) und Frend (Donatist Church, 158 f.) an, dass das Urteil erst im
Laufe des Jahres 316 gefallen sei. Mit Grasm�ck (Coercitio, 79) sind jedoch die von
Augustinus angef�hrten Orte, erst Rom, dann die cognitio in Mailand, als entscheidende
Hinweise zu werten. Der Aufenthalt Konstantins in Mailand im Oktober 315 ist auf-
grund von Frag. Vat. 273 (vgl. Seeck, Regesten, 164) recht sicher nachweisbar. Auf jeden
Fall befand sich Konstantin im Januar 316 wieder in Trier (vgl. CTh I 22.1). F�r das Jahr
316 ist kein Aufenthalt in Mailand bekannt. Mçglich w�re eine Durchreise auf dem Weg
von Arles nach Osten im August/September 316 vor der Schlacht gegen Licinius bei
Cibalae. Ein erneuter Aufenthalt in Rom ist dagegen weder bezeugt noch wahr-
scheinlich zu machen. D. h., man m�sste davon ausgehen, dass die beiden Streitparteien
(zumindest aber die Donatisten) fast ein Jahr in Mailand festgehalten wurden, ehe es
zur Verhandlung kam. Dies ist zwar nicht grunds�tzlich auszuschließen, aber durch die
gesamte Vorgeschichte im Jahre 315 mit den in Rom getroffenen Vorentscheidungen ist
es wesentlich naheliegender an der Datierung des iudicium Constantini im Oktober/
November 315 festzuhalten. Zu dem Itinerarium Konstantins vgl. Barnes, New Empire,
72 f; Gr�newald, Constantinus, 108 –112.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas310



lig, da Konstantin der katholischen Dogmatik folgte. Dar�ber hinaus lag dem
Kaiser der Freispruch des Felix von Abthugni vor. Die Anklage, Caecilianus sei
von einem Traditor geweiht worden, war damit offensichtlich widerlegt.
Schließlich hatte die Entwicklung der vergangenen Monate und Jahre gezeigt,
welches Unruhepotenzial die Donatisten zu entwickeln in der Lage waren. Um
die Stabilit�t und çffentliche Ruhe nicht zu gef�hrden, fiel Konstantins Ent-
scheidung zu Gunsten der Katholiken.

Nach dieser Entscheidung des Kaisers scheint es bald zu Maßnahmen gegen
die Donatisten in Afrika gekommen zu sein. Augustinus spricht von einem
Gesetz Konstantins, in dem erstmals verf�gt wurde, donatistischen Bischçfen
die Kirchen zu entziehen. Außerdem wurde donatistischen Anh�ngern, die sich
hartn�ckig gegen eine R�ckf�hrung zur katholischen Kirche wehrten, die
Konfiszierung ihrer Vermçgen angedroht.155 Die sp�teren donatistischen Le-
genden, die von der Verfolgung unter Konstantin berichteten, zeugen ihrerseits
von zum Teil gewaltsam durchgef�hrten Maßnahmen, die die Kircheneinheit
wieder herstellen sollten.156

4.2 Donatistische Traditionen und Deutungen

Die donatistischen Darstellungen und Beurteilungen des iudicium Constantini
weichen in einigen Bereichen vom oben dargestellten Verlauf ab. Es stellt sich
die Frage, wie die Aussagen der Donatisten zustande kamen und auf welchen
historischen Quellen und �berlieferungen sie basierten. Grundlagen bieten zum
einen die Ausf�hrungen der Donatisten auf der Konferenz von 411, in denen
sich auch die Aussagen des Cresconius wiederfinden. Sie sollen im ersten Ab-
schnitt analysiert werden. Zum anderen lassen sich aus Augustins Schrift gegen
Parmenianus einige donatistische �berlieferungen zum Urteil Konstantins er-
schließen. Diese Quelle wird im zweiten Abschnitt diskutiert.

4.2.1 Geschichtsdeutungen auf der Konferenz von Karthago

Der Blick auf die historischen Dokumente, die w�hrend der Konferenz von den
Donatisten vorgelegt wurden, zeigt sehr deutlich, dass diese Quellen erst im
Nachhinein zur Untermauerung bereits bestehender Ansichten herangezogen
worden sind. Die donatistischen Bischçfe verwendeten einen Textausschnitt aus
Optatus, eine Supplik ihrer Vorfahren an Konstantin, das dazugehçrige Reskript
des Kaisers an den Vikar Verinus sowie den Brief Konstantins an den Prokonsul
Probianus. Diese Auswahl l�sst vermuten, dass den Donatisten außer diesen

155 Ep. 88.3; vgl. c. litt. Pet. II 205; c. ep. Parm. I 13, 18; epp. 93.14; 105.9. Vgl. o. Kap. 4.2.2.
156 Vgl. o. Kap. 6.3.1.

4. Das Urteil Konstantins 311



Dokumenten keine anderen, zumindest keine besseren, zur Verf�gung standen
und sie sich zwangsl�ufig nicht nur zu ihrer Verteidigung gegen die Katholiken,
sondern auch zu ihrer eigenen historischen Rechtfertigung und Selbstverge-
wisserung auf diese Dokumente st�tzen mussten.157 Diese vier Zeugnisse stell-
ten die schriftlichen Beweise f�r drei verschiedene Traditionslinien der Dona-
tisten dar, die erst auf der Konferenz von 411 miteinander verkn�pft wurden,
um dort eine stringente Argumentation vorlegen zu kçnnen.

Die erste Traditionslinie: Die Verbannung Caecilians nach Brescia
Die erste Traditionslinie ist die Idee der Verbannung Caecilians nach Brescia.
Hier handelt es sich offenbar lediglich um die donatistische Lesart des Werkes
von Optatus. Erw�hnt wird diese Tradition auch von Cresconius,158 wodurch
deutlich wird, dass sie nicht erst f�r die Konferenz von 411 entwickelt wurde,
sondern bereits seit l�ngerem einen Bestandteil der donatistischen �berliefe-
rung bildete.

Die entscheidende Textstelle bei Optatus ist heute kaum leichter zu deuten
als zur Zeit Augustins. Da in keiner anderen Quelle �ber den Brescia-Aufent-
halt Caecilians berichtet wird, kann lediglich – wie bereits auf der Konferenz
von Karthago – zun�chst nur der Zusammenhang bei Optatus selbst n�heren
Aufschluss bringen: Dieser beschreibt den Verlauf der Ereignisse folgender-
maßen: Nachdem er die Entscheidung des rçmischen Konzils mit der Sentenz
des Miltiades berichtet hat (I 24), spricht Optatus von einem Appell des Do-
natus, woraufhin sich der Kaiser �ber die K�hnheit erregt habe, dass ein Bischof
nach Art der Heiden appelliere (I 25). Optatus zitiert hier aus einem Brief
Konstantins an katholische Bischçfe, der im Anhang seines Werkes erhalten ist
und vermutlich nach dem Konzil von Arles geschrieben wurde. Da Optatus das
Urteil von Arles nicht erw�hnt, bleibt der genaue chronologische Zusammen-
hang zum nachfolgenden Bericht �ber Caecilians Aufenthalt in Brescia un-
klar.159

Donatus, so berichtet nun Optatus, habe um die Erlaubnis gebeten, nach
Karthago zur�ckkehren zu d�rfen, was ihm aber verwehrt worden sei.160 Filu-

157 Zum Verlauf der donatistischen Argumentation auf der Konferenz s.o. Kap. 5.3.2 –3.
158 Cresc. III 80, 83; vgl. o. Kap. 3.4.1.
159 Opt. App. V. – Optatus zitiert bereits in I 23.1 im Zusammenhang mit den preces der

Donatisten aus diesem Brief eine Antwort Konstantins. Folglich diente ihm dieser Brief
als eine Fundgrube, aus der er an geeigneten Stellen den Kaiser zitieren konnte. Dabei
nahm Optatus keine R�cksicht auf die chronologische Einordnung (die er vermutlich
gar nicht kannte). Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 189– 191; Labrousse, SC 412, 63;
Monceaux IV, 215.

160 Opt. I 26: Eodem tempore idem Donatus petiit ut ei reuerti licuisset * * ad Carthaginem
accederet (ed. Ziwsa, Optatus, S. 28). Labrousse (SC 412, S. 226) bevorzugt die Lesart
der Hs. P: […] ut ei reuerti licuisset nec ad Carthaginem accederet. Augustinus, der die

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas312



minus, ein Anh�nger des Donatus, habe daraufhin dem Kaiser nahegelegt, dass
unter diesen Umst�nden um des Friedens willen auch Caecilianus nicht nach
Karthago zur�ckkehren sollte. Diesem Vorschlag sei stattgegeben worden und
Caecilianus sei in Brescia zur�ckgehalten worden. W�hrend der Abwesenheit
beider Bischçfe sei dann eine Untersuchungskommission der Bischçfe Eu-
nomius und Olympius nach Karthago aufgebrochen, mit dem Auftrag die Si-
tuation der Kirche zu pr�fen und einen der beiden Gegner in seinem Amt zu
best�tigen. Nach 40 Tagen �berpr�fung hatten die Gesandten schließlich mit
der pars Caeciliani kommuniziert, das Urteil von Rom best�tigt und seien an-
schließend heimgekehrt. Aufgeschreckt durch dieses Ergebnis sei Donatus als
erster, wenig sp�ter auch Caecilianus wieder nach Karthago zur�ckgekehrt.161

Zum Abschluss dieser Darstellung weist Optatus darauf hin, dass er Ak-
tenmaterial als Informationsquelle verwendet habe, das seinem Werk beigef�gt
und somit von jedem nachzulesen sei. Diese Akten waren jedoch schon zu
Augustins Zeiten nicht mehr greifbar und sind auch heute nicht erhalten.

Textstelle selbst als unklar bezeichnet (c. Don. 54), gibt die Textstelle bei Optatus fol-
gendermaßen wieder (breuic. III 38; vgl. Lancel. CCL 149A, 302): „[…] ut ei reuerti
licuisset et ad Carthaginem accedere. Der inhaltliche Zusammenhang bei Optatus ergibt
eindeutig, dass Donatus nach seinem Gesuch an den Kaiser nicht nach Karthago zu-
r�ckgekehrt war, sondern in Abwesenheit beider Bischçfe (Caecilianus und Donatus)
eine Untersuchungskommission dorthin geschickt wurde und anschließend Donatus
wieder in Afrika eintraf (Opt. I 26). Außerdem erschließt sich die Motivation des
Donatus, auch Caecilians R�ckkehr nach Karthago zu unterbinden und seine Festset-
zung in Brescia zu fordern, am besten aus der Tatsache, dass ihm selbst die R�ckkehr
verwehrt worden war. Hinsichtlich der unsicheren �berlieferung der Optatusstelle
bleiben somit zwei Mçglichkeiten: Entweder die Lesart der Hs. P enth�lt (zumindest
sinngem�ß) den urspr�nglichen Text, oder der urspr�ngliche Text ließ offen, ob Donatus
zur�ckkehren durfte oder nicht. Mit Labrousse (SC 412, 228 f. Anm. 1; Grasm�ck,
Coercitio, 80) ist die erste Mçglichkeit als die wahrscheinlichere anzunehmen. Vgl. auch
Monceaux IV, 209; Mandouze, PAC, 298; 456, s. v. Filuminus; Lancel, SC 194, 99;
Edwards, Optatus, 25 Anm. 101. Weniger wahrscheinlich erscheint mir der Vorschlag
Turners (JThS 27, 1926, 292), der ausgehend von Hs. P die Lesart empfiehlt: petiit ut ei
reuerti licuisset et ne C[aecilianus] ad Carthaginem accederet.

161 Opt. I 26: tunc duo episcopi ad Africam missi sunt, […] ut remotis binis singulos ordi-
narent. In der Forschung wird verbreitet die Lesart der Hss. RBV bevorzugt: ut remotis
binis unum ordinarent. Davon ausgehend wird postuliert, dass die Gesandten anstelle
von Caecilianus und Donatus einen Dritten zum Bischof h�tten erheben sollen (vgl. u.a.
Frend, Donatist Church, 156; Grasm�ck, Coercitio, 81; Mandouze, PAC, 171; Monceaux
IV, 24, 210; Monachino, AHP 2, 1964, 21 f.; Seeck, ZKG 30, 1909, 217; von Soden,
Nr. 24, 36; Ziwsa, Optatus, 28). In diesem Fall stellt sich jedoch die Frage, warum kein
neuer Bischof ordiniert wurde. Wenig �berzeugend ist die Darstellung, dass die Unru-
hen der Donatisten dies verhindert h�tten (so Monceaux und Grasm�ck). Die Ent-
scheidung der Gesandten zu Gunsten der pars Caeciliani zeigt vielmehr, dass es von
Anfang an um eine Entscheidung zwischen den zwei konkurrierenden Bischçfen ge-
gangen war. Mit Edwards, Optatus, 26; Labrousse, SC 412, 229 Anm. 2; Turner, JThS 27,
1926, 292.

4. Das Urteil Konstantins 313



Dennoch ist es unangebracht, wegen der mangelnden �berpr�fbarkeit Optatus�
Darstellung grunds�tzlich in Zweifel zu ziehen. Obwohl sich der Bericht nur
schwer in den sonst bekannten Ereignisverlauf einf�gen l�sst und Augustinus
ihn nicht f�r seine Argumentation benutzte, fehlen doch �berzeugende Argu-
mente, um eine F�lschung annehmen zu kçnnen.162

Wann aber wurde die Untersuchungsfahrt der Bischçfe Eunomius und
Olympius durchgef�hrt und wann hielt sich Caecilianus in Brescia auf ? In der
Forschung ordnet man dieses Ereignis bisher in das Umfeld des kaiserlichen
Urteils zu Gunsten Caecilians ein, also Mitte bis Ende des Jahres 315
bzw. 316.163 Aufgrund der Quellenlage ist eine gesicherte Datierung nicht

162 Seeck (ZKG 10, 1889, 562– 566; 30, 1909, 216 –220) h�lt die Akten �ber die bischçfliche
Gesandtschaft nach Afrika f�r eine F�lschung und vermutet, dass Optatus selbst der
F�lscher gewesen sei. In Unkenntnis des tats�chlichen Verlaufs nach dem rçmischen
Konzil habe Optatus die kaiserliche Entsendung der Bischçfe erfunden, um ein
schriftliches Zeugnis f�r die Best�tigung des rçmischen Urteils durch Konstantin und
damit die Unumstçßlichkeit des Freispruchs Caecilians vorlegen zu kçnnen. Folgende
Indizien f�hrt Seeck an: Die Katholiken h�tten auf der Konferenz 411 auf eine Be-
weisf�hrung mit Hilfe dieser Optatusstelle verzichtet, wodurch ihre Vorbehalte gegen
die Darstellung des Optatus deutlich w�rden. Ferner h�tten die Gesandten die welt-
weite Ausbreitung der Kirche als Kriterium zur Feststellung der Katholizit�t angef�hrt,
eine Definition, die zur Zeit Konstantins noch nicht gegolten h�tte. Schließlich h�tte die
Gesandtschaft nur vor der Durchf�hrung der Synode von Arles stattfinden kçnnen, da
sich die beiden Bischçfe ansonsten auf das Urteil dieser Synode berufen h�tten und
nicht auf das rçmische. Dies w�re aber nur sinnvoll gewesen, wenn die Gesandten in
Arles ihren Bericht vorgelegt h�tten. Da sie aber nicht unter den Teilnehmern aufge-
f�hrt werden, erweise sich die gesamte Episode als Schwindel. Dieses letzte Argument
Seecks ist rein hypothetisch: Weder muss ein Bericht der Bischçfe in Arles vorgelegt
worden sein noch l�sst sich anhand des Quellenmaterials im Detail nachvollziehen,
welche Informationen in Arles tats�chlich verwendet wurden. Seecks Zweifel, dass ein
Hinweis auf die weltweite Verbreitung der Kirche die Katholizit�t best�tigen kçnne,
sind zwar nicht ganz von der Hand zu weisen, doch greift auch Optatus in seiner ca-
tholica-Vorstellung bereits auf �ltere Traditionen zur�ck (vgl. Schindler, AL 1, 815 f., s.
v. Catholicus, -a). Seecks Beobachtungen zu den Verhandlungen von 411 sind zwar
richtig, allerdings gen�gen sie nicht, um die F�lschung einer Quelle zu erweisen.
Nachdem er eigene Forschungen angestellt hatte, berief sich Augustinus nicht mehr auf
Optatus, da er dessen Defizite erkannt hatte. Der Eumaliusbrief war nun das ent-
scheidende Dokument f�r die Katholiken, so dass die bei Optatus berichtete Ge-
sandtschaft, die sich nicht durch weitere Akten belegen ließ, als das schw�chere Ar-
gument außen vor blieb. Diese Strategie zeigt sich auch auf der Konferenz von 411 (vgl.
o. Kap. 5.3.2). Es darf auch nicht �bersehen werden, dass die Katholiken und Augus-
tinus die Tatsache des Brescia-Aufenthalts Caecilians niemals abstritten. Schließlich ist
die von Seeck unterstellte Motivation des Optatus nicht schl�ssig. Die unklaren For-
mulierungen zum Brescia-Aufenthalt und der wenig stringente Verlauf der Untersu-
chungsreise sprechen eher gegen eine gezielte F�lschung als daf�r. Vgl. auch Grasm�ck,
82 Anm. 389.

163 Die Brescia-Episode wird entweder in das Jahr 315 vor das Urteil Konstantins (etwa
Barnes, New Empire, 244; Frend, Donatist Church, 156– 158; Keresztes, Constantine,

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas314



mçglich, aber entgegen bisheriger Vorschl�ge erscheint mir eine fr�here Ein-
ordnung im historischen Zusammenhang plausibler: Es ist nahezu auszuschlie-
ßen, dass die Inspektionsfahrt der Bischçfe nach dem iudicium Constantini im
Herbst 315 stattfand. Zum einen best�tigten die Inspektoren nach Abschluss der
Untersuchungen das Urteil des Miltiades. Damit bezogen sie sich auf das bisher
einzige Urteil in der causa Caeciliani. W�re bereits vom Kaiser selbst ein Urteil
gesprochen worden, d�rfte dieses der Bezugspunkt der Untersuchungskom-
mission gewesen sein. Zum anderen ist es nicht einsichtig, warum Konstantin
nach seinem Urteilsspruch �ber Caecilianus nochmals die Frage der Rechtm�-
ßigkeit von dessen Bischofsamt h�tte �berpr�fen lassen sollen.164 Die Aufgabe
von Eunomius und Olympius, lediglich die Lage der Kirchengemeinden in
Karthago zu inspizieren und zu schlichten, deutet ganz offensichtlich auf eine
fr�here Phase hin, in der man am Hofe noch weitere Informationen anforderte
und eine schnelle Einigung erhoffte.

Geht man nun von einer Datierung im unmittelbaren Vorfeld des kaiserli-
chen Urteils aus, ergibt sich ein anderes Problem: Optatus berichtet, dass nach
Abschluss der Untersuchungskommission zun�chst Donatus, dann auch Caeci-
lianus sich eiligst auf den Weg nach Karthago machten, um zu ihren Gemeinden
zu kommen. Folglich m�sste man annehmen, dass beide Bischçfe bereits im Jahr
315 zu Verhandlungen am Hof vorgeladen und eingetroffen waren, dann zu-
r�ckkehrten und nochmals offiziell vor das kaiserliche Gericht geladen wurden.
Dies ist zwar theoretisch mçglich, aber in dem von Augustinus �berlieferten
Abriss �ber die Vorladung nach Rom ist davon nicht die Rede.165 Wesentlich
einleuchtender ist die Annahme, dass Caecilianus und Donatus im Anschluss an
das Konzil von Rom noch in Italien weilten, als die Entscheidung zur Bildung

79; Kraft, Entwicklung, 42 f.; Mandouze, PAC, 170– 173; Monachino, AHP 2, 1964,
21 f.), oder sogar nach das Urteil gelegt (Duchesne, Dossier, 646; de Veer, BA 31, 822 –
824; Grasm�ck, Coercitio, 79– 83; M�hlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 45 f.). Monceaux (IV,
209 f.) datiert vor das iudicium Constantini, allerdings erst in das Jahr 316; vgl. auch
Labrousse, SC 412, 64 Anm. 3; Maier I, 196 f. – Grasm�ck beruft sich auf die Aussagen
der Donatisten und Augustins, die das „Exil“ von Brescia stets „in direkter Beziehung
zu dem Gericht und der Entscheidung des Kaisers“ stellten (Coercitio, 82, Anm. 389).
Doch gerade diese Beziehung ist von den Donatisten f�r ihre Argumentation forciert
worden, so dass sie kein Argument f�r das tats�chliche historische Geschehen darstellt
(s. o. Kap. 5.3.2). Ferner geht auch Grasm�ck davon aus, in Karthago h�tte ein ganz
neuer Bischof gew�hlt werden sollen und dies sei nach den bischçflichen Urteilen
schwieriger zu akzeptieren gewesen als nach dem kaiserlichen Urteil. Doch gerade nach
dem kaiserlichen Urteil zu Gunsten Caecilians w�re es sinnlos gewesen, die ganze Sache
nochmals aufzurollen. Es ist wesentlich wahrscheinlicher, dass Konstantin nach seinem
Urteil vorerst keine neuen Untersuchungen oder Entscheidungen f�llte.

164 Vgl. die Argumente von Monceaux IV, 209 f.
165 Aus ep. 43.20 geht klar hervor, dass es nur eine Vorladung nach Rom gab (zur Pro-

blematik vgl. o. Kap. 4.2.1).

4. Das Urteil Konstantins 315



der Untersuchungskommission fiel, die alsbald durchgef�hrt wurde.166 Insofern
sind die Inspektionsreise und damit der Aufenthalt Caecilians in Brescia in das
Fr�hjahr 314 zu datieren. Diese Datierung wird nicht zuletzt durch Optatus
best�tigt, der mit seiner Formulierung eodem tempore keinen großen Abstand
zum rçmischen Konzil sieht.167

Die Entscheidung f�r die bischçfliche Untersuchungskommission in der
causa Caeciliani fiel sehr wahrscheinlich am Hofe. Aus Optatus geht keineswegs
hervor, dass jener Filuminus die Sache initiierte.168 Vermutlich sollten zun�chst
nur Donatus und seine Anh�nger in Italien zur�ckgehalten werden, bis das
weitere Verfahren gekl�rt war. Filuminus jedoch protestierte gegen die Un-
gleichbehandlung und es wurde entschieden, dass auch Caecilianus nicht nach
Karthago zur�ckkehren durfte, sondern in Brescia die weitere Entwicklung
abwarten musste.169 Die Gr�nde f�r das Einschreiten des Filuminus bleiben
ungekl�rt. Es ist keineswegs zwingend, die Polemik des Optatus zu �bernehmen
und Filuminus als Handlanger des Donatus zu titulieren. Es kçnnten auch an-
dere, rechtliche oder politische Motive eine Rolle gespielt haben.

Konstantin versuchte, sich mit Hilfe der bischçflichen Gesandten einen
�berblick �ber die verworrene Lage in Karthago zu verschaffen, die Ursachen
des Streites aufzusp�ren und eine Lçsung anzustreben. In der Situation bot es
sich an, die Gemeinden in Karthago in Abwesenheit der Kontrahenten besu-
chen zu lassen. Vermutlich stand die Hoffnung dahinter, Agitationen und Un-
ruhen vorzubeugen und so leichter zu einer Schlichtung zu gelangen. Nach
Abschluss der Untersuchung und der Best�tigung des rçmischen Urteils kehrten
beide Bischçfe nacheinander zur�ck, ohne dass sich an der Lage etwas ge�ndert
h�tte. Die weitere Entwicklung macht deutlich, dass die Donatisten ihre Posi-
tion in Afrika weiter ausbauen konnten und weiterhin auf eine Entscheidung
des Kaisers dr�ngten.

Kommen wir zur�ck zur Argumentation der Donatisten. Optatus von Mil-
eve besaß bei der Abfassung seines Werkes keine zusammenh�ngenden Infor-
mationen �ber das weitere kaiserliche Verfahren nach dem Urteil von Rom. Er
wusste von Appellen der pars Donati beim Kaiser sowohl Caecilianus als auch
Felix von Abthugni betreffend, er kannte den Prozessausgang gegen Felix und

166 So bereits Lietzmann, Geschichte III, 73 f.
167 Opt. I 26. H�ufig werden die Unruhen, die w�hrend der Anwesenheit der Untersu-

chungskommission aufgetreten sein sollen, mit jenen Unruhen identifiziert, die Celsus
im Jahre 315 an den Kaiser meldete (vgl. Opt. App. VII). Ebenso lassen sich aber die
seditiosa der Donatisten (Opt. I 26) mit den Unruhen identifizieren, von denen Aelafius
wohl im Fr�hjahr 314 aus Afrika berichtete (Opt. App. III).

168 So Frend, Donatist Church, 156; Pietri, Geschichte, 252 f.; M�hlsteiger (ZRG KA 85,
1999, 45): „Ein letzter von Donatus ausgeheckter Kompromissvorschlag“.

169 �ber den Aufenthaltsort des Donatus wird nichts gesagt. Ob er ebenfalls in Brescia
festgehalten wurde (so Pietri, Geschichte, 252 f.), muss offen bleiben.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas316



die besagten Akten �ber die Legation von Eunomius und Olympius. Optatus
wusste, dass Caecilianus freigesprochen worden war, aber wann und unter
welchen Umst�nden bleibt in seinem Werk offen.170

Die Donatisten nutzten nun den Mangel an chronologischer und inhaltlicher
Pr�zision bei Optatus f�r ihre Zwecke aus. F�r sie ging aus dessen Darstellung
klar hervor, dass Caecilianus in Brescia auf kaiserliche Anweisung festgehalten
worden war. Optatus, so interpretierten sie, habe in seiner Polemik eine eu-
phemistische Formulierung gew�hlt, um die Wçrter „Verbannung“ oder „Exil“
zu vermeiden. In Wahrheit habe es sich aber um ein Exil gehandelt, und dies
impliziere ein kaiserliches Urteil gegen Caecilianus. Diese Auffassung vertraten
Cresconius ebenso wie die donatistischen Vertreter auf der Konferenz von 411.

Die donatistische Beweisf�hrung auf der Konferenz gibt indessen keine
Auskunft �ber das Entstehen dieser donatistischen Tradition. In Karthago
standen die Donatisten unter dem Zwang, einen Beweis ihrer Darstellung
vorzulegen, und f�r diesen Zweck kam ihnen der Optatustext – letztlich mehr
schlecht als recht – entgegen. Ohne diesen Beweiszwang gen�gte auch die ei-
gene m�ndliche Tradition, unabh�ngig von Optatus, in der die Umst�nde von
Caecilians Aufenthalt in Brescia als Erfolg ihrer Kirche beim Kaiser gedeutet
wurden.

Auch wenn die Hintergr�nde von Caecilians Aufenthalt in Brescia sich nicht
vollst�ndig kl�ren lassen, so wird dennoch deutlich, dass die donatistische In-
terpretation nicht den historischen Gegebenheiten entsprach. Selbst wenn man
davon ausginge, dass Caecilianus nicht freiwillig „um des Friedens willen“ in
Brescia weilte, so erlaubt der Zusammenhang mit der Untersuchung der Bi-
schçfe Eunomius und Olympius keinesfalls den Schluss, es habe sich um ein Exil
nach einem kaiserlichen Urteil gehandelt. Im weitesten Sinne kçnnte man
Brescia vielleicht als Ort einer „Untersuchungshaft“ verstehen. Das entschei-
dende Dokument gegen die donatistische Auffassung bleibt jedoch heute wie im
Jahre 411 der Eumaliusbrief vom November 316, in dem der Freispruch Cae-
cilians nach der von Optatus berichteten Episode bezeugt ist.

Die zweite Traditionslinie: Die Toleranz Konstantins
Die zweite Traditionslinie, auf die sich die donatistischen Bischçfe im Jahre 411
beriefen, war die Gew�hrung einer religiçsen Toleranz gegen�ber den Dona-
tisten, die Kaiser Konstantin im Jahre 321 erlassen hatte.171 Die beiden Doku-
mente, mit denen sie ihre Ansicht begr�ndeten, sind heute nicht mehr erhalten,
sondern lediglich durch Inhaltsangaben Augustins und die Informationen aus
den Capitula der Konferenzakten fassbar.

170 Zur Chronologie bei Optatus vgl. Labrousse, SC 412, 68 –72; Monceaux V, 276.
171 Vgl. o. Kap. 5.3.2.

4. Das Urteil Konstantins 317



Es handelt sich hierbei um eine Bittschrift der donatistischen Partei an
Kaiser Konstantin (libellus ad Constantinum) und das dazugehçrige Reskript,
das an den Vikar Verinus adressiert war.172 Die in Karthago vorliegenden Ko-
pien dieser Dokumente waren nicht datiert, worauf in der Debatte allerdings
kein Bezug genommen wurde. Der libellus beinhaltete Einw�nde und Klagen
der Donatisten gegen die bisherigen Entscheidungen und Maßnahmen des
Kaisers: Sie wehrten sich gegen ihre Verfolgung und betonten zugleich, dass sie
trotz derartiger Repressionen Caecilianus niemals als Bischof anerkennen
w�rden. Zudem wurde die causa Felicis thematisiert,173 vermutlich um die An-
klagen gegen Caecilianus zu begr�nden. In seinem Reskript an den vicarius
Africae �ußerte sich Konstantin abf�llig �ber die Hartn�ckigkeit der Donatisten
und ihre andauernden Appelle. Gleichwohl sprach er davon, dass verbannte
Donatisten aus dem Exil zur�ckkehren und die donatistischen Gemeinden nicht
weiter verfolgt werden sollten. Welche Gr�nde ihn dazu bewogen, ist aus den
�berlieferten Fragmenten nicht ersichtlich.

Nach der Konferenz ermittelte Augustinus den 5. Mai 321 als Datum des
Reskriptes, als er anhand von Archivmaterial die Chronologie mehrerer Do-
kumente �berpr�fte. Diese Datierung d�rfte richtig sein, da sowohl die for-
malen Angaben korrekt sind als auch Verinus durch andere Gesetze als Vikar
vom 16. November 318 bis zum 29. August 321 nachzuweisen ist.174 Anhand
dieser zeitlichen Einordnung wird deutlich,175 dass der donatistische libellus und
das Reskript nicht mehr in den unmittelbaren Zusammenhang der Urteile �ber
Caecilianus gehçren, sondern in eine fortgeschrittene Phase der Auseinander-
setzung. Zwangsmaßnahmen gegen die Donatisten waren bereits durchgef�hrt

172 Der Zusammenhang zwischen dem libellus und dem Reskript ist aus Augustins Dar-
stellung (breuic. III 39– 40; c. Don. 54; ep. 141.9) nicht zwangsl�ufig zu schließen, wird
jedoch durch Cap. conl. Carth. III 543–548 evident. Seeck (ZKG 10, 1889, 533 f.)
glaubte zun�chst, es handele sich bei dem libellus um die Appellation der Donatisten
gegen das Miltiadesurteil, da Konstantin offenbar erst dadurch mit der causa Felicis
bekannt gemacht worden sei. Allerdings korrigierte er sich sp�ter (ZKG 30, 1909, 191;
Geschichte III, 336) und stellte den libellus in den Zusammenhang mit der Toleranz von
321. Dies ist auch communis opinio in der Forschung. Vgl. zu den Dokumenten Mon-
ceaux IV 29, 198, 203, 208 f.; Pietri, Geschichte, 254 f.; Lamirande, BA 32, 734; Maier I,
239 f.; mit Einschr�nkung allerdings von Soden, Nr. 30, 50 f.

173 Diesen wichtigen Hinweis aus Cap. conl. Carth. III 543 unterschl�gt Augustinus in
seinen kurzen Inhaltsangaben.

174 C. Don. 56: imperator ad Valerium [= Verinum] litteras dedit Crispo et Constantino
iterum consulibus III Nonas Maias. – Zum Datum und zur Person (mit der Problematik
des Namens Valerius bei Augustinus): Seeck, Regesten, 170 f.; ZKG 10. 1889. 534 f.;
Barnes, New Empire, 146; PLRE I, 951 f., s. v. Verinus 2; Enßlin, RE VIII A 2, 1549 f., s.
v. Verinus 3.

175 Monceaux (IV, 490 f.) datiert den libellus an Konstantin auf Anfang 321, folglich in das
Fr�hjahr desselben Jahres das „Toleranzedikt“ gegen�ber den Donatisten, von dem
schließlich Verinus am 5. Mai in Kenntnis gesetzt wurde.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas318



worden, die unter anderem zur Verbannung einiger Bischçfe gef�hrt hatten.176

Es ist davon auszugehen, dass Vertreter und Sympathisanten der Donatisten
immer wieder versucht hatten, am Hof f�r ihre Sache einzutreten und gegen die
Unterdr�ckung zu protestieren. Der 411 in Karthago vorgelegte libellus war
folglich nur eine von vielen Petitionen, mit der Besonderheit, dass diese zu
einem gewissen Erfolg gef�hrt hatte. Denn es ist nicht in Abrede zu stellen, dass
Verinus in dem Reskript �ber eine �nderung der kaiserlichen Politik gegen�ber
den Donatisten informiert wurde und die Anweisung erhielt, keine weiteren
Maßnahmen gegen die Donatisten in seinem Verwaltungsbereich durchzuf�h-
ren. Mçglicherweise erhielt der amtierende Prokonsul Afrikas einen gleich-
lautenden Brief Konstantins.

Unter den Appendizes bei Optatus befindet sich ein Brief Konstantins an
die katholischen Bischçfe und Gemeinden, der sehr wahrscheinlich in diese Zeit
gehçrt. Der Kaiser r�umt hier ein Scheitern der bisherigen Maßnahmen ein und
�berl�sst die „Korrektur“ der „Verirrten“ nunmehr Gott selbst. Die katholi-
schen Adressaten bittet er gleichzeitig um Toleranz und Geduld, auch gegen-
�ber Gewalttaten der Donatisten.177

Im Hinblick auf mçgliche Ursachen f�r die neue Politik Konstantins seit 321
wird in diesem Brief zumindest ein Grund benannt: Die bisherige Art und
Weise der Bek�mpfung der Donatisten hatte keinen nennenswerten Erfolg
gebracht, sondern zum Teil sogar das Gegenteil hervorgerufen, weil die Ver-
folgten sich in ihrer Rolle als M�rtyrer gefielen. Außer diesem Eingest�ndnis
eines Misserfolgs d�rften allerdings auch andere politische Erw�gungen Kon-
stantin beeinflusst haben. So war die Befriedung der Provinz Afrika sicherlich
eine wichtige Voraussetzung f�r anstehende milit�rische Auseinandersetzungen
sowohl im Feldzug gegen Licinius als auch hinsichtlich notwendiger Verteidi-
gungen im Donauraum.178

176 Zu dieser Phase vgl. Grasm�ck, Coercitio, 85 ff.; Tilley, Bible, 57– 69; s.o. Kap. 7.4.1.
177 Opt. App. IX. Zum Dokument: von Soden Nr. 31; vgl. Dçrries, Selbstzeugnis, 38 f.;

Maier I, Nr. 30, 239–242; Monceaux IV, 203; Grasm�ck, Coercitio, 91–93. – Seeck
datiert den Brief auf das Fr�hjahr 316 (ZKG 30, 1909, 213). Gegen diese Datierung im
direkten Zusammenhang mit dem Urteil in der causa Caeciliani spricht allerdings, dass
Konstantin offensichtlich erst seine kompromisslose Haltung gegen die Donatisten
aufgab, nachdem sie einige Zeit bek�mpft worden waren.

178 Ein entsprechender Zusammenhang mit dem Kampf gegen Licinius deutet sich in einem
Brief des Kaisers an, den er Ende des Jahres 324 an den alexandrinischen Bischof
Alexander und dessen Priester Arius gesandt hatte. Konstantin schreibt dort, dass er die
Lage in Afrika beruhigen wolle und nun, nach seinem Sieg �ber Licinius, Anstren-
gungen zur Wiederherstellung der Einheit treffen werde (Eus. VC II 64– 68; vgl. Maier
I, Nr. 31, 242 –245; Monceaux IV, 203). – S. Bralewski (Est-ce que l�empereur Con-
stantin le Grand accorda la tol�rance 	 l��gard des donatistes?, Eos 88, 2001, 127 –132)
pl�diert daf�r, den Begriff „Toleranz“ f�r die Phase seit 321 nicht zu verwenden, da es
sich im Gegensatz zur Toleranz gegen�ber den Christen in den Jahren 311 und 313

4. Das Urteil Konstantins 319



Die donatistischen Bischçfe im Jahre 411 beriefen sich somit hinsichtlich
einer Toleranz Konstantins durchaus auf historische Tatsachen. Mit dem Re-
skript an Verinus konnten sie nachweisen, dass der Kaiser zu einem bestimmten
Zeitpunkt den Donatismus geduldet und zuvor verbannte Bischçfe freigelassen
hatte. Augustinus und die Katholiken kannten bis zu diesem Zeitpunkt weder
den libellus der Donatisten noch das Reskript noch die Toleranzmaßnahmen des
Kaisers an sich. Augustinus ging jedenfalls grunds�tzlich von einer kontinuier-
lichen Gesetzgebung gegen die Donatisten aus.179 Insofern hatten die Donatis-
ten im Jahre 411 ein �berraschungsmoment auf ihrer Seite. Allerdings verlor
dieses schnell an �berzeugungskraft, da Marcellinus und die katholischen Bi-
schçfe dem Reskript Konstantins in juristischer Hinsicht keine aktuelle Rele-
vanz beimaßen und in historischer Hinsicht kein neues Argument zu einem
Urteil gegen Caecilianus erblickten.180 Das Scheitern der donatistischen Argu-
mentation lag insofern in diesem Fall nicht an der fehlenden Authentizit�t der
vorgelegten Dokumente, sondern an der f�lschlichen Vereinnahmung dieser
Dokumente f�r die causa Caeciliani.

W�hrend die donatistische Tradition einer Verbannung Caecilians nach-
weislich bereits vor der Konferenz von 411 existierte, l�sst sich nicht eindeutig
feststellen, ob Bittgesuch und kaiserliches Reskript den Donatisten schon l�n-
gere Zeit als Zeugnisse ihrer Argumentation dienten. Gegen eine solche An-
nahme spricht, dass die Donatisten kaum mit kaiserlichen Dokumenten argu-
mentierten und Augustinus im Gegensatz zu anderen donatistischen Zeugnissen
niemals mit diesen Schreiben konfrontiert worden war. Die �ltere donatistische
Tradition war durch die M�rtyrerakten gepr�gt, zu denen auch Opfer der Ver-
folgung unter Konstantin gehçrten.181 Es ist daher sehr wahrscheinlich, dass die
Zeugnisse, die Konstantin als einen Kaiser auf Seiten der Donatisten darstellen
sollten, erst in der Vorbereitung zur Konferenz von 411 von den Donatisten
herangezogen und ausgewertet worden sind.

Die dritte Traditionslinie: Der Freispruch des Felix von Abthugni
Die dritte Traditionslinie schließlich war die donatistische Version der causa
Felicis. Felix von Abthugni galt als Urheber des Schismas und die �berzeugung
von seiner Schuld gehçrte zu den �ltesten �berlieferungen der Donatisten. Es
wurde bereits dargelegt, auf welche Weise die Donatisten auf der Konferenz von
411 versuchten, Felix von Abthugni als Traditor zu �berf�hren und seine Re-

lediglich um eine Unterbrechung der Verfolgung, nicht aber um eine Anerkennung
gehandelt habe. Zweifellos m�ssen die religionspolitischen Entscheidungen der Jahre
311, 313 und 321 differenziert betrachtet werden, eine �nderung der �blichen Be-
grifflichkeit ist jedoch in der Sache nicht weiterf�hrend.

179 C. Don. 54.
180 Cap. conl. Carth. III 550, 552.
181 Vgl. o. Kap. 6.3.1.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas320



levanz f�r die Ordination Caecilians nachzuweisen. Der Brief des Kaisers an
Probianus diente ihnen als Beweis, dass gegen Felix eine Revisionsverhandlung
vor dem Kaiser mit einer Verurteilung abgeschlossen worden sei. Der Inhalt des
Briefes best�tigt diese Interpretation jedoch nicht.182

Die Besonderheit der donatistischen Darstellung auf der Konferenz von 411 lag
in der Zusammenf�hrung dieser drei genannten Traditionslinien zur Pr�senta-
tion eines mçglichst geschlossenen Geschichtsbildes, in dem auf der einen Seite
Felix von Abthugni und Caecilianus als kirchlich und weltlich verurteilte
Frevler, auf der anderen Seite die Donatisten als rechtm�ßige Vertreter der
Kirche erscheinen sollten. In dieses vorgefasste Bild passte nat�rlich die Tra-
dition einer Verbannung Caecilians nach Brescia, die Verurteilung des Felix
sowie ein Dokument, das die Aufhebung von Verfolgungsmaßnahmen und eine
R�ckkehr von Donatisten aus dem Exil verk�ndete.

W�hrend der Optatustext und der Probianusbrief tats�chlich in den Kontext
der causa Caeciliani passten, versuchten die Donatisten, mit der Vorlage des
Bittgesuchs ihrer Vorfahren und des Reskriptes an Verinus f�r sie g�nstige
Dokumente in ihrer Argumentation einzusetzen, obwohl sie einem anderen
Kontext entstammten. Die Donatisten ignorierten die tats�chliche chronologi-
sche Einordnung; mçglicherweise legten sie bewusst Abschriften ohne Datie-
rung vor, um sich in dieser Hinsicht nicht festlegen zu lassen. Auf diese Weise
suggerierten die Donatisten einen direkten Zusammenhang der Petition ihrer
Vorfahren und dem Reskript an Verinus mit den kaiserlichen Entscheidungen
�ber Caecilianus und Felix von Abthugni. In der Summe sollte deutlich werden,
dass der im Brief an Eumalius berichtete Inhalt, auf den sich die Katholiken
st�tzten, nicht dem letzten Stand der Dinge entsprach. Denn, so die dreifache
Begr�ndung der Donatisten: Laut Optatus musste Caecilianus in die Verban-
nung, laut Brief an Probianus hatte der Kaiser auch die Schuld des Felix erkannt
und dem Brief an Verinus zufolge hatte die donatistische Kirche ihre Aner-
kennung durch Konstantin erreicht.

Wenn nun Augustinus dieser Argumentation mit der Bemerkung entge-
gentrat, dass doch auch die donatistischen Zeugnisse eine Verurteilung der
Donatisten belegten und keinesfalls eine Verurteilung Caecilians,183 dann ver-
kannte oder �berdeckte er absichtlich die tats�chlichen Argumentationsab-
sichten der Donatisten. Diese leugneten n�mlich nicht ausdr�cklich, dass
Konstantin schon einmal ein Urteil zu Gunsten Caecilians gesprochen hatte,
aber ein solches Urteil sahen sie durch ein sp�teres revidiert.

Die historische Argumentation der donatistischen Bischçfe auf der Konfe-
renz von Karthago beruhte auf der Kombination von alten Traditionslinien mit

182 Vgl. o. Kap. 6.1.3.
183 Breuic. III 39; ep. 141.9; c. Don. 54.

4. Das Urteil Konstantins 321



neu herangezogenen Dokumenten. Die Vorstellungen, dass Caecilianus und
Felix vom Kaiser verurteilt worden seien, existierten bereits l�ngere Zeit vor der
Konferenz, vermutlich in unterschiedlichen Variationen. Es gab keine eigene
donatistische Geschichtsschreibung, auf der die Donatisten 411 h�tten aufbauen
kçnnen. Erst aus der Notwendigkeit heraus entwickelten sie ein Konzept auf
Grundlage der ihnen zur Verf�gung stehenden schriftlichen Zeugnisse. Die zum
Teil erheblichen Widerspr�che dieser Quellen zu den Aussageabsichten der
Donatisten zeigen jedoch, dass ihnen keine Dokumente zur Verf�gung standen,
die eine �berzeugende historische Beweisf�hrung ermçglichten.

Die �lteren �berlieferungen der Donatisten waren nicht darauf ausgerich-
tet, eine kaiserliche Verurteilung Caecilians zu beweisen. Deutlich erkennt man
in der Heranziehung neuer Zeugnisse, insbesondere bei der Verwendung des
Reskriptes an Verinus, das Bem�hen, dieses Defizit auszugleichen und sich den
neuen Anforderungen zu stellen. Die �lteren �berlieferungen betonten die
Rolle der Donatisten als verfolgte Kirche der M�rtyrer. Die Entscheidungen der
Prozesse in �bersee waren f�r die Donatisten unerheblich, solange sie sich auf
Grundlage ihres Selbstverst�ndnisses als Kirche der M�rtyrer verteidigen und
behaupten konnten. Durch die Verfahrensweise der Konferenz von 411 wurden
sie gezwungen juristisch und dem Kaiser loyal gegen�ber zu argumentieren. Ein
entsprechendes Argumentationsmodell, in dem Konstantin nicht mehr als
Verfolger, sondern als anerkannter oberster Richter mit einer Entscheidung
zugunsten der Donatisten auftrat, musste auf der Konferenz pr�sentiert werden.
Die hastig vorgelegten Dokumente konnten jedoch nicht dar�ber hinwegt�u-
schen, dass die Donatisten einstmals bei Konstantin unterlegen waren.

4.2.2 Geschichtsdeutungen bei Parmenianus

Dass die donatistische Argumentation von 411 kein gefestigtes und vollst�ndi-
ges Bild donatistischer Traditionen abgibt, l�sst sich durch eine von der Kon-
ferenz unabh�ngige �berlieferung zur causa Caeciliani bekr�ftigen, die in Au-
gustins Schrift gegen Parmenianus erhalten ist. Augustinus zitiert dort An-
schuldigungen Parmenians gegen den Bischof Ossius von Cordova, der zur Zeit
Konstantins eine einflussreiche Persçnlichkeit in der Kirchenpolitik war.

Parmenianus trat der katholischen Vorstellung entgegen, dass die Kirche
�ber den ganzen Erdkreis verbreitet sein m�sse.184 Er begr�ndete die donatis-
tische Ablehnung der außerafrikanischen Kirchen mit dem Argument, dass
diese von S�nden vergiftet worden seien, zum einen durch Verbrechen ihrer
Bischçfe w�hrend der Verfolgungszeit,185 zum anderen durch ihre Gemeinschaft

184 C. ep. Parm. I 1. – Augustinus analysiert und widerlegt mit den Schriften contra epi-
stulam Parmeniani und de baptismo Parmenians Brief gegen Tyconius. Vgl. hierzu
Congar, BA 28, 201 –205, 718 –720; Monceaux V, 231– 237 und o. Kap. 2.2.2.

185 C. ep. Parm. I 4.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas322



mit den Traditoren Afrikas (societas criminum).186 In diesem Zusammenhang
ging Parmenianus auch auf die causa Caeciliani ein und beurteilte das Prozedere
der Entscheidungen aus seiner Sicht. Die vagen Formulierungen Augustins
lassen jedoch nur schwer erkennen, welches Bild Parmenianus von den Ereig-
nissen zeichnete. Offenbar berief er sich aber auf die Berichte seiner donatis-
tischen Kollegen, die an den Verhandlungen von Rom, Arles und Mailand be-
teiligt waren, denn Augustinus weist mehrmals auf die mangelnde Beweiskraft
solcher Aussagen hin.187 Parmenianus dagegen betonte, wie zuverl�ssig und
wahrhaftig diese Bischçfe das Anliegen der Donatisten außerhalb Afrikas
vertreten h�tten.

Ohne dass die n�heren Umst�nde erkl�rt werden, erw�hnte Parmenianus
die Gesandtschaft einiger Bischçfe in die europ�ischen Provinzen, die dort die
Beschwerden der afrikanischen Donatisten klar und deutlich vorgebracht h�t-
ten.188 Vermutlich spielte er damit auf die Konzile von Rom und Arles an, auf
denen die Anklagen gegen Caecilianus vorgetragen wurden. Dass Parmenianus
die bischçflichen Urteile und die Verhandlungen vor dem Kaiser kannte und in
seinem Brief erw�hnte, ergibt sich aus den weiteren Ausf�hrungen Augustins.
Parmenianus sprach offensichtlich sehr positiv von einem best�ndigen Bem�hen
der donatistischen Vertreter, ihre Anliegen zu Gehçr zu bringen. Letztlich ging
er aber wohl von einer Niederlage und der Verurteilung der Donatisten in allen
Instanzen aus, denn er versuchte nicht wie die Donatisten auf der Konferenz
von 411, eine Verurteilung oder Verbannung Caecilians zu belegen. Im Ge-
genteil: Er versuchte die Urteile als Fehlentscheidungen darzustellen, indem er
Anklagen gegen die Richter und die Prozesse erhob. Er unterstellte traditio,
Korruption und einseitige Beg�nstigungen bei den Bischçfen und bei Kon-
stantin, die ein gerechtes Urteil nicht zugelassen h�tten.189

186 C. ep. Parm. I 2; vgl. I 6: frustra itaque dicit Parmenianus damnatos in Africa traditores in
consortium sanctitatis acceptos a prouinciis transmarinis.

187 C. ep. Parm. I 2– 3.
188 C. ep. Parm. I 2: dicit [Parmenianus] enim legatione functos quosdam, sicut ipse asserit,

fidelissimos testes ad easdem uenisse prouincias [sc. Gallias, Hispanias, Italiam]; deinde
geminato aduentu sanctissimorum, sicut ipse dicit, domini sacerdotum dilucide plenius ac
uerius publicata esse quae obiciunt. – Congar (BA 28, 721) verweist von dieser Stelle auf
ep. 43.19 und Augustins Aussage, dass die Donatisten aus Furcht vor einer Anklage mit
außerafrikanischen Kirchen in Kontakt kommen wollten. Allerdings ist dies eine Un-
terstellung Augustins. In der Aussage Parmenians wird deutlich, dass die Donatisten bei
den europ�ischen Kirchen um eine Anerkennung ihres karthagischen Bischofs warben.
Vgl. Monceaux IV, 21.

189 C. ep. Parm I 10– 11: „Parmenianus gesteht auch ein, dass in der Stadt Arles bischçfliche
Richter und die Parteien aus Afrika zusammengekommen sind, n�mlich Caecilianus
und die Donatisten. Er vertraute dabei vollkommen seinen Leuten, die als Besiegte
nichts tun konnten, außer die Richter zu verleumden; und er leugnet auch nicht, dass sie
wiederum zu Konstantin gekommen sind, und, weil sie auch dort durch ein endg�ltiges

4. Das Urteil Konstantins 323



Eine gewichtige Rolle in den Prozessen gegen Caecilianus r�umte Parme-
nianus dem Bischof Ossius von Cordova ein.190 Parmenianus erw�hnte Ossius
zun�chst als Beispiel, um seine Anschuldigungen gegen die europ�ischen Kir-
chen zu untermauern. Er legte dar, dass Ossius von spanischen Bischçfen auf-
grund irgendeines Vergehens rechtm�ßig verurteilt worden, dieses Urteil jedoch
sp�ter von gallischen Bischçfen aufgehoben worden sei. Ossius sei in die Kirche
zur�ckgekehrt und die Spanier h�tten sich diesem Urteil gebeugt. Sie h�tten
also einem falschen Urteil nachgegeben, anstatt standhaft zu bleiben. Dieses
Beispiel diente Parmenianus als Parallele zum Fall Caecilianus: Anders als die
spanischen Bischçfe h�tten sich die Afrikaner, also die Donatisten, nicht dem
Urteil gallischer Bischçfe (in Rom und Arles) untergeordnet, sondern seien im
Bewusstsein der Wahrheit im Widerstand geblieben.191

Außer diesem Vergleich �ußerte sich Parmenianus auch zu T�tigkeiten des
Ossius von Cordova im Fall Caecilians. Dieser sei daf�r verantwortlich gewesen,
dass die R�ckkehr wahrer Christen in die Kirchengemeinschaft Caecilians er-
zwungen worden sei.192 Auf den Rat des spanischen Bischofs hin, so meinte wohl
Parmenianus, sei Konstantin gegen die Donatisten beeinflusst worden, was dazu
gef�hrt h�tte, dass die Donatisten nach den bischçflichen Entscheidungen vom
Kaiser verurteilt worden seien und Verfolgung erleiden mussten.193 Ossius war

Urteil besiegt worden sind, nun auch diesen beschuldigen, durch Gef�lligkeit korrum-
piert worden zu sein.“ (Fatetur etiam Parmenianus ad Arelatense oppidum et episcopos
iudices et partes ex Africa conuenisse, Caecilianum scilicet atque Donatistas. ubi omnia
suis credidit, qui nihil uicti potuerunt nisi de iudicibus conqueri, nec tamen negat rursus
eos ad Constantinum uenisse et, quia ibi quoque ultimo iudicio superati sunt, etiam ipsum
gratia corruptum esse criminatur). – Zu den Vorw�rfen gegen die bischçflichen Richter
vgl. o. Kap. 6.1.4.

190 Ossius von Cordova (ca. 256–357/58) gehçrte zu den Ratgebern Konstantins, insbe-
sondere im Arianischen Streit. Er war einer der einflussreichsten Bischçfe seiner Zeit
und an den Entscheidungen der Synoden von Antiochia, Nic�a und Serdika maßgeblich
beteiligt. Zur Person: V. C. de Clercq, Ossius of Cordova, A Contribution to the History
of the Constantinian Period, Washington 1954; kritisch dazu: A. Lippold, Bischof Ossius
von Cordova und Konstantin der Große, ZKG 92, 1981, 1– 15; vgl. auch Girardet,
Kaisergericht, passim; Congar, BA 28, 722 f.; Drake, Constantine and the Bishops, 217 –
224.

191 C. ep. Parm. I 7– 8.
192 C. ep. Parm. I 10: cum enim diceret per Ossium Hispanum adiutorium praestitum Cae-

ciliano, ut ad eorum communionem sanctorum et inlibatorum numerus cogeretur, et huic
impietati fidem seruorum dei integram restitisse.

193 C. ep. Parm I 13: „Parmenianus wagt sogar sich dar�ber zu beklagen, dass Konstantin
befohlen habe, sie [die Donatisten] auf das Schlachtfeld, das heißt einer Strafe zuzu-
f�hren. [Damit meint er] jene, die von den kirchlichen Richtern besiegt wurden, vor ihm
[dem Kaiser] ihre Behauptungen nicht beweisen konnten und die durch gottlose Ver-
blendung bis heute Spaltungen in die heilige Kirche gebracht haben. Und er beschuldigt
[den Kaiser], er h�tte diesen so grausamen Befehl aufgrund des Rates des Spaniers
Ossius gegeben. Dies sind die �blichen Verd�chtigungen, mit denen wie immer Men-

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas324



in Parmenians Augen sowohl f�r die abschl�gigen Urteile gegen die Donatisten
als auch f�r die ersten Zwangsmaßnahmen zur Durchsetzung der Kirchenein-
heit verantwortlich.194 Parmenianus verleumdete Ossius folglich in zweifacher
Weise: Er sah in ihm sowohl den von einem spanischen Konzil verurteilten, das
heißt exkommunizierten Bischof, zum anderen den Kopf und die Triebfeder der
antidonatistischen Politik am Kaiserhof.

Augustinus verteidigt in contra epistulam Parmeniani die Universalit�t der
katholischen Kirche und weist die Ausf�hrungen seines Gegners zur�ck. Die
Vorw�rfe gegen die Verfahren und die Richter in der causa Caeciliani lehnt er
mit Verweis auf die vorliegenden Akten als unbegr�ndet ab. Die katholischen
Kirchen h�tten sich rechtm�ßigen Entscheidungen angeschlossen und kçnnten
daher nicht pauschal abgeurteilt werden.195

Bei der Beurteilung von Ossius von Cordova h�lt sich Augustinus allerdings
auff�llig zur�ck. Offensichtlich wusste er nichts zu den Umst�nden der von
Parmenianus angesprochenen Verurteilung des Ossius von spanischen Bischç-
fen. Er verteidigt zwar die Revisionsentscheidung der gallischen Bischçfe als
Sieg der christlichen Milde gegen�ber falschen Anklagen, aber dies formuliert
er lediglich als Vermutung, um gleichzeitig das Sakrileg der Spaltung bei den
Donatisten anzuprangern. Die Donatisten wollten nicht anerkennen, dass die
europ�ischen Urteile im Fall Caecilianus g�ltig seien. Wenn Parmenianus noch
lebte, folgert Augustinus, w�rde er ohnehin nicht mehr die spanischen Bischçfe
f�r ihren Wankelmut verurteilen, da die Donatisten im Maximianistischen
Schisma, bei Primianus wie bei Praetextatus und Felicianus, die Revisionsurteile
ebenso anerkannt h�tten.196 Hinsichtlich der Ratgebert�tigkeit des Ossius bei
Konstantin erwidert Augustinus lediglich, dass trotz eines so schweren Verbre-
chens, wie das der Kirchenspaltung, Ossius den Kaiser eher zu einem milderen
Umgang mit den Donatisten aufgefordert h�tte. Aber auch diese Aussage for-
muliert Augustinus als Vermutung und f�gt eine scharfe Polemik gegen das

schen verurteilt werden, die nicht angehçrt worden sind.“ (Quin etiam conqueri audet
Parmenianus, quod eos Constantinus ad campum id est ad supplicium duci iussit, qui
uiciti aput ecclesiasticos iudices nec aput ipsum quae dicebant probare potuerunt et adhuc
in sanctae ecclesiae praecisiones sacrilego furore ferebantur, et hoc eum tamquam im-
maniter iussisse Hispano Ossio suggerente criminatur, suspicionibus uidelicet suis, sicut
semper, damnando inauditos).

194 Gegen Monceaux (V, 235 f.) sehe ich aus c. ep. Parm. I 10– 11, 13 nicht, dass Ossius in
der causa Felicis sowie bei den Konzilen in Rom und Arles in der causa Caeciliani
direkten Einfluss genommen h�tte. Die Aussagen lassen lediglich den Schluss zu, dass
Ossius nach den wiederkehrenden Appellen der Donatisten dem Kaiser zu einer
strengen Position geraten hatte.

195 C. ep. Parm. I 10–12. Augustinus verwendet hier die rhetorische Figur der Prosopopçie
und l�sst die Kirche von Philadelphia gegen die ungerechtfertigten Anklagen der Do-
natisten sprechen.

196 C. ep. Parm. I 8– 9.

4. Das Urteil Konstantins 325



falsche Martyriumsverst�ndnis der Donatisten hinzu.197 Er weicht somit den
direkten Anschuldigungen gegen Ossius aus und verteidigt die Maßnahmen
gegen die Donatisten in allgemeiner Form.

Wann und in welcher Form Ossius von Cordova in den engeren Kreis um
Konstantin gekommen war und welche Rolle er im Donatistenstreit spielte, l�sst
sich nicht mit Sicherheit sagen und wird in der Forschung kontrovers beurteilt.198

Fest steht lediglich, dass er wohl seit dem Jahr 324 in der Auseinandersetzung
mit Anh�ngern des Arius im Vertrauen des Kaisers stand.

In Bezug auf den Donatismus kann außer den Aussagen Parmenians und
Augustins nur eine weitere Stelle auf Ossius von Cordova bezogen werden: In
einem bei Eusebius �berlieferten Brief Konstantins an Bischof Caecilianus wird
ein gewisser „Hosius“ (Ossius) in einer Funktion am Hofe des Kaisers er-
w�hnt.199 Daraus geht hervor, dass dieser Hosius von Konstantin beauftragt
worden sei, die Zuteilung der kaiserlichen Gelder f�r den Wiederaufbau der
Kirchen zu verteilen und daf�r eine Liste der Empfangsberechtigten angefertigt
habe. Dieser Liste zufolge sollte auch Caecilianus von Karthago in Afrika
Gelder empfangen und verteilen. Obwohl in der Forschung mehrheitlich an-
genommen wird, dass jener „Hosius“ mit Ossius von Cordova zu identifizieren
ist, bleibt dies �ußerst spekulativ.200 Es passt jedoch ins Bild donatistischer

197 C. ep. Parm. I 13.
198 De Clercq postuliert lediglich eine eingeschr�nkte Beratert�tigkeit des Ossius. So sei die

inkonsequente Haltung Konstantins gegen�ber den Donatisten zu erkl�ren. Weiterhin
vermutet er, dass Ossius bei den europ�ischen Bischçfen gegen die Donatisten agitiert
habe und auch der Vorschlag, Militiades als Richter zu bestimmen und das Konzil von
Arles durchzuf�hren, auf Ossius zur�ckgehe. Lippold (ZKG 92, 1981, 1–15) beurteilt
die Quellen zu Ossius wesentlich skeptischer und kritisiert, dass es de Clercq und an-
deren nur durch eine Kette an Hypothesen gelinge, etwas �ber Ossius� Rolle am Hof
Konstantins vor dem Jahr 325 auszusagen. Die herangezogenen Zeugnisse (Eus. HE X
6.2– 3, Zos. II 29.3; Eus. VC 32 sowie eine Vita Constantini aus dem 10. Jh. (Cod. Ang.
gr. 22)) seien allesamt zu ungenau, um eindeutige Aussagen �ber Ossius zu treffen. Auf
die von Parmenianus unterstellte Verurteilung in Spanien geht Lippold nur ganz am
Rande ein (ebd., 8).

199 Brief Konstantins an Bischof Caecilianus bei Eus. HE X 6.2– 3. – Zum Dokument:
Maier I, Nr. 12, 140– 142; von Soden Nr. 8; vgl. o. Kap. 7.2.

200 Vgl. die berechtigte Kritik an der communis opinio bei Lippold (ZKG 92, 1981, 5–7 und
passim). Eine Identifizierung von jenem Hosius mit Ossius von Cordova liegt nahe,
wenn man davon ausgeht, dass Ossius bereits zu diesem Zeitpunkt (im Jahre 312/313)
am Hof Konstantins weilte und mit kirchenpolitischen Aufgaben betraut wurde, eine
Hypothese, die sich, wie Lippold darlegt, kaum anhand der Quellen nachweisen l�sst.
Zur Interpretation von Zos. II 29.3 in Bezug auf Ossius vgl. auch Paschoud, Zosime, 57
und H.-U. Wiemer, Libanios und Zosimus �ber den Rombesuch Konstantins im Jahre
326, Historia 43, 1994, 469– 494, hier 485 f. – Selbst unter der Annahme, es handele sich
bei genanntem Hosius um Ossius von Cordova, bleiben jegliche Aussagen �ber die
Haltung des Ossius zum Donatismus Spekulation. Es l�sst sich aus den Quellen nicht

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas326



Vorstellungen, wenn sie in Ossius einen der Hauptverantwortlichen f�r die
Geldzuweisung an die Katholiken und an Caecilianus sahen und daran Interesse
hatten, diesen Mann in Misskredit zu bringen. Denn die Donatisten klagten
Caecilianus beim Kaiser an, gerade weil sie dessen Anerkennung durch den
Kaiser und die europ�ischen Kirchen entgegentreten wollten. Die Anschuldi-
gungen Parmenians lassen darauf schließen, dass die Rolle, die Ossius sp�ter in
der Kirchenpolitik spielte, großes Misstrauen weckte. Es lag f�r die Donatisten
nahe, dass Ossius, so wie er die F�den im Arianischen Streit zog, auch gegen sie
intrigierte. Der Brief Konstantins an Caecilianus war mçglicherweise bekannt
und konnte als Anlass derartiger Vermutungen herangezogen werden. Auch
wenn keine weiteren Informationen oder schriftliche Zeugnisse �ber das Wir-
ken des Ossius in diesen Jahren vorlagen, so gen�gten, wie bei den �brigen
bekannten persçnlichen Beschuldigungen, kleinste Hinweise und Ger�chte, um
ein entsprechendes Feindbild aufzubauen.

Allerdings d�rfte es falsch sein, Parmenians Darstellung als reine Erfindung
zu werten. Es l�sst sich aus der Erw�hnung bei Augustinus durchaus schließen,
dass Ossius bereits seit dem Jahr 313 bei Konstantin Einfluss besaß und die
Interessen der katholischen Kirche vertrat. Mit zunehmender Sch�rfe des
Konfliktes in Afrika dr�ckte sich dieser Einfluss antidonatistisch aus. Mçgli-
cherweise verstand Augustinus Parmenians Anklagen in �hnlicher Weise, denn
er leugnet nicht die T�tigkeit des Ossius, sondern legt sie nur zu Gunsten der
katholischen Kirche aus: Ossius habe sich f�r die Kirche eingesetzt, indem er
gegen das grçßere �bel, gegen das sacrilegium schismatis vorgegangen sei.

Im Gegensatz zur Darstellung der causa Caeciliani bei Cresconius und bei
den donatistischen Bischçfen im Jahre 411 formulierte Parmenianus in seinem
Brief eine �ltere Tradition, die zweifellos den tats�chlichen Begebenheiten
n�her stand als die Bem�hungen, Caecilians Verurteilung durch Konstantin
nachzuweisen: Parmenianus ging von einem Freispruch Caecilians in Rom,
Arles und im kaiserlichen Verfahren aus. Alle Entscheidungen, die kirchlichen
und die kaiserlichen betrachtete er jedoch als Fehlentscheidungen, die durch
Korruption und unrechtm�ßiges Verfahren zustande gekommen seien. Im Falle
des kaiserlichen Urteils gab er Ossius von Cordova die Schuld, den er auch f�r
die beginnende Verfolgung der Donatisten verantwortlich machte. Parmenians
Zeugnis verr�t, dass Konstantin bei den Donatisten als Verfolger galt, der sich
angestachelt durch falsche Ratgeber, wie etwa Ossius von Cordova, gegen die
Donatisten entschieden h�tte.201 Ausgehend von dieser donatistischen �berlie-

erschließen, dass Ossius eine klare antidonatistische Haltung eingenommen oder den
Kaiser gegen die Donatisten beeinflusst h�tte.

201 Mçglicherweise griffen die donatistischen Bischçfe auf der Konferenz von Karthago
auch auf die �berlieferung Parmenians und dessen �ußerungen �ber Ossius zur�ck, als
sie andeuteten, dass ein „falsches Urteil“ Konstantin zu Ohren gekommen sei (Cap.
Conl. Carth. III 519; vgl. breuic. III 37).

4. Das Urteil Konstantins 327



ferung gingen Katholiken und Donatisten somit von den gleichen historischen
Gegebenheiten aus. Was sie trennte, waren unterschiedliche Beurteilungen.

4.3 Das Urteil Konstantins bei Augustinus

Augustins Interpretation des iudicium Constantini ist bereits an verschiedenen
Stellen angesprochen worden.202 F�r seine Argumentation verwendete er die
Informationen aus dem Brief an Eumalius. Dabei ist anzunehmen, dass er die
wesentlichen Aussagen dieses Briefes weitergab. Dies bedeutet, seine Kennt-
nisse �ber den Ablauf nach dem Konzil von Arles waren wahrscheinlich ge-
ringer als unsere Kenntnisse heute, da ihm die anderen Briefe Konstantins aus
diesem Zeitraum nicht bekannt waren. Diese L�cken konnten die Donatisten
ausn�tzen und mit ihren Geschichtsinterpretationen ausf�llen, wie es unter
anderem auf der Konferenz von 411 geschah.203

Bezeichnend ist die Unsicherheit Augustins hinsichtlich der Chronologie.
Erst nach erneuten Recherchen nach der Konferenz von 411 stellte Augustinus
fest, dass der Freispruch des Felix von Abthugni vor dem Urteil Konstantins
gef�llt worden war, eine f�r die gesamte Interpretation des Verlaufs sehr ge-
wichtige Feststellung.204 Bei anderen Ereignissen sah sich Augustinus ebenso im
Dunkeln wie die Historiker heute. So fehlten ihm bereits die Dokumente, die
eine sichere Datierung des iudicium Constantini ermçglichten; wiederum erst
nach der Konferenz konnte er durch die Datierung des Eumaliusbriefes eine
ann�hernde Vorstellung der zeitlichen Abfolge gewinnen. Die bei Optatus
�berlieferte und von den Donatisten verwendete Brescia-Episode �berforderte
ebenfalls Augustins chronologische Kenntnisse. Er versuchte die Widerlegung
der donatistischen Argumente, ohne eine Einordnung vornehmen zu kçnnen.

Augustins Beurteilung des iudicium Constantini orientiert sich an der Tat-
sache, dass Caecilianus freigesprochen wurde. Dar�ber hinaus betont er die
Sorgfalt der kaiserlichen Untersuchung, die Umsichtigkeit des Urteils sowie die
Autorit�t und die andauernde G�ltigkeit dieser Entscheidung. Dagegen werden
weder die politische Dimension des kaiserlichen Eingreifens noch die kirchen-
politischen Folgen deutlich. Gegen�ber den Donatisten vermied Augustinus
eine klare Stellungnahme, die �ber den Kontext der Ereignisse Aufschluss
geben kçnnte. In seinen fr�hen Texten ist er darauf bedacht, das Urteil Kon-
stantins im Vergleich zu den bischçflichen Urteilen abzuwerten. Die Argu-
mentation von ep. 43 verdeutlicht diese Akzentuierung im Besonderen.205 In

202 Vgl. o. Kap. 3.4.2.2; 4.2.2; 5.3.2.
203 Vgl. o. Kap. 7.4.2.1.
204 C. Don 56; vgl. retr. II 27, 28. Zum Prozess gegen Felix von Abthugni s.o. Kap. 6.1.3.
205 Vgl. die ausf�hrliche Analyse o. Kap. 4.2.1.

7. Die Entstehung des donatistischen Schismas328



den sp�teren Schriften verteidigt er zwar mit Hilfe des iudicium Constantini die
Maßnahmen des Kaisers gegen die Donatisten, aber dies geschieht niemals ohne
stereotype Schuldzuweisungen an sie. Auch unausgesprochen ist stets die Aus-
sage hçrbar: „Ohne eure Anklage beim Kaiser w�re es zu keinem Eingreifen
Konstantins gekommen.“

Wenngleich diese Aussagen aus der Argumentation erwachsen sind, so
scheint Augustinus doch davon �berzeugt gewesen zu sein, dass eine inner-
kirchliche Regelung des Schismas mçglich gewesen w�re und so Eskalationen
vermieden worden w�ren. Sein langes Zçgern, kaiserliche Hilfe gegen die
Donatisten zu erbitten, spricht f�r diese Einsch�tzung. Auf der anderen Seite
konnte Augustinus ohne Schwierigkeiten das Urteil Konstantins als das eines
christlichen Kaisers rechtfertigen. Hundert Jahre nach Konstantin entsprach es
den Erfahrungen Augustins und seinem Bild des christlichen Rçmischen Rei-
ches, dass der weltliche Herrscher auch Sch�tzer der Kirche ist.206

206 Vgl. ciu. V 24– 26; zum Konstantinbild bei Augustinus vgl. Szidat, REAug 36, 1990,
243 –256.

4. Das Urteil Konstantins 329




