7. Die Entstehung des donatistischen Schismas:
Historische Argumente zur causa Caeciliani

In den Auseinandersetzungen iiber die traditio und die persecutio lassen sich
Ursachen und Hintergriinde des Schismas erschlieBen. Im Streit um die causa
Caeciliani zeigen sich Anlass, Umstéinde und die frithen Entwicklungen, die zur
Spaltung der Kirche und zur Verfestigung der gegensitzlichen Auffassungen
fiihrten. Die unterschiedlichen historischen Argumente, die von Donatisten und
Augustins zur causa Caeciliani zusammengetragen und verwendet wurden,
sollen im Folgenden dargestellt werden. Wie im vorangehenden Kapitel sollen
dabei sowohl die historischen Zusammenhinge als auch die Argumentations-
strukturen verdeutlicht werden. Der Verlauf dieses Kapitels folgt der Chrono-
logie der Ereignisse: Ausgangspunkt der causa Caeciliani ist das Konzil von
Karthago, an dem Caecilianus abgesetzt und mit Maiorinus ein erster ,,dona-
tistischer Gegenbischof ernannt wurde. AnschlieBend wird die Abfolge der
Anklagen und Verfahren gegen Caecilianus betrachtet: die Verhandlungen des
Falles vor den Bischofsgerichten in Rom und Arles, und schlieflich das Urteil
des Kaisers Konstantin. Im jeweiligen Zusammenhang wird beleuchtet, wie die
Ereignisse durch die beiden Parteien zur Zeit Augustins dargestellt und inter-
pretiert wurden.

1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians
1.1 Die Akten des Konzils von Karthago

Die heute nicht mehr erhaltenen Akten des Konzils von Karthago waren zur
Zeit Augustins die wichtigsten historischen Dokumente in den Héinden der
Donatisten.' In ihren Augen erbrachten diese Akten den entscheidenden Be-
weis fiir die Schuld Caecilians und damit fiir die RechtmifBigkeit ihrer eigenen
Kirche. Unter Berufung auf die Konzilsakten argumentierten Cresconius,” die

1  Zuden Quellenfragmenten sieche von Soden, Nr. 6; Maier I, Nr. 10, 128—-135; Monceaux
IV, 18-20, 326-332; V, 8f. — Seeck (ZKG 10, 1889, 535-542) hielt die Akten zunéchst
fiir eine Filschung, revidierte diese Meinung jedoch spiter (ZKG 30, 1909,182).

2 Unter Heranziehung der Sentenz des Silvanus, Cresc. III 16, 31, 34; IV 66-67; vgl. o.
Kap. 3.4.1.



1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 271

Gespriichspartner Augustins in Thubursicum Numidarum® sowie die donatisti-
schen Bischofe auf der Konferenz im Jahr 411.* Die zahlreichen Anspielungen
Augustins auf dieses Konzil und seine Versuche, die RechtméBigkeit des Urteils
gegen Caecilianus in Frage zu stellen, bezeugen zudem, welchen Stellenwert
diese Dokumente fiir die Donatisten und die gesamte Auseinandersetzung be-
saBen.’

Die Akten enthielten die Verhandlungsprotokolle mit den Anklagen gegen
Caecilianus und seiner Ordinatoren sowie die Sentenzen aller anwesenden Bi-
schofe. Zudem wurde zum Abschluss des Konzils ein Synodalschreiben verfasst,
in dem das Ergebnis allen Kirchengemeinden in Afrika mitgeteilt wurde.®
Dieser Brief war mit Sicherheit ebenfalls im Aktenmaterial erhalten und ge-
horte zu den Dokumenten, die Optatus seinem Werk beifiigte.” Moglicherweise
geht auf diesen Brief der in den Capitula der Konferenzakten von 411 ver-
wendete Begriff decretum de Caeciliani damnatione zuriick.® Vom Wortlaut des
gesamten Aktenmaterials sind heute lediglich zwei kleine Fragmente in der
pseudoaugustinischen Schrift contra Fulgentium iiberliefert, darunter die Sen-
tenz eines Bischofs namens Marcianus.” Fiir die niheren Umstinde und den
Ablauf des Konzils steht nur die Darstellung bei Optatus zur Verfiigung,'’ er-
ginzt um wenige weiterfiilhrende Hinweise bei Augustinus. Viele Einzelheiten
des Verhandlungsverlaufs und der Motivation der Bischofe sowie der genaue
Zeitpunkt der Synode bleiben jedoch im Dunkeln.

Vielleicht um die Jahre 309/10" versammelten sich etwa siebzig mehrheit-
lich numidische Bischofe unter der Leitung des numidischen Primas Secundus

3 Ep.43.3; vgl. 0. Kap. 4.2.1.
4 Cap. conl. Carth. III 343-346, 367—369; breuic. 111 26, 29; c. Don. 38; vgl. o. Kap. 5.1.3
u. 5.3.1.

5 Vgl Ps. c. Don. 73-84; c. ep. Parm. I 5; cath. fr. 46, 73 (Synodalbrief); en. Ps. 36, 2, 19; s.
46.39; Cresc. 1145, 111 44, 67; IV 9, 66; un. bapt. 28; epp. 43.3, 14, 18; 88.3; breuic. 111 26,
28-32; c. Don. 3, 38; ep. 141.6.

Cath. fr. 73; Opt. I 20.

Vgl. Opt. I 20.

So Monceaux 1V, 331; vgl. Cap. Conl. Carth. III 346.

C. Fulg. 5, 24 (ed. Lambot, RevBen 58, 148, 117-221); vgl. Maier I, 134 f.

Vgl. auch zum Folgenden Opt. I 18-20.

Die Datierung des Konzils von Karthago ist wie die gesamte Chronologie der Entste-
hungsphase des Schismas sehr schwierig und bis heute umstritten. Bereits die auf der
Konferenz im Jahre 411 vorgelegten Akten enthielten kein Datum, lediglich eine Ta-
gesangabe (Cap. conl. Carth III 350; breuic. III 26, 30; c. Don. 19). In der Forschung
werden zwei gegensitzliche Positionen vertreten: Fiir eine Frithdatierung um 307 pla-
dierte bereits Seeck (ZKG 30, 1909, 224 f.; Geschichte III, 323, 509), mit anderen Ar-
gumenten spéter u.a. Barnes (JThS 26, 1975, 18-20) und Lancel (REAug 25, 1979, 226—
229). Eine Datierung in die Jahre 311/12 vertraten dagegen Duchesne (Dossier, 597 f.,
626) und Monceaux (IV, 18f., 327). Thnen folgten u.a. Frend (Donatist Church, 19 f.;
JThS 28, 1977, 104-109), Congar (BA 28, 713f.), de Veer (REAug 22, 1976, 353-355)

— O v

[EE



272 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

von Tigisi in einem Privathaus in Karthago."? Ziel der Bischofe war es, den neu
gewdhlten und ordinierten Bischof der Stadt Caecilianus seines Amtes zu ent-
heben. Caecilianus wurde zur Anhorung vorgeladen, doch weigerte er sich zu
kommen und lieB iibermitteln, dass seine Anklidger Beweise gegen ihn vorlegen
sollten. Ohne einen weiteren Versuch der Vorladung verhandelten die Bischofe
den Fall in Abwesenheit Caecilians. Ob tatsdchlich eine aufgewiihlte Stimmung
herrschte und die Bischofe durch eine anwesende Volksmenge gegen Caecili-
anus aufgehetzt und beeinflusst wurden, wie Augustinus spiter behauptet
(ep. 43.14), ist sehr fraglich. Fest steht jedoch, dass personliche Anschuldigun-
gen gegen Caecilianus vorgebracht wurden, darunter der Vorwurf, er habe
wihrend der Verfolgung die Besuche und Versorgung von Christen in den
Gefingnissen gewaltsam verhindert, moglicherweise auch die Anschuldigung, er
habe bei der traditio mit den Behorden kollaboriert.”” Bei diesen Anklagen
spielten Caecilians Gegner in der karthagischen Gemeinde eine entscheidende
Rolle. Optatus spricht von drei Parteien, die gegen Caecilianus agitiert hitten:

und Maier (I, 129-134). Mit der Datierung des Konzils in die Jahre 309/10 folge ich der
Darstellung Kriegbaums (Kirche der Traditoren, 135-149). Wenngleich Kriegbaums
chronologische Rekonstruktion aufgrund der Quellenlage nicht zwingend ist, so ist sie
dennoch die bessere Alternative im Vergleich zu den iibrigen Erkldrungsansétzen:
Entscheidend fiir die Chronologie ist die bei Optatus (I 17) tiberlieferte sog. ,,Affdre
Felix“. Der Diakon Felix hatte ein Pamphlet gegen einen ,,tyrannus imperator® ge-
schrieben, wurde daraufhin verfolgt und erhielt Asyl bei Mensurius, dem Bischof von
Karthago. Mensurius musste sich deswegen am Hofe verantworten, verlie3 Karthago
und kehrte nicht wieder zuriick. Die weiteren Umstédnde und Hintergriinde liegen vollig
im Dunkeln. Es scheint aber am wahrscheinlichsten, dass mit jenem ,, Tyrannen* Kaiser
Maximian gemeint war (so auch Barnes und Lancel). Ausgehend von der politischen
Situation folgert Kriegbaum, dass die Vorladung des Mensurius in die Zeit des
Machtkampfes zwischen Maxentius und seinem Vater gefallen sei, d.h. in das Jahr 308.
Nachdem sich Maxentius durchgesetzt hatte, sei die Anklage gegen Mensurius hinfillig
geworden, der aber aufgrund der Revolte des Domitius Alexander nicht nach Afrika
hitte zuriickkehren konnen und bald darauf gestorben sei. In der gleichen Zeit sei auch
das Toleranzedikt des Maxentius gegeniiber den Christen promulgiert worden. Die
Wahl und Weihe Caecilians als Nachfolger des Mensurius sowie seine Absetzung und
die Ernennung des Maiorinus fielen somit in die Zeit nach Mai 308. — Ein indirektes
Tyconius-Zitat bei Augustinus (ep. 93.43) besagt, dass Donatus mit einem gewissen
Deuterius und anderen mauretanischen Bischofen Kirchengemeinschaft gehalten hétte,
,iber 40 Jahre hinweg bis hin zur Verfolgung des Macarius“. Seeck verwendete diese
Zeitangabe, um den Beginn des Schismas auf 307 zu datieren. Abgesehen von einem
Fehler in der Uberlieferung (vgl. die Vermutungen bei Maier I, 130) sind die besagten
40 Jahre jedoch allenfalls als eine gerundete Jahresanzahl zu verstehen und somit fiir
eine Datierung des Konzils von Karthago wertlos.

12 Die ausfiihrlichste Darstellung der Ereignisse bei Kriegbaum, Kirche der Traditoren,
96-129. Vgl. ferner Congar, BA 28, 713 {.; Frend, Donatist Church, 18-21; Grasmiick,
Coercitio, 21-26; Mandouze, PAC, 1052-1054, s. v. Secundus 1; Miihlsteiger, ZRG KA
85, 1999, 11-13.

13 Vgl. breuic. III 26. Zur Quellengrundlage s.o. Kap. 6.1.2.



1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 273

Die Kleriker Botrus und Celestius aus personlicher Missgunst heraus, da sie sich
ebenfalls Hoffnung auf das Bischofsamt gemacht hétten, die reiche Lucilla, die
von Caecilianus wegen einer dubiosen Mairtyrerverehrung zurechtgewiesen
worden sein soll und viele Bischofe des Konzils bestochen habe, und schlieBlich
einige Gemeindeilteste (seniores laici), die ihnen anvertrautes Kirchenvermo-
gen nicht an Caecilianus hitten iibergeben wollen.'* Wenngleich diese niederen
Beweggriinde, die Optatus und spéter Augustinus in ihrer Polemik herausstel-
len, sicher nicht den tatsichlichen Gegebenheiten entsprachen,' ist dennoch die
Existenz einer starken Opposition gegen Caecilianus unbestreitbar, die im
Zusammenwirken mit den numidischen Bischofen dessen Absetzung betrieb.

Die entscheidende Anklage, die auf dem Konzil gegen Caecilianus erhoben
wurde, bezog sich indessen nicht auf irgendwelche personlichen Verfehlungen,
sondern auf den Akt seiner Bischofsweihe. Man behauptete, dass Caecilianus
von Traditoren geweiht worden und deshalb seine Weihe unwirksam sei. Vor
allem Felix von Abthugni wurde der traditio angeklagt.'® Zur Feststellung der
Schuld wurden vermutlich Zeugen gehort, schriftliche Dokumente hingegen
nicht vorgelegt. Nachdem die Schuld der Ordinatoren als erwiesen angesehen
wurde, erkliarten die anwesenden Bischofe die Wahl und Weihe Caecilians fiir
nichtig. Caecilianus hatte sich zuvor noch bereit erklért, eine neuerliche Weihe
durch die numidischen Bischofe zu akzeptieren, wenn seine Wiirde allein auf-
grund der Schuld des Felix angezweifelt wiirde. Doch dieses Angebot wurde
zuriickgewiesen.'” Die Bischofe wihlten den Lektor Maiorinus — einen domes-
ticus der Lucilla, wie Optatus vermerkt — zum Bischof von Karthago. Jeder der
anwesenden Bischofe kiindigte in einer eigenen Sentenz die Gemeinschaft mit
Caecilianus auf. Die Begriindungen betrafen die ungiiltige Weihe durch Tradi-
toren, wenngleich die Berichte iiber Caecilians ,,Fehlverhalten“ wéhrend der
Verfolgungszeit einen bestirkenden Einfluss gehabt haben diirften.”® Die in

14 Opt. I 18-19. Zur Bedeutung der seniores laici vgl. Frend, JThS 12, 1961, 280-284;
Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 127-129. Zu Lucilla: Mandouze, PAC, 649, s. v.
Lucilla 1.

15 Augustins zugespitzte Darstellung in ep. 43.14—18 diente der Gegeniiberstellung des
Verfahrens in Rom (s.o0. Kap. 4.2.1). Vgl. auch Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 100—
102.

16 Augustinus nennt namentlich ferner Novellus von Thizica und Faustinus von Thuburbo
(Maius oder Minor) als weitere Ordinatoren, denen allerdings die traditio nicht nach-
gewiesen werden konnte (c. Don. 38). Vgl. o. Kap. 6.1.3.

17 Opt. I19.

18 In breuic. III 26 gibt Augustinus eine kurze Zusammenfassung der Urteilsbegriindun-
gen. Auf der Konferenz 411 wurden alle Sentenzen der Bischofe vorgelesen. — Krieg-
baum (Kirche der Traditoren, 114—118) verweist zu Recht auf die cyprianische Tradition
und betont, dass die traditio der Ordinatoren der entscheidende Punkt gewesen sein
miisse, um Caecilians Bischofswiirde als null und nichtig zu beurteilen. Der Weiheakt
war ungiiltig, da er wegen der traditio der Ordinatoren nach Verstidndnis der pars



274 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

contra Fulgentium iberlieferte Sentenz vermittelt einen Eindruck von den Ur-
teilsbegriindungen. Die Sentenz des Marcianus endet mit den Worten:

,»30 wie die unfruchtbaren Zweige abgeschnitten und weggeworfen werden, so
konnen auch die Weihrauchopferer und die Traditoren, die sich von Gott losgesagt
haben, nicht in der Kirche Gottes bleiben, es sei denn, sie werden durch Bufle
wieder aufgenommen, wenn ihr BuBruf bekannt geworden ist. Deshalb soll mit
Caecilianus keine Gemeinschaft gepflegt werden, weil er im Schisma von Tradi-
toren ordiniert worden ist.<"

Die Argumentation der Donatisten zur Zeit Augustins war entscheidend auf das
Urteil des Konzils von Karthago ausgerichtet. Die ndheren Umstédnde, die zu
dem Konzil und dem Schisma fithrten, fanden bei den Donatisten wenig In-
teresse, so dass es keine Hinweise darauf gibt, wie sie die Situation der kar-
thagischen Kirche im Vorfeld der Auseinandersetzung iiber die Wahl Caecilians
einschitzten, welche Rolle sie etwa der Lucilla beimaBBen. Alle Berichte iiber
diese kirchlichen Streitigkeiten in Karthago, die Intrigen und gegenseitigen
Anschuldigungen, finden sich allein in der katholischen Uberlieferung.?’

Auf der Konferenz von 411 verteidigten die Donatisten die RechtméBigkeit
dieses Urteils, indem sie behaupteten, numidische Bischofe hitten zur Weihe
Caecilians hinzugezogen werden miissen.”' Bereits Augustinus kommentiert dies
mit der Bemerkung, dass die Donatisten diesen Vorwurf doch Caecilianus sofort
gemacht hitten, wenn es tatsichlich ein derartiges kirchliches Gewohnheits-
recht gegeben hitte. Aber von solchen Anschuldigungen war offenbar in den
Akten von Karthago nirgends die Rede. Vermutlich bestanden fiir die Wahl und
Weihe des karthagischen Bischofs zu Beginn des 4. Jahrhunderts keine ein-
deutigen Richtlinien, so dass der Anspruch des numidischen Primas auf Mit-
wirkung der eigenen Einschiitzung entsprang.?

Um den rechtméBigen Ablauf des Konzils zu bekriftigen, wiesen die Do-
natisten im Jahre 411 auch auf das Angebot Caecilians an die Konzilsteilnehmer
hin, sich nochmals ordinieren zu lassen, falls die Weihe durch Felix von Ab-
thugni unwirksam gewesen sein sollte. Dieses Zugestdndnis, von dem bei Op-

Maiorini nicht innerhalb der Kirche stattgefunden hatte. Demzufolge hatte Caecilianus
die Bischofswiirde niemals besessen.

19 C. Fulg. 24 (RevBen 58, 1948, 221; Maier II, S.284): sicut ergo palmites infructuosi
amputati proiciuntur, ita turificati, traditores, abhorrentes deo manere in ecclesia dei non
possunt, nisi, cognito ululatu suo, per paenitentiam reconcilientur. unde Caeciliano in
schismate a traditoribus ordinato non comunicare oportet.

20 Insbesondere bei Optatus von Mileve (I 16—20), dessen Ausfithrungen Augustinus in
seinen Schriften vor 405 aufnimmt und fiir seine Argumentation interpretiert (vgl. o.
Kap. 4.2.1; 6.2).

21 Breuic. III 29.

22 Es gibt keine weiteren Quellen, die iiber die kirchenrechtliche Situation sicher Auskunft
geben konnten. Vgl. dazu Kriebaum, Kirche der Traditoren, 98 f.; Grasmiick, Coercitio,
23 f.



1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 275

tatus die Rede ist, werteten die Donatisten jedoch nicht nur als Anerkennung
des Konzils durch Caecilianus, sondern auch als sein Schuldeingestdndnis:
Caecilianus hitte zugegeben, von Traditoren ordiniert worden zu sein.”

Tatséachlich scheint Caecilianus einen Versuch unternommen zu haben, mit
den numidischen Bischofen zu einer Einigung zu kommen, indem er seine
Weihe zur Disposition stellte. Caecilianus bekannte sich insofern zur afrika-
nisch-cyprianischen Tradition, der zufolge die Sakramente eines unwiirdigen
Spenders nicht galten. Offenbar war er bereit, sich von Felix zu distanzieren, um
sein erworbenes Amt zu verteidigen. Das Scheitern dieses Angebots zeigt in-
dessen, dass es den Gegnern Caecilians nicht allein um die vermeintlich un-
giiltige Weihe ging, sondern auch jene Ursachen zur Ablehnung seiner Person
gefithrt hatten, von denen Optatus einen Eindruck vermittelt. Das Angebot
Caecilians zeigt dariiber hinaus, dass die theologischen Positionen in dieser
ersten Phase des Schismas keineswegs so festgelegt waren, wie es aufgrund der
spateren Darstellungen oftmals den Anschein hat. Ein Eingestdndnis seiner
eigenen Schuld oder ein Beweis fiir die traditio der Ordinatoren, wie die Do-
natisten 411 glauben machen wollten, war das Handeln Caecilians freilich nicht,
wie bereits Augustinus in seinem Kommentar bemerkt.*

Die Argumentation der Donatisten im Jahre 411 macht deutlich, dass sie
durchaus gewillt waren, die RechtméBigkeit des Konzils von Karthago zu be-
griinden. Leider fehlen Quellen, in denen aufler den genannten weitere Argu-
mente ersichtlich werden konnten. Ausgehend von den Aussagen des Cresco-
nius ldsst sich jedoch feststellen, dass den Donatisten im Grunde nicht daran
gelegen war, Hintergriinde und Motive der Situation der Kirche in Karthago
aufzudecken. Sie beriefen sich allein auf das Protokoll und die Sentenzen, um zu
konstatieren, dass Caecilianus und seine Ordinatoren nachweislich Traditoren
gewesen seien, folglich Caecilians Wahl und Ordination zum Bischof Karthagos
rechtmifig durch das Konzil des Secundus annulliert worden seien, eine Ent-
scheidung, die als eindeutig und unanfechtbar anerkannt werden miisse.”

23 Cap. conl. Carth. III 374; breuic. III 29; vgl. Opt. I 19.

24 Breuic. III 29. Vgl. Grasmiick, Coercitio, 24; ausfiihrlich Kriegbaum (Kirche der Tra-
ditoren, 107-112), dessen Interpretation iiber die Motivation der beiden Parteien al-
lerdings teilweise spekulativ ist. — Vgl. auch oben Kap. 5.3.1.

25 Vgl Cresc. 111 31, 34; IV 9. Dieses Verstidndnis der Donatisten wird auch deutlich in der
Forderung im Jahre 411, aufgrund der Sentenzen des Konzils, die de jure Verurteilung
Caecilians anzuerkennen (Cap. conl. Carth. III 367).



276 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

1.2 Der interventor von Karthago

Einen der seltenen Hinweise auf miindliche donatistische Uberlieferungen aus
der Entstehungsphase des Schismas gibt Bischof Fortunius von Thubursicum
Numidarum.”® Dieser erzihlte Augustinus und den anderen katholischen Ge-
spriachspartnern, dass seine Vorfahren zu Beginn der Auseinandersetzung
durchaus bereit gewesen seien, die Schuld Caecilians auf sich beruhen zu lassen,
um ein Schisma zu verhindern. Daher hétten sie noch vor der Ordination des
Maiorinus einen interventor fiir ihre Gemeinde in Karthago eingesetzt. Dieser
Mann sei jedoch inmitten seiner Gemeinde von den Gegnern ermordet wor-
den.”” Augustinus selbst bemerkte, diese Geschichte noch niemals zuvor gehort
zu haben, obwohl er viele Anklagen und Vorwiirfe der Donatisten gegen die
Katholiken kenne. Offensichtlich hielt er diese Darstellung fiir unglaubwiirdig.”

In einer spiteren Predigt erwidhnt Augustinus jedoch, dass Secundus von
Tigisi zunédchst Kleriker nach Karthago geschickt hitte, die einen visitator ein-
gesetzt und mit den Anhédngern der Lucilla eigene Gottesdienste gefeiert hit-
ten.” Hier bezog sich Augustinus ganz offensichtlich auf Informationen, die
Optatus von Mileve nicht besessen bzw. nicht fiir erwdhnenswert gehalten hatte.
Geht man nun davon aus, dass sich beide Aussagen auf dieselbe Person bezie-
hen, bleibt zunichst die Frage, wie sie in den historischen Kontext einzuordnen
sind. Augustins Notiz erscheint im Zusammenhang durchaus plausibel: Caeci-
lians Gegner in Karthago brauchten Unterstiitzung und wandten sich an den
einflussreichen numidischen Primas Secundus. Da aus Sicht der spéteren pars
Maiorini Caecilianus und seine Kleriker ihre Amter unrechtmiBig ausiibten,
sandte Secundus vor seiner eigenen Reise numidische Kleriker nach Karthago.
Diese wiederum ernannten einen Bistumsverweser, dem bis zur offiziellen
Neuwahl eines Bischofs die provisorische Leitung der anticaecilianischen Ge-
meinde oblag.*’

26 Ep. 44; vgl. o. Kap. 4.1.1.

27 Ep. 44.8: [Fortunius] Narrauit etiam in ipsa schismatis nouitate maiores suos, cum cogi-
tarent culpam Caeciliani, ne schisma fieret, quoquo modo uelle sopire, dedisse quendam
interuentorem populo suae communionis apud Carthaginem constituto, antequam Mai-
orinus aduersus Caecilianum ordinaretur. hunc ergo interuentorem in suo conuenticulo a
nostris dicebat occisum.

28 Ep. 448.

29 S.46.39: de Numidia nata est pars Donati. ipsi missi sunt primo in dissensionem et
tumultum et scandalum, quaerentes ingenium uulneri. Numidae miserunt. Secundus Ti-
gisitanus misit. ubi sit Tigisi, notum est. qui missi sunt clerici, extra congregauerunt ab
ecclesia, et clericos Carthaginis accedere noluerunt, uisitatorem posuerunt, a Lucilla ex-
cepti sunt. auctor totius huius mali Numida haereticus fuit. — Monceaux (VII, 289) datiert
die Predigt mit guter Begriindung auf Mitte des Jahres 410.

30 Zur Rekonstruktion des Verlaufs in Karthago vgl. Kriegbaum, Kirche der Traditoren,
100-104.



1. Das Konzil von Karthago und die Absetzung Caecilians 277

Wihrend die Existenz dieser Person unzweifelhaft sein diirfte,* stellt sich
weiterhin die Frage nach ihrer Bedeutung. Die Bemerkung des Fortunius zeigt,
dass die Donatisten spiter im interventor eine Vermittlerfigur zwischen den
beiden Parteien sahen, dessen Ermordung aber eine Einigung unmoglich ge-
macht hitte. Zweifellos war einerseits vor der Verurteilung Caecilians durch das
Konzil des Secundus die Situation der karthagischen Kirche ungekldrt und
grundsitzlich offen. Andererseits waren die Abgrenzungen bereits soweit fort-
geschritten, dass eine Einheit der Kirche mit einem Bischof Caecilianus kaum
mehr zu erreichen gewesen sein diirfte. Sollte der interventor tatséchlich ver-
sucht haben, die zerstrittene Gemeinde zu vereinen, so konnte dies nur durch
Uberzeugung der Gliubigen geschehen. Caecilianus selbst war fiir die Rigo-
risten untragbar. Fortunius’ Andeutung, dass seine Vorfahren die ,,Schuld
Caecilians“ irgendwie ,einschldfern“ (sopire) wollten, ist allerdings unklar.
Entweder ist sie als euphemistische Darstellung einer Absetzung Caecilians zu
verstehen oder als eine Umschreibung, dass Caecilians Anhédnger zu einer
Abkehr von ihrem Bischof bewegt werden sollten.™

Unglaubwiirdig ist dagegen die Behauptung, der inferventor sei ermordet
worden. Dass ein solch einschneidendes Vorkommnis bei Optatus fehlt, konnte
noch mit Hinweis auf die tendenzidse Darstellung begriindet werden. Jedoch
wire dieser Fall von den Donatisten selbst weitaus hdufiger zur Sprache ge-
bracht worden, nicht zuletzt bei der Konferenz von Karthago, wenn diese do-
natistische Uberlieferung der Wahrheit entsprochen hitte. Abgesehen davon
gehort der Vorwurf von Mord, ebenso wie andere Arten der Gewaltausiibung
oder Bestechung zu den géngigen Topoi in der Auseinandersetzung. Hier liegt
offenbar ein Beispiel fiir die Herausbildung eines solchen Topos vor, mit dem
die eigene Geschichte gerechtfertigt und die Schuld an den Gegner verwiesen
werden sollte.”

31 Dies ist weitgehend communis opinio in der Forschung. Anders Seeck (Geschichte III,
329, 514) und Grasmiick (Coercitio, 22 f. Anm. 45). — Zur Bedeutung der Worter visi-
tator / interventor vgl. Gaudemet, Eglise, 366 f.

32 Vgl. Kriegbaum, Kirche der Traditoren, 103 f. und 124: Mit der Entsendung des Ver-
mittlers ,,konnte Secundus beabsichtigt haben, den Gldubigen von Karthago die Mog-
lichkeit zu bieten, sich von dem in seinen Augen schismatischen Caecilian loszusagen
und so die Einheit der Gemeinde zu bewahren.*

33 Die donatistische Uberlieferung des Mordes wurde unkritisch iibernommen u.a. von
Frend (Donatist Church, 19: ,, The first action Secundus took, therefore, was to consider
Caecilian’s election as unconfirmed, and to appoint an interim administrator (an in-
terventor) to look after the see until the dispute was settled. The interventor was
murdered in his church allegedly by the Caecilianists.“) und Piétri (Geschichte, 247:
»provisorischer Bistumsverweser“, der ermordet wurde).



278 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus

Indem der Streit iiber die Bischofswahl von Karthago vor den Kaiser getragen
wurde, vollzog sich ein bedeutsamer Schritt, der langfristige Auswirkungen auf
das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat haben sollte.** Die Umstinde, die
dazu fiihrten, werden bei Augustinus an zahlreichen Stellen mit klaren Worten
zusammengefasst: Die Donatisten selbst hitten die causa Caeciliani vor Kon-
stantin gebracht und somit eine Entscheidung des Kaisers gefordert. So ein-
deutig diese Aussage auch sein mag, so schwierig ist es, unter Einbeziehung aller
Quellen den genauen Vorgang und die Motive der Anklage vor dem Kaiser zu
rekonstruieren. Die in der Forschung vielfach diskutierte Frage soll hier vor
allem unter dem Aspekt aufgegriffen werden, inwiefern Augustinus und die
Donatisten den geschichtlichen Verlauf kannten und wie sie ihn in ihren Ar-
gumentationen verarbeiteten.

Bereits Optatus von Mileve argumentiert gegen die donatistische Anfrage,
,was die Christen mit den weltlichen Herrschern zu tun hitten“, mit einem
Zitat, das angeblich jener Petition (preces) der Donatisten entstammte, mit der
diese sich schon kurz nach dem Schisma in Karthago an Kaiser Konstantin
gewandt und um sein Eingreifen gebeten hatten.”> Augustinus verfolgt in seinen
antidonatistischen Schriften das gleiche Argumentationsziel: Die Donatisten
diirften sich iiber das Eingreifen der staatlichen Gewalt in den Auseinander-
setzungen zwischen den beiden Parteien nicht beschweren, denn sie selbst
hitten sich zuerst mit einer kirchlichen Angelegenheit an Konstantin gewandt.
Augustinus verteidigte mit diesem Argument die Inanspruchnahme weltlicher
Institutionen durch die Katholiken, sei es die Hilfe von Soldaten gegen Cir-
cumcellionen und donatistische Gewalttaten, sei es die Nutzung zivilrechtlicher
Mittel, um gegen Donatisten vorzugehen.

Die Zisur in der Beweisfithrung Augustins um das Jahr 405 ist im Zusam-
menhang mit der historischen Argumentation in den Briefen dargelegt wor-
den.* In seinen Schriften vor dem Jahr 405 berief sich Augustinus ganz offen-
sichtlich auf die Darstellung des Optatus und dessen Zitat aus besagter Petition:
Von Konstantin, so der stereotype Vortrag, hédtten die Donatisten Bischofe als
Richter erbeten, woraufhin dieser das Konzil von Rom einberufen habe.?” Sei-
nen Aussagen zufolge hatte Augustinus den Gespréchspartnern in Thubursicum
den Wortlaut jener preces vortragen lassen und seinen Briefpartner Generosus
weist er ebenfalls ausdriicklich auf dieses Zeugnis hin.*® Da aber ansonsten diese

34 Allgemein dazu Instinsky, Kaiserstuhl, 47-82; Girardet, Kaisergericht, 6-51.
35 Opt. 122.

36 Vgl o. Kap. 4.2.2.

37 Ps. c. Don. v102; epp. 43.14; 53.5; 76.2; cath. fr. 46; retr. I 21.3.

38 Epp.43.4-5;53.5.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 279

preces als eigenstdndiges Dokument niemals genannt werden — weder in spi-
teren Augustinusschriften noch auf der Konferenz von 411 — ist davon auszu-
gehen, dass Augustinus lediglich das bei Optatus iiberlieferte Fragment kannte
und an entsprechender Stelle daraus zitierte.*

Die Wende in der Argumentationsweise erfolgte um das Jahr 405: In den
Archiven des Prokonsuls in Karthago entdeckte Augustinus den Bericht des
Prokonsuls Anullinus an Konstantin,*® mit dem die Petition der Donatisten
seinerzeit tibermittelt worden war. Diese relatio Anullini avancierte fortan zu
dem entscheidenden historischen Dokument in den Héanden Augustins, auf das
er an zahlreichen Stellen explizit hinwies. Mit Hilfe der relatio Anullini fiihrte er
den Beweis, dass sich die Donatisten als erste und vollkommen freiwillig an den
Kaiser gewandt und Caecilianus bei Konstantin angeklagt hitten. Diese An-
klage habe zu den folgenden Prozessen gefiihrt, die allesamt zu Gunsten Cae-
cilians ausgefallen seien.* Diese juristische Terminologie beherrschte auch die
Konferenz von 411, bei der die Katholiken eine Bestédtigung des Freispruchs
Caecilians in der causa Caeciliani erreichen wollten.”” Nach der Konferenz
verzichtete Augustinus bezeichnenderweise wieder auf diese Formulierungen
und betonte nunmehr die Verfolgung Caecilians durch die Donatisten. Damit
griff er den Sprachgebrauch der Donatisten auf, die ihrerseits von der Verfol-
gung durch die Katholiken und den weltlichen Michten sprachen.” Augustinus
berief sich also zu verschiedenen Zeiten auf unterschiedliche Quellen und va-
riierte entsprechend seine Interpretation des geschichtlichen Vorgangs.

Wenden wir uns als erstes der relatio Anullini zu, die am deutlichsten iiber
die Ereignisse Auskunft gibt und daher auch von Augustinus bevorzugt wurde:
Der Text der relatio Anullini ist durch Augustinus und die Konferenzakten von
Karthago {iiberliefert. An der Echtheit und Glaubwiirdigkeit des Dokumentes

39 Girardet, Chiron 19, 1989, 199 f. — Dass Augustinus im Gegensatz zu Optatus deutlich
von ,,bischoflichen Richtern® aus Gallien spricht, ist als eine Interpretation ex eventu zu
verstehen. Insbesondere im Kontext von ep. 43 wird deutlich, wie Augustinus spitere
Entwicklungen und Ereignisse heranzieht, um die aus seiner Sicht falsche Motivation
der Donatisten herauszustellen; vgl. die Darstellung o. Kap. 4.2.1.

40 Als auf der Konferenz von 411 nach der Herkunft des Dokumentes gefragt wurde,
verwies Augustinus auf das Archiv des Prokonsuls (gesta conl. Carth. IIT 220; breuic. IIT
8). Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 196; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 28 {.

41 Vgl. epp. 88.1-3; 89.3; 93.13-14; 105.8; Cresc. III 16, 67; IV 9; un. bapt. 28; s. Denis
19.8; s. Dolbeau 2.22; breuic. III 21, 24, 30; Gaud. I 53; gesta conl. Carth. I 16, 18,55 (SC
195, S. 668 Z. 351-358). Diese Veridnderung ist besonders an den Briefen mit histori-
scher Argumentation sichtbar (vgl. o. Kap. 4.2.2). Zur Argumentation im Jahre 411 vgl.
o. Kap. 5.2.2. Vgl. auch Girardet, Chiron 19, 1989, 196-203.

42 Gesta conl. Carth. III 144, 176, 215-220; vgl. auch gesta conl. Carth. I 18, 55 (Z. 353);
breuic. III 8, 24; vgl. o. Kap. 5.3.2.

43 Gaud. I 21; s. Caes. eccl. 7; c. Don. 53.



280 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

ist nicht zu zweifeln.* Augustinus verweist auf das Archiv des Prokonsuls in
Karthago als Herkunftsort, die Datierung ist korrekt, nachpriifbar und selbst
von den Donatisten ist kein Versuch uberliefert, die Authentizitit in Abrede zu
stellen: Parmenianus bekannte sich laut Augustinus ausdriicklich zu der An-
klageinitiative seiner Vorgénger” und auch auf der Konferenz von 411 sprachen
die Donatisten der relatio Anullini die Echtheit nicht ab.*®

In dieser relatio, die auf den 15. April 313 datiert, berichtet Anullinus dem
Kaiser zunéchst, dass die Anordnung umgesetzt worden sei, die karthagische
Kirche des Bischofs Caecilianus von den Abgabenpflichten (munera) zu be-
freien. Anschlieend schreibt er:

»Nach wenigen Tagen aber erschienen, begleitet von einer Volksmenge, einige
Leute, die glaubten, Caecilianus widersprechen zu miissen. Sie iibergaben mir ein
in Leder gebundenes und versiegeltes Pédckchen sowie ein schriftliches Gesuch
ohne Siegel und sie bitten mich dringend, diese an den heiligen und verehrungs-
wiirdigen Hof eurer kaiserlichen Hoheit weiterzureichen. Meine Wenigkeit hat
dafiir Sorge getragen, dass sie — wihrend Caecilianus in seinem Stand verbleiben

44 Ep. 88. 2; Gesta conl. Carth. IIT 220; vgl. Maier I, Nr. 14, 144—146; von Soden, Nr. 10;
vgl. Monceaux 1V, 200; Seeck, ZKG 10, 1889, 515; Girardet, Chiron 19, 1989, 185f.;
Barnes, New Empire, 240 {.; Corcoran, Empire, 155f. — Mandouze unterscheidet den
Verfasser dieses Berichts (PAC, 80f., s. v. Anulinus 2) von dem gleichnamigen Pro-
konsul, der zur Zeit der Verfolgung in Afrika amtierte (PAC, 7880, s. v. Anulinus 1).
Vgl. PLRE I, 79, s. v. Annius Anullinus; 78, s. v. Anullinus 2.

45 C. ep. Parm. I 10: ultro fassus est ipsos suos adisse etiam Constantinum et eius arbitrio a
iudicibus episcopis causam esse cognitam, quibus praefuit Miltiades Romanae urbis
episcopus.

46 Augustinus zufolge hatten die Donatisten die ,,Verfolgung“ Caecilians beim Kaiser
zugegeben (c. Don. 53; vgl. breuic. IIT 30). Dies deutet ebenfalls darauf, dass sie die
Anklage gegen ihn nicht leugneten, freilich ohne das Wort ,,Verfolgung® zu gebrauchen.
— Die Diskussion iiber die relatio Anullini auf der Konferenz von 411 stellt einen
Sonderfall dar und ldsst daher kaum Riickschliisse auf den allgemeinen Umgang der
Donatisten mit diesem Dokument zu. Zweimal lenkten sie von diesem Dokument ab,
das erste Mal, indem sie die Grundsatzdebatte iiber die traditio begannen, das zweite
Mal, als sie thematisch weit ausholten und ihre Ausfiithrungen iiber Mensurius und die
traditio in Karthago vortrugen. Diese Obstruktionen entsprangen taktischen Uberle-
gungen: Im Gesamtzusammenhang der Debatte mussten die Donatisten der relatio
Anullini entgegentreten, um nicht doch plotzlich in den Status des Anklédgers zu gera-
ten, was sie unbedingt vermeiden wollten. Dennoch wird auch der inhaltliche Hinter-
grund ihrer Argumentation deutlich: Aus ihrer Sicht war der entscheidende Aspekt der
Anklage nicht die formale Supplik beim Kaiser, sondern der Angriff der katholischen
Traditoren auf die Reinheit der Kirche. Die Anrufung des Kaisers verstanden sie ent-
sprechend als ein Akt der Verteidigung der Kirche, nicht als Verfolgung Caecilians.
Auch wenn die Donatisten es nicht aussprachen: Sie wussten, dass ihre Vorfahren die
Option einer Petition an den Kaiser hatten wahrnehmen miissen, wenn sie als wahre
Kirche anerkannt werden wollten. Hundert Jahre spéter jedoch mussten die Donatisten
dieser Tatsache ausweichen, um nicht von den Gegnern, insbesondere Augustinus, in
eine Argumentationsfalle zu geraten. Vgl. auch o. Kap. 5.2.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 281

sollte — unter Beifiigung der Akten geschickt werden, damit eure Majestét alles zur
Kenntnis nehmen konne. Zwei Schriften wurden versandt: eines in Leder mit der
Uberschrift: ,Klageschrift der katholischen Kirche beziiglich der Vergehen Cae-
cilians iibergeben von der Partei des Maiorinus’, aulerdem eine andere Schrift
ohne Siegel, die mit der in Leder verbunden ist. Geschrieben in Karthago an den
17. Kalenden des Mai im III. Konsulat unseres Herren des Augustus Konstantin.“*

Aus diesem Bericht lassen sich einige Informationen ableiten:* Konstantin
hatte der Kirche in Afrika Privilegien eingerdumt, darunter die Befreiung von
munera. Anullinus trat darauthin in Kontakt mit Caecilianus und informierte
ihn iiber diese Privilegien, gleichzeitig mahnte er, fiir die Einheit der Kirche
einzutreten. Gegen diese Zuwendung an die pars Caeciliani legten die Anhén-
ger des Maiorinus Widerspruch ein, indem sie eine Petition an Konstantin
verfassten und den Prokonsul baten, diese weiterzuleiten. Gleichsam als Be-
griindung ihres Einspruchs fiigten sie eine Schrift hinzu, in der offenbar die
VerstoBe Caecilians gegen kirchliches Recht aufgelistet wurde. Eindeutig be-
stitigt die relatio Anullini Augustins Darstellung, dass die Donatisten sich
freiwillig in der causa Caeciliani an den Kaiser gewandt hitten. Aus welchen
Motiven und mit welcher Intention sie handelten, wird spéter zu fragen sein.
Zunichst soll noch die Schilderung des Optatus von Mileve betrachtet werden:*

Im 22. Kapitel des ersten Buches leitet Optatus einen neuen Abschnitt
seiner historischen Darstellung ein, indem er die Glaubwiirdigkeit donatisti-
scher Schriften infrage stellt und demgegeniiber die Zuverléssigkeit der ka-
tholischen Dokumente unterstreicht. Als Beispiel fiir die unwahren Aussagen
der Donatisten fithrt Optatus die beliebte Anfrage der Donatisten an: ,,Was
haben die Christen mit den Herrschern zu tun, was die Bischofe mit den Pa-
lasten?* Diese Aussage, so Optatus, sei falsch, da die Griinder der pars Donati
sich selbst an den Kaiser mit einer Petition gewandt hitten. AnschlieBend zitiert
er aus dieser Petition mit den Worten:

,»Wir wenden uns an dich, Konstantin, bester Kaiser, da du aus einem gerechten
Geschlecht bist, dessen Vater unter all den anderen Kaisern keine Verfolgung

47 Ep. 88.2: uerum post paucos dies extiterunt quidam adunata secum populi multitudine,
qui Caeciliano contradicendum putarent quique fasciculum in aluta signatum et libellum
sine signo obtulerunt dicationi meae atque impendio postularunt, ut ad sacrum ac ue-
nerabilem comitatum numinis uestri dirigerem, quae manente Caeciliano in statu suo
subiectis eorundem actis, quo cuncta maiestas uestra possit dinoscere, paruitas mea diri-
gere curauit. transmissi libelli duo, unus in aluta suprascriptus ita: ‘Libellus ecclesiae
catholicae criminum Caeciliani traditus a parte Maiorini’, item alius sine sigillo cohaerens
eidam alutae, datus die XVII Kalendas Maias Carthagine domino nostro Constantino
Augusto 111

48 Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 185; ders., Historia 41, 1992, 105 f.; Kriegbaum, AHP 28,
1990, 28-30.

49 Vgl. Girardet (Chiron 19, 1989, 188-196) und Kriegbaum (AHP 28, 1990, 35-38) mit
Analysen des literarischen Kontextes von Opt. I 22.



282 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

durchfiihrte. Von dieser Untat ist Gallien frei, denn in Afrika herrscht Streit zwi-
schen uns und anderen Bischofen. Wir bitten dich, deine Frommigkeit moge ver-
ordnen, dass uns aus Gallien Richter gegeben werden. Eingereicht von Lucianus,
Dignus, Nasutius, Capito, Fidentius und den iibrigen Bischofen der Partei des
Donatus.*“*

Optatus fiihrt seine Darstellung fort, indem er eine abweisende Reaktion
Konstantins zitiert und dann die Einberufung der Bischofe zur romischen
Synode beschreibt (I 23).

Aufgrund der zahlreichen sprachlichen Unebenheiten und sachlichen Un-
gereimtheiten in diesem Text ist sein Quellenwert bis heute in der Forschung
umstritten.”’ Der iiberwiegende Teil der Historiker geht davon aus, dass diese
von Optatus zitierte Bittschrift entweder wortlich, zumindest aber dem Sinn
nach jener unversiegelten Petition entspreche, von der in der relatio Anullini die
Rede ist.®> Ein geringerer Teil hilt die preces fiir eine Filschung® oder be-
zweifelt zumindest den Zusammenhang mit der relatio Anullini.>*

Wenngleich die Quellenlage wohl kein abschlieBendes Urteil zuldsst, so
scheinen mir doch die Argumente eindeutig zu iiberwiegen, die gegen eine
Verbindung der relatio Anullini und der bei Optatus iiberlieferten preces spre-
chen. Insbesondere K. M. GIRARDET hat die Widerspriiche herausgestellt und zu
Recht gefolgert, dass ,,Optatus kein im Wortlaut oder wenigstens der Sache
nach authentisches Zeugnis fiir die donatistische Petition im Frithjahr 313
tiberliefert hat.“> Daraus ergeben sich Konsequenzen sowohl fiir die Interpre-

50 Opt. 122: rogamus te, Constantine, optime imperator — quoniam de genere iusto es, cuius
pater inter ceteros imperatores persecutionem non exercuit et ab hoc facinore immunis est
Gallia, nam in Africa inter nos et ceteros episcopos contentiones sunt — petimus, ut de
Gallia nobis iudices dari praecipiat pietas tua. datae a Luciano, Digno, Nasutio, Capitone,
Fidentio et ceteris episcopis partis Donati. — Zur Ubersetzung vgl. Labrousse, SC 412, 222
Anm. 2.

51 Zur Problemstellung allgemein siehe Girardet (Chiron 19, 1989, 185-206) und Krieg-
baum (AHP 28, 1990, 23-25; Mazzucco, Ottato di Milevi, 112-117.

52 So u.a. Barnes, Constantine, 56 f.; New Empire, 238-241; Corcoran, Empire, 156{.;
Drake, Constantine and the Bishops, 216 f.; Frend, Donatist Church, 147 f.; Grasmiick,
Coercitio 33 mit Anm. 107; Instinsky, Bischofsstuhl, 70 f.; Keresztes, Constantine, 61;
Maier I, 146-148; Millar, Emperor, 584—-590; Monceaux IV, 200 f.; Piétri, Geschichte,
248; Schindler, TRE 1, 656 (,,[...] wahrscheinlich teilweise echte Schreiben®).

53 Zuerst Voelter (Donatismus, 136—-144) gefolgt von Seeck (ZKG 10, 1889, 550 f.; 30,
1909, 196-198, 214-216).

54 Girardet; Kaisergericht, 17-26; Chiron 19, 1989, 188-196; ders., Historia 41, 1992, 104 -
116 bes. 109; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 23-49.

55 Girardet, Historia 41, 1992, 109. — Es eriibrigt sich hier, simtliche Argumente aus-
fiihrlich zu diskutieren; vgl. dazu die Ubersicht bei Mazzucco (Ottato di Milevi, 112—
117) und die genannten Darstellungen von Voelter, Seeck, Girardet und Kriegbaum (o.
Anm. 53/54). Entscheidend sind folgende Feststellungen: 1. Die Bezeichnung pars
Donati steht im Widerspruch zu der Angabe pars Maiorini in der relatio Anullini. 2.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 283

Keinesfalls hétten die Donatisten nach der Absetzung Caecilians von einem ,,Streit mit
anderen Bischofen® gesprochen, denn Caecilianus war in ihren Augen kein Bischof
mehr. 3. FEine explizite Bitte um Richter aus Gallien ist nur schwer zu erkldren. Geht
man von bischoflichen Richtern aus, so steht dies im Widerspruch zu der endgiiltigen
Synodalentscheidung von Karthago, von denen die Donatisten stets sprachen, geht man
von weltlichen Richtern aus (wie zuerst Instinsky, Bischofsstuhl, 70), so findet dies keine
Entsprechung im Prozessrecht. Warum sollten sich die Donatisten an den Kaiser wen-
den, um dann ein mehrfach besetztes Tribunal gegen Caecilianus zu fordern? (Girardet,
Chiron 19, 1989, 192—196). 4. In den spiteren AuBerungen Konstantins ist niemals von
der Bitte um gallische Richter die Rede, und die Donatisten beschwerten sich — trotz
zahlreicher anderer Einwédnde — niemals, dass ihre Bitte um gallische Richter missachtet
worden sei. 5. Die unklare Chronologie in der Darstellung des Optatus: Anhand des
vorhandenen Quellenmaterials versuchte Optatus zwar eine Ordnung zu schaffen, aber
einerseits wusste er zu wenig Einzelheiten, andererseits war ihm die Polemik wichtiger
als die historische Genauigkeit. Seine Unkenntnis {iber das Konzil von Arles sowie das
aus dem Zusammenhang gerissene Konstantinzitat (in Opt. I 23) sind nur zwei Bei-
spiele, die gegen einen vertrauenswiirdigen Umgang mit dem vorliegenden Textfrag-
ment sprechen.

Kriegbaum (AHP 28, 1990, 49-58) geht davon aus, dass es sich bei dem Text der
preces nicht um eine Filschung handele, sondern Optatus seine vorliegende Quelle
einem falschen Kontext zugeordnet habe. Ausgehend von den in den preces genannten
Personen, die dhnlich in Opt. App. VIII genannt werden, vermutet Kriegbaum, dass der
vorliegende Text eine zusammenfassende Notiz einer Petition sei, die von den Dona-
tisten nach der Entscheidung von Rom eingereicht worden sei. Nachdem ihnen deutlich
geworden sei, dass Konstantin nicht selber urteilen wollte, hitten sie um ein erneutes
Bischofsgericht gebeten, das ohne die befangenen italischen Bischofe abgehalten wer-
den sollte. Da Optatus liber das Konzil in Arles nicht informiert war, habe er seine
Vorlage als Nachweis der ersten Anklage Caecilians verwendet. — Diesem interessanten
Losungsvorschlag stehen jedoch einige Einwédnde gegeniiber, die Girardet (Historia 41,
1992, 114-116) in seiner Replik auf Kriegbaums These zu Recht geltend macht: 1. Die
Donatisten sprachen dem Konzil von Rom die Berechtigung ab, in einer afrikanischen
Kirchenangelegenheit zu entscheiden (Aug. ep. 43.14; Eus. HE X 5.22; vgl. u. Kap. 7.3).
Eine Bitte, nun gallische Bischofe entscheiden zu lassen, ist daher kaum vorstellbar. 2.
In den AuBerungen Konstantins ist weder vor noch nach der Synode von Arles davon
die Rede, dass die Donatisten dieses Konzil selbst gefordert oder eine schriftliche Pe-
tition eingereicht hétten. — Es ist daher duBerst unwahrscheinlich, dass Kriegbaums
Hypothese zutrifft. Gleichwohl stimme ich mit Kriegbaum {iberein, dass kaum anzu-
nehmen ist, Optatus habe den Text der preces gefilscht. Wenn man aber eine Falschung
(auch vor Optatus) ausschlieBt und Optatus auf eine historische Quelle zuriickgreifen
konnte, welche Moglichkeiten bleiben fiir den historischen Kontext? Eine denkbare
Alternative wire von einem Text aus dem unmittelbaren Vorfeld des romischen Konzils
auszugehen. Auch Girardet gibt zu, dass sich die Donatisten zu einem bestimmten
Zeitpunkt vor den dortigen Verhandlungen ,,wohl oder iibel* auf das Bischofsgericht
und die neue Sachlage eingestellt hitten (Historia 41, 1992, 112). Moglicherweise ent-
wickelte die in den ,preces* genannte Gruppe Donatisten in dem kurzen Zeitraum
zwischen der Entscheidung Konstantins, ein Bischofsgericht einzuberufen, und der
tatsachlichen Einberufung (Brief an Miltiades, Eus. HE X 5.18-20) den Gedanken, den
Kaiser zu bitten, gallische Richter (Bischofe) hinzuzuziehen, da sie sich von den Gal-
liern Zustimmung erhofften. Die ,preces* wiren dann ein informelles Gesuch, das an



284 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

tation des historischen Ereignisses als auch fiir das Verstdndnis der Argumen-
tation Augustins.

Der Hintergrund der donatistischen Petition an den Kaiser wird durch zwei
Briefe Konstantins an den Prokonsul Anullinus sowie einen an Bischof Caeci-
lianus erhellt, die in der Kirchengeschichte des Eusebius iiberliefert sind.*® In
dem ersten Brief an Anullinus, der vielleicht noch Ende 312 geschrieben wurde,
weist Konstantin den Prokonsul an, der katholischen Kirche das konfiszierte
Eigentum zuriickzugeben.”” Mit dem zweiten Brief veranlasste der Kaiser die
Befreiung der Kleriker von allen 6ffentlichen Verpflichtungen in der Provinz
des Anullinus.® Ausdriicklich wird Caecilianus als Vorsteher der Kirche ge-
nannt. Dass Konstantin inzwischen iiber die Spaltung in der Kirche Karthagos
informiert worden war, geht eindeutig aus dem Schreiben an Caecilianus selbst
hervor.”® Hier ist die Rede von Irrlehrern, die das Kirchenvolk verfiihrten.
Caecilianus solle sich bedenkenlos an die weltlichen Richter wenden, wenn
diese Leute in ihrem Wahnsinn verharrten. Konstantin verfiigt au3erdem, dass
Caecilianus eine groBe Geldsumme (3000 folles) erhalte, die er anhand einer
vorgefertigten Namensliste an Kirchen der afrikanischen Provinzen verteilen

den Kaiser gestellt wurde. Freilich gilt auch bei dieser Moglichkeit der Einwand, dass
von derartigen Forderungen in keiner AuBerung des Kaisers die Rede ist. Allerdings
erklért sich mit dieser Einordnung die Bezeichnung pars Donati und die Chronologie
bei Optatus. Zu dem fritheren Termin passt zudem die Hoffnung des gerade erst als
Nachfolger des Maiorinus geweihten Donatus, doch noch die Anerkennung der iiber-
seeischen Kirchen zu erhalten.

56 Zur Sammlung konstantinischer Briefe bei Eusebius vgl. B. H. Warmington, The
Sources of Some Constantinian Documents in Eusebius’ Ecclesiastical History and Life
of Constantine, Studia Patristica 18, 1985, 93-98; T. D. Barnes, The Constantinian
Settlement, in: Eusebius, Christianity and Judaism, Leiden/New York/Koéln 1992, 635—
657. — E. Carotenuto (Six Constantinian Documents (Eus. H. E.10, 5-7), VChr 56, 2002,
56-74, hier: 67 f.) vermutet, dass die sechs Briefe in einem ,,antidonatistischen Milieu*
vor 315/16 zusammengestellt worden seien. Mit den Dokumenten sollte verdeutlicht
werden, dass nur die katholische Kirche der Partei Caecilians Empfénger der kaiserli-
chen Zuwendungen sei und nicht die Donatisten. Eusebius habe spiter diese Zusam-
menstellung — vielleicht iiber einen Kontaktmann aus Rom - erhalten, ohne die Zu-
sammenhénge zu kennen. Fiir Carotenutos Vermutungen sprechen sowohl die Thematik
der tiberlieferten Briefe als auch der Kontext bei Eusebius. Sicherheit l4sst sich hierin
aber kaum erlangen.

57 Eus. HE X 5.15-17; Maier I, Nr. 11, 138 f.; von Soden Nr. 7; vgl. Barnes, Constantine,
56; New Empire, 240f.; Corcoran, Empire, 153; Dorries, Selbstzeugnis, 16; Monceaux
1V, 200.

58 Eus. HE X 7.1-2; Maier I, Nr. 13, 142—-44; Soden Nr. 9; vgl. Barnes, New Empire, 1691{.,
240f.; Corcoran, Empire, 155; Dorries, Selbstzeugnis, 18 f.; Monceaux 1V, 200; Seeck,
ZKG 10, 1889, 511. — Zur Privilegierung der Kleriker vgl. CTh XVI 2.1-2 (Befreiung
der Kleriker von munera in Italien), dazu Corcoran, Empire, 155, 162.

59 Eus. HE X 6.1-5; Maier I, Nr. 12, 140-142; Soden Nr. 8; vgl. Barnes, New Empire,
240f.; Corcoran, Empire, 153; Dorries, Selbstzeugnis, 17 f.; Monceaux 1V, 200; Seeck,
ZKG 10, 1889, 510 1.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 285

solle. Vermutlich war auch diese Zuwendung zur Forderung der kirchlichen
Einheit gedacht.

Wie bereits dargestellt bestitigte Anullinus in seinem Bericht an den Kaiser
die Durchfithrung der an ihn ergangenen Verfiigungen und sah sich darauthin
den Protesten der Donatisten ausgesetzt.

Das Motiv der Donatisten, sich iiber den Prokonsul an den Kaiser zu
wenden, wird durch diese zusitzlichen Quellen evident: Die pars Donati sah
sich selbst als die wahre Vertreterin der katholischen Kirche und sie forderte
nun, dass die Vergiinstigungen und die finanzielle Unterstiitzung an ihre
Adresse mit ihrem Bischof Maiorinus zu gehen hétten. Caecilianus war vom
Kaiser offensichtlich als Vertreter der afrikanischen Kirche anerkannt worden.
Dies konnten die Donatisten nicht akzeptieren. In ihren Augen war Caecilianus
kein Bischof mehr und daher auch nicht berechtigt, die afrikanische Kirche zu
vertreten. Deshalb begriindeten sie ihren Einspruch mit einem Dossier, das sich
allein auf die Person Caecilians bezog, jenem libellus criminum Caeciliani.*

Handelte es sich bei diesem Vorgang im juristischen Sinne um eine An-
klageerhebung, eine formliche Prozesseinleitung gegen Caecilianus? Die
Mehrheit der Historiker vertritt diese Ansicht oder ldsst die Frage offen, die
aufgrund der mangelnden Kenntnisse iiber den Inhalt der beiden libelli nicht
leicht zu beantworten ist.”' Die pars Maiorini war in einer fiir sie schwierigen
Lage: Welche Argumente konnten Konstantin iiberzeugen, dass nicht Caecili-
anus, der rechtmifBig exkommuniziert worden war, sondern Maiorinus als Bi-
schof von Karthago gelten miisse und daher Anspruch auf die Privilegien hétte ?
K. M. GIrARDET geht davon aus, dass die Anklagen, die zur Absetzung Caeci-
lians gefiihrt hatten, nicht mehr Gegenstand der Anklage beim Kaiser gewesen
seien, da die ,kirchlich zu ahndenden crimina durch die allein zusténdige In-
stanz®, namlich durch das Konzil von Karthago, endgiiltig erledigt worden seien.
Die pars Maiorini hitte daher eine Zivilklage erhoben, mit der Begriindung,
Caecilianus habe — da er ja kein Bischof gewesen sei — rechtswidrig Kirchen-
besitz, Privilegien und Geldzuwendungen des Kaisers in Anspruch genommen.

60 Kriegbaum, AHP 28, 1990, 30 {.; Grasmiick, Coercitio, 32.

61 So etwa Seeck, Geschichte III, 328 (,,Anklageschrift gegen Caecilianus®); insbesondere
aber Girardet, Kaisergericht, 17-20, 26 f.; Chiron 19, 1989, 204-206; und Grasmiick,
Coercitio, 32-39 (,,Zivilklage gegen Caecilian*). — Ein Teil der Forschung geht indessen
aufgrund von Opt. I 22 (félschlicherweise) von dem Wunsch nach weltlichen iudices dati
aus, so Instinsky, Bischofsstuhl, 70; Frend, Donatist Church, 146—148; Maier I, 147.
Anders urteilen zwangsliufig jene, die von dem Wunsch nach einem Bischofsgericht
ausgehen, etwa Monceaux 1V, 21; Barnes, JThS 26, 1975, 20 {.; Constantine, 57; Congar,
BA 28, 15f.; Drake, Constantine and the Bishops, 57; Keresztes, Constantine, 58—61;
Piétri, Geschichte, 24. — Zur Rechtsgrundlage der Litisdenuntiation vgl. Kaser/Hackl,
Zivilprozessrecht, 566-570.



286 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Moglicherweise sei ihm auch gewaltsame Amtsanmafung und Mord vorge-
worfen worden.*

Im Gegensatz zu dieser Deutung ist es allerdings ebenso moglich, dass die
pars Maiorini zunichst den Kaiser grundsétzlich iiber den Sachverhalt des
Schismas, die Lage in Karthago und auch iiber die Person Caecilians aufkldren
wollte. Die crimina Caecilians umfassten demnach nicht nur die Vorwiirfe der
AmtsanmaBung, sondern die auch spdter noch stereotyp vorgetragenen An-
klagen gegen Caecilianus: Seine traditio, seine Kollaboration wihrend der
Verfolgung, seine Weihe durch einen Traditor und die daraus resultierende
Absetzung auf einem ordentlichen Konzil in Karthago. Trifft diese Vermutung
zu, dann beinhaltete der libellus criminum Caeciliani die Sammlung aller be-
stehenden Vorwiirfe gegen Caecilianus, die dem Kaiser iibermittelt werden
sollte, verbunden mit der Bitte, diese Anschuldigungen zur Kenntnis zu neh-
men. Die pars Maiorini erwartete vom Kaiser keinen Prozess gegen Caecilianus
und auf keinen Fall die Einberufung einer Synode, sondern lediglich eine Re-
vision seiner bisherigen Entscheidung, nachdem er iiber die wahren Sachver-
halte aufgekldrt worden war.”

Der weitere Verlauf der Ereignisse unterstiitzt die letztgenannte Moglich-
keit und spricht somit gegen eine formliche Anklage. Wenn ndmlich Konstantin
eine zivilprozessrechtliche Anklage gegen Caecilianus mit sékular justiziablen
Anschuldigungen erhalten hitte, dann wére dies wahrscheinlich auch in ent-
sprechender Form durchgefiihrt und entschieden worden. Der Kaiser oder ein
Stellvertreter (iudex datus) hitten ein Urteil gefillt, wie es im Falle des Felix
von Abthugni geschah. Genau das ist aber nicht geschehen, sondern Konstantin
berief ein kirchliches Gremium ein und beauftragte es, zwischen Donatus und
Caecilianus zu entscheiden. Dieses Vorgehen erklart sich am besten, wenn man
von einem grundsitzlichen Protest und generellen Anschuldigungen der pars
Maiorini gegen Caecilianus ausgeht. Konstantin sah sich offensichtlich nicht in
der Lage, die von Anullinus weitergereichten Anschuldigungen zu beurteilen,
da es um Kirchenfragen ging. Er war zwar daran interessiert, die Spaltung zu
tiberwinden und Unruhen zu vermeiden, doch wollte er die Entscheidung tiber
kirchenrechtliche Fragen der Kirche selbst iiberlassen.”* Es war somit Kon-

62 Girardet, Kaisergericht, 19 f.; Chiron 19, 1989, 205. Girardet betont allerdings den hy-
pothetischen Charakter seiner Interpretation.

63 Vgl. Kriegbaum, AHP 28, 1990, 33-35, insbesondere Anm. 40 u. 41. — Girardet (Chiron
19, 1989, 204) ist der Meinung, diese Interpretation stehe im Widerspruch zu dem
bereits gefillten Urteil des Konzils von Karthago. Dies ist aber nicht der Fall, denn die
Donatisten wollten schlieBlich kein neues Urteil iiber Caecilianus, sondern lediglich
eine Bestédtigung ihrer Entscheidung durch den Kaiser. Sollte Konstantin ihren Aus-
fithrungen folgen, eriibrigte sich ein Prozess gegen Caecilianus.

64 Diese Tendenz zeigt sich in den AuBerungen Konstantins gegeniiber Miltiades (Eus. HE
X 5.18-20) und Aclafius (Opt. App. III). Zu diesen Texten vgl. u. Kap. 7.3.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 287

stantin, der ein Verfahren gegen Caecilianus einleitete, indem er erstmals auf-
grund kaiserlicher Gewalt eine Bischofssynode einberief, die an seiner statt
urteilen sollte.”

Sollte diese Annahme richtig sein, dann stellt sich die Frage, warum in den
Schriften Augustins nach 405 und auf der Konferenz von 411 stets von ,,An-
klage* die Rede ist. GIRARDET sieht darin eine Bestétigung fiir den juristischen
Vorgang der Prozesseinleitung.®® Tatséchlich formuliert Augustinus seine Aus-
sagen im Zusammenhang mit der relatio Anullini stets mit den juristischen
Termini accusare oder accusatio.”” Mit welcher Intention aber spricht er von
dieser Anklage? Der Blick auf das Argumentationsgefiige zeigt, dass Augusti-
nus an den entsprechenden Stellen ohne Ausnahme die spiatere Durchfiithrung
von Prozessen bzw. die Anwendung von staatlicher Gewalt gegen Donatisten
rechtfertigen will. Er begriindet die antidonatistische Gesetzgebung seiner
Gegenwart mit der Konstruktion einer rechtlichen Kontinuitit, die in der An-
klage der pars Maiorini ihren Ausgangspunkt genommen haben soll. Er wird
nicht miide zu wiederholen: Vos imperatoris iudicium flagitastis!*® Augustins
juristische Formulierungen sind daher kein Beleg fiir eine Prozesseinleitung.
Seine Wortwahl ist vielmehr einer Argumentationsabsicht unterworfen, in der
die spéteren rechtlichen Konstellationen in erheblichem MaB3e auf die Vorgénge
des Aprils 313 projiziert werden.®

Die juristischen Formulierungen, die in den Texten aus dem Umfeld der
Konferenz von 411 zu lesen sind, lassen sich ebenfalls aus dem Argumentati-

65 Vgl. Girardet (Chiron 19, 1989, 205f.), der (trotz der m.E. falschen Annahme einer
Prozesseinleitung durch die pars Maiorini) zu Recht davon ausgeht, dass Konstantin
selbst entschied, die causa Caeciliani als causa ecclesiastica zu behandeln und daraufhin
das Bischofsgericht berief. Zu Girardets Verstdndnis des Prozesses in Rom vgl. u.
Kap. 7.3.

66 Girardet, Chiron 19, 1989, 202 f.

67 Augustins verwendet entweder die Worter accusare |/ accusatio oder eine Formulierung
mit (ad Constantinum) deferre. Vgl. die Stellenangaben o. Anm. 41.

68 S. Denis 19.8. Zur Darstellung der gesetzgeberischen Kontinuitét in der Argumentation
Augustins vgl. o. Kap. 4.2.2.

69 Wenngleich Augustinus einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe der Geschichte einen
hohen Stellenwert einrdumt, so hélt er sich in seiner Polemik einen Interpretations-
rahmen offen. Im Bezug auf die Prozesse gegen Caecilianus lésst sich dies gut erkennen,
wenn man seine Vergleiche mit den Maximianisten heranzieht: Obwohl er den gleichen
Sachverhalt wiedergibt und zum Teil die gleichen Vorwiirfe der Donatisten bekdmpft
(ndmlich die ,,Verfolgung“ der Donatisten), ist an diesen Stellen (auch mit Kenntnis der
relatio Anullini) von juristischen Formulierungen nichts mehr zu lesen. Weder unter-
scheidet er die Verurteilung Caecilians in Karthago von den Urteilen in Europa noch
die Urteile der Bischofe von dem des Kaisers. Die ,,Prozesseinleitung* spielt bei seiner
Gegeniiberstellung Primianus — Caecilianus keine Rolle. Vgl. Cresc. III 16; IV 9;
Emer. 9; c. Don. 37; explizit in Cresc. IV 9: pro quo [sc. Caeciliano] non unum, sicut pro
Primiano, sed quattuor posteriora iudicia recitantur. Dazu o. Kap. 3.4.2.2.



288 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

onszusammenhang erkldren: Zum einen trug die gesamte Struktur der histori-
schen Argumentation der Katholiken die Handschrift Augustins mit den ge-
nannten Implikationen,” zum anderen unterstand die Debatte einer klaren ju-
ristischen Forderung, da Marcellinus explizit den Nachweis der ,,ersten Ankla-
ge* gefordert hatte. Beide Parteien mussten dieser Forderung nachkommen.”
Verstandlicherweise zogen die Katholiken die relatio Anullini heran und wiesen
es als Dokument der ersten Anklage aus. Es ist jedoch zu beriicksichtigen, dass
von Donatisten und Katholiken auch Aktenstiicke vorgelegt wurden, die ein-
deutig keine Anklageschriften im juristischen Sinne darstellten, die aber ge-
nauso die ,erste Anklage“ belegen sollten.”” Aufgrund der verwendeten For-
mulierungen lasst sich insofern nicht folgern, dass die relatio Anullini eine for-
melle Anklageschrift gewesen sei.”

AuBer der relatio Anullini existierten im Jahre 411 weitere Dokumente, die
heute nicht erhalten sind, damals aber zusitzliche Informationen iiber den Weg
der Anklageerhebung liefern konnten. So waren die Katholiken im Besitz einer
weiteren relatio des Anullinus, in der iiber die Entsendung von Vertretern
beider Parteien nach Rom Auskunft gegeben wurde,”* dariiber hinaus standen
die gesamten Akten der romischen Synode zur Verfiigung, einschlieBlich der
Urteilsspriiche.” Uber die Form der Anklageerhebung konnten die Protokolle
aus Rom keine weiterfithrenden Auskiinfte geben, da ein vollig anderer Pro-

70 Vgl. Gesta conl. Carth. I 14, 16, 55 (SC 195, Z. 332 ff.). Die katholische Strategie ist
folgende: Wenn die Donatisten sich iiber Gewalt und Verfolgung beschweren, dann
antworten die Katholiken (neben dem biblischen Zeugnis) auch mit den menschlichen
Dokumenten, die zeigten, dass die Donatisten zuerst beim Kaiser geklagt hétten. Vgl.
oben Kap. 5.1.2.

71 Gesta conl. Carth. III 117, 120.

72 Die Akten iiber eine donatistische Gesandtschaft nach Ravenna im Jahr 406 (gesta conl.
Carth. IIT 124, 128) und die Petition katholischer Bischofe mit Bitte um Religionsge-
spriche aus dem Jahr 403 (gesta conl. Carth. III 141). — Die Zusammenhénge sind o.
Kap. 5.3. ausfiihrlich dargestellt worden.

73 Vgl. auch die Argumente Kriegbaums (AHP 28, 1990, 30-35), der zu Recht darauf
hinweist, dass die erste Instanz eines Zivilprozesses der Prokonsul hitte sein miissen.
Gleichwohl konnte man in diesem Fall auch eine Ausnahme annehmen (Girardet,
Historia 41, 1992, 106). Kriegbaum hilt es fiir moglich, dass die Klagen gar ,keine
prozessuale Relevanz“ besaB3en. Ebenso sei denkbar, dass zunéchst die Katholiken die
pars Maiorini beim Prokonsul angeklagt und daraufhin die Donatisten eine Klageer-
widerung (libellus contradictoribus) abgefasst hitten. Aufgrund von Uberforderung in
der Sache hitte Anullinus die Sache dann an den Kaiser weitergeleitet. Gegen die letzte
Einschitzung spricht jedoch die ausdriickliche Forderung der pars Maiorini um Wei-
terleitung in der relatio Anullini. Vgl. auch Girardet, Historia 41, 1992, 105-107.

74 Breuic. III 24; vgl. Monceaux 1V, 201; Seeck, ZKG 10, 1889, 515 f.; Grasmiick, Coercitio,
39.

75 Cap. conl. Carth. IIT 315-320, 402; breuic. III 24; vgl. o. Kap. 5.3.2.



2. Die Anklage der Donatisten gegen Caecilianus 289

zessrahmen gesteckt worden war, als die Donatisten gefordert hatten.”® Die
zweite relatio Anullini scheint in dieser Frage ebenfalls nicht weiterfithrend
gewesen zu sein. Wenn aus diesem Dokument klar hervorgegangen wire, dass
Caecilianus zivilrechtlich verklagt worden war, dann wére dies mit Sicherheit
auf der Konferenz thematisiert worden. Die Donatisten hidtten mit ganz anderen
Argumenten die Unzustidndigkeit der romischen Synode anprangern koénnen,
als sie es taten. Die zusétzlichen Dokumente konnten also die Kenntnisse der
Parteien iiber den Inhalt der Anklageschrift nicht erweitern. Die Argumenta-
tionen erfolgten auf der gleichen Basis und mit den gleichen Intentionen wie
Zuvor.

Das Wort ,,Anklage im Zusammenhang mit der relatio Anullini wird
folglich sowohl bei Augustinus als auch auf der Konferenz von 411 entweder
nicht im juristischen Sinne oder mit einer eindeutigen, auf die Gegenwart be-
zogenen Argumentation, verwendet. Es ldsst sich entsprechend kein sicherer
Riickschluss iiber die tatsdchliche Form der Anklage der pars Maiorini ziehen.
Am wahrscheinlichsten bleibt die Moglichkeit, dass der libellus criminum eine
Sammlung von Vorwiirfen gegen Caecilianus enthielt, ohne dass die Einleitung
eines Zivilprozesses intendiert war.

Fiir Augustinus war die Frage nach der juristischen Intention der Anklagen zu
keinem Zeitpunkt entscheidend. Auch er kannte nicht den genauen Inhalt der
donatistischen Eingaben und ging von einer wie auch immer gearteten Anklage
Caecilians beim Kaiser aus, die er mit der relatio Anullini begriindete. Fiir seine
Argumentation betonte er, dass die Donatisten als erste und freiwillig den
Kaiser um Unterstiitzung in einer kirchlichen Angelegenheit ersucht hitten.
Seine historische Darstellung ist somit richtig im Hinblick auf den #dufleren
Vorgang des donatistischen Bittgesuchs. Es ist jedoch bemerkenswert, dass
Augustinus niemals auf die vorangegangenen finanziellen Zuwendungen Kon-
stantins an die katholische Kirche eingeht. Damit unterschlédgt er den tatsidch-
lichen Grund des donatistischen Protestes und riickt die personlichen Vorwiirfe
gegen Caecilianus in den Vordergrund; er iibergeht geflissentlich, dass die
Katholiken bereits vom Kaiser bevorzugt wurden und mit ihm kooperierten,
indem sie finanzielle Zuwendungen entgegennahmen. Dadurch gelingt es ihm,
die Widerspriiche in der donatistischen Argumentation noch deutlicher zu
kennzeichnen. Es bleiben aber jene historischen Hintergriinde blass, die Au-
gustinus aufgrund seiner Quellenbasis ausfiihrlicher hitte darstellen konnen.
Aus den wenigen Stellen, die Aussagen von Donatisten enthalten, geht nicht
hervor, ob und in welcher Weise die Petition an den Kaiser in der donatistischen
Tradition eine Rolle spielte, ob Hintergriinde und Motive iiberliefert wurden.
Sicher ist allerdings, dass es den Donatisten zur Zeit Augustins nicht gelegen

76 Vgl u. Kap. 7.3.



290 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

kam, mit den Verbindungen ihrer Vorgidnger zu Kaiser Konstantin konfrontiert
zu werden. Es passte nicht zu ihrem grundsétzlichen Verstidndnis der verfolgten
Kirche. Gleichwohl mussten die Donatisten in der konkreten Auseinanderset-
zung reagieren, vor allem auf Augustins Versuche, mit Verweis auf die relatio
Anullini die aktuellen staatlichen Eingriffe gegen die Donatisten zu rechtferti-
gen. Allerdings versuchten sie erst gar nicht, den Inhalt dieses Dokuments in
Zweifel zu ziehen, sondern sie verlagerten die Debatte und setzten einen an-
deren Akzent. Wihrend Augustinus stets den Zusammenhang zwischen jener
ersten Anklage gegen Caecilianus im Jahre 313 und den gegenwirtigen Aus-
einandersetzungen betonte, beurteilten die Donatisten die Ereignisse getrennt
voneinander: Thre traditio- Anklagen gegen Felix und Caecilianus vor weltlichen
Instanzen betrachteten sie als eine notwendige MaBnahme zur Verteidigung der
Kirche. Ihre Verfolgung durch die Katholiken und den Kaiser dagegen stellte
aus donatistischer Perspektive einen abzulehnenden Angriff auf die wahre
Kirche dar. Auf diese Weise konnten die Donatisten ausweichen, wenn Au-
gustinus ihnen vorwarf, mit zweierlei Mal3 zu messen, indem sie einerseits selbst
sdkulare Hilfe in Anspruch ndhmen, andererseits gegen die staatlichen Ent-
scheidungen aufbegehrten. Ihre Ekklesiologie erlaubte es den Donatisten, nach
diesem eklektizistischen Prinzip zu verfahren: Die Reinheit der Kirche konnte
auch mit Hilfe weltlicher Mittel verteidigt werden, ohne dass damit eine ge-
nerelle Anerkennung weltlicher Verfiigungen einhergehen musste.

3. Die Konzile von Rom und Arles

Der Verlauf der Konzile in Rom und Arles spielte in der historischen Argu-
mentation beider Seiten bis auf wenige Ausnahmen eine untergeordnete Rolle.
Entscheidend waren lediglich die Urteile dieser Synoden in der causa Caeciliani.
Die Weigerung der Donatisten, die in Rom und Arles gefillten Freispriiche
Caecilians anzuerkennen, nahm Augustinus zum Anlass, scharf gegen das
Schisma und die Verletzung der Kircheneinheit durch die Donatisten zu pole-
misieren.”’

Uber den Verlauf des Konzils von Rom berichtet Augustinus ausfiihrlicher
nur in dem Brief an seine Gesprachspartner von Thubursicum (ep. 43), obwohl
er iiber die Vorgéinge sehr gut informiert war. Augustinus kannte nachweislich
die gesamten Konzilsakten, dariiber hinaus einen Brief Konstantins an den ro-
mischen Bischof Miltiades und den Bericht des Anullinus iiber die Entsendung

77 Ps. c. Don. 105-107; c. litt. Pet. II 205; III 29; c. ep. Parm I 10-11; II 30; cath. fr. 46;
Cresc. 111 44; IV 9; un. bapt. 28; c. Iul. 7; epp. 43. 4-5, 14-16; 53.5; 76.2; 88.3; 89.3;
93.13; 105.8; breuic. 111 24, 31, 37; c. Don. 17, 19, 56; correct. 47; s. Denis 19.8; vgl. auch
bapt. II 14.



3. Die Konzile von Rom und Arles 291

der beiden Streitparteien nach Rom. Da heutzutage von den genannten Quellen
nur noch der Brief an Miltiades existiert, kommt der Interpretation von Au-
gustins ep. 43 eine besondere Bedeutung zu.

Neben Augustinus geben nur wenige Quellen Auskunft iiber die romische
Synode: Optatus von Mileve erwihnt in einem kurzen Bericht den Versamm-
lungsort und das Datum; zudem listet er die Namen der Teilnehmer auf.” Einige
Riickschliisse lassen sich aus den erhaltenen Briefen Konstantins zichen, die vor
und nach der Synode geschrieben worden sind, und schlieBlich geben die
Konferenzakten von 411 bzw. Augustins Breviculus zusitzliche Hinweise.” Die
Rekonstruktion der Ereignisse bleibt jedoch aufgrund der wenigen Anspielun-
gen und Fragmente problematisch.

Das Konzil von Rom, das in der causa Caeciliani entscheiden sollte, fand
Ende September und Anfang Oktober 313 auf dem Lateran statt.** AuBer dem
romischen Bischof Miltiades waren noch 18 weitere Bischofe als Richter an-
wesend, drei von Konstantin ausgewihlte Bischofe aus Gallien® sowie 15 Bi-
schofe aus Italien, die Miltiades wohl eigenstdandig hinzugezogen hatte. Aus dem
Brief Konstantins an Miltiades, der durch die Kirchengeschichte des Eusebius
erhalten ist, gehen einige Motive und Erwartungen des Kaisers hervor:* Kon-

78 Opt. 123-24.

79 Cap. conl. Carth. IIT 317-320, 402, 404; breuic. III 24, 31; vgl. c. Don. 56.

80 Zu diesem Konzil vgl. Girardet, Kaisergericht, 26—35; Historia 41, 1992, 104-116;
Grasmiick, Coercitio, 39-49; Instinsky, Bischofsstuhl, 74-82; Lietzmann, Geschichte
III, 72-74; Maier I, Nr. 17, 151 f.; Monachino, AHP 2, 1964, 11-16; Roethe, Synoden,
51-81; Miihlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 21-30. — Die wichtigsten Quellen versammelt
von Soden, Nr. 13, 14-16. — Zur Identifizierung des Versammlungsortes vgl. Ernest
Nash, Convenerunt in domum Faustae in Laterano S. Optati Milevitani I, 23, RQA 71,
1976, 1-21. — Zum Datum vgl. Roethe (Synoden, 64 f. mit Anm. 44), der zu Recht
ausgehend von c. Don. 56 den 2. Oktober als letzten Tag der Synode mit Urteilsver-
kiindung zdhlt. So auch Mandouze (PAC, 169 Anm. 38) und Miihlsteiger (aaO, 24);
gegen die weit verbreitete Datierung 2.—4. Oktober etwa bei Monceaux (IV 22, 338) und
Seeck, Geschichte 111, 329 f.; vgl. auch Maier I, 151 Anm. 3.

81 Reticius von Autun, Maternus von Koln und Marinus von Arles. Alle drei Bischofe sind
auch Teilnehmer des Konzils von Arles ein Jahr spéter (vgl. Gaudemet, SC 241, 56-60).
Roethe (Synoden, 55 f.) vermutet wohl zu Recht, dass diese Bischofe Konstantin per-
sonlich bekannt waren und sein Vertrauen besa3en.

82 Eus. HE X 5.18-21; Maier I, Nr. 16, 148—150; von Soden Nr. 12; vgl. Monceaux IV, 201;
Seeck, ZKG 10, 1889, 512 f.; Dorries, Selbstzeugnis, 20 f.; Barnes, New Empire, 241;
Corcoran, Empire, 160. — Das Datum des Briefes ist nicht tiberliefert; er diirfte jedoch in
einem nicht allzu grofSen Abstand nach der relatio Anullini geschrieben worden sein, im
Friithjahr oder Sommer 313 (von Trier aus). — Die Adresse nennt neben Miltiades einen
gewissen Marcus als zweiten Adressaten. Eine Identifizierung dieser Person ist
schwierig. Seeck (aaO, 512) vermutet einen Ubertragungsfehler: der urspriingliche
zweite Adressat sei vermutlich Merocles, der Bischof von Mailand gewesen, der am
Konzil in Rom teilnahm. Doch Augustinus iiberliefert ebenfalls den Namen Marcus (s.



292 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

stantin ldsst erkennen, dass ihm die Kirchenspaltung in der erst kiirzlich er-
worbenen Provinz sehr grofle Sorgen bereitete; eine Ausweitung des Streites
sollte unbedingt verhindert werden. Er informierte Miltiades iiber die Anklagen
gegen Caecilianus und iiber seine Anordnungen, die drei gallischen Bischofe
sowie je zehn Bischofe der beiden Parteien nach Rom zu beordern. Den Kon-
zilsteilnehmern iibersandte er Kopien der beiden donatistischen libelli, damit sie
sich vorab ein Bild iiber die Sachlage machen konnten. Vom romischen Bischof
forderte der Kaiser eine gewissenhafte Untersuchung und auf jeden Fall eine
Beendigung des Schismas. Unter Beachtung des kirchlichen Rechts iiberlief3 er
jedoch Miltiades die Entscheidung iiber die weitere Verfahrensweise.*
Konstantin verstand den Fall als innerkirchlichen Streit tiber die Recht-
maiBigkeit des Bischofsamtes Caecilians. Er sah sich aber auch dem Gott der
Christen gegeniiber verpflichtet, derartige Streitigkeiten zu unterbinden und die
rechte Ausiibung des christlichen Kultes zu gewihrleisten.* Daher delegierte er
die Aufgabe an ein kirchliches Gremium, das ihm geeignet schien, den Konflikt
moglichst schnell, und zum Wohl von Staat und Kirche zu schlichten.®
Nachdem sich das Konzil offenbar ohne Schwierigkeiten konstituiert hatte
und die beiden Parteien in Rom eingetroffen waren, begannen die Verhand-
lungen. Im Breviculus der Konferenz von 411 gibt Augustinus auf Grundlage der
romischen Akten ein kurzes Reslimee iiber den Verlauf des ersten Verhand-
lungstages. Demnach hétten die Ankldger Caecilians verweigert, zu den An-
klagen Stellung zu nehmen. Auflerdem sei Donatus von Casae Nigrae in An-
wesenheit {iberfiihrt worden, in Karthago ein Schisma verursacht zu haben, zu
der Zeit, als Caecilianus noch Diakon war.® Optatus von Mileve spricht
ebenfalls von dem ,,Eingestdndnis“ der donatistischen Zeugen, nichts gegen

Denis 19.8). Moglicherweise handelte es sich um einen Diakon (so auch Kraft, Ent-
wicklung, 168 1.); vgl. Maier I, 149 Anm. 4 und Pietri, PIC 2, 1389, s. v. Marcus 1.

83 Vgl. Roethe, Synoden, 59 f.

84 Zu diesem Motiv s. Konstantins Brief an den Vikar Aelafius, Opt. App. IIT (hier: ed.
Ziwsa, S. 206 Z. 9 ff.); Maier I, Nr. 18, 153-158; von Soden Nr. 14. Der Brief ist nur in
einer schlechten Handschrift iiberliefert und der Text teilweise unverstdndlich. Die
Authentizitdt wurde héufig angezweifelt. Zur Problematik vgl. Kraft, Entwicklung, 172—
183; Grasmiick, Coercitio, 51 f. Anm. 226; Dorries, Selbstzeugnis, 21 -24; Monceaux 1V,
202; Seeck, ZKG 30, 1909, 200-207.

85 Es ist unergiebig, dariiber zu spekulieren, ob und in welcher Weise Ossius von Cordova
den Kaiser gegen die Donatisten beeinflusst haben konnte. So u.a. bei Maier 1, 148
Anm. 1; Girardet, Kaisergericht, 29 f.; Instinsky, Bischofsstuhl, 72; Seeck, ZKG 10,
1889, 513. — Vgl. u. Kap. 7.4.2.2.

86 Breuic. III 24: atque inde ex ordine legi coepit etiam episcopale iudicium Miltiadis Ro-
mani episcopi et aliorum cum illo Gallorum et Italorum episcoporum in eadem urbe
Romae factam, cuius iudicii prima parte, id est gestis primi diei recitatis, ubi accusatores
Caeciliani qui missi fuerant negauerunt se habere quod in eum dicerent, ubi etiam Do-
natus a Casis Nigris in praesenti conuictus est adhuc diacono Caeciliano schisma fecisse
Carthagine [...].



3. Die Konzile von Rom und Arles 293

Caecilianus in der Hand zu haben. Donatus dagegen habe ,,gestanden®, wie-
dergetauft und gefallenen Bischéfen die Hand aufgelegt zu haben.”

Diese Aussagen lassen erkennen, dass Donatus zum Auftakt des ersten
Verhandlungstages die Rolle eines Ankldgers gegen Caecilianus iibernommen
hatte und das Plddoyer der Anklage hielt. Darin erlduterte er dem Gericht die
Situation der Kirche in Karthago und Afrika. Er legte dar, dass seiner Ansicht
nach Traditoren als Bischofe nicht ohne Bufle in ihrem Amt verbleiben konnten
und deshalb Wiedertaufen praktiziert worden seien. Ausgehend von dieser
Grundlage diirfte Donatus die bekannten Beschwerden gegen Caecilianus (vor
allem die Weihe durch Traditoren) vorgebracht haben.®® Im Anschluss daran
sollten weitere Zeugen die Anklagen bestdtigen, was laut Auskunft der Proto-
kolle aber nicht geschah.

Zur Feststellung weiterer Einzelheiten fiihren die Aussagen Augustins in
ep. 43 weiter. Dort schreibt er iiber die Verhandlungen in Rom:

,»Seht, mit welcher Sorge um die Bewahrung und Wiederherstellung von Frieden
und Einheit alles besprochen wurde, auf welche Weise die Person der Ankldger
untersucht wurde und aufgrund welcher Méngel etliche von ihnen zuriickgewiesen
wurden; und dass aufgrund der Aussagen der Anwesenden mit Gewissheit fest-
gestellt wurde, dass [die Anklidger] nichts hatten, was sie gegen Caecilianus sagen
konnten, sondern dass sie die ganze Sache den Anhidngern der pars Maiorini — das
heifit einem aufrithrerischen und vom Frieden der Kirche entfremdeten Pobel —
zuschieben wollten, damit ndmlich Caecilianus von dieser tobenden Menge ange-
klagt werden sollte. Sie, so glaubten sie, werde allein mit tumultartigem Geschrei,
ohne den Beweis von Dokumenten und ohne eine Untersuchung der Wahrheit, die
Herzen der Richter zu ihren Gunsten verdrehen konnen, [...].“¥

Es folgen eine Polemik gegen das Konzil von Karthago und ein Vergleich der
Urteile von Secundus und Miltiades. In Rom, so betont Augustinus nochmals,
hitten die Richter nicht zugelassen, dass Caecilianus durch die anonyme Masse
der pars Maiorini anstatt durch einen ordentlichen Kldger angeklagt werde.
Diese Aussagen Augustins beziehen sich zwar eindeutig auf die vorliegen-
den Konzilsakten von Rom, jedoch erscheint die Darstellung offensichtlich
iibertrieben. Augustins priméres Argumentationsziel in diesem Brief war es, die

87 Opt. 123: [...] quod confessus sit se rebaptizasse et episcopis lapsis manum inposuisse,
quod ab ecclesia alienum est.

88 Vgl. Roethe, Synoden, 66.

89 Ep. 43.14: uidete, quanta cura pacis atque unitatis conseruandae uel restituendae cuncta
discussa sint, quem ad modum accusatorum persona tractata et quorundam eorum quibus
maculis inprobata sit praesentiumque uocibus liquido constiterit nihil eos habuisse, quod
in Caecilianum dicerent, sed totam causam in plebem de parte Maiorini, hoc est sedi-
tiosam et ab ecclesiae pace alienatam multitudinem transferre uoluisse, ut ab ea uidelicet
turba Caecilianus accusaretur, quam solis tumultuosis clamoribus nulla documentorum
adtestatione, nullo ueritatis examine ad suam uoluntatem animos iudicum detorquere
posse arbitrabantur, [...].



294 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Legitimitdt der europdischen Urteile zu bekréftigen. Er stellt die sorgfiltige
Untersuchung in Rom dem vom Pobel geforderten Urteil in Karthago gegen-
iiber. Dies spiegelt sich in seiner Auslegung wider, die zugespitzt lautet: Die
Donatisten hitten auf die Fragen des Gerichts nicht geantwortet und anstelle
einer sorgfiltigen Untersuchung wiederum ein tumultartiges Verfahren haben
wollen.”

Die historische Grundlage fiir Augustins Interpretation zeichnet sich zwi-
schen den Zeilen ab: Offensichtlich wurden gegen Donatus und seine Mit-
streiter Vorwiirfe erhoben, die tiberpriift und als wahr angesehen wurden. Sie
selbst wurden zu Angeklagten, wie es auch das spétere Urteil verdeutlichte.
Jene Aussage, die Augustinus mit ,,der pars Maiorini zuschieben* bezeichnet,
bezieht sich auf jenes donatistische Argument, das genauso noch im Jahre 411
vorgetragen wurde: Die Donatisten verwiesen auf das in ihren Augen Kir-
chenrechtlich bindende Urteil des Konzils von Karthago und forderten die
Anerkennung dieser Entscheidung anstelle einer neuen Untersuchung der
Anklagen gegen Caecilianus.” Die romischen Richter lehnten diese Forderung
als Grundlage des Prozesses ab und erwarteten von Donatus einen Vortrag der
Beschuldigungen gegen Caecilianus und Zeugen, die dies im Einzelnen besti-
tigen konnten.” Dieses wiederum verweigerte Donatus, eine Entscheidung, die
zu den spdteren Formulierungen beitrug, die Zeugen héitten gestanden, nichts
gegen Caecilianus sagen zu konnen.

Fiir die Verhandlung des ersten Tages lésst sich also zusammenfassen, dass
Donatus in seinem Plddoyer zunichst das Verstindnis seiner Kirche in der
Hiretikertaufe darlegte, sodann die Griinde fiir die Aberkennung der Weihe
Cecilians nannte und schlieBlich die Unzustédndigkeit des bischoflichen Gerichts
mit der bereits gefillten Entscheidung von Karthago begriindete. Allen weite-
ren Forderungen verweigerte er sich.

Die Weigerung der pars Donati, das Gericht anzuerkennen, setzte sich im
weiteren Prozessverlauf fort. Am zweiten und dritten Verhandlungstag, so
Augustins Angabe im Breviculus, seien Donatus und die anderen Anklédger
nicht mehr erschienen, obwohl sie zuvor noch versprochen hitten, andere
Zeugen vorzufiihren.” In ep. 43 erwihnt Augustinus die Vermutung, Donatus
habe die Zeugen wegbringen lassen und so an der Aussage gehindert. Augus-
tinus deutet dieses Verhalten in seinem Sinne aus: Donatus sei nicht mehr
erschienen, da er wohl einer Verurteilung entgehen wollte, doch sei seine Schuld
bereits in seiner Gegenwart festgestellt worden. Dies entsprach Augustins po-

90 Zur historischen Argumentation in ep. 43 vgl. o. Kap. 4.2.1.

91 Auch der Kontext in ep. 43.14-16 zeigt deutlich, dass das Konzil des Secundus ein
Hauptargument des Donatus in Rom war.

92 Vgl. Grasmiick, Coercitio, 44 Anm. 177; Roethe, Synoden, 70.

93 Breuic. III 24.



3. Die Konzile von Rom und Arles 295

lemischen Ansatz, die Ungiiltigkeit von Caecilians Verurteilung in Abwesenheit
zu unterstreichen.” Tatséichlich beabsichtigte Donatus wohl gezielt, die Hand-
lungsfiahigkeit des Gerichtes zum Erliegen zu bringen, indem er seine Zeugen
nicht vorfiihrte und selbst nicht mehr erschien. Wahrscheinlich spekulierte er zu
diesem Zeitpunkt bereits mit einer erneuten Beschwerde beim Kaiser.”

Wihrend die Bischofe, nunmehr in Abwesenheit der Kldgerpartei, iiber die
causa Caeciliani berieten, wurde nochmals in schriftlicher Form eine Klage-
schrift gegen Caecilianus eingereicht, die Anlass fiir erneute Diskussionen gab.
Leider tiberliefert Augustinus weder Genaueres iiber den Inhalt noch iiber die
Verfasser dieser Anklageschrift.” Es scheint aber, dass nicht Donatus selbst,
sondern eine Gruppe seiner Anhédnger mit diesem /ibellus einen erneuten
Versuch unternahm, ihr Anliegen zu verdeutlichen und die Anklagen gegen
Caecilianus zu begriinden. Moglicherweise handelte diese Gruppe in Dissens zu
Donatus und seiner Strategie, das Gericht nicht anzuerkennen. Wie auch immer,
die enthaltenen Anklagen wurden ebenso verworfen wie zuvor die Ausfiih-
rungen des Donatus.”

Am dritten Tag wurden die Urteile gefdllt. Caecilianus wurde durch die
Urteilsspriiche aller 19 Bischofe freigesprochen, mit der Begriindung, es seien
keine Anklagen vorgetragen worden. Donatus dagegen wurde in Abwesenheit
als Urheber des Schismas verurteilt und damit exkommuniziert. Optatus zitiert
das Schlussurteil des Miltiades:

»Da es feststeht, dass Caecilianus von denen, die mit Donatus gekommen sind,
ihrer eigenen Erkldrung gemaf nicht angeklagt wird, und ebenfalls feststeht, dass

94 Vgl o. Kap. 4.2.1.

95 Von vorsitzlichen Obstruktionen gehen auch Roethe (Synoden, 70), Girardet (Kaiser-
gericht, 35) und Miihlsteiger (ZRG KA 85, 1999, 28) aus. Roethe (aaO, 70—72) und ihm
folgend Girardet (aaO, 35f.) glauben, die Donatisten wollten eine Verlagerung des
Prozesses nach Karthago bzw. ein erneutes Urteil einer afrikanischen Synode erreichen.
Gegen diese Annahme spricht jedoch der Kontext von ep. 43.14-15 (s.0. Kap. 4.2.1):
Schon die Formulierung pars Maiorini weist darauf, dass Augustinus von dem bereits
gefillten Urteil in Karthago spricht und nicht von einem neuen Prozess in Karthago.

96 Ep.43.15: accessit aliud, ut quibusdam aduersus Caecilianum denuntiationis libellus
daretur. Post quod factum quem ad modum sit rursus agitata cognitio et quae personae
illum libellum dederint quoque modo nihil Caecilianum probari potuerit, quid dicam,
cum et audieritis omnia et, quotiens uolueritis, legere possitis? — Die Formulierung 14sst
keinen Zweifel daran, dass die romischen Akten iiber diesen Vorgang Auskunft gaben.

97 Anders die Uberlegungen Girardets (Kaisergericht, 36 f.), der ausgehend von seiner
Hypothese, der erste libellus habe zivilrechtliche Anklagen beinhaltet, nunmehr von
kirchlichen Anklagen ausgeht, die taktisch geschickt eingesetzt worden seien. Roethe
(Synoden, 73 f. mit Anm. 78) und Grasmiick (Coercitio, 43) halten es fiir moglich, dass
der libellus criminum Caeciliani eingereicht wurde, da er zuvor noch nicht verlesen
worden sei.



296 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

er in keiner Weise von Donatus iiberfiihrt worden ist, urteile ich, dass er ver-
dientermafBen unangetastet in der kirchlichen Gemeinschaft verbleiben soll.“*

Das Urteil fiel eindeutig auf Grundlage der theologisch-dogmatischen Vorent-
scheidung, dass eine Wiedertaufe von lapsi nicht notwendig sei. Indem Donatus
vor der Synode ein Bekenntnis zur Wiedertaufe abgelegt hatte, hatte er sich in
den Augen der Richter selbst iiberfiihrt und galt als Verursacher des Schismas.”
An der Wahl und Weihe Caecilians war folglich nichts auszusetzen, entspre-
chende Einreden des Donatus wurden ebenso zuriickgewiesen wie das Urteil
des Konzils von Karthago. Caecilianus wurde als rechtmifiger Bischof Kar-
thagos bestétigt. Die Bischofe in Rom formulierten auch Regelungen fiir die
Wiederherstellung der Kircheneinheit in Afrika. Allein Donatus sollte aus der
Kirche ausgeschlossen bleiben. Alle anderen donatistischen Bischofe sollten
Gemeinschaftsbriefe erhalten und ihre Gemeinden behalten, sofern sie friither
geweiht worden waren als ihre katholischen Kollegen. Die Ubrigen sollten
andere Gemeinden iibernehmen.'”

Der Verlauf und das Urteil verdeutlichen sowohl die Parallelen als auch die
Ambivalenz von weltlicher und kirchlicher Gerichtsbarkeit. Auf der einen Seite
entsprach der Prozess vor dem bischoflichen Gremium einer Synode mit der
kirchenrechtlich relevanten Exkommunizierung des Donatus und der Aner-
kennung Caecilians. Auf der anderen Seite entsprach der Prozess einem zivil-
rechtlichen Kognitionsverfahren. Miltiades {ibernahm dabei formal die Funk-
tion eines Einzelrichters, seine Kollegen bildeten das beratende consilium. Am
Ende der Verhandlungen gaben alle 19 Mitglieder ihre Sentenzen ab, zuletzt

98 Opt. I 24: cum constiterit Caecilianum ab his, qui cum Donato uenerunt, iuxta profes-
sionem suam non accusari nec a Donato conuictum esse in aliqua parte constiterit, suae
communioni ecclesiasticae integro statu retinendum merito esse censeo. — Vgl. breuic. 111
31; ep. 43.16.

99 Die Aussage in breuic. III 24, Donatus habe in Karthago ein Schisma verursacht, bevor
Caecilianus Bischof geworden sei, kann daher nur bedeuten, dass Donatus bereits nach
Beendigung der Verfolgung in Karthago wirkte und die Taufe von Gefallenen prakti-
zierte. Es ist dagegen auszuschlieBen (vgl. Mandouze, PAC, 293 f.), dass Donatus unter
den Gegnern Caecilians zu Beginn der Auseinandersetzung bereits eine herausragende
Stellung einnahm. Ansonsten wire sein Name sicher schon vor dem Konzil in Rom
genannt worden. Vgl. auch Roethe, Synoden, 74.

100 Ep. 43.16. — Trotz der rhetorischen Uberhohung des ,,vorausschauenden und friedfer-
tigen* Urteils des Miltiades, diirften Augustins Informationen {iber diese Regelungen
den Akten entnommen sein. Sie entsprechen zudem den Anweisungen Konstantins, ein
schnelles Ende der Spaltung herbeizufiihren. — Fiir seine Darstellung des Konzils von
Rom iibernimmt Grasmiick (Coercitio, 41 —45) vollig unkritisch die Aussagen Augustins
aus ep. 43, wodurch ein verzerrtes Bild von den Absichten der pars Donati in Rom
entsteht.



3. Die Konzile von Rom und Arles 297

Miltiades, durch dessen Urteil die Entscheidung Rechtsgiiltigkeit erhielt (iudi-
cium Miltiadis)."

Das gesamte Verfahren, die Beauftragung durch den Kaiser, die Durch-
fithrung durch die Bischofe und schlieflich die Anerkennung des Ergebnisses
durch den Kaiser, war ein Novum in der Geschichte der Kirche. Insofern war
das Konzil von Rom Auftakt und Modell fiir nachfolgende Konzile und kir-
chenpolitische Entscheidungen in ihrer Verquickung von Staat und Kirche.'”

Es stellt sich die Frage, warum Augustinus so wenig aus den Akten des
Konzils zitiert, obwohl ihm die Dokumente bekannt waren. Es ist kaum anzu-
nehmen, dass er etwas iiber bestimmte Vorgdnge verschweigen wollte, dann
hitte er schlieBlich ganz auf das Dokument verzichtet und nicht seinen Gegnern
daraus vorlesen lassen. Vielmehr konzentrierte er sich aufgrund der ekklesio-
logischen Perspektive in seiner Argumentation auf das Urteil des Miltiades. Die
Entscheidung der europdischen Bischofe wollte er als Entscheidung der Ca-
tholica vermitteln. Ganz im Sinne Cyprians stellte er die Einheit der Kirche iiber
die unterschiedlichen theologischen Ansichten. Die Donatisten sollten am ro6-
mischen Urteil sehen, dass sie sich von der kirchlichen Einheit und damit von
der Wahrheit abgetrennt hatten und nicht umgekehrt. Die einzigen bekannten
Ausnahmen von dieser Argumentation sind die Ausfithrungen iiber das romi-
sche Konzil in ep. 43 und wéhrend der Konferenz von 411. In beiden Féllen
verfolgte Augustinus jedoch bestimmte Ziele: In dem Brief ging es um die
Kontrastierung des Prozesses in Rom mit den Vorgidngen in Karthago und der
Absetzung Caecilians. Auf der Konferenz sollte durch die Verlesung der Pro-
tokolle von Rom die Unanfechtbarkeit des iudicium Miltiadis bekriftigt wer-
den.'”

Fiir die Donatisten bedeuteten die Akten des Konzils lediglich eine Be-
stiatigung ihrer Auffassung iiber die Kirche der Traditoren. In Karthago 411
deklarierten die Donatisten die rémische Synode als ungiiltig, da sie fiir die
afrikanische Angelegenheit nicht zustindig gewesen und das Urteil durch den

101 Dazu ausfiihrlich Girardet, Kaisergericht, 27-35; vgl. Instinsky (Bischofsstuhl, 77 f.)
und Roethe (Synoden, 74-79). Girardet postuliert allerdings, dass letztlich der Kaiser
als iudex, nachdem er iiber die Entscheidung in Rom informiert worden sei, das ei-
gentliche Urteil gesprochen habe. Gleichwohl, so Girardet (aaO, 33), war Konstantin
gewillt, ,,seinem consilium aus Bischofen eine hohere Autoritédt zuzuerkennen als einem
Sachverstdndigenrat.“ Diese umsténdliche Argumentation ist nicht {iberzeugend. Die
Reaktionen Konstantins nach den bischéflichen Entscheidungen (vgl. Opt. App. III und
V) zeigen deutlich, dass er den Bischofen das Urteil fiir diese kirchliche Angelegenheit
iiberlassen hatte und zunichst nicht selbst urteilen wollte (vgl. Gaudemet, Eglise, 457). —
Nochmals anders beurteilen Grasmiick (Coercitio, 45-48) und Miihlsteiger (ZRG KA
85, 1999, 25) den Prozess. Sie gehen davon aus, dass Miltiades nicht als Vorsitzender,
sondern als primus inter pares in einem bischoflichen Kollegialgericht geurteilt habe.

102 Roethe, Synoden, 53 f.

103 Vgl o. Kap. 42.1. und 5.3.2.



298 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Traditor Miltiades gesprochen worden sei. Dabei betonten sie, dass aus diesem
Grund bereits ihre Vorfahren das Urteil abgelehnt hitten.'™ Doch erweist sich
diese Aussage als sehr gewagt, wenn man den weiteren Verlauf der Ereignisse
betrachtet, wie er sich aus den Quellen ergibt. Denn die traditio des Miltiades
spielte bei den donatistischen Appellen gegen die Entscheidung von Rom ganz
offensichtlich keine Rolle.'” In donatistischen Quellen vor der Konferenz von
411 fehlen entsprechende Hinweise. Bei Cresconius und Parmenianus findet
sich lediglich der Vorwurf, die Bischofe seien bestochen worden. Damit ver-
wendeten beide einen iiblichen Topos zur Diskreditierung eines Urteils.'"
Demzufolge ist es wahrscheinlich, dass die Ablehnung des romischen Urteils
aufgrund von traditio-Vorwiirfen gegen Miltiades entgegen der donatistischen
Behauptungen erst zur Zeit Augustins aufkam und sich verfestigte.'”’

Uber das Konzil von Arles waren die Kenntnisse bei Donatisten und Katholiken
zur Zeit Augustins gering. Im Gegensatz zur romischen Synode waren weder
Akten bekannt noch jene Briefe Konstantins, die im Zusammenhang mit dem
Konzil von Arles geschrieben wurden und heute erhalten sind. Da auch Optatus
von Mileve nichts iiber Arles berichtet, war die einzige Quelle offenbar der
Brief Konstantins an den Vikar Eumalius vom November 316, den Augustinus
fiir die Auseinandersetzung heranzog. Diesem Schreiben entnahm er Informa-
tionen iiber die Appelle der Donatisten bei Konstantin, die Einberufung der
Synode von Arles und den erneuten Freispruch Caecilians durch die Bischofe.'®
Fiir seine Argumentation verarbeitete Augustinus diese wenigen Angaben,
indem er das zweifache Urteil der Bischofe fiir Caecilianus dem einfachen
Urteil gegen Caecilianus in Karthago entgegenstellte. Die Entscheidung von
Arles wie das spidtere Urteil des Kaisers sollten die eindeutige Kldrung des
Streites demonstrieren.'”

Zur genaueren Kliarung der Umstéinde stehen heute einige weitere Quellen
zur Verfiigung: Die Briefe Konstantins an den Vikar Aelafius"’ und an den

104 Cap. conl. Carth. IIT 471; vgl. breuic. III 34; un. bapt. 28; vgl. o. Kap. 5.3.2.

105 Vgl u. S.299 — Auch Augustinus macht deutlich, dass er die Anschuldigungen gegen
Miltiades fiir haltlos erachtet (un. bapt. 28).

106 Cresc. III 67; c. ep. Parm. I 11; vgl. o. Kap. 3.4.1; u. Kap. 7.4.2.2.

107 Zur traditio des Miltiades vgl. auch o. Kap. 6.1.4.

108 Breuic. III 37. — Augustins Gegner Parmenianus erwéhnte die Synode von Arles in
seinen Schriften (vgl. c. ep. Parm. I 11). Wie ausfiihrlich er dariiber berichtete, ldsst sich
nicht sagen; moglicherweise zog aber Augustinus Informationen zu Arles aus den
Aussagen Parmenians. — Maier (I, S. 16 mit Anm. 28) meint, Augustinus habe seine
Kenntnisse tiber das Konzil von Arles nicht aus den Briefen Konstantins. Dabei iiber-
sieht er, dass Augustinus schon in frithen Briefen das Schreiben an Eumalius explizit
heranzieht.

109 Vgl. die Stellenangaben o. Anm. 77.

110 Opt. App. III; zum Text s.o. Anm. 84.



3. Die Konzile von Rom und Arles 299

Bischof Chrestus von Syrakus'' geben Auskunft iiber die Beschwerden der
Donatisten nach der Entscheidung von Rom und iiber die Einberufung der
Synode nach Arles. Die Konzilsakten selbst sind nur noch fragmentarisch er-
halten. So ist im Anhang des Optatus ein Schreiben der versammelten Bischofe
an Silvester von Rom iiberliefert.""* Dariiber hinaus existieren noch einige
Beschliisse sowie eine Unterschriftenliste aller Teilnehmer.'"

Aus den vorhandenen Quellen ergibt sich folgendes Bild: Nachdem die
Synode in Rom ihr Urteil gefillt hatte, wurden Konstantin die Ergebnisse
mitgeteilt. Vermutlich waren es die von ihm bestimmen gallischen Bischofe, die
zu ihm nach Trier kamen, die Akten am Hof iibergaben und Bericht erstatteten,
in dem sie die rechtméfBige und griindliche Durchfiihrung des Prozesses in Rom
hervorhoben.* Die Donatisten indessen lieBen das Urteil von Rom nicht lange
auf sich beruhen. Wahrscheinlich noch Ende des Jahres 313 reichten sie beim
Kaiser Beschwerde ein und forderten, Konstantin moge, wie urspriinglich er-
beten, sich selbst mit dem Fall beschiftigen. Gegen das Konzil von Rom
wandten sie ein, es hdtten nur wenige Bischofe ihr Urteil abgegeben, und es sei
ohne vollstidndige Priifung aller Fragen zu schnell geurteilt worden. Sie be-
haupteten zudem, die Richter hitten sich eingeschlossen und dann nach ihrem
Gutdiinken geurteilt. Caecilianus aber, darauf insistierten die Donatisten, sei
des Bischofsamtes unwiirdig.'""” Zum einen argumentierten die Donatisten also
kirchenrechtlich, indem sie wie zuvor die Absetzung Caecilians durch das
afrikanische Konzil als Grundlage betrachteten, zum anderen kehrten sie ihre
eigenen Obstruktionen gegen das Gericht, indem sie ihre Weigerungen auszu-
sagen als nicht erfolgte Anhorung interpretierten.''®

111 Eus. HE X 5.21-24; Maier I, Nr. 19, 158-160; von Soden, Nr. 15; Dorries, Selbst-
zeugnis, 24-28; Kraft, Entwicklung, 169-172; vgl. Monceaux 1V, 202; Grasmiick, Co-
ercitio, 56 f.

112 Opt. App. IV; Gaudemet, SC 241, 40—45; Maier I, Nr.20 A, 160-165; von Soden,
Nr. 16; vgl. Monceaux 1V, 345-348; Grasmiick, Coercitio, 60—62; Miihlsteiger, ZRG
KA 85, 1999, 36-38.

113 Zusammengestellt bei Gaudemet, SC 241, 46-67.

114 Konstantins Brief an Aelafius (Opt. App. III, von Soden, Nr. 14, Z. 13 ff.); vgl. Roethe,
Synoden, 57 £.

115 Opt. App. III (von Soden, Nr. 14, Z. 33-35): nam id quoque te scire conuenit, quod ex
hisdem uenerunt, adserentes, quod minus dignus idem Caecilianus cultu sanctissimae
religionis habeatur, |...].

116 Brief an Aelafius (Opt. App. III); Brief an Chrestus (Eus. HE X 5.22); vgl. ep. 83.3. —
Vgl. Girardet, Historia 41, 1992, 110-113. Girardet beurteilt die Einwidnde der Dona-
tisten in juristischer Hinsicht als Versuch, eine Nichtigkeitserkldrung des Urteils her-
beizufithren. Da das Urteil von Rom bereits ein Kaiserurteil gewesen sei, sei es inap-
pellabel gewesen; daher diirfe man nicht von einer Appellation der Donatisten sprechen
Gegen diese Einschitzung spricht jedoch die Feststellung, dass Konstantin sich gerade
nicht als oberster Richter eines bischoflichen consilium verstanden hatte, sondern zu-
nichst den Fall an die Kirche delegierte. Von dieser Grundlage ausgehend lésst sich



300 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Konstantin reagierte zwar mit deutlicher Missbilligung auf die erneute
Klage der Donatisten, entschied aber dennoch, den Fall nochmals untersuchen
zu lassen. Wahrscheinlich hatte er den Donatisten nach dem Urteil von Rom
untersagt, nach Afrika zuriickzukehren.!”” Moglicherweise hatte er bereits zu
diesem Zeitpunkt von neuen Unruhen zwischen den Kirchen in Afrika gehort
und suchte nun nach weiteren Losungswegen.'"® Nachdem entschieden worden
war, auch Caecilianus die Riickkehr nach Karthago zu untersagen, setzte
Konstantin eine Untersuchungskommission ein, die in Afrika vor Ort die Lage
kldren sollte. Die beiden beauftragten Bischofe bestitigten zwar das Urteil des
Miltiades, jedoch beugten sich die Donatisten dieser Entscheidung ebenso
wenig wie zuvor.""”

Nach dem Scheitern dieses Versuchs entschied sich Konstantin im Friihjahr
314, erneut ein Bischofskonzil mit der Untersuchung der causa Caeciliani zu
beauftragen. Mit Beriicksichtigung der donatistischen Einwénde sollte diesmal
eine moglichst groBe Anzahl von Bischofen beteiligt sein. Alle Beschwerden
sollten griindlich angehort werden, um eine Losung zur Wiederherstellung der
Kircheneinheit zu finden. Offensichtlich erwartete Konstantin, dass ein solcher
Prozess ein unanfechtbares Urteil hervorbringen werde, dem sich die beiden
Parteien beugen wiirden. Er selbst verordnete den Bischofen aus seinem
Herrschaftsgebiet, zum 1. August 314 nach Arles zu kommen.'* Zum festge-
setzten Termin traten die geladenen Bischofe und Diakone in Arles unter

auch von einem Appell sprechen. Untechnisch verwendet Augustinus auf der Basis
seiner Quelle (Konstantin an Eumalius) das Wort appellatio (vgl. s. Denis 19.8) Vgl
auch Grasmiick (Coercitio, 48 f.), der von der falschen Annahme ausgeht, es habe ein
~Appellationsgerichtsverfahren® stattgefunden.

117 Konstantin an Aelafius (Opt. App. IIT). Aufgrund der problematischen Textiiberliefe-
rung ist die Stelle mit Unsicherheit behaftet. Turner (JThS 27, 1926, 286) spricht sich
dafiir aus, statt prohiberent, d.h., die Bischofe in Rom untersagten die Riickkehr, pro-
hiberem zu lesen, d.h. der Kaiser selbst verbot die Riickkehr, was wesentlich wahr-
scheinlicher ist. Ebenso Ddrries, Selbstzeugnis, 21 Anm. 3; Kraft, Entwicklung, 180 f.
Siehe auch Maier I, 155 Anm. 11; Monceaux 1V, 343; von Soden, 17 Anm. 1; Grasmiick,
52 f. Anm. 231; Kriegbaum, AHP 28, 1990, 57.

118 Uber diese Unruhen in Afrika berichtete Aelafius in einem nicht erhaltenen Schreiben
an den Kaiser bzw. einem gewissen Nicasius (dessen Identifizierung ist unklar, vgl.
Kraft, Entwicklung, 181; Mandouze, PAC, 789, s. v. Nicasius 1; Corcoran, Empire, 168
Anm. 217). Vgl. die Antwort Konstantins, Opt. App. 111

119 Opt. I26. Zur chronologischen Einordnung und zur Problematik der ,,Brescia-Episode
bei Optatus vgl. u. Kap. 7.4.2.1.

120 Vgl. die Anordnungen in dem Brief Konstantins an Chrestus von Syrakus (Eus. HE X
5.21-24). — Nach Auskunft der Unterschriftenliste (vgl. SC 241, 56-63) waren aus allen
westlichen Ditzesen (Italien, Gallien, Viennensis, Britannien, Pannonien, Spanien und
Afrika) Vertreter in Arles. Die genaue Zahl der Teilnehmer ist jedoch unsicher, da die
Quellenmanuskripte unterschiedlich Auskunft geben. Vgl. Gaudemet, SC 241, 36. Zu
Chrestus (Crescens) vgl. Pietri, PIC 1, 431 f., s. v. Chrestus 1.



3. Die Konzile von Rom und Arles 301

Vorsitz des dortigen Bischofs Marinus zusammen Die beiden Streitparteien
waren wiederum mit Delegationen ihrer Anhinger vertreten.'”!

Uber den Verlauf der Verhandlungen ist wenig bekannt. Aus dem Syn-
odalbrief an den romischen Bischof Silvester, der zu Beginn des Jahres die
Nachfolge des verstorbenen Miltiades angetreten hatte, geht hervor, dass die
Bischofe erneut den Ausfithrungen der Donatisten nicht folgten, ein klares
Urteil zu Gunsten Caecilians sprachen und dessen Ankldger als Feinde von
Glauben und Tradition verurteilten.'”” Zudem wurden die theologischen und
ekklesiologischen Grundfragen des Schismas debattiert. Die Wiedertaufe von
Haretikern wurde abgelehnt; stattdessen sollten einem bereits getauften Ha-
retiker die Hinde aufgelegt werden.'” Hinsichtlich der Traditoren wurde be-
schlossen, durch Dokumente der traditio iiberfiihrte Kleriker aus ihrem Amt zu
entlassen. Verleumdungen und falschen Anklagen sollte dagegen keinesfalls
Gehor geschenkt werden. Gegen das donatistische Verstdndnis bekréftigten die
Bischofe, dass von Traditoren vollzogene Weihen ihre Giiltigkeit nicht verlieren
sollten.'”” Auf dieser Grundlage blieb den Gegnern Caecilians notwendiger-
weise ein Erfolg verwehrt.

121 Zum Konzil von Arles vgl. Congar, BA 28, 726f.; Girardet, Kaisergericht, 37-39;
Grasmiick, Coercitio, 51-65; Kraft, Entwicklung, 37-41; Lamirande, BA 32, 732f.;
Lietzmann, Geschichte III, 74-76; Maier I, Nr. 20, 160-167; Mandouze 1V, 343-349;
Monachino, AHP 2, 1964, 16—21; Miihlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 30-39; von Soden,
Nr. 17. — Unter anderem Seeck (ZKG 10, 1889, 508—-510; Regesten, 162) und in neu-
ester Zeit wieder Barnes (New Empire, 72; Constantine, 58) vertreten aufgrund einer
allgemeinen Notiz des Eusebius zum Verhiltnis Konstantins zur Kirche (VC I 44) die
Ansicht, dass Konstantin personlich am Konzil in Arles teilgenommen habe. Gegen
diese Interpretation sprechen jedoch die zur Verfiigung stehenden Quellen zur Synode
von Arles. — Zur Bedeutung von Arles als Residenzstadt Konstantins vgl. Griinewald,
Constantinus, 35-38.

122 Opt. App. IV. Maier I, Nr. 20, 161-165; Gaudemet, SC 241, 40-45; von Soden, Nr. 16.
Wiéhrend Seeck (ZKG 10, 1889, 542—545) von der Echtheit des Schreibens ausging, hilt
Kraft (Entwicklung, 38-41) den Brief fiir ein literarisches Produkt: ,,Es handelt sich um
einen fiir den historischen Bericht komponierten Brief.“ Der Sachverstand lasse aber
auf einen Konzilsteilnehmer als Verfasser schlieBen. — Zu Bischof Silvester: Pietri, PIC
2, 2971, s. v. Silvester 1. Aus welchen Griinden Silvester der Synode in Arles fernge-
blieben war, ldsst sich nicht beantworten. Vgl. die Diskussion bei Monachino, AHP 2,
1964, 17 {.; Grasmiick, Coercitio, 60 f.; Miihlsteiger, ZRG KA 85, 35.

123 Canon VIII (bzw. IX); Opt. App. IV; vgl. von Soden, Nr. 16 Z. 33 ff.; Gaudemet, SC 241,
S. 44 u. 50.

124 Canon XIII (bzw. XIV); von Soden Nr.17; Gaudemet, SC 241, 52-54: de his qui
scripturas sanctas tradidisse dicuntur uel uasa dominica uel nomina fratrum suorum,
placuit nobis ut quicumque eorum ex actis publicis fuerit detectus, non uerbis nudis, ab
ordine clerici amoueatur. nam si idem aliquos ordinasse fuerint depraehensi et de his quos
ordinauerunt ratio subsistit, non illis obsit ordinatio. et quoniam multi sunt qui contra
ecclesiam repugnare uidentur et per testes redemptos putant se ad accusationem admitti
debere, omnino non permittantur, nisi ut supra diximus, actis publicis docuerint.



302 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Die Synode von Arles besal3 in rechtlicher Hinsicht keinen anderen Cha-
rakter als das Verfahren in Rom. Zwar sprach man niemals von einem iudicium
Marini, doch diirfte dies an dem iibereinstimmenden Ergebnis mit dem vor-
hergehenden iudicium Miltiadis liegen. Die Bischofe in Arles iiberpriiften nicht
nur die donatistischen Vorwiirfe gegen das romische Verfahren, sondern ver-
handelten die causa Caeciliani neu, freilich mit dem gleichen Ergebnis. Damit
bestitigten sie das einmal gefillte Urteil und formulierten nochmals die theo-
logischen Grundlagen, die zu der Verurteilung der Donatisten gefiihrt hatten.
Auf der einen Seite erfiillten sie somit den Auftrag Konstantins, durch eine neue
Verhandlung die donatistischen Einwidnde gegen die RechtmiBigkeit des ro-
mischen Verfahrens auszurdumen, auf der anderen Seite legten sie als Ge-
samtsynode kirchenrechtlich verbindliche Leitlinien fiir die Zukunft fest.'”

Die Entscheidung von Arles blieb in Afrika nicht ohne Wirkung. Augusti-
nus zufolge gab es einige donatistische Bischofe, die sich wieder der katholi-
schen Kirche anschlossen.'”® Die Mehrheit der Anhinger des Donatus akzep-
tierte jedoch das Ergebnis von Arles ebenso wenig wie jenes von Rom. Sie
wollten nach wie vor vom Kaiser als katholische Kirche Afrikas anerkannt
werden. Diese erneuten Appelle bei Konstantin stellt Augustinus in seiner an-
tidonatistischen Polemik heraus. Er deutet die Ablehnung des Urteils von Arles
als Zeichen der Unbelehrbarkeit und Hartnéickigkeit der Donatisten, die allein
dazu gefiihrt habe, dass Konstantin selbst zu einem Urteil gezwungen worden
sei.

In der Argumentation der Donatisten spielte die Synode von Arles keine
Rolle. Anders als zum Urteil des Miltiades wurden auch keine konkreten
Vorwiirfe gegen die in Arles versammelten Bischofe laut. Dies bestitigt die
Annahme, dass die tatsdchlichen Kenntnisse zum Ablauf und zum Ergebnis sehr
gering waren. Auch auf der Konferenz von 411 blieb das Konzil von Arles mit
der Bestitigung des Urteils von Rom lediglich eine Randnotiz. Nur durch den
Eumaliusbrief wurde diese Entscheidung iiberhaupt ins Gedichtnis gerufen.'”’
Die Donatisten scheinen auf die Aussagen des Briefes nicht eingegangen zu
sein, sondern stellten sogleich das spatere Urteil des Kaisers in den Mittelpunkt.
Es bleibt somit unklar, wie sie das Ergebnis des Konzils von Arles im Einzelnen
deuteten, jedoch diirfte sicher sein, dass sie diese Synode ebenso wie die ro-
mische als unzustdndig ansahen.

125 Zu diesem ambivalenten Charakter vgl. Grasmiick, Coercitio, 57 f. Anm. 250.
126 Ep. 88.3; breuic. 111 37.
127 Cap. conl. Carth. III 515; breuic. IIT 37.



4. Das Urteil Konstantins 303

4. Das Urteil Konstantins

Das Urteil Konstantins begegnet bei Augustinus als Schlussstrich unter dem Fall
Caecilianus. Wihrend das iudicium Miltiadis und die Bestdtigung dieses Urteils
durch die Bischofe in Arles seine Grundlage fiir das Plddoyer zur Kirchenein-
heit bildete, nahm Augustinus die Entscheidung des weltlichen Herrschers zu
Gunsten Caecilians gleichsam als komplementéres Urteil, um damit die Un-
terstiitzung der katholischen Kirche durch weltliche Gewalten zu rechtfertigen.
Gegen die donatistische Theorie der vom Staat verfolgten Kirche entwickelte er
nach und nach seine Theorie des christlichen Staates. In dem Ergebnis des
kaiserlichen Prozesses lag fiir Augustinus die entscheidende Bedeutung. Das
Urteil Konstantins, so stellt er stets den Zusammenhang klar, sei die notwendige
Konsequenz der donatistischen Appelle an den Kaiser gewesen. Jede Kritik am
Eingreifen der Kaiser sei folglich unbegriindet, da die Donatisten selbst dieses
Eingreifen gefordert héatten. Auf diese Weise bildete das Urteil Konstantins in
der Argumentation Augustins die Gelenkstelle zwischen Vergangenheit und
Gegenwart.'®

Bei den Donatisten zeigt sich einmal mehr ein fragmentarisches sowie un-
einheitliches Bild. Parmenianus ging davon aus, dass Konstantin zwar ein Urteil
gegen Donatus und damit gegen die wahre Kirche geféllt hétte, jedoch von
donatistischen Gegnern bestochen und beeinflusst gewesen sei.'” Dagegen er-
klarten Cresconius und spéter die Donatisten auf der Konferenz von 411, es
hitte entgegen der Darstellung der Katholiken ein Konstantinurteil gegen
Caecilianus gegeben. AuBlerdem behaupteten sie, Konstantin hitte eine Reli-
gionsfreiheit fiir die Donatisten verkiindet, und forderten, diese Tatsache in die
aktuelle Auseinandersetzung einzubeziehen.'’

Um die unterschiedlichen Aussagen und Interpretationen beider Seiten
besser beurteilen zu konnen, soll im Folgenden zunéchst der chronologische
Verlauf der Ereignisse rekonstruiert werden, wie er sich aus den zur Verfiigung
stehenden Quellen ergibt. Auf dieser Grundlage konnen anschliefend die In-
terpretationen der Donatisten und Augustins dargestellt und im Hinblick auf
ihre Aussagekraft iiberpriift werden.

128 Vgl. c. litt. Pet. 11 205; III 29; c. ep. Parm. I 11, 13, 15-16; Cresc. I1I 16, 67, 82; IV 9;
cath. fr. 46, 50; epp. 43.4, 20; 53.5; 76.2; 88.3; 89.3; 93.13; 105.8; 141.11; s. Denis 19.8; s.
Dolbeau 2.22; breuic. III 37-38, 41; c. Don. 19-20, 56; dazu o. Kap. 4.2.2.

129 C. ep. Parm. I 10-11; vgl. u. Kap. 7.4.2.2.

130 Vgl. zum Verlauf der Debatte o. Kap. 5.3.2.



304 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

4.1. Vom Konzil von Arles zum Urteil Konstantins in Mailand

Wie bei dem Konzil von Rom sind es vor allem Augustins ep. 43 und der Bre-
viculus der Konferenz von 411, die wichtige Informationen iiber die letzte Phase
im Prozess gegen Caecilianus enthalten. AuBler diesen Quellen stehen nur we-
nige Dokumente aus dem Anhang bei Optatus zur Verfiigung, die Auskunft
iiber die Zeit zwischen dem Urteil von Arles im August 314 und dem Urteil
Konstantins im Herbst 315 geben."! Aufgrund zum Teil widerspriichlicher
Aussagen und fehlender Datierungen ist es sehr problematisch, eine stringente
Abfolge der Ereignisse zu rekonstruieren. Folglich weichen die Interpretationen
der Historiker zu dieser Phase der Geschichte zum Teil erheblich voneinander
ab. Die nachfolgende Darstellung ist ein neuer Versuch, den vorhandenen In-
formationen einen schliissigen Ereignisverlauf abzugewinnen.'®

Auch nach dem Konzil von Arles wandte sich die unterlegene Partei mit
Einspriichen an den Kaiser."*® Konstantins wiederholter Versuch, die causa
Caeciliani als Kirchenangelegenheit durch ein bischoéfliches Gremium zu einem
Ende zu bringen, war damit gescheitert. Bereits vor der Einberufung zur Synode
nach Arles war Konstantin einer der donatistischen Anschuldigungen gezielt
nachgegangen: dem traditio-Vorwurf gegen Felix von Abthugni. Inzwischen war
es sowohl allen beteiligten europdischen Bischofen als auch den Verantwortli-

131 Der Brief Konstantins an die katholischen Bischofe nach dem Konzil von Arles (Opt.
App. V), ein Brief an donatistische Bischofe (App. VI), ein Brief an den Vikar von
Afrika Celsus (App. VII) sowie der Brief an den Prokonsul Probianus (Aug. Cresc. IIT
81; ep. 88.4).

132 Die neuere Forschung beruft sich im Wesentlichen auf Grasmiick (Coercitio, 70-80),
der einen recht gelungenen und ausfiihrlichen, wenngleich nicht widerspruchsfreien
Rekonstruktionsversuch vorgelegt hat. Grasmiick hat u.a. richtig erkannt, dass die bei
Optatus iiberlieferte ,,Brescia-Episode nicht in den Rahmen der Ereignisse des Jahres
315 einzupassen ist. Allerdings kann sein Losungsansatz nicht iiberzeugen, den Bericht
des Optatus zeitlich nach das Kaiserurteil zu setzten. Die geschilderten Ereignisse
passen wesentlich besser in das Friihjahr des Jahres 314 (s.u. Anm. 163). — Altere und
z.T. abweichende Darstellungen der Entwicklungen der Jahre 315/316 bei Lietzmann,
Geschichte III, 74-77; Monceaux 1V, 24f.; Seeck, Geschichte III, 332-335; Frend,
Donatist Church, 155-159, die zum Teil auch fiir neuere Darstellungen iibernommen
wurden.

133 Vgl. den Brief Konstantins an die Bischofe von Arles (Opt. App. V). Maier I, Nr. 21,
167-171; von Soden, Nr. 18. Ebenso wie der Brief an Aelafius ist dieser Text in seiner
Authentizitdt umstritten und gilt zumindest als redaktionell bearbeitet. Den Grundtenor
dieses Briefes wird man jedoch nicht in Abrede stellen konnen. Vgl. die Textanalysen
von Dorries (Selbstzeugnis, 28—33) und Kraft (Entwicklung, 185-191). Grasmiick
(Coercitio, 254-256) vermutet, dass Konstantin einen Kleriker mit der Abfassung des
Schreibens betraut habe. Zuletzt fiir die Glaubwiirdigkeit des Schreibens: C. Odahl,
Constantine’s Epistle to the Bishops of the Council of Arles, JRH 17, 1993, 274-289.
Vgl. auch E. D. Digeser, Lactantius and Constantine’s Letter to Arles, Dating the
Divine Institutes, JECS 2, 1994, 33-52.



4. Das Urteil Konstantins 305

chen am Hofe deutlich geworden, dass der Streit um die Weihe Caecilians den
Anlass zum Schisma gegeben hatte. Der Prozess gegen Felix, den der Kaiser an
den Vikar Aelius Paulinus delegiert hatte, sollte folglich durch die Kldrung des
Hauptvorwurfs einen entscheidenden Beitrag zur Uberwindung der Spaltung
leisten. Der Freispruch des Felix in diesem Prozess am 15. Februar 315 trug dazu
bei, dass Konstantin in den folgenden Monaten seine Bemiithungen um ein Ende
des Streites verstirkte.*

Ganz offensichtlich beabsichtigte Konstantin nicht, sofort ein eigenes Urteil
zu fillen, nachdem wiederum Beschwerden der Donatisten iiber die Richter und
die Entscheidung von Arles eingetroffen waren. Vielmehr belegen die iiber-
lieferten Aussagen, dass er zunidchst andere Versuche unternahm, die Dona-
tisten zum Einlenken zu bewegen und auf diese Weise die Einheit der Kirche
wiederherzustellen. Als erstes beorderte Konstantin die donatistischen Vertre-
ter, die nach dem Konzil von Arles appelliert hatten, in seine Residenz nach
Trier. Den amtierenden vicarius Africae Aelius Paulinus wies er aulerdem an,
renitente donatistische Bischofe zu ihm zu schicken, damit diese ihren Wider-
stand in Afrika nicht fortsetzen konnten.”” Es ist weder bekannt, auf welche
Weise diesen Donatisten die Riickkehr zur katholischen Kirche nahegelegt
wurde, noch, ob tatsidchlich auf Befehl des Statthalters weitere Donatisten nach
Gallien geschickt wurden. Vermutlich waren aber Kleriker am Hofe beauftragt
worden, die Donatisten fernab von Afrika mit allen Mitteln von ihrem ,,Irrweg®
abzubringen.

Uberliefert ist ein Informationsschreiben der Pritorianerprifektur in Trier
an den vicarius Africae Celsus vom 28. April 315.%¢ Daraus geht hervor, dass
vier donatistische Bischofe und ein Priester die kaiserliche Genehmigung er-
halten hatten, nach Arles zu reisen und von dort zuriick nach Afrika zu segeln.
Folglich waren sie in den vorangegangenen Monaten tatsichlich am kaiserlichen
Hof festgehalten worden.'” Ob Donatus sich zu diesem Zeitpunkt noch in
Gallien befand, lésst sich wiederum nicht sicher sagen. Es ist aber durchaus
wahrscheinlich, dass ihm nach wie vor die Riickkehr verweigert wurde und er
mit einigen Anhéingern am Hof verbleiben musste.

134 Zum Prozess gegen Felix vgl. o. Kap. 6.1.3.

135 Brief an die katholischen Bischofe (Opt. App. V); vgl. Grasmiick, Coercitio, 64 f.

136 Opt. App. VIII; Maier I, Nr. 23, 187-189; von Soden, Nr. 22. — Zum Datum vgl. Ha-
bicht, Hermes 86, 1958, 367-373; gegen Seeck (ZKG 30, 1909, 211-213), der das Do-
kument auf das Jahr 316 datiert und in Zusammenhang mit App. VII nach dem Kon-
stantinurteil einordnet.

137 Mit Grasmiick (Coercitio, 70) ist das Dokument zu diesem Zeitpunkt einzuordnen, und
zwar unabhingig von den Bitten der Donatisten um Riickkehr in Opt. App. VI, wie
etwa Barnes (New Empire, 243) postuliert. Es ist denkbar, dass die Erlaubnis zur
Riickkehr mit dem Urteil im Prozess gegen Felix im Zusammenhang stand; vgl. Ha-
bicht, Hermes 86, 1958, 372 1.



306 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Auf jeden Fall gab es donatistische Vertreter, die noch (oder wieder) im
Frithjahr und Sommer 315 bei Konstantin ihre Kritik an den bisherigen Ent-
scheidungen vorbrachten, wie aus dem Reskript des Kaisers an den Prokonsul
Probianus hervorgeht."® Um diese Donatisten von der Zwecklosigkeit ihrer
Appelle zu iiberzeugen, verfiigte Konstantin, dass Ingentius, der {iiberfiihrte
Filscher im Prozess gegen Felix von Abthugni, an seinen Hof kommen solle.
Damit unternahm er einen weiteren Versuch, die Donatisten durch die bereits
bestehenden Urteile zur Kircheneinheit zu bewegen. Vermutlich hoffte er, dass
aufler den beiden bischoflichen Urteilen zu Gunsten Caecilians nun durch das
prokonsularische Urteil zu Gunsten des Felix der entscheidende Anklagepunkt
der Donatisten ausgerdumt werden konnte: Ingentius sollte allen demonstrie-
ren, dass Felix kein traditio-Vergehen nachgewiesen werden konnte.

Konstantin, der sich noch bis ins Friithjahr 315 in Trier aufhielt, begab sich im
frihen Sommer auf den Weg nach Rom, wo er am 21. Juli zur Feier seiner
Decennalien eintraf.'* Moglicherweise kam es in Rom zu der Begegnung des
Ingentius mit den donatistischen Ankldgern. Obwohl nichts iiber die Durch-
fiilhrung dieses Vorhabens bekannt ist, ldsst sich aus dem weiteren Verlauf er-
kennen, dass die Donatisten nicht von ihrer Position abwichen, ob sie nun mit
Ingentius konfrontiert worden waren oder nicht.

In dieser Zeit erhielt Konstantin wiederholt Nachrichten aus Afrika tiber
aufrithrerisches Treiben, das mit dem Kirchenstreit im Zusammenhang stand.
Einem Bericht des afrikanischen Vikars Celsus konnte er entnehmen, dass ein
gewisser Menalius, wahrscheinlich ein numidischer Bischof, mit anderen Do-
natisten Unruhen schiirte und, obwohl Celsus auf Befehl des Kaisers Maf3-
nahmen ergriffen hatte, anhaltend Widerstand leistete. Inzwischen sprach man
bei den donatistischen Anhingern bereits von Mirtyrern und Verfolgung.'*
Derartige Vorkommnisse mussten alarmierend wirken, da das Schisma die 6f-
fentliche Ruhe zu gefdhrden drohte, und sie veranlassten den Kaiser zu neuen

138 Brief an Probianus, Aug. ep. 88.4; vgl. o. Kap. 3.4.2.2. Monceaux (IV, 490) datiert dieses
Reskript bereits auf Anfang des Jahres 315. Demnach hitte die Vorladung des Ingentius
noch vor der in Opt. App. VIII beschriebenen Riickreise gelegen. Sachlich fiigte sich
diese Datierung sehr gut ein. Allerdings ist der Vorginger des Probianus, Aelianus
Paulinus, durch CTh XI 36.3 noch fiir den 26. April 315 als Prokonsul recht sicher
nachweisbar. Probianus’ Amtsantritt und somit der terminus post quem fiir seinen Brief
an Konstantin sind folglich frithestens in den Mai 315 zu datieren. Barnes, New Empire,
170; Seeck, Regesten, 161, 163; vgl. auch o. Kap. 5 Anm. 232.

139 Seeck, Regesten, 163; Barnes, New Empire, 72; Griinewald, Constantinus, 104, 107;
Grasmiick (Coercitio, 71 f.) vermutet, dass die Donatisten den Kaiser in Rom erwar-
teten und dort mit neuen Anklagen bestiirmten.

140 Der Brief des Celsus an Konstantin ist bezeugt durch das Reskript des Kaisers (Opt.
App. VII). Vgl. Monceaux IV, 202; Grasmiick, Coercitio, 74 f. Zur Datierung s. u.
Anm. 143 — Menalius war moglicherweise jener numidische Bischof, der an der Bi-
schofsweihe des Silvanus (Opt. I 13) beteiligt war. Mandouze, PAC, 747, s. v. Menalius.



4. Das Urteil Konstantins 307

Uberlegungen, die Probleme zu l6sen: In seinem Reskript an Celsus'*' erwihnt
Konstantin, dass nach seinem Entschluss, die Sache einer neuerlichen Unter-
suchung zu unterziehen, die Donatisten aus seiner Umgebung geflohen seien.'#
Ferner duBert Konstantin den Gedanken, selbst nach Afrika zu kommen, um
vor Ort die causa Caeciliani zu klaren und so zu demonstrieren, welche Ver-
ehrung der hochsten Gottheit gebiihre und welcher Kult sie erfreue. Den Vikar
wies er an, bis zu dieser Entscheidung Nachsicht gegeniiber den Unruhestiftern
zu iiben.'®

Die Konsequenzen, die eine Reise Konstantins nach Afrika fiir die Ge-
schichte des Donatismus und sicherlich auch dariiber hinaus gehabt hitte, sind

141 Der Brief Konstantins an Celsus (Opt. App. VII). Maier I, Nr. 26, 194-196; von Soden,
Nr. 23; vgl. Monceaux 1V, 202f.; Dorries, Selbstzeugnis, 35-37; Kraft, Entwicklung,
193-195.

142 Opt. App.VII: [...] cum statuissem inter ipsos atque Caecilianum plenissime super alle-
gationibus diuersis requirere, praesentiae meae susceptam fugam subtrahere laborarunt.

143 Opt. App. VII: at cum constet minime unumquemque propria penitus delicta lucrari,
etiamsi paulisper eorum fuerit coercitio dilata, mandandum grauitati tuae duxi ut interim
quidem eosdem omittas et dissimulandum super ipsos esse cognoscas. uerum lecta hac
epistula, tam Caeciliano quam hisdem palam facias quod, cum fauente pietate diuinam
Africam uenero, plenissime uniuersis, tam Caeciliano quam his qui contra eum agere
uidentur, lecto dilucido iudicio demonstraturus sum quae et qualis summae diuinitati sit
adhibenda ueneratio et cuiusmodi cultus delectare uideatur. — Das Reskript an Celsus ist
nicht datiert, wird jedoch von den meisten Historikern in den Herbst 315 oder erst in das
Jahr 316 gelegt. Begriindet wird dies zum einen mit der Erwidhnung eines ,,Fluchtver-
suchs“ der Donatisten am Hof, der mit jenem Fluchtversuch identifiziert wird, den
Augustinus in ep. 43.20 im Zusammenhang mit dem Maildnder Urteil erwdhnt. Zum
anderen werden die besagten Unruhen fiir das Ausbleiben Caecilians in Rom verant-
wortlich gemacht, von dem ebenfalls in ep. 43.20 die Rede ist (vgl. die Argumente bei
Grasmiick, Coercitio, 74 Anm. 341 und Barnes, New Empire, 244 f.). Demgegeniiber
halte ich eine frithere Einordnung und eine Datierung des Reskriptes in den Juli 315 fiir
wesentlich sinnvoller: 1. Caecilianus hielt sich dem Brief zufolge in Afrika auf. Von
einer Vorladung, die verhindert worden sei, ist aber nicht die Rede. Die angesprochenen
Unruhen fanden nicht in Karthago, sondern in der numidischen Provinz statt und stehen
in keinem Zusammenhang mit Caecilianus. Folglich stammt der Brief aus der Zeit vor
der Ladung Caecilians nach Rom, die im Spidtsommer ausgesprochen wurde. 2. Der
Entschluss des Kaisers, nach Afrika zu reisen, passt wesentlich besser in den Sommer
315 als spater. Konstantin war auf dem Weg nach Rom und konnte erwégen, von dort in
kurzer Zeit weiter nach Afrika tiberzusetzen. 3. Nachdem Caecilianus trotz Vorladung
nicht in Rom eingetroffen war, iiberlegte Konstantin, ,,Freunde“ nach Afrika zu senden
(vgl. Opt. App. VI). In die gleiche Zeit auch Uberlegungen einer eigenen Reise zu
stellen, ist zwar mdoglich, wahrscheinlicher ist es aber, dass Konstantin von diesen
Vorhaben léngst wieder abgekommen war. 4. Die ,,Fluchtversuche“ der Donatisten sind
keineswegs zwingend mit jenen in ep. 43.20 beschriebenen gleichzusetzen. Vielmehr
diirfte die Notiz im vorliegenden Schreiben an Celsus im Zusammenhang mit dem
Vorhaben der Afrikareise des Kaisers stehen. Die Donatisten erachteten es unter den
neuen Gegebenheiten einer Afrikareise Konstantins fiir angebracht, selbst schnellst-
moglich nach Afrika zuriickzukehren.



308 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

nicht zu unterschétzen. Doch diese Reise fand nicht statt. Der Tenor des Briefes
lasst indessen aufhorchen: Die bisherige Zuriickhaltung gegeniiber der kirchli-
chen Angelegenheit weicht hier dem Willen, als Herrscher fiir Ordnung zu
sorgen, eingeschlossen klare Anweisungen zur Ausiibung des christlichen Kul-
tes. Die politische Erwédgung, eine Ausweitung der Auseinandersetzung zu
einem Aufruhr und damit die Gefahr von biirgerkriegsdhnlichen Zustédnden zu
unterbinden, veranlasste den Kaiser, die causa Caeciliani durch ein eigenes
Urteil zu entscheiden.'*

Nachdem die Pliane der Afrikareise aus unbekannten Griinden aufgegeben
worden waren, der Wille zu einem abschlieBenden Urteil aber nach wie vor
bestand, erging wohl noch im Sommer des Jahres 315 die Aufforderung an
Caecilianus und Donatus, nach Rom zu kommen.'* Wihrend Caecilianus nach
dem Konzil von Arles nach Karthago zuriickgekehrt war und seitdem in Afrika
weilte, ist der Aufenthaltsort des Donatus zu diesem Zeitpunkt unklar. Ent-
weder befand er sich bereits am Hof in Italien oder er war doch zwischenzeitlich
nach Afrika zuriickgekehrt und wurde ebenso wie sein Kontrahent angewiesen,
sich nach Rom zu begeben.

Augustinus berichtet nun, dass Caecilianus aus unbekannten Griinden nicht
in Rom eintraf. Die Donatisten am Hof versuchten dies offensichtlich zu ihren
Gunsten zu nutzen und forderten eine Entscheidung des Kaisers in Abwesen-
heit Caecilians.'*® Da dies abgelehnt wurde, erbaten sie die Erlaubnis zur
Riickkehr nach Afrika. Offenbar erwog man darauthin am Hof, hochrangige
Vertreter zur Untersuchung und Urteilsfindung nach Afrika zu schicken, und
den anwesenden Donatisten wurde die Riickkehr gestattet. Doch schon kurze
Zeit spiter widerrief Konstantin diese Entscheidung. Es hatte sich die Meinung
durchgesetzt, dass es besser sei, nicht unmittelbar am Unruheherd in Afrika die
kaiserliche Untersuchung durchzufiihren, sondern die Verhandlungen doch in
Europa anzusetzen. Die donatistischen Bischofe sollten am Hof verbleiben und
die Ankunft Caecilians abwarten.'"’

144 1In dieser Hinsicht zutreffend die Beurteilung von Kraft (Entwicklung, 59, 195). Dem-
gegeniiber betont Grasmiick (Coercitio, 78 f.) das Verantwortungsbewusstsein Kon-
stantins in seiner Funktion als pontifex maximus.

145 Ep. 43.20: iussit [sc. Constantinus] enim ille, ut ei partes ad agendam causam Romam
occurrerent. Vgl. Opt. App. VI. — Da sich Konstantin in den Jahren 314-316 lediglich im
Sommer 315 in Rom aufhielt, ergibt sich auch die Datierung aus der Ortsangabe. Vgl.
Seeck, Regesten, 162—-165.

146 Ep. 43.20. Diese Interpretation der donatistischen Anliegen durch Augustinus ist
durchaus plausibel.

147 Zum Vorigen vgl. Konstantins Brief an die donatistischen Bischofe an seinem Hof (Opt.
App. VI). Maier I, Nr. 25, 192 f.; von Soden, Nr. 21; vgl. Dorries, Selbstzeugnis, 33 f.;
Kraft, Entwicklung, 192 f. — Zur Einordnung von App. VI in den September 315 vgl.
Seeck (ZKG 30, 1909, 208 f.) und Grasmiick (Coercitio, 72—74) gegen Barnes (New



4. Das Urteil Konstantins 309

Damit enden die Informationen aus den iiberlieferten Konstantinbriefen.
Uber den vorerst letzten Akt in der causa Caeciliani, das Urteil Konstantins,
bleibt als einzige Quelle Augustinus, der wiederum sich selbst nur auf ein Do-
kument stiitzt, das heute verloren ist: den Brief Konstantins an den Vikar Eu-
malius vom 10. November 316.'* Dieser Brief, der sich schon bald nach seinem
Amtsantritt als Bischof in Augustins Hinden befand, entstammte einem stid-
tischen Archiv, wahrscheinlich dem Archiv des Vikars in Karthago.'” Bereits in
seinem Gesprach in Thubursicum lie er das Dokument vortragen, in seiner
Abhandlung gegen Cresconius zitiert Augustinus aus dem Brief einige Worte
des Kaisers und auf der Konferenz von 411 war es das einzige Dokument der
Katholiken, das iiber das iudicium Constantini Auskunft geben konnte.'”

Konstantin informierte in diesem Brief den Vikar iiber das bisherige Ver-
fahren und die Entscheidung in der causa Caeciliani. Vermutlich war eine An-
frage des Eumalius iiber den Umgang mit Donatisten hinsichtlich neuerlicher
Beschwerden, Streitigkeiten oder Unruhen vorausgegangen, wie sie in dhnlicher
Form bereits im Jahr zuvor durch seinen Vorgidnger Domitius Celsus einge-
bracht worden war. Entsprechend enthielt das Schreiben keine langen Aus-
fithrungen iiber die Verhandlungen, sondern vielmehr einen kurzen Bericht
iiber die einzelnen Schritte, die zum endgiiltigen Freispruch Caecilians gefiihrt
hatten. Wahrscheinlich forderte Konstantin Eumalius abschlieBend auf, sich
dieser Entscheidung entsprechend zu verhalten und mit allen Mitteln donatis-
tische Umtriebe zu verhindern.'!

Die im Brief enthaltenen Aussagen sind schnell zusammengefasst: Ende
September brach Konstantin von Rom auf und begab sich nach Mailand.”? Ein
Teil der anwesenden Donatisten war offensichtlich nicht gewillt, noch ldnger
vertrostet zu werden und versuchte zu entkommen. Das Unternehmen misslang
und die Donatisten wurden unter Bewachung nach Mailand gebracht." Nach

Empire, 243), der App. VI im Zusammenhang mit App. VIII betrachtet und auf den
1. Mai 315 datiert.

148 Maier I, Nr. 27,196-198; von Soden, Nr. 25; vgl. Dorries, Selbstzeugnis, 37; Seeck, ZKG
10, 1889, 522 f.

149 C. Don. 20: [...] imperatoris litteras, quibus se inter partes audisse testatur, [...] prolatas
de archiuo publico recitauimus.

150 Ep. 43.4, 20; Cresc. I1I 82; Cap. conl. Carth. III 515.

151 Uber den Inhalt des Briefes an Eumalius finden sich in Augustins ep. 43 mehrere
Hinweise: So enthielt das Schreiben einen Gesamtiiberblick {iber die causa Caeciliani
(ep. 43.5), dazu gehorten Informationen tiber das Konzil von Rom und das iudicium
Miltiadis (43.14), tiber die Appelle nach dieser Entscheidung (43.15) sowie iiber das
Konzil von Arles, die erneuten Klagen und schliefllich iiber das Urteil des Kaisers
(43.20).

152 Vgl. Seeck, Regesten, 164; Barnes, New Empire, 72.

153 Ep. 43.20: quo cum Caecilianus nescio qua causa non occurrisset, interpellatus ab eis
praecepit, ut Mediolanium sequerentur. tunc se aliqui eorum subtrahere coeperant |...].



310 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

einiger Zeit traf dann Caecilianus am Hof Konstantins ein, und es kam in
Mailand, wohl im Oktober oder November 315, zu der vorgesehenen Ver-
handlung. Nach Anhorung der beiden Parteien fillte Konstantin sein Urteil, das
erwartungsgemaif die bisherigen Urteile bestitigte. An Eumalius schrieb er:

,Dabei [in der Anhorung] habe ich erkannt, dass jener Mann Caecilianus voll-
kommen unschuldig ist und die schuldigen Pflichten seiner Religion bewahrt und
ihr dient, wie es sich gebiihrt. Es ist in aller Klarheit deutlich geworden, dass bei
ihm keine Straftat gefunden werden konnte, wie sie ihm in seiner Abwesenheit
durch die Verstellung seiner Gegner angehingt worden war.“!>*

Der kurz gefasste Inhalt des Briefes an Eumalius bedingte, dass Augustinus und
die Katholiken nicht mehr iiber das Urteil Konstantins aussagen konnten als die
genannten Informationen. Von dem Verlauf der kaiserlichen Kognition, den
vorgetragenen Argumenten und den Plddoyers der beiden Seiten besal3en sie
keine Kenntnisse. Folglich kann auch heutzutage nur vermutet werden, welche
Griinde den Ausschlag zum Urteil Konstantins gaben. Entscheidend waren wohl
die eindeutigen Stellungnahmen der katholischen Bischofe, die das donatisti-
sche Verstdandnis von Taufe und Weihehandlungen ablehnten. Zur Erhaltung
der kirchlichen und damit staatlichen Einheit konnten keine Sonderkulte ge-
stattet werden. Wie bereits bei den bischoflichen Urteilen bedeutete eine solche
Vorentscheidung zwangsldufig das Scheitern der Argumente der Donatisten.
Ihre Einspriiche gegen die bisherigen Untersuchungsmethoden wurden hinfal-

quod ubi cognouit prouidus imperator, reliquos ab officialibus custoditos fecit Medio-
lanium peruenire.

154 Cresc. 111 82: in quo peruidi [...] Caecilianum uirum omni innocentia praeditum ac debita
religionis suae officia seruantem eique ita ut oportuit seruientem nec ullum in eo crimen
repperiri potuisse euidenter apparuit, sicut absenti fuerat aduersariorum suorum simu-
latione compositum. — Die Datierung des iudicium Constantini auf den spiaten Herbst
315 ist nicht unumstritten. Terminus ante quem ist Augustins Datierung des Konstan-
tinbriefes an Eumalius auf den 10. November 316. Aus diesem Grund nehmen Mon-
ceaux (IV 25, 1961.) und Frend (Donatist Church, 1581f.) an, dass das Urteil erst im
Laufe des Jahres 316 gefallen sei. Mit Grasmiick (Coercitio, 79) sind jedoch die von
Augustinus angefiihrten Orte, erst Rom, dann die cognitio in Mailand, als entscheidende
Hinweise zu werten. Der Aufenthalt Konstantins in Mailand im Oktober 315 ist auf-
grund von Frag. Vat. 273 (vgl. Seeck, Regesten, 164) recht sicher nachweisbar. Auf jeden
Fall befand sich Konstantin im Januar 316 wieder in Trier (vgl. CTh I 22.1). Fiir das Jahr
316 ist kein Aufenthalt in Mailand bekannt. Moglich wire eine Durchreise auf dem Weg
von Arles nach Osten im August/September 316 vor der Schlacht gegen Licinius bei
Cibalae. Ein erneuter Aufenthalt in Rom ist dagegen weder bezeugt noch wahr-
scheinlich zu machen. D. h., man miisste davon ausgehen, dass die beiden Streitparteien
(zumindest aber die Donatisten) fast ein Jahr in Mailand festgehalten wurden, ehe es
zur Verhandlung kam. Dies ist zwar nicht grundsétzlich auszuschlieBen, aber durch die
gesamte Vorgeschichte im Jahre 315 mit den in Rom getroffenen Vorentscheidungen ist
es wesentlich naheliegender an der Datierung des iudicium Constantini im Oktober/
November 315 festzuhalten. Zu dem Itinerarium Konstantins vgl. Barnes, New Empire,
72 f; Griinewald, Constantinus, 108—112.



4. Das Urteil Konstantins 311

lig, da Konstantin der katholischen Dogmatik folgte. Dariiber hinaus lag dem
Kaiser der Freispruch des Felix von Abthugni vor. Die Anklage, Caecilianus sei
von einem Traditor geweiht worden, war damit offensichtlich widerlegt.
SchlieBlich hatte die Entwicklung der vergangenen Monate und Jahre gezeigt,
welches Unruhepotenzial die Donatisten zu entwickeln in der Lage waren. Um
die Stabilitdt und offentliche Ruhe nicht zu gefihrden, fiel Konstantins Ent-
scheidung zu Gunsten der Katholiken.

Nach dieser Entscheidung des Kaisers scheint es bald zu Maf3nahmen gegen
die Donatisten in Afrika gekommen zu sein. Augustinus spricht von einem
Gesetz Konstantins, in dem erstmals verfiigt wurde, donatistischen Bischofen
die Kirchen zu entziehen. Auflerdem wurde donatistischen Anhéngern, die sich
hartnédckig gegen eine Riickfithrung zur katholischen Kirche wehrten, die
Konfiszierung ihrer Vermogen angedroht.'” Die spiteren donatistischen Le-
genden, die von der Verfolgung unter Konstantin berichteten, zeugen ihrerseits
von zum Teil gewaltsam durchgefiihrten MaBnahmen, die die Kircheneinheit
wieder herstellen sollten.'®

4.2 Donatistische Traditionen und Deutungen

Die donatistischen Darstellungen und Beurteilungen des iudicium Constantini
weichen in einigen Bereichen vom oben dargestellten Verlauf ab. Es stellt sich
die Frage, wie die Aussagen der Donatisten zustande kamen und auf welchen
historischen Quellen und Uberlieferungen sie basierten. Grundlagen bieten zum
einen die Ausfithrungen der Donatisten auf der Konferenz von 411, in denen
sich auch die Aussagen des Cresconius wiederfinden. Sie sollen im ersten Ab-
schnitt analysiert werden. Zum anderen lassen sich aus Augustins Schrift gegen
Parmenianus einige donatistische Uberlieferungen zum Urteil Konstantins er-
schlieBen. Diese Quelle wird im zweiten Abschnitt diskutiert.

4.2.1 Geschichtsdeutungen auf der Konferenz von Karthago

Der Blick auf die historischen Dokumente, die wihrend der Konferenz von den
Donatisten vorgelegt wurden, zeigt sehr deutlich, dass diese Quellen erst im
Nachhinein zur Untermauerung bereits bestehender Ansichten herangezogen
worden sind. Die donatistischen Bischofe verwendeten einen Textausschnitt aus
Optatus, eine Supplik ihrer Vorfahren an Konstantin, das dazugehorige Reskript
des Kaisers an den Vikar Verinus sowie den Brief Konstantins an den Prokonsul
Probianus. Diese Auswahl ldsst vermuten, dass den Donatisten auBer diesen

155 Ep. 88.3; vgl. c. litt. Pet. I1 205; c. ep. Parm. 1 13, 18; epp. 93.14; 105.9. Vgl. o. Kap. 4.2.2.
156 Vgl. o. Kap. 6.3.1.



312 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Dokumenten keine anderen, zumindest keine besseren, zur Verfiigung standen
und sie sich zwangsldufig nicht nur zu ihrer Verteidigung gegen die Katholiken,
sondern auch zu ihrer eigenen historischen Rechtfertigung und Selbstverge-
wisserung auf diese Dokumente stiitzen mussten."”’ Diese vier Zeugnisse stell-
ten die schriftlichen Beweise fiir drei verschiedene Traditionslinien der Dona-
tisten dar, die erst auf der Konferenz von 411 miteinander verkniipft wurden,
um dort eine stringente Argumentation vorlegen zu konnen.

Die erste Traditionslinie: Die Verbannung Caecilians nach Brescia

Die erste Traditionslinie ist die Idee der Verbannung Caecilians nach Brescia.
Hier handelt es sich offenbar lediglich um die donatistische Lesart des Werkes
von Optatus. Erwihnt wird diese Tradition auch von Cresconius,"® wodurch
deutlich wird, dass sie nicht erst fiir die Konferenz von 411 entwickelt wurde,
sondern bereits seit lingerem einen Bestandteil der donatistischen Uberliefe-
rung bildete.

Die entscheidende Textstelle bei Optatus ist heute kaum leichter zu deuten
als zur Zeit Augustins. Da in keiner anderen Quelle iiber den Brescia-Aufent-
halt Caecilians berichtet wird, kann lediglich — wie bereits auf der Konferenz
von Karthago — zunéchst nur der Zusammenhang bei Optatus selbst ndheren
Aufschluss bringen: Dieser beschreibt den Verlauf der Ereignisse folgender-
maBen: Nachdem er die Entscheidung des romischen Konzils mit der Sentenz
des Miltiades berichtet hat (I 24), spricht Optatus von einem Appell des Do-
natus, worauthin sich der Kaiser iiber die Kiihnheit erregt habe, dass ein Bischof
nach Art der Heiden appelliere (I 25). Optatus zitiert hier aus einem Brief
Konstantins an katholische Bischofe, der im Anhang seines Werkes erhalten ist
und vermutlich nach dem Konzil von Arles geschrieben wurde. Da Optatus das
Urteil von Arles nicht erwihnt, bleibt der genaue chronologische Zusammen-
hang zum nachfolgenden Bericht iiber Caecilians Aufenthalt in Brescia un-
klar."”

Donatus, so berichtet nun Optatus, habe um die Erlaubnis gebeten, nach
Karthago zuriickkehren zu diirfen, was ihm aber verwehrt worden sei.'® Filu-

157 Zum Verlauf der donatistischen Argumentation auf der Konferenz s.o. Kap. 5.3.2-3.

158 Cresc. I1II 80, 83; vgl. o. Kap. 3.4.1.

159 Opt. App. V. — Optatus zitiert bereits in I 23.1 im Zusammenhang mit den preces der
Donatisten aus diesem Brief eine Antwort Konstantins. Folglich diente ihm dieser Brief
als eine Fundgrube, aus der er an geeigneten Stellen den Kaiser zitieren konnte. Dabei
nahm Optatus keine Riicksicht auf die chronologische Einordnung (die er vermutlich
gar nicht kannte). Vgl. Girardet, Chiron 19, 1989, 189-191; Labrousse, SC 412, 63;
Monceaux 1V, 215.

160 Opt. I 26: Eodem tempore idem Donatus petiit ut ei reuerti licuisset * * ad Carthaginem
accederet (ed. Ziwsa, Optatus, S.28). Labrousse (SC 412, S. 226) bevorzugt die Lesart
der Hs. P: [...] ut ei reuerti licuisset nec ad Carthaginem accederet. Augustinus, der die



4. Das Urteil Konstantins 313

minus, ein Anhinger des Donatus, habe daraufthin dem Kaiser nahegelegt, dass
unter diesen Umstidnden um des Friedens willen auch Caecilianus nicht nach
Karthago zuriickkehren sollte. Diesem Vorschlag sei stattgegeben worden und
Caecilianus sei in Brescia zuriickgehalten worden. Wiahrend der Abwesenheit
beider Bischofe sei dann eine Untersuchungskommission der Bischofe Eu-
nomius und Olympius nach Karthago aufgebrochen, mit dem Auftrag die Si-
tuation der Kirche zu priifen und einen der beiden Gegner in seinem Amt zu
bestiitigen. Nach 40 Tagen Uberpriifung hatten die Gesandten schlieBlich mit
der pars Caeciliani kommuniziert, das Urteil von Rom bestétigt und seien an-
schlieBend heimgekehrt. Aufgeschreckt durch dieses Ergebnis sei Donatus als
erster, wenig spiter auch Caecilianus wieder nach Karthago zuriickgekehrt.'®!

Zum Abschluss dieser Darstellung weist Optatus darauf hin, dass er Ak-
tenmaterial als Informationsquelle verwendet habe, das seinem Werk beigefiigt
und somit von jedem nachzulesen sei. Diese Akten waren jedoch schon zu
Augustins Zeiten nicht mehr greifbar und sind auch heute nicht erhalten.

Textstelle selbst als unklar bezeichnet (c. Don. 54), gibt die Textstelle bei Optatus fol-
gendermaBen wieder (breuic. IIT 38; vgl. Lancel. CCL 149A, 302): ,,[...] ut ei reuerti
licuisset et ad Carthaginem accedere. Der inhaltliche Zusammenhang bei Optatus ergibt
eindeutig, dass Donatus nach seinem Gesuch an den Kaiser nicht nach Karthago zu-
riickgekehrt war, sondern in Abwesenheit beider Bischofe (Caecilianus und Donatus)
eine Untersuchungskommission dorthin geschickt wurde und anschlieBend Donatus
wieder in Afrika eintraf (Opt. I 26). AuBerdem erschlieBt sich die Motivation des
Donatus, auch Caecilians Riickkehr nach Karthago zu unterbinden und seine Festset-
zung in Brescia zu fordern, am besten aus der Tatsache, dass ihm selbst die Riickkehr
verwehrt worden war. Hinsichtlich der unsicheren Uberlieferung der Optatusstelle
bleiben somit zwei Moglichkeiten: Entweder die Lesart der Hs. P enthélt (zumindest
sinngeméB) den urspriinglichen Text, oder der urspriingliche Text lie offen, ob Donatus
zuriickkehren durfte oder nicht. Mit Labrousse (SC 412, 228 f. Anm. 1; Grasmiick,
Coercitio, 80) ist die erste Moglichkeit als die wahrscheinlichere anzunehmen. Vgl. auch
Monceaux 1V, 209; Mandouze, PAC, 298; 456, s. v. Filuminus; Lancel, SC 194, 99;
Edwards, Optatus, 25 Anm. 101. Weniger wahrscheinlich erscheint mir der Vorschlag
Turners (JThS 27, 1926, 292), der ausgehend von Hs. P die Lesart empfiehlt: petiit ut ei
reuerti licuisset et ne Claecilianus] ad Carthaginem accederet.

161 Opt. 1 26: tunc duo episcopi ad Africam missi sunt, [...] ut remotis binis singulos ordi-
narent. In der Forschung wird verbreitet die Lesart der Hss. RBV bevorzugt: ut remotis
binis unum ordinarent. Davon ausgehend wird postuliert, dass die Gesandten anstelle
von Caecilianus und Donatus einen Dritten zum Bischof hétten erheben sollen (vgl. u. a.
Frend, Donatist Church, 156; Grasmiick, Coercitio, 81; Mandouze, PAC, 171; Monceaux
1V, 24, 210; Monachino, AHP 2, 1964, 21f.; Seeck, ZKG 30, 1909, 217; von Soden,
Nr. 24, 36; Ziwsa, Optatus, 28). In diesem Fall stellt sich jedoch die Frage, warum kein
neuer Bischof ordiniert wurde. Wenig tiberzeugend ist die Darstellung, dass die Unru-
hen der Donatisten dies verhindert hitten (so Monceaux und Grasmiick). Die Ent-
scheidung der Gesandten zu Gunsten der pars Caeciliani zeigt vielmehr, dass es von
Anfang an um eine Entscheidung zwischen den zwei konkurrierenden Bischofen ge-
gangen war. Mit Edwards, Optatus, 26; Labrousse, SC 412, 229 Anm. 2; Turner, JThS 27,
1926, 292.



314 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Dennoch ist es unangebracht, wegen der mangelnden Uberpriifbarkeit Optatus’
Darstellung grundsitzlich in Zweifel zu ziehen. Obwohl sich der Bericht nur
schwer in den sonst bekannten Ereignisverlauf einfiigen l4sst und Augustinus
ihn nicht fiir seine Argumentation benutzte, fehlen doch iiberzeugende Argu-
mente, um eine Filschung annehmen zu kénnen.'®

Wann aber wurde die Untersuchungsfahrt der Bischofe Eunomius und
Olympius durchgefiihrt und wann hielt sich Caecilianus in Brescia auf? In der
Forschung ordnet man dieses Ereignis bisher in das Umfeld des kaiserlichen
Urteils zu Gunsten Caecilians ein, also Mitte bis Ende des Jahres 315
bzw. 316.' Aufgrund der Quellenlage ist eine gesicherte Datierung nicht

162 Seeck (ZKG 10, 1889, 562-566; 30, 1909, 216—220) halt die Akten iiber die bischofliche
Gesandtschaft nach Afrika fiir eine Félschung und vermutet, dass Optatus selbst der
Félscher gewesen sei. In Unkenntnis des tatsdchlichen Verlaufs nach dem romischen
Konzil habe Optatus die kaiserliche Entsendung der Bischofe erfunden, um ein
schriftliches Zeugnis fiir die Bestdtigung des romischen Urteils durch Konstantin und
damit die UnumstoBlichkeit des Freispruchs Caecilians vorlegen zu konnen. Folgende
Indizien fiihrt Seeck an: Die Katholiken hitten auf der Konferenz 411 auf eine Be-
weisfithrung mit Hilfe dieser Optatusstelle verzichtet, wodurch ihre Vorbehalte gegen
die Darstellung des Optatus deutlich wiirden. Ferner hitten die Gesandten die welt-
weite Ausbreitung der Kirche als Kriterium zur Feststellung der Katholizitit angefiihrt,
eine Definition, die zur Zeit Konstantins noch nicht gegolten hétte. Schlie8lich hétte die
Gesandtschaft nur vor der Durchfiihrung der Synode von Arles stattfinden konnen, da
sich die beiden Bischofe ansonsten auf das Urteil dieser Synode berufen hitten und
nicht auf das romische. Dies wire aber nur sinnvoll gewesen, wenn die Gesandten in
Arles ihren Bericht vorgelegt hitten. Da sie aber nicht unter den Teilnehmern aufge-
fithrt werden, erweise sich die gesamte Episode als Schwindel. Dieses letzte Argument
Seecks ist rein hypothetisch: Weder muss ein Bericht der Bischofe in Arles vorgelegt
worden sein noch ldsst sich anhand des Quellenmaterials im Detail nachvollziehen,
welche Informationen in Arles tatsidchlich verwendet wurden. Seecks Zweifel, dass ein
Hinweis auf die weltweite Verbreitung der Kirche die Katholizitit bestdtigen konne,
sind zwar nicht ganz von der Hand zu weisen, doch greift auch Optatus in seiner ca-
tholica-Vorstellung bereits auf dltere Traditionen zuriick (vgl. Schindler, AL 1, 815f., s.
v. Catholicus, -a). Seecks Beobachtungen zu den Verhandlungen von 411 sind zwar
richtig, allerdings geniigen sie nicht, um die Félschung einer Quelle zu erweisen.
Nachdem er eigene Forschungen angestellt hatte, berief sich Augustinus nicht mehr auf
Optatus, da er dessen Defizite erkannt hatte. Der Eumaliusbrief war nun das ent-
scheidende Dokument fiir die Katholiken, so dass die bei Optatus berichtete Ge-
sandtschaft, die sich nicht durch weitere Akten belegen lie$3, als das schwéchere Ar-
gument auBen vor blieb. Diese Strategie zeigt sich auch auf der Konferenz von 411 (vgl.
o. Kap. 5.3.2). Es darf auch nicht iibersehen werden, dass die Katholiken und Augus-
tinus die Tatsache des Brescia-Aufenthalts Caecilians niemals abstritten. Schlieflich ist
die von Seeck unterstellte Motivation des Optatus nicht schliissig. Die unklaren For-
mulierungen zum Brescia-Aufenthalt und der wenig stringente Verlauf der Untersu-
chungsreise sprechen eher gegen eine gezielte Félschung als dafiir. Vgl. auch Grasmiick,
82 Anm. 389.

163 Die Brescia-Episode wird entweder in das Jahr 315 vor das Urteil Konstantins (etwa
Barnes, New Empire, 244; Frend, Donatist Church, 156-158; Keresztes, Constantine,



4. Das Urteil Konstantins 315

moglich, aber entgegen bisheriger Vorschlidge erscheint mir eine frithere Ein-
ordnung im historischen Zusammenhang plausibler: Es ist nahezu auszuschlie-
Ben, dass die Inspektionsfahrt der Bischofe nach dem iudicium Constantini im
Herbst 315 stattfand. Zum einen bestétigten die Inspektoren nach Abschluss der
Untersuchungen das Urteil des Miltiades. Damit bezogen sie sich auf das bisher
einzige Urteil in der causa Caeciliani. Wire bereits vom Kaiser selbst ein Urteil
gesprochen worden, diirfte dieses der Bezugspunkt der Untersuchungskom-
mission gewesen sein. Zum anderen ist es nicht einsichtig, warum Konstantin
nach seinem Urteilsspruch tiber Caecilianus nochmals die Frage der Rechtmé-
Bigkeit von dessen Bischofsamt hiitte iiberpriifen lassen sollen.'® Die Aufgabe
von Eunomius und Olympius, lediglich die Lage der Kirchengemeinden in
Karthago zu inspizieren und zu schlichten, deutet ganz offensichtlich auf eine
frithere Phase hin, in der man am Hofe noch weitere Informationen anforderte
und eine schnelle Einigung erhoffte.

Geht man nun von einer Datierung im unmittelbaren Vorfeld des kaiserli-
chen Urteils aus, ergibt sich ein anderes Problem: Optatus berichtet, dass nach
Abschluss der Untersuchungskommission zunichst Donatus, dann auch Caeci-
lianus sich eiligst auf den Weg nach Karthago machten, um zu ihren Gemeinden
zu kommen. Folglich miisste man annehmen, dass beide Bischofe bereits im Jahr
315 zu Verhandlungen am Hof vorgeladen und eingetroffen waren, dann zu-
riickkehrten und nochmals offiziell vor das kaiserliche Gericht geladen wurden.
Dies ist zwar theoretisch moglich, aber in dem von Augustinus tiberlieferten
Abriss iiber die Vorladung nach Rom ist davon nicht die Rede.'® Wesentlich
einleuchtender ist die Annahme, dass Caecilianus und Donatus im Anschluss an
das Konzil von Rom noch in Italien weilten, als die Entscheidung zur Bildung

79; Kraft, Entwicklung, 42f.; Mandouze, PAC, 170-173; Monachino, AHP 2, 1964,
211.), oder sogar nach das Urteil gelegt (Duchesne, Dossier, 646; de Veer, BA 31, 822
824; Grasmiick, Coercitio, 79-83; Miihlsteiger, ZRG KA 85, 1999, 45 f.). Monceaux (IV,
209 1)) datiert vor das iudicium Constantini, allerdings erst in das Jahr 316; vgl. auch
Labrousse, SC 412, 64 Anm. 3; Maier I, 196 f. — Grasmiick beruft sich auf die Aussagen
der Donatisten und Augustins, die das ,,Exil“ von Brescia stets ,,in direkter Beziehung
zu dem Gericht und der Entscheidung des Kaisers* stellten (Coercitio, 82, Anm. 389).
Doch gerade diese Beziehung ist von den Donatisten fiir ihre Argumentation forciert
worden, so dass sie kein Argument fiir das tatsichliche historische Geschehen darstellt
(s.0. Kap. 5.3.2). Ferner geht auch Grasmiick davon aus, in Karthago hitte ein ganz
neuer Bischof gewdhlt werden sollen und dies sei nach den bischoflichen Urteilen
schwieriger zu akzeptieren gewesen als nach dem kaiserlichen Urteil. Doch gerade nach
dem kaiserlichen Urteil zu Gunsten Caecilians wire es sinnlos gewesen, die ganze Sache
nochmals aufzurollen. Es ist wesentlich wahrscheinlicher, dass Konstantin nach seinem
Urteil vorerst keine neuen Untersuchungen oder Entscheidungen fillte.

164 Vgl. die Argumente von Monceaux IV, 209 f.

165 Aus ep. 43.20 geht klar hervor, dass es nur eine Vorladung nach Rom gab (zur Pro-
blematik vgl. o. Kap. 4.2.1).



316 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

der Untersuchungskommission fiel, die alsbald durchgefiihrt wurde.'® Insofern
sind die Inspektionsreise und damit der Aufenthalt Caecilians in Brescia in das
Frithjahr 314 zu datieren. Diese Datierung wird nicht zuletzt durch Optatus
bestétigt, der mit seiner Formulierung eodem tempore keinen gro3en Abstand
zum romischen Konzil sieht.'’

Die Entscheidung fiir die bischofliche Untersuchungskommission in der
causa Caeciliani fiel sehr wahrscheinlich am Hofe. Aus Optatus geht keineswegs
hervor, dass jener Filuminus die Sache initiierte.'"®® Vermutlich sollten zunéchst
nur Donatus und seine Anhidnger in Italien zuriickgehalten werden, bis das
weitere Verfahren geklart war. Filuminus jedoch protestierte gegen die Un-
gleichbehandlung und es wurde entschieden, dass auch Caecilianus nicht nach
Karthago zuriickkehren durfte, sondern in Brescia die weitere Entwicklung
abwarten musste.'” Die Griinde fiir das Einschreiten des Filuminus bleiben
ungeklart. Es ist keineswegs zwingend, die Polemik des Optatus zu iibernehmen
und Filuminus als Handlanger des Donatus zu titulieren. Es konnten auch an-
dere, rechtliche oder politische Motive eine Rolle gespielt haben.

Konstantin versuchte, sich mit Hilfe der bischoflichen Gesandten einen
Uberblick iiber die verworrene Lage in Karthago zu verschaffen, die Ursachen
des Streites aufzuspiiren und eine Losung anzustreben. In der Situation bot es
sich an, die Gemeinden in Karthago in Abwesenheit der Kontrahenten besu-
chen zu lassen. Vermutlich stand die Hoffnung dahinter, Agitationen und Un-
ruhen vorzubeugen und so leichter zu einer Schlichtung zu gelangen. Nach
Abschluss der Untersuchung und der Bestétigung des romischen Urteils kehrten
beide Bischofe nacheinander zuriick, ohne dass sich an der Lage etwas gedndert
hitte. Die weitere Entwicklung macht deutlich, dass die Donatisten ihre Posi-
tion in Afrika weiter ausbauen konnten und weiterhin auf eine Entscheidung
des Kaisers dréngten.

Kommen wir zuriick zur Argumentation der Donatisten. Optatus von Mil-
eve besal} bei der Abfassung seines Werkes keine zusammenhéngenden Infor-
mationen iiber das weitere kaiserliche Verfahren nach dem Urteil von Rom. Er
wusste von Appellen der pars Donati beim Kaiser sowohl Caecilianus als auch
Felix von Abthugni betreffend, er kannte den Prozessausgang gegen Felix und

166 So bereits Lietzmann, Geschichte III, 73 f.

167 Opt. I 26. Héaufig werden die Unruhen, die wihrend der Anwesenheit der Untersu-
chungskommission aufgetreten sein sollen, mit jenen Unruhen identifiziert, die Celsus
im Jahre 315 an den Kaiser meldete (vgl. Opt. App. VII). Ebenso lassen sich aber die
seditiosa der Donatisten (Opt. I 26) mit den Unruhen identifizieren, von denen Aelafius
wohl im Friithjahr 314 aus Afrika berichtete (Opt. App. III).

168 So Frend, Donatist Church, 156; Pietri, Geschichte, 252 f.; Miihlsteiger (ZRG KA 85,
1999, 45): ,,Ein letzter von Donatus ausgeheckter Kompromissvorschlag®.

169 Uber den Aufenthaltsort des Donatus wird nichts gesagt. Ob er ebenfalls in Brescia
festgehalten wurde (so Pietri, Geschichte, 252 f.), muss offen bleiben.



4. Das Urteil Konstantins 317

die besagten Akten iiber die Legation von Eunomius und Olympius. Optatus
wusste, dass Caecilianus freigesprochen worden war, aber wann und unter
welchen Umstiinden bleibt in seinem Werk offen.'”

Die Donatisten nutzten nun den Mangel an chronologischer und inhaltlicher
Prizision bei Optatus fiir ihre Zwecke aus. Fiir sie ging aus dessen Darstellung
klar hervor, dass Caecilianus in Brescia auf kaiserliche Anweisung festgehalten
worden war. Optatus, so interpretierten sie, habe in seiner Polemik eine eu-
phemistische Formulierung gewihlt, um die Worter ,,Verbannung“ oder ,,Exil“
zu vermeiden. In Wahrheit habe es sich aber um ein Exil gehandelt, und dies
impliziere ein kaiserliches Urteil gegen Caecilianus. Diese Auffassung vertraten
Cresconius ebenso wie die donatistischen Vertreter auf der Konferenz von 411.

Die donatistische Beweisfithrung auf der Konferenz gibt indessen keine
Auskunft iiber das Entstehen dieser donatistischen Tradition. In Karthago
standen die Donatisten unter dem Zwang, einen Beweis ihrer Darstellung
vorzulegen, und fiir diesen Zweck kam ihnen der Optatustext — letztlich mehr
schlecht als recht — entgegen. Ohne diesen Beweiszwang geniigte auch die ei-
gene miindliche Tradition, unabhéngig von Optatus, in der die Umstinde von
Caecilians Aufenthalt in Brescia als Erfolg ihrer Kirche beim Kaiser gedeutet
wurden.

Auch wenn die Hintergriinde von Caecilians Aufenthalt in Brescia sich nicht
vollstdandig kldren lassen, so wird dennoch deutlich, dass die donatistische In-
terpretation nicht den historischen Gegebenheiten entsprach. Selbst wenn man
davon ausginge, dass Caecilianus nicht freiwillig ,,um des Friedens willen“ in
Brescia weilte, so erlaubt der Zusammenhang mit der Untersuchung der Bi-
schofe Eunomius und Olympius keinesfalls den Schluss, es habe sich um ein Exil
nach einem kaiserlichen Urteil gehandelt. Im weitesten Sinne konnte man
Brescia vielleicht als Ort einer ,,Untersuchungshaft” verstehen. Das entschei-
dende Dokument gegen die donatistische Auffassung bleibt jedoch heute wie im
Jahre 411 der Eumaliusbrief vom November 316, in dem der Freispruch Cae-
cilians nach der von Optatus berichteten Episode bezeugt ist.

Die zweite Traditionslinie: Die Toleranz Konstantins

Die zweite Traditionslinie, auf die sich die donatistischen Bischofe im Jahre 411
beriefen, war die Gewéhrung einer religiosen Toleranz gegeniiber den Dona-
tisten, die Kaiser Konstantin im Jahre 321 erlassen hatte.!”! Die beiden Doku-
mente, mit denen sie ihre Ansicht begriindeten, sind heute nicht mehr erhalten,
sondern lediglich durch Inhaltsangaben Augustins und die Informationen aus
den Capitula der Konferenzakten fassbar.

170 Zur Chronologie bei Optatus vgl. Labrousse, SC 412, 68—72; Monceaux V, 276.
171 Vgl. o. Kap. 5.3.2.



318 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Es handelt sich hierbei um eine Bittschrift der donatistischen Partei an
Kaiser Konstantin (libellus ad Constantinum) und das dazugehorige Reskript,
das an den Vikar Verinus adressiert war.'”” Die in Karthago vorliegenden Ko-
pien dieser Dokumente waren nicht datiert, worauf in der Debatte allerdings
kein Bezug genommen wurde. Der /libellus beinhaltete Einwidnde und Klagen
der Donatisten gegen die bisherigen Entscheidungen und MaBnahmen des
Kaisers: Sie wehrten sich gegen ihre Verfolgung und betonten zugleich, dass sie
trotz derartiger Repressionen Caecilianus niemals als Bischof anerkennen
wiirden. Zudem wurde die causa Felicis thematisiert,'”? vermutlich um die An-
klagen gegen Caecilianus zu begriinden. In seinem Reskript an den vicarius
Africae dullerte sich Konstantin abfillig iiber die Hartnickigkeit der Donatisten
und ihre andauernden Appelle. Gleichwohl sprach er davon, dass verbannte
Donatisten aus dem Exil zuriickkehren und die donatistischen Gemeinden nicht
weiter verfolgt werden sollten. Welche Griinde ihn dazu bewogen, ist aus den
iiberlieferten Fragmenten nicht ersichtlich.

Nach der Konferenz ermittelte Augustinus den 5. Mai 321 als Datum des
Reskriptes, als er anhand von Archivmaterial die Chronologie mehrerer Do-
kumente iiberpriifte. Diese Datierung diirfte richtig sein, da sowohl die for-
malen Angaben korrekt sind als auch Verinus durch andere Gesetze als Vikar
vom 16. November 318 bis zum 29. August 321 nachzuweisen ist."’* Anhand
dieser zeitlichen Einordnung wird deutlich,'” dass der donatistische /ibellus und
das Reskript nicht mehr in den unmittelbaren Zusammenhang der Urteile iiber
Caecilianus gehoren, sondern in eine fortgeschrittene Phase der Auseinander-
setzung. Zwangsmafnahmen gegen die Donatisten waren bereits durchgefiihrt

172 Der Zusammenhang zwischen dem /ibellus und dem Reskript ist aus Augustins Dar-
stellung (breuic. III 39-40; c. Don. 54; ep. 141.9) nicht zwangsldufig zu schlieBen, wird
jedoch durch Cap. conl. Carth. III 543-548 evident. Seeck (ZKG 10, 1889, 533f.)
glaubte zunéchst, es handele sich bei dem libellus um die Appellation der Donatisten
gegen das Miltiadesurteil, da Konstantin offenbar erst dadurch mit der causa Felicis
bekannt gemacht worden sei. Allerdings korrigierte er sich spéter (ZKG 30, 1909, 191;
Geschichte III, 336) und stellte den /ibellus in den Zusammenhang mit der Toleranz von
321. Dies ist auch communis opinio in der Forschung. Vgl. zu den Dokumenten Mon-
ceaux IV 29, 198, 203, 208 {.; Pietri, Geschichte, 254 f.; Lamirande, BA 32, 734; Maier I,
239f.; mit Einschrinkung allerdings von Soden, Nr. 30, 50 f.

173 Diesen wichtigen Hinweis aus Cap. conl. Carth. III 543 unterschligt Augustinus in
seinen kurzen Inhaltsangaben.

174 C. Don. 56: imperator ad Valerium [= Verinum] litteras dedit Crispo et Constantino
iterum consulibus 111 Nonas Maias. — Zum Datum und zur Person (mit der Problematik
des Namens Valerius bei Augustinus): Seeck, Regesten, 170 f.; ZKG 10. 1889. 534 f.;
Barnes, New Empire, 146; PLRE I, 951 f., s. v. Verinus 2; EnBlin, RE VIII A 2, 15491., s.
v. Verinus 3.

175 Monceaux (IV, 490 f.) datiert den libellus an Konstantin auf Anfang 321, folglich in das
Frithjahr desselben Jahres das ,, Toleranzedikt“ gegeniiber den Donatisten, von dem
schlieBlich Verinus am 5. Mai in Kenntnis gesetzt wurde.



4. Das Urteil Konstantins 319

worden, die unter anderem zur Verbannung einiger Bischofe gefiihrt hatten.'”
Es ist davon auszugehen, dass Vertreter und Sympathisanten der Donatisten
immer wieder versucht hatten, am Hof fiir ihre Sache einzutreten und gegen die
Unterdriickung zu protestieren. Der 411 in Karthago vorgelegte libellus war
folglich nur eine von vielen Petitionen, mit der Besonderheit, dass diese zu
einem gewissen Erfolg gefiihrt hatte. Denn es ist nicht in Abrede zu stellen, dass
Verinus in dem Reskript iiber eine Anderung der kaiserlichen Politik gegeniiber
den Donatisten informiert wurde und die Anweisung erhielt, keine weiteren
MafBnahmen gegen die Donatisten in seinem Verwaltungsbereich durchzufiih-
ren. Moglicherweise erhielt der amtierende Prokonsul Afrikas einen gleich-
lautenden Brief Konstantins.

Unter den Appendizes bei Optatus befindet sich ein Brief Konstantins an
die katholischen Bischofe und Gemeinden, der sehr wahrscheinlich in diese Zeit
gehort. Der Kaiser rdumt hier ein Scheitern der bisherigen Manahmen ein und
uiberlisst die ,Korrektur® der ,,Verirrten“ nunmehr Gott selbst. Die katholi-
schen Adressaten bittet er gleichzeitig um Toleranz und Geduld, auch gegen-
iiber Gewalttaten der Donatisten.'”’

Im Hinblick auf mogliche Ursachen fiir die neue Politik Konstantins seit 321
wird in diesem Brief zumindest ein Grund benannt: Die bisherige Art und
Weise der Bekampfung der Donatisten hatte keinen nennenswerten Erfolg
gebracht, sondern zum Teil sogar das Gegenteil hervorgerufen, weil die Ver-
folgten sich in ihrer Rolle als Mértyrer gefielen. AuBler diesem Eingesténdnis
eines Misserfolgs diirften allerdings auch andere politische Erwidgungen Kon-
stantin beeinflusst haben. So war die Befriedung der Provinz Afrika sicherlich
eine wichtige Voraussetzung fiir anstehende militdrische Auseinandersetzungen
sowohl im Feldzug gegen Licinius als auch hinsichtlich notwendiger Verteidi-
gungen im Donauraum.'”®

176 Zu dieser Phase vgl. Grasmiick, Coercitio, 85 ff.; Tilley, Bible, 57-69; s.0. Kap. 7.4.1.

177 Opt. App. IX. Zum Dokument: von Soden Nr.31; vgl. Dorries, Selbstzeugnis, 38 1.
Maier I, Nr. 30, 239-242; Monceaux 1V, 203; Grasmiick, Coercitio, 91-93. — Seeck
datiert den Brief auf das Frithjahr 316 (ZKG 30, 1909, 213). Gegen diese Datierung im
direkten Zusammenhang mit dem Urteil in der causa Caeciliani spricht allerdings, dass
Konstantin offensichtlich erst seine kompromisslose Haltung gegen die Donatisten
aufgab, nachdem sie einige Zeit bekdmpft worden waren.

178 Ein entsprechender Zusammenhang mit dem Kampf gegen Licinius deutet sich in einem
Brief des Kaisers an, den er Ende des Jahres 324 an den alexandrinischen Bischof
Alexander und dessen Priester Arius gesandt hatte. Konstantin schreibt dort, dass er die
Lage in Afrika beruhigen wolle und nun, nach seinem Sieg tiber Licinius, Anstren-
gungen zur Wiederherstellung der Einheit treffen werde (Eus. VC II 64—-68; vgl. Maier
I, Nr. 31, 242-245; Monceaux IV, 203). — S. Bralewski (Est-ce que ’empereur Con-
stantin le Grand accorda la tolérance a I’égard des donatistes?, Eos 88, 2001, 127-132)
pladiert dafiir, den Begriff ,, Toleranz* fiir die Phase seit 321 nicht zu verwenden, da es
sich im Gegensatz zur Toleranz gegeniiber den Christen in den Jahren 311 und 313



320 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Die donatistischen Bischofe im Jahre 411 beriefen sich somit hinsichtlich
einer Toleranz Konstantins durchaus auf historische Tatsachen. Mit dem Re-
skript an Verinus konnten sie nachweisen, dass der Kaiser zu einem bestimmten
Zeitpunkt den Donatismus geduldet und zuvor verbannte Bischofe freigelassen
hatte. Augustinus und die Katholiken kannten bis zu diesem Zeitpunkt weder
den libellus der Donatisten noch das Reskript noch die Toleranzmafnahmen des
Kaisers an sich. Augustinus ging jedenfalls grundsitzlich von einer kontinuier-
lichen Gesetzgebung gegen die Donatisten aus.'”” Insofern hatten die Donatis-
ten im Jahre 411 ein Uberraschungsmoment auf ihrer Seite. Allerdings verlor
dieses schnell an Uberzeugungskraft, da Marcellinus und die katholischen Bi-
schofe dem Reskript Konstantins in juristischer Hinsicht keine aktuelle Rele-
vanz beimafBen und in historischer Hinsicht kein neues Argument zu einem
Urteil gegen Caecilianus erblickten.™ Das Scheitern der donatistischen Argu-
mentation lag insofern in diesem Fall nicht an der fehlenden Authentizitdt der
vorgelegten Dokumente, sondern an der félschlichen Vereinnahmung dieser
Dokumente fiir die causa Caeciliani.

Wihrend die donatistische Tradition einer Verbannung Caecilians nach-
weislich bereits vor der Konferenz von 411 existierte, lédsst sich nicht eindeutig
feststellen, ob Bittgesuch und kaiserliches Reskript den Donatisten schon ldn-
gere Zeit als Zeugnisse ihrer Argumentation dienten. Gegen eine solche An-
nahme spricht, dass die Donatisten kaum mit kaiserlichen Dokumenten argu-
mentierten und Augustinus im Gegensatz zu anderen donatistischen Zeugnissen
niemals mit diesen Schreiben konfrontiert worden war. Die dltere donatistische
Tradition war durch die Mirtyrerakten geprigt, zu denen auch Opfer der Ver-
folgung unter Konstantin gehorten.'® Es ist daher sehr wahrscheinlich, dass die
Zeugnisse, die Konstantin als einen Kaiser auf Seiten der Donatisten darstellen
sollten, erst in der Vorbereitung zur Konferenz von 411 von den Donatisten
herangezogen und ausgewertet worden sind.

Die dritte Traditionslinie: Der Freispruch des Felix von Abthugni

Die dritte Traditionslinie schlieBlich war die donatistische Version der causa
Felicis. Felix von Abthugni galt als Urheber des Schismas und die Uberzeugung
von seiner Schuld gehorte zu den iltesten Uberlieferungen der Donatisten. Es
wurde bereits dargelegt, auf welche Weise die Donatisten auf der Konferenz von
411 versuchten, Felix von Abthugni als Traditor zu iiberfithren und seine Re-

lediglich um eine Unterbrechung der Verfolgung, nicht aber um eine Anerkennung
gehandelt habe. Zweifellos miissen die religionspolitischen Entscheidungen der Jahre
311, 313 und 321 differenziert betrachtet werden, eine Anderung der iiblichen Be-
grifflichkeit ist jedoch in der Sache nicht weiterfithrend.

179 C. Don. 54.

180 Cap. conl. Carth. III 550, 552.

181 Vgl o. Kap. 6.3.1.



4. Das Urteil Konstantins 321

levanz fiir die Ordination Caecilians nachzuweisen. Der Brief des Kaisers an
Probianus diente ihnen als Beweis, dass gegen Felix eine Revisionsverhandlung
vor dem Kaiser mit einer Verurteilung abgeschlossen worden sei. Der Inhalt des
Briefes bestitigt diese Interpretation jedoch nicht.'™

Die Besonderheit der donatistischen Darstellung auf der Konferenz von 411 lag
in der Zusammenfiihrung dieser drei genannten Traditionslinien zur Présenta-
tion eines moglichst geschlossenen Geschichtsbildes, in dem auf der einen Seite
Felix von Abthugni und Caecilianus als kirchlich und weltlich verurteilte
Frevler, auf der anderen Seite die Donatisten als rechtméfige Vertreter der
Kirche erscheinen sollten. In dieses vorgefasste Bild passte natiirlich die Tra-
dition einer Verbannung Caecilians nach Brescia, die Verurteilung des Felix
sowie ein Dokument, das die Aufhebung von Verfolgungsmafinahmen und eine
Riickkehr von Donatisten aus dem Exil verkiindete.

Wihrend der Optatustext und der Probianusbrief tatsichlich in den Kontext
der causa Caeciliani passten, versuchten die Donatisten, mit der Vorlage des
Bittgesuchs ihrer Vorfahren und des Reskriptes an Verinus fiir sie giinstige
Dokumente in ihrer Argumentation einzusetzen, obwohl sie einem anderen
Kontext entstammten. Die Donatisten ignorierten die tatsichliche chronologi-
sche Einordnung; moglicherweise legten sie bewusst Abschriften ohne Datie-
rung vor, um sich in dieser Hinsicht nicht festlegen zu lassen. Auf diese Weise
suggerierten die Donatisten einen direkten Zusammenhang der Petition ihrer
Vorfahren und dem Reskript an Verinus mit den kaiserlichen Entscheidungen
iber Caecilianus und Felix von Abthugni. In der Summe sollte deutlich werden,
dass der im Brief an Eumalius berichtete Inhalt, auf den sich die Katholiken
stiitzten, nicht dem letzten Stand der Dinge entsprach. Denn, so die dreifache
Begriindung der Donatisten: Laut Optatus musste Caecilianus in die Verban-
nung, laut Brief an Probianus hatte der Kaiser auch die Schuld des Felix erkannt
und dem Brief an Verinus zufolge hatte die donatistische Kirche ihre Aner-
kennung durch Konstantin erreicht.

Wenn nun Augustinus dieser Argumentation mit der Bemerkung entge-
gentrat, dass doch auch die donatistischen Zeugnisse eine Verurteilung der
Donatisten belegten und keinesfalls eine Verurteilung Caecilians,' dann ver-
kannte oder iiberdeckte er absichtlich die tatsdchlichen Argumentationsab-
sichten der Donatisten. Diese leugneten nédmlich nicht ausdriicklich, dass
Konstantin schon einmal ein Urteil zu Gunsten Caecilians gesprochen hatte,
aber ein solches Urteil sahen sie durch ein spéteres revidiert.

Die historische Argumentation der donatistischen Bischofe auf der Konfe-
renz von Karthago beruhte auf der Kombination von alten Traditionslinien mit

182 Vgl. o. Kap. 6.1.3.
183 Breuic. III 39; ep. 141.9; c. Don. 54.



322 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

neu herangezogenen Dokumenten. Die Vorstellungen, dass Caecilianus und
Felix vom Kaiser verurteilt worden seien, existierten bereits langere Zeit vor der
Konferenz, vermutlich in unterschiedlichen Variationen. Es gab keine eigene
donatistische Geschichtsschreibung, auf der die Donatisten 411 hétten aufbauen
konnen. Erst aus der Notwendigkeit heraus entwickelten sie ein Konzept auf
Grundlage der ihnen zur Verfiigung stehenden schriftlichen Zeugnisse. Die zum
Teil erheblichen Widerspriiche dieser Quellen zu den Aussageabsichten der
Donatisten zeigen jedoch, dass ihnen keine Dokumente zur Verfiigung standen,
die eine liberzeugende historische Beweisfithrung ermdoglichten.

Die dlteren Uberlieferungen der Donatisten waren nicht darauf ausgerich-
tet, eine kaiserliche Verurteilung Caecilians zu beweisen. Deutlich erkennt man
in der Heranziehung neuer Zeugnisse, insbesondere bei der Verwendung des
Reskriptes an Verinus, das Bemiihen, dieses Defizit auszugleichen und sich den
neuen Anforderungen zu stellen. Die ilteren Uberlieferungen betonten die
Rolle der Donatisten als verfolgte Kirche der Mértyrer. Die Entscheidungen der
Prozesse in Ubersee waren fiir die Donatisten unerheblich, solange sie sich auf
Grundlage ihres Selbstverstdandnisses als Kirche der Mirtyrer verteidigen und
behaupten konnten. Durch die Verfahrensweise der Konferenz von 411 wurden
sie gezwungen juristisch und dem Kaiser loyal gegeniiber zu argumentieren. Ein
entsprechendes Argumentationsmodell, in dem Konstantin nicht mehr als
Verfolger, sondern als anerkannter oberster Richter mit einer Entscheidung
zugunsten der Donatisten auftrat, musste auf der Konferenz prasentiert werden.
Die hastig vorgelegten Dokumente konnten jedoch nicht dariiber hinwegtiu-
schen, dass die Donatisten einstmals bei Konstantin unterlegen waren.

4.2.2 Geschichtsdeutungen bei Parmenianus

Dass die donatistische Argumentation von 411 kein gefestigtes und vollstandi-
ges Bild donatistischer Traditionen abgibt, ldsst sich durch eine von der Kon-
ferenz unabhingige Uberlieferung zur causa Caeciliani bekriftigen, die in Au-
gustins Schrift gegen Parmenianus erhalten ist. Augustinus zitiert dort An-
schuldigungen Parmenians gegen den Bischof Ossius von Cordova, der zur Zeit
Konstantins eine einflussreiche Personlichkeit in der Kirchenpolitik war.
Parmenianus trat der katholischen Vorstellung entgegen, dass die Kirche
iiber den ganzen Erdkreis verbreitet sein miisse." Er begriindete die donatis-
tische Ablehnung der auBerafrikanischen Kirchen mit dem Argument, dass
diese von Siinden vergiftet worden seien, zum einen durch Verbrechen ihrer
Bischofe wihrend der Verfolgungszeit,' zum anderen durch ihre Gemeinschaft

184 C. ep. Parm. I 1. — Augustinus analysiert und widerlegt mit den Schriften contra epi-
stulam Parmeniani und de baptismo Parmenians Brief gegen Tyconius. Vgl. hierzu
Congar, BA 28, 201-205, 718-720; Monceaux V, 231-237 und o. Kap. 2.2.2.

185 C. ep. Parm. I 4.



4. Das Urteil Konstantins 323

mit den Traditoren Afrikas (societas criminum)."™ In diesem Zusammenhang
ging Parmenianus auch auf die causa Caeciliani ein und beurteilte das Prozedere
der Entscheidungen aus seiner Sicht. Die vagen Formulierungen Augustins
lassen jedoch nur schwer erkennen, welches Bild Parmenianus von den Ereig-
nissen zeichnete. Offenbar berief er sich aber auf die Berichte seiner donatis-
tischen Kollegen, die an den Verhandlungen von Rom, Arles und Mailand be-
teiligt waren, denn Augustinus weist mehrmals auf die mangelnde Beweiskraft
solcher Aussagen hin.'” Parmenianus dagegen betonte, wie zuverlissig und
wahrhaftig diese Bischofe das Anliegen der Donatisten auBlerhalb Afrikas
vertreten hétten.

Ohne dass die ndheren Umstinde erklirt werden, erwidhnte Parmenianus
die Gesandtschaft einiger Bischofe in die européischen Provinzen, die dort die
Beschwerden der afrikanischen Donatisten klar und deutlich vorgebracht hit-
ten.'™ Vermutlich spielte er damit auf die Konzile von Rom und Arles an, auf
denen die Anklagen gegen Caecilianus vorgetragen wurden. Dass Parmenianus
die bischoflichen Urteile und die Verhandlungen vor dem Kaiser kannte und in
seinem Brief erwéhnte, ergibt sich aus den weiteren Ausfiihrungen Augustins.
Parmenianus sprach offensichtlich sehr positiv von einem bestédndigen Bemiihen
der donatistischen Vertreter, ihre Anliegen zu Gehor zu bringen. Letztlich ging
er aber wohl von einer Niederlage und der Verurteilung der Donatisten in allen
Instanzen aus, denn er versuchte nicht wie die Donatisten auf der Konferenz
von 411, eine Verurteilung oder Verbannung Caecilians zu belegen. Im Ge-
genteil: Er versuchte die Urteile als Fehlentscheidungen darzustellen, indem er
Anklagen gegen die Richter und die Prozesse erhob. Er unterstellte traditio,
Korruption und einseitige Begiinstigungen bei den Bischofen und bei Kon-
stantin, die ein gerechtes Urteil nicht zugelassen hitten.'®

186 C.ep.Parm.12;vgl. 1 6: frustra itaque dicit Parmenianus damnatos in Africa traditores in
consortium sanctitatis acceptos a prouinciis transmarinis.

187 C. ep. Parm. I 2-3.

188 C. ep. Parm. I 2: dicit [Parmenianus] enim legatione functos quosdam, sicut ipse asserit,
fidelissimos testes ad easdem uenisse prouincias [sc. Gallias, Hispanias, Italiam]; deinde
geminato aduentu sanctissimorum, sicut ipse dicit, domini sacerdotum dilucide plenius ac
uerius publicata esse quae obiciunt. — Congar (BA 28, 721) verweist von dieser Stelle auf
ep. 43.19 und Augustins Aussage, dass die Donatisten aus Furcht vor einer Anklage mit
auBerafrikanischen Kirchen in Kontakt kommen wollten. Allerdings ist dies eine Un-
terstellung Augustins. In der Aussage Parmenians wird deutlich, dass die Donatisten bei
den europiischen Kirchen um eine Anerkennung ihres karthagischen Bischofs warben.
Vgl. Monceaux 1V, 21.

189 C.ep.ParmI10-11: ,Parmenianus gesteht auch ein, dass in der Stadt Arles bischofliche
Richter und die Parteien aus Afrika zusammengekommen sind, nédmlich Caecilianus
und die Donatisten. Er vertraute dabei vollkommen seinen Leuten, die als Besiegte
nichts tun konnten, auBler die Richter zu verleumden; und er leugnet auch nicht, dass sie
wiederum zu Konstantin gekommen sind, und, weil sie auch dort durch ein endgiiltiges



324 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

Eine gewichtige Rolle in den Prozessen gegen Caecilianus rdumte Parme-
nianus dem Bischof Ossius von Cordova ein.'” Parmenianus erwiihnte Ossius
zunichst als Beispiel, um seine Anschuldigungen gegen die européischen Kir-
chen zu untermauern. Er legte dar, dass Ossius von spanischen Bischofen auf-
grund irgendeines Vergehens rechtmiBig verurteilt worden, dieses Urteil jedoch
spater von gallischen Bischofen aufgehoben worden sei. Ossius sei in die Kirche
zuriickgekehrt und die Spanier hétten sich diesem Urteil gebeugt. Sie hétten
also einem falschen Urteil nachgegeben, anstatt standhaft zu bleiben. Dieses
Beispiel diente Parmenianus als Parallele zum Fall Caecilianus: Anders als die
spanischen Bischofe hitten sich die Afrikaner, also die Donatisten, nicht dem
Urteil gallischer Bischofe (in Rom und Arles) untergeordnet, sondern seien im
Bewusstsein der Wahrheit im Widerstand geblieben.'”!

AuBer diesem Vergleich duflerte sich Parmenianus auch zu Téatigkeiten des
Ossius von Cordova im Fall Caecilians. Dieser sei dafiir verantwortlich gewesen,
dass die Riickkehr wahrer Christen in die Kirchengemeinschaft Caecilians er-
zwungen worden sei.'”? Auf den Rat des spanischen Bischofs hin, so meinte wohl
Parmenianus, sei Konstantin gegen die Donatisten beeinflusst worden, was dazu
gefiihrt hitte, dass die Donatisten nach den bischoflichen Entscheidungen vom
Kaiser verurteilt worden seien und Verfolgung erleiden mussten.'”® Ossius war

Urteil besiegt worden sind, nun auch diesen beschuldigen, durch Gefilligkeit korrum-
piert worden zu sein.“ (Fatetur etiam Parmenianus ad Arelatense oppidum et episcopos
iudices et partes ex Africa conuenisse, Caecilianum scilicet atque Donatistas. ubi omnia
suis credidit, qui nihil uicti potuerunt nisi de iudicibus conqueri, nec tamen negat rursus
eos ad Constantinum uenisse et, quia ibi quoque ultimo iudicio superati sunt, etiam ipsum
gratia corruptum esse criminatur). — Zu den Vorwiirfen gegen die bischoflichen Richter
vgl. o. Kap. 6.1.4.

190 Ossius von Cordova (ca.256-357/58) gehorte zu den Ratgebern Konstantins, insbe-
sondere im Arianischen Streit. Er war einer der einflussreichsten Bischofe seiner Zeit
und an den Entscheidungen der Synoden von Antiochia, Nicda und Serdika maf3geblich
beteiligt. Zur Person: V. C. de Clercq, Ossius of Cordova, A Contribution to the History
of the Constantinian Period, Washington 1954; kritisch dazu: A. Lippold, Bischof Ossius
von Cordova und Konstantin der Grofle, ZKG 92, 1981, 1-15; vgl. auch Girardet,
Kaisergericht, passim; Congar, BA 28, 722 f.; Drake, Constantine and the Bishops, 217—
224.

191 C. ep. Parm. I 7-8.

192 C. ep. Parm. I 10: cum enim diceret per Ossium Hispanum adiutorium praestitum Cae-
ciliano, ut ad eorum communionem sanctorum et inlibatorum numerus cogeretur, et huic
impietati fidem seruorum dei integram restitisse.

193 C. ep. Parm I 13: ,,Parmenianus wagt sogar sich dariiber zu beklagen, dass Konstantin
befohlen habe, sie [die Donatisten] auf das Schlachtfeld, das heifit einer Strafe zuzu-
fiihren. [Damit meint er] jene, die von den kirchlichen Richtern besiegt wurden, vor ihm
[dem Kaiser] ihre Behauptungen nicht beweisen konnten und die durch gottlose Ver-
blendung bis heute Spaltungen in die heilige Kirche gebracht haben. Und er beschuldigt
[den Kaiser], er hitte diesen so grausamen Befehl aufgrund des Rates des Spaniers
Ossius gegeben. Dies sind die iiblichen Verdichtigungen, mit denen wie immer Men-



4. Das Urteil Konstantins 325

in Parmenians Augen sowohl fiir die abschligigen Urteile gegen die Donatisten
als auch fiir die ersten ZwangsmafBnahmen zur Durchsetzung der Kirchenein-
heit verantwortlich."”* Parmenianus verleumdete Ossius folglich in zweifacher
Weise: Er sah in ihm sowohl den von einem spanischen Konzil verurteilten, das
heiflt exkommunizierten Bischof, zum anderen den Kopf und die Triebfeder der
antidonatistischen Politik am Kaiserhof.

Augustinus verteidigt in contra epistulam Parmeniani die Universalitdt der
katholischen Kirche und weist die Ausfiihrungen seines Gegners zuriick. Die
Vorwiirfe gegen die Verfahren und die Richter in der causa Caeciliani lehnt er
mit Verweis auf die vorliegenden Akten als unbegriindet ab. Die katholischen
Kirchen hitten sich rechtméBigen Entscheidungen angeschlossen und konnten
daher nicht pauschal abgeurteilt werden.'”

Bei der Beurteilung von Ossius von Cordova hilt sich Augustinus allerdings
auffillig zuriick. Offensichtlich wusste er nichts zu den Umstidnden der von
Parmenianus angesprochenen Verurteilung des Ossius von spanischen Bischo-
fen. Er verteidigt zwar die Revisionsentscheidung der gallischen Bischofe als
Sieg der christlichen Milde gegeniiber falschen Anklagen, aber dies formuliert
er lediglich als Vermutung, um gleichzeitig das Sakrileg der Spaltung bei den
Donatisten anzuprangern. Die Donatisten wollten nicht anerkennen, dass die
europdischen Urteile im Fall Caecilianus giiltig seien. Wenn Parmenianus noch
lebte, folgert Augustinus, wiirde er ohnehin nicht mehr die spanischen Bischofe
fiir ihren Wankelmut verurteilen, da die Donatisten im Maximianistischen
Schisma, bei Primianus wie bei Praetextatus und Felicianus, die Revisionsurteile
ebenso anerkannt hétten.'”® Hinsichtlich der Ratgebertitigkeit des Ossius bei
Konstantin erwidert Augustinus lediglich, dass trotz eines so schweren Verbre-
chens, wie das der Kirchenspaltung, Ossius den Kaiser eher zu einem milderen
Umgang mit den Donatisten aufgefordert hitte. Aber auch diese Aussage for-
muliert Augustinus als Vermutung und fiigt eine scharfe Polemik gegen das

schen verurteilt werden, die nicht angehért worden sind.“ (Quin etiam conqueri audet
Parmenianus, quod eos Constantinus ad campum id est ad supplicium duci iussit, qui
uiciti aput ecclesiasticos iudices nec aput ipsum quae dicebant probare potuerunt et adhuc
in sanctae ecclesiae praecisiones sacrilego furore ferebantur, et hoc eum tamquam im-
maniter iussisse Hispano Ossio suggerente criminatur, suspicionibus uidelicet suis, sicut
semper, damnando inauditos).

194 Gegen Monceaux (V, 2351.) sehe ich aus c. ep. Parm. I 10-11, 13 nicht, dass Ossius in
der causa Felicis sowie bei den Konzilen in Rom und Arles in der causa Caeciliani
direkten Einfluss genommen hitte. Die Aussagen lassen lediglich den Schluss zu, dass
Ossius nach den wiederkehrenden Appellen der Donatisten dem Kaiser zu einer
strengen Position geraten hatte.

195 C. ep. Parm. I 10-12. Augustinus verwendet hier die rhetorische Figur der Prosopopdie
und ldsst die Kirche von Philadelphia gegen die ungerechtfertigten Anklagen der Do-
natisten sprechen.

196 C. ep. Parm. I 8-9.



326 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

falsche Martyriumsverstindnis der Donatisten hinzu."” Er weicht somit den

direkten Anschuldigungen gegen Ossius aus und verteidigt die Maflnahmen
gegen die Donatisten in allgemeiner Form.

Wann und in welcher Form Ossius von Cordova in den engeren Kreis um
Konstantin gekommen war und welche Rolle er im Donatistenstreit spielte, 14sst
sich nicht mit Sicherheit sagen und wird in der Forschung kontrovers beurteilt.'”®
Fest steht lediglich, dass er wohl seit dem Jahr 324 in der Auseinandersetzung
mit Anhdngern des Arius im Vertrauen des Kaisers stand.

In Bezug auf den Donatismus kann aufler den Aussagen Parmenians und
Augustins nur eine weitere Stelle auf Ossius von Cordova bezogen werden: In
einem bei Eusebius iiberlieferten Brief Konstantins an Bischof Caecilianus wird
ein gewisser ,,Hosius“ (Ossius) in einer Funktion am Hofe des Kaisers er-
wihnt.'”” Daraus geht hervor, dass dieser Hosius von Konstantin beauftragt
worden sei, die Zuteilung der kaiserlichen Gelder fiir den Wiederaufbau der
Kirchen zu verteilen und dafiir eine Liste der Empfangsberechtigten angefertigt
habe. Dieser Liste zufolge sollte auch Caecilianus von Karthago in Afrika
Gelder empfangen und verteilen. Obwohl in der Forschung mehrheitlich an-
genommen wird, dass jener ,,Hosius“ mit Ossius von Cordova zu identifizieren
ist, bleibt dies #uBerst spekulativ.>®® Es passt jedoch ins Bild donatistischer

197 C. ep. Parm. I 13.

198 De Clercq postuliert lediglich eine eingeschrinkte Beratertétigkeit des Ossius. So sei die
inkonsequente Haltung Konstantins gegeniiber den Donatisten zu erkldren. Weiterhin
vermutet er, dass Ossius bei den europdischen Bischofen gegen die Donatisten agitiert
habe und auch der Vorschlag, Militiades als Richter zu bestimmen und das Konzil von
Arles durchzufiihren, auf Ossius zuriickgehe. Lippold (ZKG 92, 1981, 1-15) beurteilt
die Quellen zu Ossius wesentlich skeptischer und kritisiert, dass es de Clercq und an-
deren nur durch eine Kette an Hypothesen gelinge, etwas iiber Ossius’ Rolle am Hof
Konstantins vor dem Jahr 325 auszusagen. Die herangezogenen Zeugnisse (Eus. HE X
6.2-3, Zos. 11 29.3; Eus. VC 32 sowie eine Vita Constantini aus dem 10. Jh. (Cod. Ang.
gr.22)) seien allesamt zu ungenau, um eindeutige Aussagen iiber Ossius zu treffen. Auf
die von Parmenianus unterstellte Verurteilung in Spanien geht Lippold nur ganz am
Rande ein (ebd., 8).

199 Brief Konstantins an Bischof Caecilianus bei Eus. HE X 6.2-3. — Zum Dokument:
Maier I, Nr. 12, 140-142; von Soden Nr. 8; vgl. o. Kap. 7.2.

200 Vgl. die berechtigte Kritik an der communis opinio bei Lippold (ZKG 92, 1981, 5-7 und
passim). Eine Identifizierung von jenem Hosius mit Ossius von Cordova liegt nahe,
wenn man davon ausgeht, dass Ossius bereits zu diesem Zeitpunkt (im Jahre 312/313)
am Hof Konstantins weilte und mit kirchenpolitischen Aufgaben betraut wurde, eine
Hypothese, die sich, wie Lippold darlegt, kaum anhand der Quellen nachweisen lasst.
Zur Interpretation von Zos. II 29.3 in Bezug auf Ossius vgl. auch Paschoud, Zosime, 57
und H.-U. Wiemer, Libanios und Zosimus iiber den Rombesuch Konstantins im Jahre
326, Historia 43, 1994, 469—-494, hier 485 f. — Selbst unter der Annahme, es handele sich
bei genanntem Hosius um Ossius von Cordova, bleiben jegliche Aussagen iiber die
Haltung des Ossius zum Donatismus Spekulation. Es ldsst sich aus den Quellen nicht



4. Das Urteil Konstantins 327

Vorstellungen, wenn sie in Ossius einen der Hauptverantwortlichen fiir die
Geldzuweisung an die Katholiken und an Caecilianus sahen und daran Interesse
hatten, diesen Mann in Misskredit zu bringen. Denn die Donatisten klagten
Caecilianus beim Kaiser an, gerade weil sie dessen Anerkennung durch den
Kaiser und die europdischen Kirchen entgegentreten wollten. Die Anschuldi-
gungen Parmenians lassen darauf schlieen, dass die Rolle, die Ossius spéter in
der Kirchenpolitik spielte, groBes Misstrauen weckte. Es lag fiir die Donatisten
nahe, dass Ossius, so wie er die Fdden im Arianischen Streit zog, auch gegen sie
intrigierte. Der Brief Konstantins an Caecilianus war moglicherweise bekannt
und konnte als Anlass derartiger Vermutungen herangezogen werden. Auch
wenn keine weiteren Informationen oder schriftliche Zeugnisse iiber das Wir-
ken des Ossius in diesen Jahren vorlagen, so geniigten, wie bei den {ibrigen
bekannten personlichen Beschuldigungen, kleinste Hinweise und Geriichte, um
ein entsprechendes Feindbild aufzubauen.

Allerdings diirfte es falsch sein, Parmenians Darstellung als reine Erfindung
zu werten. Es ldsst sich aus der Erwdhnung bei Augustinus durchaus schlie3en,
dass Ossius bereits seit dem Jahr 313 bei Konstantin Einfluss besafl und die
Interessen der katholischen Kirche vertrat. Mit zunehmender Schérfe des
Konfliktes in Afrika driickte sich dieser Einfluss antidonatistisch aus. Mogli-
cherweise verstand Augustinus Parmenians Anklagen in dhnlicher Weise, denn
er leugnet nicht die Téatigkeit des Ossius, sondern legt sie nur zu Gunsten der
katholischen Kirche aus: Ossius habe sich fiir die Kirche eingesetzt, indem er
gegen das groBere Ubel, gegen das sacrilegium schismatis vorgegangen sei.

Im Gegensatz zur Darstellung der causa Caeciliani bei Cresconius und bei
den donatistischen Bischofen im Jahre 411 formulierte Parmenianus in seinem
Brief eine iltere Tradition, die zweifellos den tatsdchlichen Begebenheiten
niher stand als die Bemiithungen, Caecilians Verurteilung durch Konstantin
nachzuweisen: Parmenianus ging von einem Freispruch Caecilians in Rom,
Arles und im kaiserlichen Verfahren aus. Alle Entscheidungen, die kirchlichen
und die kaiserlichen betrachtete er jedoch als Fehlentscheidungen, die durch
Korruption und unrechtmifiges Verfahren zustande gekommen seien. Im Falle
des kaiserlichen Urteils gab er Ossius von Cordova die Schuld, den er auch fiir
die beginnende Verfolgung der Donatisten verantwortlich machte. Parmenians
Zeugnis verrit, dass Konstantin bei den Donatisten als Verfolger galt, der sich
angestachelt durch falsche Ratgeber, wie etwa Ossius von Cordova, gegen die
Donatisten entschieden hitte.”! Ausgehend von dieser donatistischen Uberlie-

erschlieBen, dass Ossius eine klare antidonatistische Haltung eingenommen oder den
Kaiser gegen die Donatisten beeinflusst hétte.

201 Moglicherweise griffen die donatistischen Bischofe auf der Konferenz von Karthago
auch auf die Uberlieferung Parmenians und dessen AuBerungen iiber Ossius zuriick, als
sie andeuteten, dass ein ,falsches Urteil“ Konstantin zu Ohren gekommen sei (Cap.
Conl. Carth. IIT 519; vgl. breuic. IIT 37).



328 7. Die Entstehung des donatistischen Schismas

ferung gingen Katholiken und Donatisten somit von den gleichen historischen
Gegebenheiten aus. Was sie trennte, waren unterschiedliche Beurteilungen.

4.3 Das Urteil Konstantins bei Augustinus

Augustins Interpretation des iudicium Constantini ist bereits an verschiedenen
Stellen angesprochen worden.”” Fiir seine Argumentation verwendete er die
Informationen aus dem Brief an Eumalius. Dabei ist anzunehmen, dass er die
wesentlichen Aussagen dieses Briefes weitergab. Dies bedeutet, seine Kennt-
nisse tiber den Ablauf nach dem Konzil von Arles waren wahrscheinlich ge-
ringer als unsere Kenntnisse heute, da ihm die anderen Briefe Konstantins aus
diesem Zeitraum nicht bekannt waren. Diese Liicken konnten die Donatisten
ausniitzen und mit ihren Geschichtsinterpretationen ausfiillen, wie es unter
anderem auf der Konferenz von 411 geschah.*”

Bezeichnend ist die Unsicherheit Augustins hinsichtlich der Chronologie.
Erst nach erneuten Recherchen nach der Konferenz von 411 stellte Augustinus
fest, dass der Freispruch des Felix von Abthugni vor dem Urteil Konstantins
gefillt worden war, eine fiir die gesamte Interpretation des Verlaufs sehr ge-
wichtige Feststellung.** Bei anderen Ereignissen sah sich Augustinus ebenso im
Dunkeln wie die Historiker heute. So fehlten ihm bereits die Dokumente, die
eine sichere Datierung des iudicium Constantini ermoglichten; wiederum erst
nach der Konferenz konnte er durch die Datierung des Eumaliusbriefes eine
anndhernde Vorstellung der zeitlichen Abfolge gewinnen. Die bei Optatus
iiberlieferte und von den Donatisten verwendete Brescia-Episode iiberforderte
ebenfalls Augustins chronologische Kenntnisse. Er versuchte die Widerlegung
der donatistischen Argumente, ohne eine Einordnung vornehmen zu konnen.

Augustins Beurteilung des iudicium Constantini orientiert sich an der Tat-
sache, dass Caecilianus freigesprochen wurde. Dariiber hinaus betont er die
Sorgfalt der kaiserlichen Untersuchung, die Umsichtigkeit des Urteils sowie die
Autoritédt und die andauernde Giiltigkeit dieser Entscheidung. Dagegen werden
weder die politische Dimension des kaiserlichen Eingreifens noch die kirchen-
politischen Folgen deutlich. Gegeniiber den Donatisten vermied Augustinus
eine klare Stellungnahme, die iiber den Kontext der Ereignisse Aufschluss
geben konnte. In seinen frithen Texten ist er darauf bedacht, das Urteil Kon-
stantins im Vergleich zu den bischoflichen Urteilen abzuwerten. Die Argu-
mentation von ep. 43 verdeutlicht diese Akzentuierung im Besonderen.”” In

202 Vgl. o. Kap. 3.42.2; 4.2.2; 53.2.

203 Vgl. o. Kap. 7.4.2.1.

204 C. Don 56; vgl. retr. II 27, 28. Zum Prozess gegen Felix von Abthugni s.o. Kap. 6.1.3.
205 Vgl. die ausfiihrliche Analyse o. Kap. 4.2.1.



4. Das Urteil Konstantins 329

den spiteren Schriften verteidigt er zwar mit Hilfe des iudicium Constantini die
MaBnahmen des Kaisers gegen die Donatisten, aber dies geschieht niemals ohne
stereotype Schuldzuweisungen an sie. Auch unausgesprochen ist stets die Aus-
sage horbar: ,,Ohne eure Anklage beim Kaiser wire es zu keinem Eingreifen
Konstantins gekommen.*

Wenngleich diese Aussagen aus der Argumentation erwachsen sind, so
scheint Augustinus doch davon iiberzeugt gewesen zu sein, dass eine inner-
kirchliche Regelung des Schismas moglich gewesen wire und so Eskalationen
vermieden worden wéiren. Sein langes Zogern, kaiserliche Hilfe gegen die
Donatisten zu erbitten, spricht fiir diese Einschédtzung. Auf der anderen Seite
konnte Augustinus ohne Schwierigkeiten das Urteil Konstantins als das eines
christlichen Kaisers rechtfertigen. Hundert Jahre nach Konstantin entsprach es
den Erfahrungen Augustins und seinem Bild des christlichen Romischen Rei-
ches, dass der weltliche Herrscher auch Schiitzer der Kirche ist.?%

206 Vgl. ciu. V 24-26; zum Konstantinbild bei Augustinus vgl. Szidat, REAug 36, 1990,
243-256.





