
ZiG | Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 7|2016|H1 | © transcript 2016

Anil Bhatti / Dorothee Kimmich (Hg.):  
Ähnlichkeit. Ein kulturtheoretisches Paradigma
Konstanz: Konstanz University Press 2015 – ISBN 978-3862530748 – 39,90 €

Der Band Ähnlichkeit. Ein kulturtheo-
retisches Paradigma ist Resultat eines 
langjährigen Austausches zwischen 
Wissenschaftlern aus Indien (insb. der 
Jawaharlal Nehru Universität Neu De-
lhi), dem Exzellenzcluster »Kulturelle 
Grundlagen von Integration« an der 
Universität Konstanz und dem Deut-
schen Seminar der Universität Tübin-
gen. Ihm ging 2011 ein stark beach-
teter Pilotaufsatz voraus (vgl. Bhatti /
Kimmich / Koschorke 2011). Der Band 
vereint nun Theoriebausteine und 
Fallstudien aus Literatur- und Kultur-
wissenschaft, Philosophie, Politikwis-
senschaft, Soziologie, Ethnologie und 
Geschichtswissenschaft. 

Die auf Ähnlichkeit bezogenen 
Erkenntnisinteressen lassen sich auf 
unterschiedlichen Ebenen differen-
zieren: Ist Ähnlichkeit ein jeglichem 
Denken und Fühlen, also dem Um-
gang mit Zeichen inhärentes Relatio-
nieren? Lässt Ähnlichkeit sich womög-
lich gar nicht als solche ansprechen, 
weil sie als elementare kognitionsbe-
gleitende und -bedingende Arbeit des 
Selbst nicht an sich isoliert und reflek-
tiert werden kann? Handelt es sich da-
bei, wie die Psychoanalyse bis heute 
annimmt, um eine überwiegend im 
Unbewussten stattfindende Arbeit ei-
nes jeden Einzelnen oder um eine 
Grundoperation im Medium Sinn, die 
durchaus eine zeichenhafte und da-
mit ansprechbare Seite hat? Oder ge-
hört Ähnlichkeit eher in die Domä-
ne der Kunst, die experimentierend 

nach Korrespondenzen zwischen En-
titäten sucht, die in der jeweils gel-
tenden Wissensordnung kategorial ge-
schieden erscheinen? Und schließlich: 
Ist Ähnlichkeit, wie es die obigen Fra-
gen nahelegen, ein ergiebiger Unter-
suchungsgegenstand oder eine Ana-
lysekategorie? – Einige Fragen bleiben 
zwar offen, das Paradigma besitzt aber 
erhebliches Potential für Wissens- und 
Theoriegeschichte, Literatur-, Kunst-, 
Medien- und Sozialwissenschaften. 
Wenngleich Ähnlichkeit wissentlich 
ein gewisses Maß an Unschärfe zu-
lässt, so lässt sich im Umkehrschluss 
sagen, dass Verweigerung der Zuer-
kennung von Ähnlichkeit einer Grenz-
ziehung nahe kommt; so werden Kol-
lektive (›Gruppen‹) als solche erst her-
gestellt, indem Nichtmitglieder als 
›unähnlich‹ definiert werden. Koloni-
sierende Nationen neigen dazu, die 
Kolonisierten als ›unähnlich‹ zu be-
trachten und erhebliche Wissensma-
schinerien in Gang zu setzen, die kol-
lektivierte Differenz evident erschei-
nen lassen und die Unähnlichkeit 
der Anderen beweisen sollen. Unter-
schwellig macht sich die kolonisieren-
de Seite aber gerade den Kolonisierten 
ähnlich, indem sie ständig auf ihre 
Sprache, ihre Überlieferungen, Religi-
onen, kulturellen Artefakte etc. rekur-
riert, um sich selbst vor deren Hinter-
grund zu distinguieren: Man transfe-
riert in verdeckter Weise Komplexität 
aus anderen Kulturräumen in den ei-
genen und macht sich gerade ähnlich, 



196 | I ulia Patrut

indem man kontinuierlich über lange 
Zeiträume vermeintlich radikale Dif-
ferenzen beschreibt. Auf das verleug-
nete Sich-ähnlich-Machen durch die 
Behauptung des Unähnlichseins zielt 
Homi Bhabhas Begriff der ›Hybridi-
tät‹, der den enormen (aber komplett 
ausgeblendeten) Anteil solcher ›ent-
anglements‹ an kolonisierenden oder 
auch hegemonialen Kulturen bezeich-
net. Demgegenüber ist ›Ähnlichkeit‹ 
sicher ein weitaus flexiblerer, differen-
zierungsfähigerer Begriff, der auf kul-
turelle Mikrotransfers, Handlungsop-
tionen und Repräsentationen aller Art 
analytisch bezogen werden kann und 
deshalb erhebliches Potential für die 
Postkolonialen Studien und die his-
torische und gegenwartsbezogene In-
terkulturalitätsforschung besitzt. Ähn-
lichkeit, wie sie vor allem Anil Bhat-
ti vor dem Hintergrund der künstlich 
dramatisierten religiösen Differenzen 
in Indien versteht, kommt einer An-
leitung zu konfliktarmem Miteinander 
in der globalen Gesellschaft nah, denn 
wer sich (anders als Samuel Hunting-
ton) für »Indifferenz gegenüber Dif-
ferenz« (16) entscheidet und stattdes-
sen nach Ähnlichkeiten sucht, wirkt 
Hierarchien und der »kolonialisti-
schen Ideologie der Einmaligkeit Eu-
ropas oder des Westens« (23) entge-
gen und entwickelt einen schärferen 
Blick für die »weltweite Pluralität von 
›renaissances‹« (24) und für die welt-
weite (unverknüpfte) vielfache Neu-
erfindung von Aufklärung (so Bhat-
ti im Anschluss an den Historiker 
Sebastian Conrad), die erst langsam 
und durch neuere Ansätze wie der 
›histoire croisée‹ in den Blick der Ge-
schichtswissenschaft rückt. Nicht nur 
das kulturtheoretische, auch das kul-
tur- und wissensgeschichtliche Poten-

tial einer Heuristik, die sich auf den 
Pfad der Ähnlichkeitssuche einlässt, 
statt die Grenzziehung zu priorisie-
ren, wird hier erkennbar. Es geht da-
bei nicht darum, auf Grenzziehungen 
zu verzichten (dies würde die Möglich-
keit der Unterscheidung und Beob-
achtung aushebeln), sondern darum, 
wie im Voronoi-Diagramm auf dem 
Einband des Buchs, zuerst nach Ähn-
lichkeiten zu fragen und im zweiten 
Schritt davon abhängig Grenzziehun-
gen vorzunehmen; dieses Diagramm 
besteht aus lauter ›Grenzen der Ähn-
lichkeit‹, weil Letztere Flächen um-
schließen, deren Punkte einander da-
rin ähneln, dass sie einem der vorab 
nach Zufallsprinzip eingezeichneten 
Zentren am nächsten stehen. Im Ver-
such, sich darauf einzulassen, kom-
men Zweifel an Reichweite und Gel-
tungsansprüchen von Ähnlichkeit auf. 
Prominent ist die Kritik von Nelson 
Goodman, die die Herausgeber auf-
greifen: »Circumstances alter simila-
rities« (11). Damit sind Triangulierun-
gen gemeint, die nötig sind, damit 
Ähnlichkeit überhaupt gedacht wer-
den kann. Goodman hat damit sicher 
Recht. Auch wenn es um die Identifi-
zierung von Ähnlichkeit in der phäno-
menologisch aufgefassten ›Welt‹ oder 
Sozietät geht, spielt nicht Quantifizier-
bares, außerhalb der ansprechbaren 
Zeichen Liegendes mit hinein. Dies 
ist jedoch nicht allein den Herausge-
bern, sondern auch den Beiträgern 
durchaus bewusst und sie gehen in 
unterschiedlicher (teilweise auch dis-
ziplinenspezifischer) Weise mit die-
sem Problem um. 

Dass das Verhältnis zwischen lo-
gischem und mimetischem ähnlich-
keitsorientierten Denken nicht als ein-
facher Gegensatz gefasst werden kann 



Anil Bhatti / Dorothee Kimmich (Hg.): Ähnlichkeit  | 197

und das Eine das Andere nicht aus-
schließt, ist nicht neu, es beschäftig-
te vielmehr bereits im ausgehenden 
19. und beginnenden 20. Jahrhundert 
Philosophen, Sprachtheoretiker und 
Mathematiker. Ludwig Wittgenstein 
plädiert in § 67 seiner Philosophischen 
Untersuchungen, ausgehend von dem 
berühmten Beispiel der Textilfasern, 
die ineinander verwoben zum Faden 
werden, dafür, auch die algebraischen 
Zahlen in ihrer sprachlichen Verfasst-
heit als Teile einer Begriffskette zu se-
hen, die bloß unter Gesichtspunkten 
der Familienähnlichkeit als sinnhaft 
wahrgenommen werden. Walter Ben-
jamin geht in Lehre vom Ähnlichen und 
in Über das mimetische Vermögen davon 
aus, dass im grammatikalischen Wort-
gefüge blitzartig eine Ähnlichkeit mit 
schon Bekanntem in Erscheinung tre-
te. Sigmund Freud betont in Das Un-
bewusste und Die Traumdeutung die auf 
Ähnlichkeit beruhende Wechselbezie-
hung zwischen unbewussten Sachvor-
stellungen und Wörtern. Charles San-
ders Peirce unterscheidet das ›Simi-
le‹ als eine Dimension des Zeichens, 
die überwiegend auf Ähnlichkeit be-
ruht, von der (Kausalität implizieren-
den) indexikalischen und der symbo-
lischen Dimension und eröffnet im 
diagrammatischen Denken die Mög-
lichkeit, alle drei zu verbinden. Gegen-
positionen, die nicht von einer grund-
sätzlichen Zusammengehörigkeit von 
magisch-mimetischem und logischem 
Denken ausgehen, finden sich in der 
Ethnographie und Ethnologie, wo, 
prominent bei James G. Frazer in The 
Golden Bough, die ›law of similarity‹ 
den so genannten Primitiven zuge-
schrieben wird, die Ähnlichkeit und 
Kausalität grundsätzlich nicht unter-

scheiden könnten – eine aus heutiger 
Sicht kolonialistische Argumentation. 

Schon angesichts dieser wenigen 
Beispiele fragt man sich, wieso das 
Spannungsverhältnis zwischen kau-
salitäts- und ähnlichkeitsorientierten 
Erleben, Handeln und Zeichen nicht 
schon früher als kulturwissenschaft-
liches Paradigma systematisiert und 
disziplinenspezifisch ausbuchstabiert 
wurde. Dies verwundert im Nachhi-
nein insofern umso mehr, als bereits 
auf den ersten Blick deutlich wird, 
dass die vom Gros der Theoriedebat-
ten vernachlässigte ›Ähnlichkeit‹ es 
zumindest verdient, darauf hin über-
prüft zu werden, ob sie Alternativen 
in eingefrorene Diskussionen einbrin-
gen kann, seien es erkenntnistheo-
retische Debatten um die Auflösung 
der ›Zwei Kulturen‹, zeichentheoreti-
sche und kulturanthropologische Fra-
gen oder Probleme der Interkulturali-
tätsforschung und der Postkolonialen 
Studien mit Differenz- und Humanis-
mustheorien. Es mangelt zwar nicht 
an avancierten Einzeluntersuchun-
gen und Sammelbänden in der Lin-
guistik, der analytischen Philosophie 
und auf dem Gebiet der Ästhetik (z.B. 
Funk / Mattenklott / Plauen 2001). Ein 
großer Gesamtentwurf, der die Fäden 
des Ähnlichkeitsdenkens zusammen-
führt, um sie dann disziplinensensibel 
vor einem gemeinsamen kulturtheore-
tischen Hintergrund zu spezifizieren, 
lag bislang jedoch nicht vor. 

Der Band Ähnlichkeit. Ein kultur-
theoretisches Paradigma tritt nun mit 
diesem Anspruch an. Den theoreti-
schen Teil, der hier nicht in Gänze 
resümiert werden kann, eröffnet ein 
Beitrag von Albrecht Koschorke, der 
sich mit den Herausgebern Bhatti und 
Kimmich für eine Transposition des 



198 | I ulia Patrut

Begriffs aus der ›asymmetrischen Mo-
derne-Erzählung‹ eines Frazer oder 
Levy-Bruhl in die ›symmetrische An-
thropologie‹ im Sinne Bruno Latours 
ausspricht; lediglich in Kunst und 
Kunsttheorie sei darüber hinaus dem 
partizipatorisch gedachten Ähnlich-
keitssinn »eine Art Reservat« (39) ge-
boten worden. Koschorke hebt (aller-
dings, indem er veraltete Konzepte 
von Interkulturalität und Postkoloni-
alismus als Gegenfolie verwendet) ei-
nerseits das Potential von Ähnlichkeit 
als Beschreibungskategorie der globa-
len Weltgesellschaft hervor, anderer-
seits warnt er zu Recht vor einem Sich-
Ähnlich-Machen als Konfliktstrategie. 
Jan Assmann spricht sich unter Be-
zugnahme auf Gotthold Ephraim Les-
sing, Moses Mendelssohn und Johann 
Gottfried Herder für eine Neuakzentu-
ierung des Humanismusbegriffs unter 
Gesichtspunkten der Familienähnlich-
keit im Sinne Wittgensteins aus. Dies 
gilt insb. vor dem Hintergrund der ge-
meinsamen Entwicklung der Mensch-
heit während der Achsenzeit (Karl Jas-
pers) zwischen 800 und 200 v.Chr. 
Assmann schlägt die Begriffe »dialo-
gisches Erinnern« und »dialogische 
Einigung« (57) für die weitere kultur-
theoretische Arbeit an und mit Ähn-
lichkeit vor. Ulrike Kistner plädiert 
aus philosophischer Perspektive für 
eine Neubewertung des Stellenwerts 
von Ähnlichkeit ausgehend von Wal-
ter Benjamin und Sigmund Freud, die 
»fast zur gleichen Zeit ein diagram-
matisches Bild der doppelt konflikthaf-
ten Beziehung zwischen dem Ausge-
sprochenen und dem Aussprechli-
chen und dem Unausgesprochenen 
und dem Unaussprechlichen« (70) ge-
zeichnet hätten. Jürgen Osterhammel 
schätzt das Potential von Ähnlichkeit, 

zu einem Paradigmenwechsel ange-
sichts der Theoriebedürftigkeit der Ge-
schichtswissenschaft beizutragen, ins-
gesamt recht positiv ein, gerade wenn 
es darum geht, graduelle Wandel zu 
identifizieren oder den Stellenwert der 
Veränderung von Ähnlichkeits- und 
Fremdheitszuschreibungen in histo-
rischen Kontexten von »Koexistenz, 
Assimilation, Antisemitismus und 
Völkermord« (84) zu erfassen. Auch 
sei das Paradigma gut in Einklang 
zu bringen mit Konzepten der ›his-
toire croisée‹, ›entagled history‹ und 
Konvergenz / Divergenz. Aus medien-
wissenschaftlicher Sicht unterscheidet 
Klaus Sachs-Hombach darstellungs-
theoretische, ontologische und klas-
sifikatorische Ähnlichkeit, wobei die 
beiden Letztgenannten dem darstel-
lungstheoretischen Ähnlichkeitsbe-
griff inhärent seien. Während ontolo-
gische Ähnlichkeit sich auf Relationen 
zwischen physischen oder abstrakten 
Gegenständen bezieht und klassifi-
katorische Ähnlichkeit das Verhältnis 
zwischen ›type‹ und ›token‹ meint, 
ist die darstellungstheoretisch gefass-
te Ähnlichkeit auf ein beobachtendes, 
wahrnehmendes Subjekt angewiesen, 
das beispielsweise im Zuge der Bildbe-
trachtung Ähnlichkeiten identifiziert. 
Andreas Langenohl legt als Soziologe 
eine innovative, radikal differenzthe-
oretische Wendung des Ähnlichkeits-
konzeptes vor, unter der eigentlich na-
heliegenden Maßgabe, dass Ähnlich-
keit eben doch etwas ganz anderes ist 
als Identität – nämlich die einzig ver-
tretbare Form von Differenzdenken, 
will man sich nicht einen universalis-
tischen Beobachterstandpunkt anma-
ßen. Dabei geht es Langenohl um eine 
neue Modernisierungstheorie, die kul-
tur-, gesellschafts- und zeitlichkeits-



Anil Bhatti / Dorothee Kimmich (Hg.): Ähnlichkeit  | 199

theoretische »Similarisierung und 
Dissimilarisierung als Abarbeitung an 
modernen Totalisierungstendenzen« 
(120) auffasst. Naoki Sakai plädiert für 
vergleichende Geisteswissenschaften, 
wobei sie sich vom ähnlichkeitstheore-
tisch angereicherten Vergleichen eine 
Dislozierung des Westens und eine In-
fragestellung typisierenden Denkens 
(Art, Gattung, Ethnie, Nation, Kultur 
etc.) verspricht und den tendenziell de-
territorialisierenden Begriff der Über-
setzung gegenüber dem tendenziell 
reterritorialisierenden der Transnatio-
nalität vorzieht. Gurpreet Mahajan be-
schließt den Theorieteil mit einer sozi-
alwissenschaftlichen Perspektivierung 
und sieht Ähnlichkeit als »einzig trag-
fähige Basis für den Erhalt einer in-
terkulturellen Gesprächskultur« (153). 
Die Grundlage gesellschaftlicher Kom-
munikation bildet dabei eine Herme-
neutik des »ähnlich-aber-doch-anders« 
(163), die Differenzen anerkennt, ohne 
sie zu priorisieren.

Zu den Fallbeispielen, die hier 
nicht alle resümiert werden können, 
zählen eine Studie Aleida Assmans 
zur Empathie und Identitätskonstruk-
tion, ein sehr aufschlussreicher Bei-
trag der Herausgeberin Dorothee Kim-
mich zur Reflexion auf Ähnlichkeit, 
die  – nicht allein bei Warburg, Sim-
mel und Freud, sondern auch bereits 
in der Literatur des Realismus, bei-
spielsweise in Kellers Romeo und Julia 
auf dem Dorfe oder in Stifters Texten 
über ›braune Mädchen‹ – in den Dis-
kurs der Moderne eingeschrieben sei. 
Rüdiger Görner lenkt den Blick auf die 
Sensibilität für feine Differenzen im 
Ähnlichen bei Hofmannsthal, Trakl, 

Novalis und Thomas Mann, während 
sich Johannes Feichtinger Ähnlich-
keit als analytische Kategorie auf die 
(auf Differenz setzende) Kulturpoli-
tik der K.-u.-k.-Monarchie im 19. Jahr-
hundert bezieht und der ähnlichkeits-
affinen Alltagspraxis entgegenstellt. 
Auf diese literatur- und kulturwissen-
schaftlichen Perspektiven folgt ein 
Beitrag von Rudolf Schlögl, der Kon-
zepte und Debatten über Ähnlichkeit 
und Differenz der Religion(-en) 1750-
1850 untersucht und davor warnt, die 
Schutzfunktion von (möglicherweise 
auch strategischem) Ähnlichkeitsden-
ken gegenüber aufflammenden Diffe-
renzdiskursen zu überschätzen. Johan 
Strijdom untersucht klassifikatori-
sche und vergleichende religionswis-
senschaftliche Vorgehensweisen und 
Thomas G. Kirsch Ähnlichkeitskon-
zepte in der Ethnologie. Den Band 
beschließt Levent Tezcan mit einem 
Beitrag zu den Potentialen von ›Ähn-
lichkeit‹ für die Dekonstruktion von 
Kollektiven und Reflexion von Moder-
nisierungsdiskursen in der Türkei des 
20. Jahrhunderts. 

Der Band wird den Erwartungen 
an eine kulturtheoretisch avancierte 
Profilierung von Ähnlichkeit als in-
terdisziplinär produktivem Konzept 
durchaus gerecht. Das Paradigma 
Ähnlichkeit hat zum einen Antworten 
auf die eingangs angeführten Fragen 
zu bieten, zum anderen besitzt es das 
Potential, lange arretierte Theoriedi-
lemmata zu dynamisieren und die Su-
che nach Auswegen aus nomenklatu-
ralen Konflikten anzustoßen.

Iulia Patrut



200 | H eiko Ullrich

August von Kotzebue: Die Indianer in England. Lustspiel in drey 
Aufzügen. Mit zwölf Kupferstichen von Daniel Chodowiecki.  
Hg. und mit einem Nachwort von Alexander Košenina
Hannover: Wehrhahn 2015 – ISBN 978-3-86525-457-3 – 14,00 €

Literatur

Bhatti, Anil / Kimmich, Dorothee / Koschorke, Albrecht (2011): Ähnlichkeit. Ein kultur-
theoretisches Paradigma. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deut-
schen Literatur 36, H. 1, S. 261-275.

Funk, Gerald / Mattenklott, Gerd / Plauen, Michael (2001): Ästhetik des Ähnlichen. Zur 
Poetik und Kunstphilosophie der Moderne. Frankfurt am Main.

Die vorliegende Ausgabe eines der 
frühen Erfolgsstücke aus der Feder 
Kotzebues kombiniert einen diploma-
tischen Abdruck der 1790 bei Paul 
Gotthelf Kummer in Leipzig erschie-
nenen Erstauflage der Indianer in Eng-
land mit den von Chodowiecki für 
den Königlich Grosbritannischen Genea-
logischen Calender für 1791 gefertig-
ten Kupferstichen. Beides wird vom 
Herausgeber Alexander Košenina zu-
sammen mit einer von Georg Schatz 
für die Allgemeine deutsche Bibliothek 
verfassten Rezension, einem sechs-
einhalbseitigen Nachwort, einer Auf-
listung der Ausgaben und Überset-
zungen sowie dem Verweis auf insge-
samt sieben Titel Forschungsliteratur 
zu den Indianern in England präsen-
tiert. Auf den Abdruck des origina-
len Titelblattes folgt ein anonymer 
Widmungsbrief an »meinen Freund 
Hueck in Reval«, der folglich nur von 
Kotzebue stammen kann und sich 
auf die Uraufführung des Stücks »auf 
dem Liebhabertheater zu Reval im 
Februar 1789« bezieht, denn Kotze-
bue, der nach Ausweis des Personen-
verzeichnisses bei dieser Aufführung 
den »Mäster Staff« gespielt hat (8), 
redet seinen Freund, den »Anwald 
Hueck« in dessen Rolle als »Mäster 

Strussel« (ebd.), mit folgenden Wor-
ten an: »Lieber Mäster Strussel! Mäs-
ter Staff schüttelt Ihm herzlich die 
Hand« (7). Dieser Bezug auf die Ur-
aufführung leitet bereits zum ersten 
editorischen Problem der Ausgabe 
über, denn das Nachwort Košeninas 
informiert zwar über die Texteingrif-
fe Johann Jakob Engels für die Auf-
führungen in Berlin, Hamburg und 
Mannheim (vgl. 113f.), klärt den Benut-
zer der Ausgabe jedoch nicht darüber 
auf, ob der vorliegenden Edition Kot-
zebues ursprüngliche Fassung oder 
Engels Überarbeitung zugrunde liegt. 
Wohl angesichts der zahlreichen zeit-
genössischen Auflagen und daraus re-
sultierenden geringen Bedeutung der 
benutzten Erstauflage wird auf die 
Wiedergabe der dortigen Seitenzahlen 
verzichtet  – dadurch wird aber auch 
ein Abgleich mit der Forschungslitera-
tur erschwert, die noch auf dem Druck 
von 1790 beruht. Dass tatsächlich auf 
Engels Fassung zurückgegriffen wur-
de, muss aus einem im Nachwort zi-
tierten Brief Engels geschlossen wer-
den, in dem dieser berichtet: »Eine 
Scene habe ich dafür wieder herge-
stellt, worinn die schöne Erzehlung 
der Gurli von dem Schiksal ihres Va-
ters vorkommt« (113); eine solche Sze-


