Schwerpunktthema: Pranatale genetische Testung

medgen 2019 - 31:297-302
https://doi.org/10.1007/s11825-019-00264-5
Online publiziert: 12. November 2019

© Der/die Autor(en) 2019

®

Check for
Updates.

Bioethik und Menschenwiirde

Wenn auch in der Politik ein allgemei-
ner Konsens iiber die unbedingte Giiltig-
keit der Achtungs- und Schutzgarantie
menschlicher Wiirde herrscht, so zeigt
sich doch vor allem im bioethischen Dis-
kurs der letzten Jahre, markant etwa in
der Diskussion um das Urteil des Bundes-
gerichtshofes vom 6. Juli 2010, demzu-
folge die sogenannte Praimplantations-
diagnostik (PID) nicht gegen das Em-
bryonenschutzgesetz verstofe, dass es ei-
ne allgemein verbindliche und tragfihige
Begriindung des Schutzes menschlicher
Wiirde scheinbar nicht gibt. Vielmehr
stehen sich in einer pluralistisch geprag-
ten und sikularen Gesellschaft die un-
terschiedlichsten Antworten auf die Fra-
ge nach der Letztursache fir die Wiirde
einer jeden menschlichen Person gegen-
iber. Dies zeigt sich auch in der Bioethik,
einer noch relativ jungen Teildisziplin
der Ethik, die sich ihrem angelsichsi-
schen Ursprung gemifd als strikt natur-
wissenschaftlich geprégte Ethik versteht
(vgl. [1], daneben auch [2, 3]) jenseits
metaphysischer oder religiéser Bindun-
gen. Seit dem Standardwerk ,,Princip-
les of Biomedical Ethics“ aus dem Jahre
1979 gelten vier Prinzipien fiir bioethi-
sche Entscheidungen im Kontext drzt-
lichen Handelns: (1) Respekt vor Pati-
entenautonomie, (2) Prinzip des Nicht-
schadens, (3) Prinzip des Patientennut-
zens, (4) Prinzip der Gerechtigkeit [4].
Gegeniiber einem liberalistischen oder
utilitaristischen Modell der bioethischen
Normbegriindung betont die christliche
theologische Ethik im Blick auf Entschei-
dungen im biomedizinischen Feld das
Prinzip der unantastbaren Personwiir-
de und der Menschenwiirde (vgl. aus-
wahlweise 5, 6]). Naturwissenschaftliche

Peter Schallenberg

Theologische Fakultat Paderborn, Paderborn, Deutschland

Personwiirde in der pranatalen

Ethik

und medizinische Fakten werden wahr-
genommen und durchlaufen den Filter
der Frage nach stindiger Verbesserung
des Menschseins, die sich nicht in zeitlich
begrenzter Perspektive erschopft, son-
dern - in klassisch platonischer Tradition
- den Menschen denkt als ein Lebewe-
sen mit unsterblicher und daher fiir die
Ewigkeit bestimmter unsterblicher See-
le. Wiirde ist in diesem Zusammenhang
die deutsche Ubersetzung des lateinisch-
stoischen Begriffs ,,dignitas®, der wiede-
rum den platonischen Begriff der un-
sterblichen und unzerstérbaren ,,Schon-
heit der Seele“ iibersetzt. Dies verdeut-
licht Klaus Demmer im Blick auf die Pra-
implantationsdiagnostik: ,,Die Vorgaben
sind so eindeutig, daf} die Zuschreibung
menschlicher Wiirde als konsequentes-
te unter allen Alternativen erscheint. Sie
ist nicht zwingend, wohl aber nahelie-
gend und damiteinladend® (7, S. 186].Im
Hintergrund steht offenkundig die Un-
terscheidung von bloflem, iiberlebendem
Dasein (bios) und sinnerfiilltem Sosein
als bewusste Existenz (zoé) (vgl. [8]); die
Rede der christlichen Ethik vom guten
Leben und von der Lebensqualitat (vgl.
[9]) schlief3t sich hier an (vgl. [10]).
Der transzendente Bezug der Men-
schenwiirde, der durch die sogenann-
te ,Invocatio-Dei-Formel“ der Prdam-
bel des Grundgesetzes (GG) zumindest
indirekt markiert wird (vgl. [11]), und
die eine ,fortdauernde Bedeutung fiir
die Anwendung des Grundgesetzes tiber-
haupt® (so [12]) hat, findet allerdings
heute kaum noch Akzeptanz im sdku-
laren Diskurs, oft mit dem erléduternden
Hinweis, dass ,,die theologische Version
der Menschenwiirde die Perspektive in-
dividueller menschlicher Wesen nichtbe-
riicksichtigt, weil ,Menschenwiirde‘ nicht
dieinterne Struktur des Geistes einer Per-

son reflektiert“ [13]. Dies soll heiflen:
Menschenwiirde erscheint als inhaltslee-
rer Begrift gegeniiber dem Konzept ei-
ner sich selbst bewussten und autonom
handelnden Person; Menschenwiirde er-
scheint als Illusion (vgl. scharf [14]). Au-
tonomie wird in dieser Deutung als ak-
tives Bewusstsein seiner selbst gesehen,
als Aktuierung der Autarkie; der Person-
begriff steht im Gefille dieser aktualisti-
schen Deutung (vgl. [15, 16]).
Unbestreitbar handelt es sich bei der
Menschenwiirde im GG um einen Be-
griff des positiven Rechts. Doch bereits
die axiomatische Formulierungjenes ers-
ten Satzes des Art. 1 Abs. 1 GG - ,Die
Wiirde des Menschen ist unantastbar®
- macht deutlich, dass der Gesetzgeber
in seinem Bestreben, mit einem nicht
hintergehbaren ethischen Fundamental-
prinzip der bedingungslosen Staats- und
Volkssouverinitit eine Grenze zu setzen,
nicht etwas bisher noch nicht Geltendes
anordnet - im Sinn etwa von: ,,Die Men-
schenwiirde soll unantastbar sein - oder
neu konstruiert, sondern auf etwas Vor-
gefundenes, auf einen intuitiv einsichti-
gen Grundwert (vgl. [17]), ndmlich auf
ein dem Menschen von Natur aus und
daher naturrechtlich verankertes Grund-
recht zuriickgreift, und dies als tragendes
Ethos in seine Verfassung verankert (vgl.
hierzu [18, S. 41]). Wiirde meint den un-
antastbaren Raum innerer Freiheit einer
menschlichen Person (vgl. [19]), also das,
was Augustinusals ,forum internum* des
Gewissens und der Seele gegeniiber dem
Hforum externum® des offentlichen Le-
bens bezeichnete. Wiirde umfasst dem-
zufolge einen unbedingten Anspruch auf
unbedingte Achtung ohne Abhingigkeit
von subjektiver Zuerkennung eines Wer-
tes oder Preises: ,,Zwar ist auch die Men-
schenwiirde ausgerichtet auf ein Gegen-

medizinische genetik 3 - 2019 ‘ 297


https://doi.org/10.1007/s11825-019-00264-5
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/s11825-019-00264-5&domain=pdf

Schwerpunktthema: Pranatale genetische Testung

tiber, von dem sie anerkannt werden will
und soll, indem sie Achtung fordert, aber
das Gegeniiber schaftt nicht die Wiirde,
es erkennt oder spricht sie auch nicht zu,
sondern die Wiirde liegt im Wiirdetriager
selbst begriindet und fordert von seinem
Gegeniiber, dem ,Wiirdeadressaten’, nur
Anerkennung® [20].

Personwiirde

Wenn auch das GG normativ die Wiirde
des Menschen durch die systematische
Stellung innerhalb der Rechtsordnung
hervorhebt und ihre Achtungs- und
Schutzgarantie als Fundamentalprinzip
der politischen Ordnung in Art. 1 Abs. 1
Satz 2 formuliert, bleibt die daraus re-
sultierende Frage nach dem Tréger der
zu schiitzenden Wiirde. Nun lieflen sich
leicht physikalische oder biologische
Wesensmerkmale des Menschen auf-
fihren. Paul Kirchhof macht zu Recht
darauf aufmerksam, dass eine Definition
des Menschen unter dem Aspekt einer
wie auch immer vorstellbaren Wiirdebe-
rechtigung und der Schutzbediirftigkeit
schnell an seine Grenzen stof3t: ,,Wiirden
wir den Menschen nach seinem auf-
rechten Gang, seiner Sprache, seinem
Gedéchtnis, seiner Fihigkeit zur Selbst-
vergewisserung oder seiner Kultur defi-
nieren, nihmen wir all jene Menschen
von dem rechtlichen Schutz aus, die nicht
gehen, nicht sprechen, sich nicht erin-
nern, sich nicht selbst bestimmen oder
Mindestfertigkeiten der Kultur nicht er-
werben konnen. Der rechtliche Schutz
versagte dort, wo er am dringendsten
benotigt wird“[18, S.43]. Folgerichtigbe-
tont das Bundesverfassungsgericht, dass
die allen Menschen als Gattungswesen
gleichermaflen immanente Wiirde we-
der an Eigenschaften, Leistungen noch
an einem sozialen Status hangt, sondern
jeder menschlichen Person durch ihre
blofle Existenz, kraft ihres Menschseins
eigen ist. Es ist ein Recht, das dem Men-
schen von Natur aus angeboren und nicht
verliehen ist (vgl. [21]). Im Sinne des
uneingeschrinkten Selbstwertes besitzt
auch derjenige Mensch die menschliche
Wiirde, der ,aufgrund seines korper-
lichen oder geistigen Zustands nicht
sinnenhaft handeln kann“ oder dessen
»un-wiirdiges“ Verhalten ihn in einen

298 | medizinische genetik 3-2019

Konflikt mit der Gesellschaft und dem
Gesetz hat treten lassen [22]. Die perso-
nale Wiirde, auch des Straftiters, bleibt,
gerade um der Hoftnung auf Besserung
und weitere Entwicklung willen: ,,Das
Stichwort ,Menschenwiirde steht hier
also fur die Fihigkeit des Menschen,
sich weiterzuentwickeln“ [19, S. 63].
Der kategorische Wiirdeschutz gilt un-
eingeschrinkt dem geborenen wie dem
ungeborenen menschlichen Leben, sei
es gesund oder aber durch eine geistige
oder korperliche Behinderung gezeich-
net. Mehr noch: Selbst nach Vollendung
des menschlichen Lebens ist dem Leich-
nam in nachwirkender Respektierung der
Menschenwiirde (vgl. [23, S. 41]) die
gebotene Achtung entgegenzubringen.
Letztere wird beispielweise verletzt, wenn
in der Frage der Organtransplantation
eine Organentnahme ohne ausdriickli-
che Einwilligung des Verstorbenen oder
im Einverstidndnis mit den Angehorigen
durchgefiithrt wird.

Wenn das GG von der Unantastbarkeit
der Wiirde eines jeden Menschen spricht,
dann ist hier bewusst das Axiom vor die
Norm gestellt und dann heif’t dies nicht
nur, dass die Wiirde des Menschen nicht
angetastet werden darf, sondern dass die
Wiirde des Menschen in sich und aus sich
heraus nicht antastbar ist (vgl. [24]). Dies
ist eine axiomatische Tatsachenbehaup-
tung mit normativem Anspruch, die im
Fall der Schutzwiirdigkeit des frithen Em-
bryos mit dem Argument der Potenzia-
litdt eines heranwachsenden Menschen
einhergeht, und dies mit Blick auf Le-
ben oder Tod eines Individuums. Daran
miissen sich alle nachfolgenden Giiter-
abwigungen messen lassen. Im Hinter-
grund steht das klassische Akt-Potenz-
Verstdndnis (vgl. [25]). Hier betont die
protestantische Ethik mehr die Abstu-
fung der Potenzialitit, deutlich etwa im
Blick auf den friihen, sich entwickelnden
Embryo: ,,Bezogen auf die konkreten Fra-
gen des ,Lebensanfangs‘ ergibt sich da-
raus die Auffassung von einer stufenwei-
sen Entwicklung des Embryos zum Men-
schen, welche von einer gestuften Schutz-
wiirdigkeit begleitet wird und fiir die der
Zeitpunktder Nidation als das Datum an-
zusehen ist, ab dem die volle Schutzwiir-
digkeit einsetzt“ [26]. Demgegentiiber un-
terstreicht die katholische Bioethik stir-

ker im Sinne des Tutiorismus das ,be-
nefit-of-the-doubt“-Argument: ,,Das Po-
tentialitdtsargument verlangt zu seiner
Wirksamkeit also gar nicht, ,unanzwei-
felbar‘ zu sein, wie Friedemann Voigt sug-
geriert. Es reicht schon, daf$ es uns ver-
unsichert, um ,in benefit of the doubt‘ ein
umfassendes Existenzrecht des Embryos
zu begriinden® [27]. Daher sind aus ka-
tholischer Sicht einer Giiterabwigung zu-
ungunsten des frithen Embryos eindeu-
tige Grenzen gesetzt; ein technizistisch
orientierter Utilitarismus und Naturalis-
mus stehen nicht im Dienst des Lebens:
»Denn die zur Rechtfertigung herange-
zogene Giiterabwidgung kann nur den
iiberzeugen, der bereits stillschweigend
ein naturalistisches Menschenbild unter-
stellt” [7, S. 187]. Giiterabwégungen le-
ben ndmlich von Vorentscheidungen; ein
nicht metaphysischer Naturalismus ldsst
nur eine bestimmte Art von Giiterabwi-
gung zu. Analog gilt dies dann auch fiir
daspersonale menschliche Lebenimirre-
versibel eingesetzten Sterbeprozess und
insgesamtim Kontext ethischer Entschei-
dungen am Lebensende (vgl. [28]), nicht
zuletzt im Rahmen der Palliativmedizin.

Christlich gesehen wird das dem In-
dividuum zugedachte biologische Leben
als existenzielle Gabe und Aufgabe ge-
deutet; dies ist nicht ohne Kritik geblie-
ben: ,Die Geschenkmetapher ist aller-
dings nicht unproblematisch. Geschenkt
ist geschenkt, so heif3t es. Wer etwas ver-
schenkt, kann dem Beschenkten keine
weitere Vorschrift machen, wie er mit
diesem umgeht. Er kann es weiter ver-
schenken oder auch zerstéren. Wir kon-
nen biblisch wohl vom Leben als Gabe
sprechen, wobei die Logik der Gabe nicht
mit der Logik des Tausches verwechselt
werden darf. Aber mitder Gabeistunsdas
leibliche Leben auch als Aufgabe gege-
ben. Wir stehen in grundlegenden Ver-
antwortungsverhéltnissen, sowohl Gott
als auch unseren Mitmenschen gegen-
iber® (vgl. [29]). Es geht letztlich um die
Unverfiigbarkeit der Person gegeniiber
weiteren Giiterabwagungen; dies ist im-
mer in ein Verhiltnis zur Autonomie der
personalen Entscheidung zu setzen. Zu
Recht unterstreicht daher Klaus Dem-
mer [30]: ,Wer mit dem Potentialitits-
argument operiert — sei es im Fiir oder
Wider -, muf$ bedenken, dafl im gegebe-



Zusammenfassung - Abstract

nen Fall eine Totalverfiigung verhandelt
wird: Es geht um Sein oder Nichtsein [...].
Dementsprechend bezeichnet die Men-
schenwiirde die erste Voraussetzung je-
der nachfolgenden Giiterabwigung, die
der Verfiigung oder Verobjektivierung
des Menschen wehren will und damit
die erste Grundlage jeder nachfolgenden
Selbstachtung und Annahme der eige-
nen Individualitéit legen soll“ (vgl. auch
[31, 32]). Dies gilt auch und gerade im
Kontext der modernen Medizin und ih-
rer an der Autonomie des Individuums
orientierten Zielvorstellungen (vgl. [33]).
Wire die Menschenwiirde machbar und
antastbar, greifbar und handhabbar, mit-
hin verletzbar und einzuschrinken, so
konnte sie einem Menschen zu- oder ab-
gesprochen werden. So ist die Veranke-
rung der Menschenwiirde und der ga-
rantierte Schutz ihrer Achtung in Art. 1
Abs. 1 zeitgeschichtlich auch als eine fort-
dauernd giiltige Absage an die radika-
le Miss- und Verachtung menschlicher
Wiirde durch totalitdre Systeme zu verste-
hen, die demjenigen, der nicht in das po-
litisch-ideologisierte Menschenbild hin-
einpassen wollte, jegliche Wiirde und Le-
benswiirdigkeit absprachen.

Gottebenbildlichkeit

Der christlich-jiidische Begriff der Got-
tebenbildlichkeit greift den antiken Be-
griff der Wiirde auf, erweitert ihn je-
doch in universaler Weise: Jeder Mensch
ist Bild Gottes und daher unantastbar
(vgl. zum Hintergrund [34]). Tatsache ist,
dass die frithe christliche Glaubenslehre
eine romische Dignitas-Vorstellung, die
sich auf die Stellung eines Menschen in-
nerhalb eines Sozialgefiiges bezieht, stets
scharf kritisiert hat!. Trotzdem darf ein
direkter Sprung in die Neuzeit gewagt

! Soetwa bei Augustinus vgl.[35]:,,Quandoqui-
dem gloria est, cuius illi cupiditate flagrabant,
iudicium hominum bene de hominibus opinan-
tium. Et ideo melior est virtus, quae humano
testimonio contenta non est nisi conscientia
suae”; vgl. auch [36]: ,lhr seid alle durch den
Glauben Kinder Gottes in Christus Jesus. Denn
ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus (als Gewand) angelegt. Es gibt nicht
mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und
Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid
Leiner’in Christus Jesus".

medgen 2019 - 31:297-302
© Der/die Autor(en) 2019

P. Schallenberg

Zusammenfassung

Hintergrund des Beitrags sind die bio-
ethischen Debatten der letzten Jahre, in
denen Fragen von Art und Umfang des
vorgeburtlichen Schutzes menschlicher
Wiirde kontrovers diskutiert wurden. Ziel des
Beitrags ist die Konturierung des spezifisch
theologisch-ethischen Verstandnisses von
Menschenwiirde und ihrer grundgesetzlich
festgeschriebenen Unantastbarkeit im
Rahmen einer katholischen Bioethik vor dem
Hintergrund utilitaristischer Ansatze der Be-
griindung und Relativierung vorgeburtlicher
Personwiirde und ihrer Konsequenzen fiir die
pranatale Medizin und Diagnostik. Methodisch
geschieht die Herleitung des theologischen
Menschenwiirdeverstandnisses durch eine
kritisch-hermeneutische Auseinandersetzung
mit philosophischen Menschenwiirdevor-
stellungen von der Antike bis zur Zeit der

https://doi.org/10.1007/s11825-019-00264-5

Personwiirde in der pranatalen Ethik

Aufklarung. Ergebnis: Die unantastbare
Menschenwiirde gemaR Grundgesetz findet
in einem christlichen Menschenbild Ausdruck,
das in seiner metaphysischen Dimension weit
lber eine rein empirisch wahrnehmbare,
innerweltliche Begriindung durch Natur- und
Gemeinschaftsgebundenheit des Menschen,
wie sie in den Begriindungsansatzen antiker
und neuzeitlicher Philosophie zu finden ist,
hinausreicht. Das hat Konsequenzen fiir den
Schutz der Wiirde auch des Embryos im
Rahmen einer pranatalen Ethik mithin auf
Basis des ,benefit-of-the doubt”-Arguments.

Schliisselworter

Menschenwiirde - Personwiirde - Em-
bryonenschutz - Bioethik - Prénatale
Ethik

Abstract

The background to this article comprises the
bioethical debates of recent years, in which
questions on the type and extent of prenatal
protection of human dignity were the subject
of controversy. The aim of this article is to
outline the specifically theological-ethical
understanding of human dignity and its
constitutionally established sanctity within
the framework of Catholic bioethics against
the background of utilitarian approaches to
the justification and relativization of prenatal
dignity and its consequences for prenatal
medicine and diagnostics. Methodically, the
theological understanding of human dignity
is derived through a critical-hermeneutic
examination of philosophical ideas of human
dignity from antiquity to the Age of the

Personal dignity in prenatal ethics

Enlightenment. Result: The inviolable human
dignity according to the German Grundgesetz
(Basic Law) finds expression in a Christian
conception of Man that, in its metaphysical
dimension, reaches far beyond a purely
empirically perceptible, mundane justification
by the natural and communal ties of Man, as
can be found in the justification approaches
of ancient and modern philosophy. This

has consequences for the protection of

the dignity of the embryo, too, within the
framework of prenatal ethics on the basis of
the “benefit of the doubt” argument.

Keywords
Human dignity - Personal dignity - Embryo
protection - Bioethics - Prenatal ethics

werden. Denn auch in ihr findet, wie
in der griechisch-romischen Antike, die
Wiirde des Menschenihre Begriindungin
der Vernunftbefihigung des Menschen.
Der Unterschied zu der antiken Vorstel-
lung einer allen Menschen gemeinsamen,
aber dennoch graduierbaren Wiirde, wie
sie etwa der romische Philosoph Marcus
Tullius Cicero (106-43 v.Chr.) als ,,di-
gnitas hominis“ vertritt (vgl. [37]), liegt
darin, dass in der neuzeitlichen Auffas-
sung von Menschenwiirde diese als Sol-

lensbestimmung des Menschen gesehen
wird und diese der Mensch trotz aller
ihm eigenen Schwiche nicht mindern
oder verlieren kann. So bemerkt Blaise
Pascal (1623-1662) fast staunend, dass
der Mensch zwar schwach sei wie ein
Schilfrohr und zudem in der immen-
sen Weite und Vielfalt des ihn umgebe-
nen Weltalls fast zu verschwinden dro-
he, doch durch sein selbstreflektierendes
Denken, mit dem er alles erfassen und
ergreifen kann, zu einer Grofle gelangt,

medizinische genetik 3 - 2019 | 299


https://doi.org/10.1007/s11825-019-00264-5

Schwerpunktthema: Pranatale genetische Testung

die ihn von allem ihn Umgebenden her-
vorhebt (vgl. [38]).

Mit dem anthropologischen Paradig-
menwechsel der Aufklirungszeit ver-
bindet sich schlieSlich die Begriindung
menschlicher Wiirde qua Teilhabe an der
Vernunft und dies zugleich mit der Auf-
fassung der Autonomie des Menschen.
Maf3geblich sind hier die Moralphiloso-
phie Immanuel Kants (1724-1804) sowie
seine damit verbundene Unterscheidung
zwischen einem relativen Wert und einer
absoluten Wiirde. Ein relativer Wert, das
also, was einen bestimmten Preis hat,
kommt nach Kant allem zu, was niitz-
lich ist, einen Zweck erfiillt, etwas also,
das im allgemeinen Sprachgebrauch als
Sache bezeichnet wird. Die Wertrelati-
vitit resultiert daraus, dass Zweck und
Nutzen einer Sache sich jederzeit 4n-
dern kénnen und die Sache selbst gegen
ein Aquivalent von vielleicht héherem
Nutzen ausgetauscht werden kann. Der
so verstandenen Fremdbestimmung und
Verzwecklichung von Sachen steht die
apriorische Autonomiefahigkeit, die
in Freiheit griindende Selbstbestim-
mung des Menschen, gegeniiber. Wegen
dieser Autonomiefihigkeit, die in der
Vernunftbegabung des Menschen ihre
Voraussetzung erftllt, kann und darf
der Mensch nie als Mittel zu fremden
Zwecken gebraucht werden, sondern
ist ein Zweck an sich, er ist, wie schon
erwiahnt, das, ,was (...) iiber allen Preis
erhaben ist, mithin kein Aquivalent ver-
stattet” [39, BA 77]. Die Wirde des
Menschen begriindet sich also darin,
dass einzig der vernunftbegabte Mensch
in der Lage ist, nicht von auflen zweck-
bestimmt zu sein, sondern sich selbst
Zwecke zu setzen vermag, und zwar
in Form eines sittliches Gesetzes, an
das der Mensch sich wiederum selbst
bindet. Der entsprechende kategorische
Imperativ lautet: ,,Handle so, dass du die
Menschheit, sowohl in deiner Person
als in der Person eines jeden anderen,
jederzeit zugleich als Zweck, niemals
blof3 als Mittel brauchst [39, BA 67].
Das Wissen des Menschen um die allen
Menschen gleiche Wiirde, die in der Ver-
nunftbegabung des Menschen begriindet
ist, verbietet jedwede Verzwecklichung
des Menschen. Im Umbkehrschluss wird
nach Kant die Wiirde eines Menschen

300 ‘ medizinische genetik 3 - 2019

dort verletzt, wo er von einem anderen
Menschen (oder auch von sich selbst)
blof} als Mittel fiir dessen eigene Zwecke
gebraucht wird, wo er zum Objekt und
damit zu einer austauschbaren Grofle
herabgewiirdigt wird. Theologisch ge-
wendet heifit dies: Die Rechtfertigung
der Existenz eines Menschen bindet
sich nicht an zweckdienliche Ziele des
Menschseins, sondern gilt unabhingig
von jeder Relativierung, also absolut und
allein durch Gottes unbedingten Willen
zur Rechtfertigung des Lebensrechtes
jedes Menschen.

Auch wenn sich diese Ansicht Kants
heute in der sogenannten Objektformel
wiederfindet, mit der eine Verletzung
der Menschenwiirde verfassungsrecht-
lich bestimmt wird (vgl. [23, S. 26]),
ist provozierend zu fragen, ob eine in
diesem Sinne verstandene Wiirde des
Menschen tatsichlich als unantastbares,
dem Menschen immanentes Wesens-
merkmal begriindet werden kann, oder
ob Wiirde nicht vielmehr nur eine sitt-
liche Norm, eine ethische Leitkategorie
ist, die Achtung und Respekt vor der
Autonomie des anderen fordert. Und
eine zweite, nicht weniger kritisierend-
provozierende Frage muss lauten, ob die
Begriindung der Wiirde eines Menschen
qua Vernunftgesetz nicht einem defi-
zitiren Menschenbild entgegenkommt,
das eben, um erneut auf den eingangs
aufgefithrten Einwand von Paul Kirch-
hof zu verweisen, jene Menschen von
einem umfassenden Schutz der Wiir-
de ausschlielit, deren Moglichkeiten
des Vernunftgebrauchs eingeschrankt
oder (noch) nicht entwickelt sind, deren
Fahigkeiten zu verantwortlichem, sittli-
chem Handeln von Natur aus Grenzen
gesetzt sind.

Wihrend der mehr sikulare Begriin-
dungsansatz des Immanuel Kant die
Wiirde des Menschen an dessen Fahig-
keit des Vernunftgebrauches festmacht,
unterstreicht der christlich-naturrechtli-
che Ansatz die objektive Menschenwiir-
de einer jeden menschlichen Person als
unverduflerliches Wesensmerkmal des
Menschen, das nicht erworben werden
kann und nicht graduierbar ist, sondern
jedem Menschen durch sein Mensch-
sein angeboren ist. Schon sehr friih
wurde der biblische Begrift der Gottes-

ebenbildlichkeit als Pendant zu Ciceros
»dignitas hominis“ angesehen, und dies
auf dem Hintergrund einer stoischen
Naturrechtslehre. Naturrechtlich, oder
besser: personrechtlich, ist der theologi-
sche Ansatz einer christlichen Bioethik
insofern, als die Natur des Menschen als
Vernunftnatur gedeutet wird, die es als
verniinftig erachtet fiir jedes menschli-
che Lebewesen, nicht gemacht, sondern
gezeugt worden zu sein, und dadurch
einer grundsitzlichen Bewertung durch
andere Menschen entzogen zu sein, und
somit niemand gegeniiber rechenschafts-
pflichtig in ihrer Existenz zu sein. Dies
war gerade in der Zeit einer gewissen
Renaissance des Naturrechtes nach dem
Zweiten Weltkrieg fir ein Verstdndnis
von Grundrechten und Menschenwiirde
wichtig, gerade in der Abwehr eines
relativierenden Rechtspositivismus (vgl.
[40]). Wichtig und prigend war der Ge-
danke der personalen Unverfiigbarkeit
unter Absehung jeder Notwendigkeit
zur Rechenschaftspflicht tiber die ei-
gene Existenz. ,Wo Menschen nicht
naturwiichsig als Nebenfolge sexuellen
Umgangs entstehen, sondern willentlich
von Hand gemacht werden, werden die
Hersteller fiir die Existenz ihrer Nach-
kommen rechenschaftspflichtig. Dieser
Rechenschaft aber kann niemand genii-
gen“ [41]. Hier genau setzt der Begriff
der Wiirde an, indem die basale Lebens-
und Liebenswiirdigkeit jeder menschli-
chen Person vom ersten Anbeginn an
behauptet wird. Wiirde des Menschen
wird dann nicht, wie es noch Auffas-
sung der griechisch-romischen Antike
war, von der Gesellschaft dem einzelnen
Menschen aufgrund seiner Verdienste
zugeteilt, sondern sie besteht in der gna-
denhaften Berufung des Menschen zur
Gotteskindschaft. Durch eine solche Ein-
sicht, die bereits im jiidischen Glauben
mithilfe von Begriffen wie ,,Ehre® und
»Hoheit“ (vgl. [42]) sowie der besonde-
ren gegeniiber allem naturhaft Seienden
einzigartigen Stellung des Menschen als
Ebenbild Gottes (vgl. [43]) ihren Nie-
derschlag findet, wird ein christliches
Menschenbild zum Ausdruck gebracht,
das in seiner metaphysischen Dimension
weit iiber eine rein empirisch wahrnehm-
bare, innerweltliche Begriindung durch
Natur- und Gemeinschaftsgebundenheit



des Menschen, wie sie in den Begriin-
dungsansitzen von Immanuel Kant und
Cicero aufgefithrt werden, hinausreicht.
Die Wiirde des Menschen als Person
definiert sich nicht durch seine Leistun-
gen und sie begriindet sich nicht in der
Vernunft des Menschen. Die Wiirde des
Menschen hat einzig und allein ihren
Grund in etwas, was seiner eigenen Ver-
figung entzogen ist: in der Beziehung
zu Gott, die sich im Sein als Ebenbild
Gottes und in der Erkenntnis des Guten
im Gewissen biindelt. ,,Somit stehen in
Form der Lehre von der Gottebenbild-
lichkeit und der Lehre vom natiirlichen
menschlichen Gewissen jene biblischen
Grundelemente bereit, die in die neu-
zeitliche Idee der Menschenwiirde als
sittlicher Autonomie eingegangen sind“
[44]. Dabei kommt es nicht zuerst auf
die Religiositit des Menschen, auf seine
Beziehung zu Gott also, an, sondern auf
die gnadenhafte Beziehung Gottes zum
Menschen.

Konsequenzen der Personwiirde
fiir die pranatale Medizin und
Diagnostik

Innerhalb der kontrovers gefithrten Dis-
kussion iiber den Status des Embryos ver-
tritt die katholische Moraltheologie da-
her die tutioristische Auffassung, dass es
sich nach Abschluss der Befruchtungs-
kaskade bei der befruchteten Eizelle be-
reits um eine menschliche Person han-
delt, die - unabhingig von ihrer Gesund-
heit oder moglichen genetischen Krank-
heiten — mit den personlichen Rechten
des Menschen ausgestattet ist und un-
bedingten Schutz genief3t. Die unverfiig-
bare Personalitit des Menschen und der
manipulative Anspruch der Technik im
Feld der Fortpflanzung stehen sich ge-
geniiber. Bisher galt in Deutschland mit
dem 1991 in Kraft getretenen Embryo-
nenschutzgesetz eine strenge Regelung,
die der Menschenwiirde und dem Le-
bensschutz den Vorrang vor der Freiheit
von Wissenschaft und Forschung besti-
tigt und der befruchteten, entwicklungs-
fahigen menschlichen Eizelle vom Zeit-
punkt der Kernverschmelzung an den
verfassungsrechtlich garantierten Wiir-
deschutz einrdumt. Demnach wird be-
straft, wer ,es unternimmt, eine Eizel-

le zu einem anderen Zweck kiinstlich
zu befruchten, als eine Schwangerschaft
der Frau herbeizufithren, von der die Ei-
zelle stammt®. Mit § 2, Abs. 1 ESchG
legt der Gesetzgeber zusétzlich fest, dass
die eindeutige Bestimmung eines extra-
korporal erzeugten Embryos der Trans-
fer in die Gebdarmutter ist. Trotz sei-
ner auf den ersten Blick strengen Rege-
lung kann das Embryonenschutzgesetz
dennoch nicht voll befriedigen. Es weist
Liicken auf: Zwar stellt das ESchG eine ex-
trakorporale Befruchtung der Eizelle, die
nicht der Herbeifithrung einer Schwan-
gerschaft dient, unter Strafe, aber von
einem Verbot einer im Anschluss an die
so zweckgerichtete kiinstliche Befruch-
tung durchgefithrten PID ist im gesam-
ten Gesetzestext nicht die Rede. Auch
wenn die hochstrichterliche Rechtspre-
chung mehrfach darauf hingewiesen hat,
dass der Weg fiir eine unbegrenzte Se-
lektion menschlichen Lebens nicht frei
sei, etwa um zu einem ,Wunschkind“
mit frei wahlbaren Kriterien zu gelan-
gen, ist die Sorge dennoch berechtigt,
dass es im Zuge zukiinftiger Reformen
des ESchG zu einer Selektion menschli-
chen Lebens kommt, dessen utilitaristi-
sche Ausmafle heute vielleicht noch nicht
abzusehen sind.

Letzten Endes gilt: Nicht menschli-
che Mafistibe, sondern die unbedingte
Achtung vor jedem menschlichen Leben
und der diesem Leben immanenten, un-
antastbaren Wiirde miissen das Kriteri-
um sein, das dem menschlichen Han-
deln eine nicht iiberschreitbare Grenze
setzt. Sobald die Gefahr besteht, dass
wissenschaftliche oder politische Akteu-
re diese verfassungsrechtlich geschiitzte
Grundnorm ausblenden, ist jeder ein-
zelnen Christ gefordert, der Wiirde des
Menschen Gehor zu verschaffen - um
Gottes und der Menschen Willen.

Fazit fiir die Praxis

== Gegeniiber einem utilitaristischen
Modell der bioethischen Normbe-
griindung betont die katholisch-
theologische Bioethik das Prinzip
der unantastbaren Person- und
Menschenwiirde auch des Embryos.

== Die axiomatische Tatsachenbehaup-
tung des Menschenwiirdeschutzes

gemal Grundgesetz impliziert einen
normativen Anspruch, der hinsicht-
lich der Schutzwiirdigkeit des friihen
Embryos mit dem Argument der
Potenzialitdit eines heranwachsenden
Menschen einhergeht.

== Das Potenzialitdtsargument verlangt
zu seiner Geltung nicht, unanzweifel-
bar zu sein. Es reicht schon, dass es
»in benefit of the doubt” ein umfas-
sendes Existenzrecht des Embryos zu
begriinden vermag.

== Die Wiirde des Menschen als Person
hat einzig und allein ihren Grund in
etwas, was seiner eigenen Verfiigung
entzogen ist.

== Nicht menschliche MaBstabe, son-
dern die unbedingte Achtung vor
jedem menschlichen Leben und der
diesem Leben immanenten, unan-
tastbaren Wiirde miissen das Krite-
rium sein, das dem menschlichen
Handeln im Rahmen der pranatalen
Medizin und Diagnostik eine nicht
iberschreitbare Grenze setzt.

Korrespondenzadresse
‘ " Prof. Dr. theol. habil.

\ Peter Schallenberg
Theologische Fakultat
Paderborn
Kamp 6, 33098 Paderborn,
Deutschland
p.schallenberg@
thf-paderborn.de

Einhaltung ethischer Richtlinien

Interessenkonflikt. P.Schallenberg gibtan, dass kein
Interessenkonflikt besteht.

Fiir diesen Beitrag wurden vom Autor keine Studien
an Menschen oder Tieren durchgefiihrt. Fiir die aufge-
fiihrten Studien gelten die jeweils dort angegebenen
ethischen Richtlinien.

Open Access. Dieser Artikel wird unter der Creative
Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.
de) veroffentlicht, welche die Nutzung, Vervielfal-
tigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe

in jeglichem Medium und Format erlaubt, sofern

Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemal nennen, einen Link zur Creative Com-
mons Lizenz beifiigen und angeben, ob Anderungen
vorgenommen wurden.

medizinische genetik 3 - 2019 ‘ 301


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

Literatur

1.

2.

w

w

~

[oc]

20.

2

jary

22.

23.

24.

25.

Jonsen A (2003) The birth of bioethics. Oxford
University Press, New York
Charlesworth M (1993)Bioethicsinaliberal society.
University Press, Cambridge

. Gesang B (2002) Biomedizinische Ethik. Mentis,

Paderborn

. Beauchamp TL, Childress JF (2013) Principles of

biomedical ethics, 7. Aufl. Oxford University Press,
Oxford

. Dabrock P, Klinnert L, Schardien St (2004)

Menschenwiirde und Lebensschutz. Herausfor-
derungen theologischer Bioethik. Giitersloher
Verlagshaus, Giitersloh

. Kortner UHJ (2004) Unverfiigbarkeit des Lebens?

Grundfragen der Bioethik und der medizinischen
Ethik. Neukirchener, Neukirchen-Vluyn

. Demmer K (2014) Selbstaufklarung theologischer

Ethik.Schoningh, Paderborn

. Wei3 MG (2009) Bios und Zoé. Die menschliche

Naturim Zeitalter ihrer technischen Reproduzier-
barkeit. Lit, Frankfurt/M.

Arntz K (1996) Unbegrenzte Lebensqualitat? Bioe-
thische Herausforderungen der Moraltheologie.
Lit, Miinster

. Kipke R (2016) Wie wollen wir leben? Vom

Freiheitspotential der Reflexion Uber das gute
Lebenim Umgang mit der Medizin. In: Schaupp W,
Kroll W (Hrsg) Medizin — Macht - Zwang.
Wie frei sind wir angesichts des medizinischen
Fortschritts? Nomos, Baden-Baden, 5 105-118

. Roos L (2003) Der neue Streit um den Menschen.

Kirche und Gesellschaft 305. Bachem, KéIn, S 3

. Maunz T (1991) In: Grundgesetz. Kommentar, 29.

Ergdnzungslieferung. Beck, Miinchen, SB19

. Quante M (2010) Menschenwiirde und personale

Autonomie. Demokratische Werte im Kontext der
Lebenswissenschaften. Meiner, Hamburg, S 38

. Wetz FJ (2008) Menschenwiirde — Eine Illusion?

In: Harle W, Vogel B (Hrsg) Begriindung von
Menschenwiirde und Menschenrechten. Herder,
Freiburg/Br,S27-48

. Baumann P (2000) Die Autonomie der Person.

Mentis, Paderborn

. Thiele F (2011) Autonomie und Einwilligunginder

Medizin. Eine moralphilosophische Rekonstrukti-
on.Mentis, Paderborn

. Moxter M (2006) Unterwegs zum Recht. Eine

Vorerinnerungandie Horizonte des Wiirdebegriffs.
In: Bahr P, Heinig HM (Hrsg) Menschenwiirde in
der sékularen Verfassungsordnung. Mohr Siebeck,
Tiibingen,S73-91

. Kirchhof P (2008) Menschenwiirde und Freiheit.

In: Rauscher A (Hrsg) Handbuch der Katholischen
Soziallehre. Duncker und Humblot, Berlin, S41-59

. Goos C(2011) Innere Freiheit. Eine Rekonstruktion

des grundgesetzlichen Wiirdebegriffs. V & R
Unipress, Bonn

Harle W (2010) Wiirde. Gro8 vom Menschen
denken. Diederichs, Miinchen,S 13

. Hérle W, Vogel B (2007) Vom Rechte, das mit uns

geborenist.Herder, Freiburg/Br

BVE 14/90, zu finden in: Entscheidungen des
Bundesverfassungsgerichts 87, Tiibingen 1993
Herdegen M (2009) In: Grundgesetz. Kommentar,
55.Ergénzungslieferung. Beck, Miinchen
Enders C (1997) Die Menschenwiirde in der
Verfassungsordnung. Mohr Siebeck, Tubingen
Kunzmann P (2006) Ist Potentialitdt relevant
fiir den moralischen Status des menschlichen
Embryos? In: Hilpert K, Mieth D (Hrsg) Kriterien
biomedizinischer Ethik. Herder, Freiburg/Br,
$16-30

302 ‘ medizinische genetik 3 - 2019

2

[=)}

2

~N

28.

2

el

30.

3

=

3

N

3

w

34,

35.
36.
37.
38.

39.

4

o

4

ury

42.
43,
44,

. Voigt F (2015) Mitten im Leben. Eine protestan-

tische Position. In: Scheule RM (Hrsg) Ethik des
Lebensbeginns. Ein interkonfessioneller Diskurs.
Pustet, Regensburg, S88-106 (hier 99)

. RupertM(2015) Scheule, Ethik des Lebensbeginns.

Ein interkonfessioneller Diskurs. Friedrich Pustet,
Regensburg, S 135-156 (hier 144, Anm.7)

Platzer J, GroBschadl F (2016) Entscheidungen
am Lebensende. Medizinethische und empirische
Forschungim Dialog. Nomos, Baden-Baden

. Kortner UHJ (2015) Beihilfe zur Selbsttdtung —eine

Herausforderung fir eine christliche Ethik. ZEE
59:89-103, hier95

Demmer K (2010) Die Reproduktionsmedizin.
Ethisch Nachdenkliches auf ihrem Feld und

Umfeld. In Chittilappily P-C (Hrsg) Ethik der

Lebensfelder (FS Ph. Schmitz). Herder, Freiburg
i.Br.,$286-302, hier:300

. Gerl-Falkovitz H-B (2008) Zwischen Liebe und La-

bor.Nachdenken iiber das ,Machen” eines Kindes.
In: Miiller SE (Hrsg) Unerfiillter Kinderwunsch.
Assistierte Fortpflanzung im Blickfeld von Medizin
undEthik. LIT, Berlin, $41-59

. Schaber P (2010) Instrumentalisierung und Wiirde.

Mentis, Paderborn

. Maio G (2007) Medizin im Umbruch. Ethisch-an-

thropologische Grundfragen zu den Paradigmen
dermodernen Medizin.Z Med Ethik 53:229-254
Schellenberg A (2011) Der Mensch, das Bild
Gottes? Zum Gedanken einer Sonderstellung des
Menschen im Alten Testament und in weiteren
orientalischen Quellen. TVZ Theologischer Verlag,
Ziirich

PL (PatrologiaLatina)41,156,0.J.

Gal.3,26-28

Cicero De officiis |, 5 106,0.J.

Pensées BP Frg.347: ,'homme n'est qu’un roseau,
le plus faible de la nature; mais c'est un roseau
pensant’;0.J.

I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
(1785).

. Foljanty L (2013) Recht oder Gesetz. Juristische

Identitdtund AutoritatindenNaturrechtsdebatten
derNachkriegszeit. Mohr Siebeck, Tiibingen

. Spaemann R (2010) Uber den Begriff einer Natur

des Menschen. In: Schritte (iber uns hinaus.
Gesammelte Reden und Aufsatze I. Klett-Cotta,
Stuttgart, $242-250 (hier 245)

Psalm8,6.

Gen.1,26f,0.J.

Baranzke H (2010) Menschenwiirde und Men-
schenrechte. In: Baranzke H et al (Hrsg) Handeln
verantworten. Grundlagen - Kriterien — Kom-
petenzen. Herder, Freiburg/Br, S 47-93 (hier
83)

Neue Risikogene fiir
Nierenschaden entdeckt

Erhohte EiweiBwerte im Urin sind ein
Anzeichen fiir eine chronische Nie-
renerkrankung. Ein internationales
Team hat in umfangreichen Studien
68 bisher groBtenteils unentdeck-
te Genorte nachgewiesen, welche
die EiweiBausscheidung im Urin be-
einflussen. Die Erkenntnisse liefern
Ansatzpunkte fiir neue Therapiever-
fahren.

Um den Zusammenhang zwischen
Varianten der Erbanlage und der
Mikroalbuminurie zu finden, wurden die
genetischen Informationen von weltweit
mehr als 550 000 Teilnehmern aus 54
Studien untersucht.

Neue Ansatzpunkte fiir die Medika-
mentenentwicklung

Die gefundenen genetischen Variationen
stehen nicht nur im Zusammenhang

mit Nierenschaden, sondern auch mit
Gicht, Bluthochdruck und erhéhten
Cholesterinwerten. 41 der insgesamt

68 entdeckten Genorte wurden bisher
noch nicht in Zusammenhang mit
erhohter EiweiBausscheidung im Urin
gebracht. Die genetischen Veranderungen
wurden anschlieBend hinsichtlich ihrer
Funktion in verschiedenen Organen ndher
untersucht. AbschlieBend konnte fir
zwei Risikogene im Tiermodell gezeigt
werden, wie genau sie zur Entstehung
von Mikroalbuminurie beitragen. Die
Ergebnisse liefern neue Ansatzpunkte
fir die Medikamentenentwicklung zur
Behandlung von Nierenerkrankungen.

Originalpublikation:

Teumer, A, Li, Y., Ghasemi, S. et al. Genome-
wide association meta-analyses and fine-
mapping elucidate pathways influencing
albuminuria. Nat Commun 10, 4130 (2019)
doi:10.1038/541467-019-11576-0

Jan MeBerschmidt,
Universitdt Greifswald



	Personwürde in der pränatalen Ethik
	Zusammenfassung
	Abstract
	Bioethik und Menschenwürde
	Personwürde
	Gottebenbildlichkeit
	Konsequenzen der Personwürde für die pränatale Medizin und Diagnostik
	Fazit für die Praxis
	Literatur


